
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 71 (2015)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

VIDAS, MOULIE: Tradition and the Formation of the Talmud, Princeton / Oxford:
Princeton University Press 2014, 256 S., ISBN: 978-0-691-15486-2 [eBook ISBN:
978-1-400-85047-1],

Nach Meinung der meisten Forscher ist die Redaktion des babylonischen Talmuds
zumindest irgendwie an die frühere Tradition gebunden, auch wenn diese an die je

eigene Zeit mehr oder weniger angepasst wurde. Gegen diese Position, die nach
Vidas auch noch die beiden führenden Talmudforscher der Gegenwart vertreten,
D. Weiss-Halivni und Sh. Friedman, betont Vidas "a discontinuity with tradition
and the past is central to the Talmud's literary design" (S. 1). Indem die anonymen
Redaktoren, heute gerne als Stam bzw. Stammaiten bezeichnet, die Tradition zu
hebräischen „Zitaten" umformen, brechen sie die Kette der Tradition auf und können
sich in ihrer eigenen aramäischen Schicht frei gegenüber der Tradition ausdrücken.
Die Schichtung des Textes in namentlich angeführte Aussagen und den anonymen
Kommentar trennt die Tradition von ihrer Analyse, "a representational strategy
pursued by the Talmud's creators and a basic organizing principle of the Talmud's
structure" (S. 49); sie unterscheidet sich deutlich von jener des früheren Palästinischen

Talmud, der zwar auch anonyme Passagen kenne, die sich aber nicht so leicht
wie im Babylonischen Talmud von ihrer Umgebung ablösen Hessen. Diese Grundthese

versucht Vidas in der Analyse einiger weniger Textabschnitte vorzuführen.
In der Einzelanalyse bleibt manches sehr hypothetisch; auch ist seine Charakterisierung

des Stam nicht so radikal neu, wie er immer wieder betont; doch schärft
Vidas gerade auch in so mancher Übertreibung den Blick auf einige für die Redaktion

des Talmud Bav/i wichtige Eigenheiten.
Flöchst interessant ist der zweite Teil der Studie, "Scholars, Transmitters, and

the Making of the Talmud". Die bekannte Abwertung des Tanna, des Rezitators,
der gleich einem persischen Magier nicht versteht, was er sagt (bSota 22a), richtet
sich nach Vidas nicht einfach gegen die Pauker im Lehrbetrieb, sondern gegen jene
Gelehrten, die anders als sie selbst nicht Analyse und kreative Erneuerung, sondern
die Weitergabe der Tradition selbst als die wesentliche Aufgabe ansehen, die
Rezitation traditioneller Texte als rituellen Akt, der liturgisch auch in der Synagoge
beheimatet ist. Dieses Konzept hat eine enge Parallele im Umgang der persischen
Gelehrten mit ihrer eigenen Tradition, dort dadurch verstärkt, dass diese noch
lange keine schriftlichen Texte kennt und Traditionen in einer von den meisten
nicht mehr verstandenen Sprache rezitiert. Dieses Konzept der Rezitation als eines

rituellen Akts und Polemik dagegen findet sich auch in der zeitgleichen
syrischchristlichen Tradition. Vidas arbeitet hier hochinteressante interreligiöse Perspektiven

heraus. Auch versucht er, die jüdischen Rezitatoren mit jenen Kreisen zu
verbinden, die die mystische Hekhalot-Literatur (oder zumindest manche ihrer Texte)
geschaffen haben, in denen die rituelle Rezitation zentral ist und die eine Kenntnis

263



der Lehre, des „Talmud", anstreben, die ihnen fast magisch der Engelsfürst der
Tora verleiht.

Damit 2eichnet Vidas ein Szenario, das die Spätphase des Talmuds religionsgeschichtlich

und soziologisch plastisch einzuordnen vermag und das weiter zu
verfolgen lohnt. Vidas ist ein provokanter Entwurf gelungen, der im Detail hinterfrag-
bar ist, manches auch stark überzeichnet, jedoch auf jeden Fall zum Weiterdenken

anregt. Absolut lesenswert!

Wien Günter Stemberger

GEIGER, JOSEPH: Hellenism in the East. Studies on Greek Intellectuals in Palestine (His-
toria — Einzelschriften, Bd. 229), Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2014,177 S., ISBN
978-3-515-10617-7.

Der Titel dieses Buches scheint Eulen nach Athen tragen zu wollen. Dass der
Hellenismus im Osten, konkret in Palästina, in weiten Teilen Fuss fasste, ist unbestritten.

Schon nur die ca. 2500 griechischen (mehrheitlich) und lateinischen Lehnwörtern

in der rabbinischen Literatur legen Zeugnis davon ab, und Saul Liebermans
Studie Hellenism in Jewish Palestine (1950/1962) steht noch immer für eine der
wichtigsten Arbeiten in diesem (in Einzelfragen freilich durchaus umstrittenen)
Forschungsbereich. Joseph Geiger, emeritierter Klassischer Philologe an der Hebräischen

Universität Jerusalem, nimmt mit seinem kurzen Buch nun aber gerade die

nichtjüdische Bevölkerung Palästinas in den Blick und fragt nach dem „intellektuellen"

Beitrag des paganen hellenistischen Palästina. Dass dieser nicht klein gewesen

sein kann, ist dem Klassischen Philologen wohl bekannt: Die Sekundärliteratur
zu Menippus, Meleager, Philodem (alle aus Gadara), Prokop von Caesarea oder
— wegen seines Einflusses auf Cicero vielleicht besonders wichtig — zu Antiochus
von Askalon ist durchaus beträchtlich. Aber Geiger gräbt eine ganze Reihe von
weiteren paganen Autoren aus Palästina aus: Gleichsam literarische Archäologie
betreibend stellt er eine Prosopographie zusammen, die von Acacius aus Caesarea

bis zu Zosimus aus Gaza reicht. Geiger betont, dass viele dieser Autoren nicht
nur aus dem Osten stammten, sondern auch dort wirkten und schrieben. Mit
Sicherheit lässt sich dies längst nicht immer festhalten. Aber in Palästina entstand

wichtige Literatur.
Geigers Buch ist hilfreich, wenn man sich einen raschen Überblick über das

intellektuelle pagane Palästina in hellenistischer und römischer Zeit verschaffen
möchte. Mehr leistet das Buch allerdings nicht. Die prosopographischen Notizen
sind nicht mehr als das (häufig fehlen Quellenangaben) und ersetzen nicht das

Nachschlagen in den einschlägigen Lexika. Zwar hält Geiger schon in der Einleitung

fest, dass das hellenistische Palästina sich in seinem intellektuellen Output
vom Rest der griechischen Welt nicht unterschied, aber wirklich aufgezeigt wird
dies nicht. Ein besonderes Augenmerk legt Geiger auf die Stadt Askalon. In der
Tat ist es bemerkenswert, dass hier, an diesem „seemingly quite remote comer of
Hellenism", in der frühen Kaiserzeit grammatikalische Arbeiten zur griechischen
Sprache entstanden: Dorotheus schrieb ein Werk Über die fremdartig ausgesprochenen

264



Wörterund Ptolemaios 15 Bücher Über den Hellenismus oder die richtige Diktion. Offenbar

war man in Askalon (wie auch in Gadara) um ein korrektes Griechisch besorgt.
Aus Geigers Studie spricht durchweg ein gewisser Stolz auf den erheblichen
Beitrag, den (schon) das antike Palästina für die Erforschung der griechischen Kultur
geleistet hat.

Der dritte und letzte Teil des Buches widmet sich schliesslich der lateinischen
Literatur in Palästina. Geiger kann hier (wie schon zu den prosopographischen
Fragen) auf einige Vorarbeiten zurückgreifen. Bemerkenswert bleibt, dass der älteste

Beleg von Vergils Aeneis aus Masada stammt: Ein römischer Soldat hat auf einem
Papyrus Aen. 4,9 (die liebesgeplagte Dido klagt gegenüber ihrer Schwester Anna
über schreckliche Schlaflosigkeit: quae me suspensam insomnia terrent\) Masada
hinterlassen. Ansonsten wurde Latein in Palästina vor allem in der Spätantike und
da vor allem als Sprache der Jurisprudenz wichtig. Als Fazit bleibt, dass das neue
Buch von Joseph Geiger auf beeindruckend gelehrte Art und Weise die „intellektuelle"

Szene Palästinas aufspürt. Der weitere Kontext — bezüglich der sonstigen
paganen Welt, aber auch in Bezug auf das jüdische Palästina - kommt aber zu wenig
zur Sprache.

Bern René Bloch

WEISS, Zeev: Public Spectacles in Roman and üate Antique Palestine. Cambridge, MA;
London: Harvard Univ. Press 2014, XII, 361 S., ISBN 978-0-674-04831-7.

„Tanzvorstellungen am Sabbat ziehen die Massen an, weil die Juden an diesem Tag
nicht arbeiten - nicht etwa um ihr Gesetz anzuhören, sondern um dem Theater zu
frönen." Diese süffisante Notiz des spätantiken Kirchengeschichtsschreibers
Socrates Scholasticus (Historia Ecclesiastica 7,13) bezieht sich auf Alexandrien
im frühen 5. Jh. n.Chr. Dass Theater ein wichtiger, aber auch umstrittener
Bestandteil der antiken jüdischen Kultur war, zeigt die ungemein reichhaltige Studie
zum Theater im römischen und spätantiken Palästina. Theaterbauten sind für das

antike Palästina und Arabien an über 30 Orten belegt. Die Vorführungen um-
fassten dabei weniger Theaterstücke im klassischen Sinne als Tanzaufführungen
(wie auch an der Stelle aus Alexandrien), Mimen und Pantomimen. Nun ist das

Theater Palästinas keineswegs ein unbearbeitetes Forschungsfeld, aber mit der
Monographie von Zeev Weiss, Eleazar L. Sukenik Professor für Archäologie an
der Hebräischen Universität Jerusalem, liegt jetzt erstmals eine Gesamtschau vor
— zumal sie sowohl die archäologischen als auch die literarischen Quellen
kompetent bespricht. Diese Publikation wurde sehnlichst erwartet. Sie geht zurück
auf Weiss' Jerusalemer Dissertation von 1994. Zeev Weiss, bekannt vor allem in
seiner Funktion als Direktor der Ausgrabungen in Sepphoris, präsentiert eine
Tour d'horizon der Unterhaltungsszene in Palästina vom 1. Jh.v.Chr. bis zum 6.

Jh. n.Chr. Theater hielten sich in der Region hartnäckig lange. Erst in der Zeit von
Kaiser Justinian fielen die Vorhänge. Weiss zeigt, dass das Repertoire von Vorführungen

und generell die Theaterwelt Palästinas im Wesentlichen den üblichen
Parametern im Imperium Romanum entsprach.

265



Die Theatergeschichte Palästinas beginnt mit Herodes dem Grossen, der im
ersten Jahrhundert v.Chr. die ersten Theater baute: in Caesarea, in Jericho und auch
in Jerusalem. Von letzterem fehlen archäologische Spuren (nur Josephus berichtet
davon), was — wie Weiss einleuchtend darlegt — nicht bedeuten muss, dass es sich

um einen Holzbau handelte. Angesichts der sonstigen herodianischen Bauten ist
auch für Jerusalem ein Theater aus Stein viel wahrscheinlicher. Offen bleiben muss
weiterhin die genaue Lokalisierung des Jerusalemer Theaters (die Verortung im
Jerusalem-Modell des Israel-Museums ist willkürlich). Zurecht betont Weiss, dass

Herodes für die Geschichte der Theater in Palästina wegweisend war. Was aber
motivierte Herodes zu einer Theaterarchitektur, die auch Orte miteinschloss, die
mehrheitlich von Juden bewohnt wurden? Nach Weiss war dies eine Top-Down-
Entscheidung: Herodes wollte die griechisch-römische Kultur, wie er sie während
seiner Besuche in Rom und auch sonst antraf, im eigenen Land verbreiten und
etablieren — in der Hoffnung, die lokale Bevölkerung würde sich dieser Neuerung
anschliessen. Hier darf man sich fragen, ob dies nicht eine zu simple Entstehungsgeschichte

ist. Ist es nicht wahrscheinlicher, dass Herodes mit seinen Theaterbauten

zumindest auch einem Bedürfnis der lokalen Bevölkerung entsprach? Herodes

war ja mitnichten der Erstimporteur hellenistischen Denkens in Palästina.
Weiss zeigt ferner, dass die Rabbinen wie auch die Kirchenväter (oft mit

identischen Argumenten) dem Theater gegenüber ambivalent eingestellt warten. Manche

Juden blieben dem Theater aus religiöser Scheu fern, andere wiederum gingen
gerne zu den spectacula. Seit dem 2. Jh. n.Chr., so Weiss, gibt es Belege für jüdischen
Theaterbesuch in Palästina (wobei, wie Weiss auch zeigt, die Amoraim dem Theater

weniger kritisch eingestellt waren als zuvor die Tannaim). Aber man kann wohl
guten Gewissens weiter zurückgehen: Manche Juden dürften Theater schon in he-
rodianischer Zeit, also von Beginn weg, frequentiert haben (auch wenn Josephus
von jüdischem Widerstand gegen das Jerusalemer Theater berichtet).

Weiss konzentriert sich auf das herodianische und spätantike Palästina und Arabien

und verweist nur selten auf die jüdische Diaspora und die hellenistische Zeit.
Das ist gewiss legitim und Weiss bespricht so schon ein beeindruckend weites Feld.
Ein stärkerer Einbezug früherer jüdischer Diasporaquellen hätte freilich zeigen
können, dass Juden schon lange vor dem 2. Jh.n.Chr. Teil der antiken Theaterszene

waren: Philon von Alexandrien und der Aristeas-Brief belegen dies. Diese
Kritikpunkte ändern aber nichts am Gesamteindruck: Dies wird für lange Zeit das wichtigste

und verlässlichste Buch zu den spectacula im antiken Palästina bleiben.

Bern René Bloch

LlERE, FRANS VAN: An Introduction to the Medieval Bible, New York: Cambridge
University Press 2014, 320 S.; ISBN 978-0-521-68460-6.

Frans van Liere ist Professor für Mittelalterliche Geschichte am Calvin College,
Grand Rapids, Mich, die vorliegende Einführung eine Frucht seiner Expertise auf
dem Gebiet der mittelalterlichen Bibelauslegung. Sie richtet sich vorrangig an Stu-

266



dierende der Geschichte des Mittelalters sowie der Bibelwissenschaft bzw. an beiden

Bereichen Interessierte und behandelt gut 1000 Jahre der Geschichte der Vul-
gata - von der Vollendung der lateinischen Übersetzung des Hieronimus (405) bis

zu Gutenbergs erster gedruckter Bibel (1455). Die Darstellung ist im Blick auf den
Adressatenkreis bewusst allgemeinverständlich gehalten, auf einen umfangreichen
Fussnotenapparat wird verzichtet. Ein breit angelegtes Literaturverzeichnis sowie
Hinweise zu weiterführender Literatur und auf elektronische Ressourcen am Ende
jedes Kapitels ermöglichen jedoch einen raschen Zugang zum vertieften Studium
der einzelnen Themen.

Letztere lassen sich vier Bereichen zuordnen: (1) Zwei Kapitel sind der
Geschichte der Bibel als materialem Objekt (Kap. 2, S. 20-52) sowie als Sammlung
von Schriften (Kap. 3, S. 53-79) gewidmet. Van Liere diskutiert u.a. den Wechsel

von Schriftrolle zu Codex als Trägermedium, die Entwicklung, Gestaltung und
Produktion von Bibelcodices sowie die Kanongeschichte, wobei er insbesondere
die Wechselwirkungen zwischen materialer Gestaltung und Kanonkonzeption
herausstellt. (2) Einen zweiten Schwerpunkt bildet die Textgeschichte (Kap. 4, S. 80-

109). Hier kommen neben Entstehung und Charakteristika von Vetus Latina und
Vulgata v.a. die Hintergründe von Textveränderungen aber auch das bereits im
frühen Mittelalter einsetzende Bemühen um die Sicherung eines zuverlässigen Textes
in den Blick. (3) Kap. 5 und 6 sind der mittelalterlichen Bibelauslegung gewidmet,
wobei ersteres (S. 110-140) in die hermeneutischen Grundlagen und ihre jeweilige
theologische Fundierung einführt und letzteres (S. 141-176) in die Vielfalt und
Vielgestaltigkeit der Bibelkommentare beleuchtet. (4) Die abschliessenden drei Kapitel
beschäftigen sich mit der kulturellen Wirkung der Bibel. Sie thematisieren
Geschichte und Umgang mit Bibelübersetzungen aus dem lateinischen in verschiedene

Volkssprachen (S. 177-207), die Vermittlung biblischer Inhalte über Liturgie,
Predigt und Gebet (S. 208-236) sowie biblische Stoffe in bildender und darstellender

Kunst sowohl in sakralen wie auch in profanen Kontexten (S. 237-260).
Die Einführung ist deutlich auf die lateinische Bibel fokussiert, die Geschichte

des hebräischen Textes und die jüdische Auslegungstradition erscheinen in vereinzelten

Schlaglichtern (z.B. S. 104f.; 123f.; 130-133), die griechische Textgestalt oder
auch die Ostkirchen kommen nicht in den Blick. Insofern kann der Band nicht

ganz einlösen, was der Titel ankündigt (was der Autor selbst im Übrigen selbst

notiert, S. xiii). Dennoch: Van Liere geht es mit diesem Band nicht zuletzt um eine

Ehrenrettung des vielgestaltigen mittelalterlichen Umgangs mit der (lateinischen)
Bibel, dessen exegetische und theologiegeschichtliche Relevanz er — v.a. in der
protestantischen Bibelwissenschaft — als zu Unrecht vernachlässigt empfindet (so S.

xii; 261 f.). Lust, diesbezüglich hinter vereinfachende Stereotypen wie jene vom
dunklen Zeitalter oder auch von der golden Ära der Frömmigkeit zu blicken, weckt
diese Einführung zweifellos.

Beigegeben sind 12 Abbildungen aus mittelalterlichen Bibelhandschriften,
ausführliche Register sowie ein Anhang mit Übersichten zu verschiedenen Kanongestalten,

den Namen der biblischen Bücher und der Genealogie der Übersetzungen
des Alten Testaments.

Tübingen Kristin Weingart

267



Boustan, Ra'anan / Martha Himmelfarb / Peter Schäfer (Hrsg.): Hekhalot
'Literature in Context. Between Byzantium and Babylonia (Texte und Studien zum
Antikenjudentum, Bd. 153), Tübingen: Mohr Siebeck 2013, 439 S., ISBN 978-3-16-
152575-9.

Die Erforschung der HœWô/-Literatur hat in den letzten Jahrzehnten, angestossen
zunächst durch Impulse Gershom Scholems, dann aber vor allem durch die
Textausgaben und Synopsen Peter Schäfers seit den 1980er Jahren, einen bemerkenswerten

Aufschwung genommen und zu einer veränderten Sicht auf diese teilweise
recht rätselhaften Texte der jüdischen Spätantike geführt. So steht man heute früheren

Versuchen, mystische Erfahrungen zu rekonstruieren, die hinter diesen Schriften

gestanden haben mögen, recht skeptisch gegenüber und hat Abstand von dem
Versuch genommen, ein einheitliches und in sich kohärentes religiöses Symbolsystem

aus dieser Literatur konstruieren zu wollen. Auch verzichtet man zunehmend
darauf, die Hechalot-Texte als direkte literarische oder phänomenologische Fortsetzung

der frühjüdischen und frühchristlichen apokalyptischen Literatur zu deuten.
Stattdessen begnügt man sich weitgehend mit einer Kontextualisierung, die ihren
Anhaltspunkt an der Entstehung dieser Texte seit der Spätantike nimmt.

Resultat dieser veränderten Perspektive ist — man kann dies als ironisch
bezeichnen —, dass die gegenwärtige Forschung nach jahrzehntelanger kritischer
Auseinandersetzung mit Gershom Scholems Major Trends in Jewish Mysticism in gewisser
Hinsicht wieder bei den historischen Ergebnissen der alten Wissenschaft desJudentums

angekommen ist. Dabei mag man neben Leopold Zunz und Philipp Bloch vor
allem an Heinrich Graetz und seinen Aufsatz „Die mystische Literatur in der
gaonaeischen Epoche" aus dem Jahre 1859 denken. Freilich gehen die heutigen
Autoren, die sich mit diesen Texten beschäftigen, von anderen Voraussetzungen
aus: Sie betrachten die Hechalot-Texte nicht als Ausdruck einer jüdischen Dekadenz,
die auf den üblen Einfluss des byzantinischen Christentums und des frühen Islams
zurückzuführen sei, sondern heben im Gegenteil das Kreative, Produktive, nach

vorn Weisende dieser Literatur hervor: "the ongoing vitality of Jewish religious
creativity long after the early heyday of the rabbinic movement" (so Ra'anan Boustan
in seiner Einführung, S. XII). In diesem Sinne hat dieser Band, der Beiträge vereinigt,

die im November 2010 auf einer Konferenz in Princeton vorgetragen wurden,
zum Ziel, Zusammenhänge zwischen der genannten Literatur und dem byzantinischen

und babylonischen Umfeld neu sichtbar zu machen.
Der Aufweis von Kontexten führt dabei naturgemäss auch dazu, dass

bestimmte Texte, etwa aus dem palästinischen Judentum, aus dem engeren kontex-
tuellen Bereich herausfallen. In dieser Hinsicht zitiert Peter Schäfer in seinem

Beitrag "Metatron in Babylonia" (S. 29-39) den palästinischen Alidrasch Genesis

Kabba zu Gen 1,9 (spätes 4./frühes 5. nachchristliches Jahrhundert): Wenn
R. Levi hier zu dem Bibelvers „es sammeln sich die Wasser an einem Ort" mit
Bezug auf die Stimme Gottes erklärt, diese sei zum „Führer des Wassers" (hebr.
metatron alha-mayim) geworden, so habe diese Stelle nichts mit dem Engel Metatron
des dritten Henochbuches zu tun. Der Terminus Metatron lasse sich hier vielmehr
aus dem Lateinischen/Griechischen metator (Führer) ableiten, und dem rabbini-
schen Sprecher gehe es nicht um "anthropomorphic Statements about God" wie
in der Hechalot-Literatur (S. 32).

268



Der Band ist in drei Sektionen aufgeteilt, die sich zunächst mit den linguistischen,

literarischen und kulturellen Kontexten der Hechalot-Texte beschäftigen,
dann zu ihrer Rezeption im Mittelalter übergehen und schliesslich in übergreifender
Weise Themen und "patterns" vergleichen. In der letztgenannten Sektion sei

besonders der Beitrag von Annette Yoshiko Reed hervorgehoben, der sich

forschungsgeschichtlich mit der Frage beschäftigt, in welcher Hinsicht in unterschiedlichen

Zeitabschnitten bei der Untersuchung der Genese der jüdischen Mystik von
einem christlichen Einfluss oder Hintergrund ausgegangen wurde (S. 349-377). In
der ersten Sektion beeindruckt besonders der Beitrag von Alexei Sivertsev "The
Emperor's Many Bodies: The Demise of Emperor Lupinus Revisited" (S. 65-84),
der die makabre Geschichte einer zeremoniell vorgestellten „Ent-Thronung" eines

römischen Kaisers zum Gegenstand hat, die mit einem ähnlichen Bericht im
Jerusalemer Talmud verglichen wird. Weitere Beiträge - um nur diese Auswahl zu nennen

— behandeln die Transformation der Merkavah-Mystik im 3. Henochbuch
(Klaus Hermann), rabbinische Kosmologie unter besonderer Berücksichtigung von
Texten aus dem Jerusalemer Talmud und dem Midrasch Bereschit Rabba (Reimund
Leicht) und "Women and Gender in the Hekhalot Literature" (Rebecca Lesses).
Ein ausführliches Literaturverzeichnis sowie Register machen diesen Band zu
einem wertvollen Arbeitsmittel und einer Fundgrube für künftige Forschung.

Tübingen Matthias Morgenstern

BEDENBENDER, ANDREAS (HrsgfJudäo-Christentum. Diegemeinsame Wurzel von rab-

binischem Judentum undfrüher Kirche, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt GmbH /
Paderborn: Bonifatius Verlag 2012, 260 S., ISBN 978-3-374-03016-3.

Der Sammelband ist im Wesentlichen, wie es sein Titel bereits verrät, eine

Auseinandersetzung mit Daniel Boyarins Begriff des Judäo-Christentums, bzw. der Ju-

daeo-Christianity (von ihm erstmals 2004 verwendet). Die Aufsätze resultieren aus

einer Sommerakademie, die 2009 im Alfried Krupp Wissenschaftskolleg Greifswald

durchgeführt wurde und an der u. a. auch Boyarin teilnahm. Ziel war es, das

Modell dieses Judäo-Christentums für die ersten vier nachchristlichenJahrhunderte
„auszuloten", wie der Herausgeber in der Einleitung schreibt. So nimmt sich A. I.

Baumgarten in seinem Beitrag der Frage nach der sozialen Einordnung der Pharisäer

an. Anhand von Mt 23, 29-31 zeigt er auf, dass sich die Pharisäer dem einfachen

Volk als Erben der Propheten vorstellten und ihnen ein Vorbild für gesetzestreues

Leben sein wollten. A. Bedenbender vergleicht in seinem ersten Aufsatz die
Rolle der pharisaioi bei den Synoptikern mit jener der perushim in der rabbinischen
Literatur. Er kommt zum Schluss, dass es sich in beiden Fällen um ein literarisches

Gegenüber handelt, an dem die eigene Lehre entwickelt wurde. In manchen Fällen
könnte es sich bei den von den Pharisäern vertretenen Lehrmeinungen sogar um
eine aus den eigenen Reihen gehandelt haben. Die Pharisäer wären demnach eine

Plattform zur Hinausprojizierung von internen Spannungen gewesen. In seinem
zweiten Beitrag untersucht Bedenbender die Erzählung über die Geburt des Messias

am Tag der Tempelzerstörung (yBer 2,4/5a). Sowohl in der Geschichte des

269



Messiaskindes Menachem ben Hiskia als auch in der lukanischen Geburtsgeschichte

Jesu sieht er eine Auseinandersetzung mit einem „zelotischen
Katastrophenmessias" (S. 120). Während yBer den Messias im Himmel verschwinden lässt,
zeichnet Lukas das Bild eines Messias als Alternative zum Zeloten Judas.

Auch F. Siegert steuerte zwei Aufsätze bei und beleuchtet im ersten das

Pharisäerbild des Johannes, das insgesamt freundlicher ist als jenes der Synoptiker. Der
mehrfach auftretende Pharisäer Nikodemus stellt dabei nach Siegert den Pharisais-

mus insgesamt dar. Im Gespräch mit Jesus (Joh 3,1-10) steht demnach die

„Wiedergeburt aus dem Geist" als Alternative zur pharisäischen Vorbereitung Israels
auf das demnächst anbrechende Reich Gottes.

Der zweite Aufsatz ist mit „Das Passa der Johanneschristen" betitelt und ist ein

Argument für das höhere Alter der Tradition der Quartodezimaner (nach Siegert
identisch mit der johanneischen Schule). Diese feierten das Passa im Gedenken an
die Passion am 14. Nisan im Gegensatz zu den synoptischen Gemeinden, die
Ostern auf einen Sonntag verlegten.

Daniel Boyarin setzt sich in seinem ersten Beitrag zu diesem Band mit Peter
Schäfers Buch Jesus im Talmud auseinander. Der Lesart Schäfers, der in den
talmudischen Texten bSanh 107b; bSanh 103a; bAZ 17a und bShab 104b jeweils den

Vorwurf der sexuellen Unmoral der Christen erkennt, stellt Boyarin seine eigene
Lesart gegenüber, die in diesen Texten eine „nostalgische Sehnsucht" der Rabbinen
nach den Christen sieht (S. 125).

In seinem zweiten Beitrag bringt Boyarin ein Beispiel dafür, wie sich die auf
den ersten Blick unschlüssige Theologie eines ostsyrischen Kirchenvaters und eine

enigmatische Bibelauslegung im Talmud Bavli gegenseitig erklären können. Der
Aufsatz ist nicht nur wegen seiner Kürze skizzenhaft sondern auch darin, dass

Boyarin dreimal seine Methode erklärt und rechtfertigt. Der letzte Beitrag im Band ist
eine eher intuitive denn wissenschaftliche Antwort von G. Palmer auf Boyarins
Buch Border Lines: The Partition ofJudeo-Christianity.

Dass zwischen der Tagung und der Drucklegung der Vorträge drei Jahre

vergangen sind, ist bedauerlich. Andererseits wäre damit aber auch genügend Zeit
gewesen, um die Diskussion, die an der Tagung hoffentlich stattgefunden hat, ein-
fliessen zu lassen und aktuellere Sekundärliteratur einzuspeisen. Der schmale Band
weist in dieser Form nun einige methodische Schwächen auf, die vermeidbar
gewesen wären. So wird zwar von einem Judäo-Christentum ausgegangen, an keiner
Stelle wird jedoch die herkömmliche Terminologie hinterfragt und weiterhin von
„Christen" und „Juden" gesprochen, ohne dass das Problem auch nur benannt
wird (Beiträge dazu vor 2009 z. B. Shaye J. D. Cohen, The Beginnings ofJemshness:

Boundaries, Varieties, Uncertainties [Hellenistic Culture and Society; vol. 31] Berkeley

/ London 1999 [22001] oder Matt Jackson-McCabe, What's in a name? The Problem

of "Jewish-Christianity" in: M. Jackson-McCabe (ed), Jewish Christianity
Reconsidered: Rethinking Ancient Groups and Texts, Minneapolis 2007, S. 7-37). Daneben
wird davon ausgegangen, dass das rabbinische Judentum im Pharisäismus einen
direkten Vorläufer hat. Auch diese Sichtweise war bereits 2009 umstritten (siehe
z. B. den Aufsatz "The Judean Legal Tradition and the Halakhah of the Mishnah"
von Shaye J. D. Cohen in: Charlotte Elisheva Fonrobert / Martin S. Jaffee [eds.J

270



Cambridge Companion to the Talmud and Rabbinic Literature, Cambridge [u. a.] 2007,
S. 121-143). Ein solch undifferenziertes Vorgehen führt unweigerlich zum hier
besprochenen Resultat: Für die Beitragenden findet „Judäo-Christentum" in
Begegnungen zwischen dem „Christen" Jesus und den „jüdischen" Pharisäern statt, bei

Boyarin zwischen „den" Rabbinen und Jesus, der für die Christen insgesamt
steht oder zwischen zwei Institutionen, der Schule des Kirchenvaters und der rab-
binischen Akademie. Wie sich dieses „Judäo-Christentum" nun praktisch äussert,
das laut Titel des Buches die „gemeinsame Wurzel von rabbinischem Judentum
und früher Kirche" sein soll, bleibt unklar. Wer aber aufmerksam nach der Wurzel
sucht, wird sie ausserhalb der Fazite trotzdem finden: es ist das Ringen um die

richtige Auslegung des Gesetzes und nach 70 u. Z. um eine sinnstiftende Interpretation

des zerstörten Tempels.

Zürich Monika Amsler

DEIMANN, WlEBKE: Christen, Juden und Muslime im mittelalterlichen Sevilla. Religiöse

Minderheiten unter muslimischer und christlicher Dominant (12. bis 14. Jahrhundert)
(Geschichte und Kultur der Iberischen Welt, Bd. 9), Berlin: LIT 2012, 368 S., ISBN
978-3-643-11554-6.

Wiebke Deimann's monographic study is the result of her PhD dissertation
submitted in 2010 to the Friedrich-Alexander-Universität Erlangen-Nürnberg and
further developed by taking part as an Erlangen research fellow in the DFG special

programme "Integration und Desintegration der Kulturen im europäischen
Mittelalter". As the book's title and subtitle coherently suggest, the research focusses

on Jewish, Christian, and Muslim religious minorities in Sevilla under Muslim and

Christian rulers of the city from the 12th to 14th century. Compared to previous
research on this field, the methodological approach applied by the author and
outlined in the introduction to the book, provides a substantial historiographical
innovation. Instead of confining her research to the Islamic history of Sevilla before the
Christian conquest in 1248 or, to the contrary, to the Christian rule from that year
onwards, Deimann analyses the minorities' role under both, Islamic and Christian
domination. In so doing, she offers a valuable contribution to what may be defined
as a history of being a religious minority in medieval Iberia regardless of the specific
religious identity involved. As far as its epistemological orientation is concerned,
the book pertains neither to Church history nor to Islamic studies, and certainly
not to comparative history of religions, but rather to the "history of Sevilla" as a

historical reality in its own right. Given its profound influence on the religious
communities' daily life, der städtische Raum, i.e. the urban space, represents at once
the thematic border and the creative workshop the author deals with in framing
her work.

Interestingly, this methodological configuration implies a critical reflection on
the use of transcultural comparison as a possible lens to look at the history of
religious minorities in al-Andalus and medieval Christian Spain. In this regard,
Deimann does not embrace the method of comparison as a systematic approach that

271



aims to determine analogies and divergences between Christian, Jewish, and Islamic

systems of power. On the contrary, she investigates a series of well-defined
chronological periods throughout the history of Sevilla by outlining their normative
features and social implications according to the available sources written both in
Arabic and in Latin or vernacular (Jewish sources are quoted in translation). Drawing
from the critical remarks on the benefits and limits of historische Komparatistik and
transkulturell vergleichende Geschichtswissenschaft, highlighted in particular during the last

twenty years by German scholars (cf. e.g. Michael Borgolte, Jürgen Osterhammel,
Frank Rexroth), the author elucidates a series of arguments in favour of her
approach. Firstly, Muslim and Christian rules follow one after the other rather than

coexisting in the same time. Secondly, the respective decades in which they
flourished, i.e. from the end of 11th to mid-13th and from 13th to 14th century respectively,

require the study of at least two distinct historical-cultural contexts. Thirdly,
a pure comparatist perspective presents methodological obstacles, due to the
asymmetric nature of Islamic and Christian sources — more or less influenced by the

dominant elite, more or less interested in the minority groups' habits. Finally, a

dualistic reading of Christian and Islamic systems of power raises the risk of levelling

off the specific developments and fractures that mark the subsequent stages of
the city's history. Following these premises, the author frames the research results

along four periods of time: the Islamic rule from (1) the Almoravid dynasty (1091-
1147) to (2) the Almohad dynasty (1147-1248); (3) the Christian rule established
after the conquest of Sevilla in 1248 by the Castilian king, Ferdinand III, with focus

on the influence of Alfonso X on the political and social intertwining of Jewish,
Christian, and Muslim communities; and finally, (4) the Christian rule throughout
the 14th century, with special emphasis on Christian-Jewish relations throughout
the century down to the persecution and massacre of the Jews in Sevilla by Christians

in 1391. Though the author is fully aware of the problematic lying beyond the
much-debated concepts like "convivencia", "tolerance", "minority", "Mozarab",
she defines the violent events of 1391 as a "pogrom", thus making a lexicographical
choice that, as well-established, implies a modern, somewhat misleading projection
of a nineteenth century Eastern European phenomenon and concept on medieval
Iberian developments and sources.

The book's structure follows the above-mentioned chronological subdivisions
and consists of nine chapters, including a useful methodological introduction (ch.
1, pp. 11-48) and a conclusion drawn from the results (ch. 9, pp. 295-300). A short
glossary of Castilian and Arabic terms (pp. 301-302), an extensive bibliography
(sources and secondary literature, pp. 305-355), and an index of names (places and
historical names, pp. 357-367) conclude the book. Exploring the distinct ways
religious minorities were treated under Muslim and Christian rules, the author comes
to remarkable results, which are vividly presented to the readers. It appears that
whatever emerges, decades after decades, is either progress or degeneration, continuity

or switch, i.e. a radical change in terms of peaceful coexistence, social and

legal rights granted to minority groups by dominant elites. Under the Almoravids,
non-Muslims were treated equally according to the special status of dimmijyün

("protected non-Muslim subjects") - Muslim jurists have written extensively about

272



that. The situation changed in 1125-1126, when a group of Andalusian Christians
established a political alliance with Alphonse I, King of Aragon. Perceived as a

betrayal, and in reaction to that, the Almoravids began to use forced conversion
and deportation to North Africa as radical measures against those Christians who
betrayed the previous pact with the Muslim rulers. Under the Almohads, Christians
and Jews benefited no longer from the dirnma system and were equally treated as

non-Muslim people. As a result, the general treatment of the religious minorities
worsened progressively, the Christian archbishopric in Sevilla that existed for a long
time, ended, and because of the huge numbers of emigrants, both the Jewish and
Christian communities almost disappeared from the urban space. Except for few
individual people, there is no record that any Christian community was still living
in Sevilla when the Christians conquered the city in 1248, no trace that could be

regarded as generational continuity of those who had lived there under the Almohads.

During the first years of Christian rule, all mosques were turned into
churches, and three of them were given to the Jews to be used as synagogues.
According to the repartimientos system, a juderia (Jewish quarter) was established with a

wall surrounding and separating it from the Christian part of the city. Nevertheless,
Jews were still free to choose whether to dwell there or to leave their areas to move
into the Muslim and Christian quarters. In addition to that, a privilege granted legal
protection to Jews. In Sevilla as well as in other regions in the reconquered Christian

Spain, Jews often practiced high-ranking professions, such as adviser to the

king's court or interpreters, whereas Muslims worked mostly as artisans or workers.
On the one side, Christian attitudes towards their Muslim subjects (mudéjares)

started changing quite early, right after the Muslim revolt of 1264 and the subsequent

military repression, after which Muslims began to perceive Christians as

forces illegally occupying their land. Eventually, great numbers of mudéjares were
forced to leave their hometown. On the other hand, Christian attitudes towards
Jews deteriorated progressively, too. Despite promising experiences (it is well
known that Jews and Christians jointly translated Arabic and Hebrew books into
Latin and other local languages) and intercultural exchanges that took place all over
Castile in the second half of 13th century, a violent attack on Sevilla's juderia
occurred in 1390/1, right after the death of both, the king of Castile, John I, and the

archbishop of Sevilla, Pedro Gömez Barroso. According to Deimann, the reason
for this radicalisation of popular anti-Jewish sentiments in Sevilla (the author calls

it derpopuläre Antjudaismus) is, on the one hand, the increasing anti-Jewish political
propaganda as well as the likewise increasing anti-Jewish theological argument, on
the other. Whereas the first was foremost instigated by the Castilian king, Henry II
ofTrastâmara, the latter goes back primarily to the full-of-hatred sermons delivered
by several Christian preachers (on top of them, the Archdeacon of Ecija, Ferrant
Martinez). It was the sum of these ideological pressures - in fact, a "call" for the

persecution of Jews — that had decisive influence on the constantly deteriorating
relationships between Jews and Christians culminating in the bloody massacre of
the 5th-6th July 1391.

Tübingen Davide Scotto

273



LITVAK, OLGA: Haskalah. The Romantic Movement in Judaism (Key Words in Jewish
Studies, vol. 3), New Brunswick, NJ / London: Rutgers University Press 2012,
246 S., ISBN: 978-0-8135-5435-8.

In ihrer vorliegenden faszinierenden Studie widmet sich Olga Litvak, Professorin
für Modern Jewish History an der Clark University (MA), einer der zentralen

Bewegungen der jüdischen Neuzeit — der Haskala. Sie postuliert gleich zu Beginn:
"The historical treatment of the Haskalah is a case study in mistranslation." (S. 3)

Deren Protagonisten, die maskilim, sollten nicht als „Aufklärer" oder „Rationalisten",

sondern als „Intellektuelle" — beruhend auf der hebräischen Wurzel s-k-1 —

verstanden und übersetzt werden. Mit diesem Befund skizziert sie bereits ihre
Kernthese: die Haskala sei nicht als „Jüdische Aufklärung" zu verstehen, sondern
vielmehr als ein Produkt der die Aufklärungszeit ablösenden Romantik (S. 77). Dieser

kulturgeschichtlichen und ideologischen Scheidung gibt sie noch ein weiteres,
ein geopolitisches Argument zur Hand: Während die Aufklärung ein im Wesentlichen

europäisches bzw. transatlantisches Phänomen sei, entstamme die Haskala
dem osteuropäischen Raum, und damit — eher implizit - einem Raum, der sich

spätestens seit den Teilungen Polen-Litauens durch eine grosse Dynamik in
Diskursen über Imperialität und Nationsbildung, Minderheiten und Mehrheiten, Zentrum

und Peripherie etc. auszeichnete.

Methodologisch hebt Litvak in der Bestimmung und Analyse ihres Quellenmaterials

auf eine Uberwindung disziplinärer Grenzen ab. Da die Haskala vornehmlich

auf literarischer Repräsentation beruhe, sei es auch in der Historiographie
erforderlich, auf literarische Texte als Quelle zurückzugreifen, ja, mehr noch: die (ein-
zel-)sprachliche Grenzziehung, im Übrigen ein Nebenprodukt der
Nationalisierungstendenzen nach Aufklärung und Romantik, zu transzendieren und gleicher-
massen hebräische, jiddische und russische Texte zur Analyse und Interpretation
heranzuziehen.

Diesen ambitionierten Ansatz gliedert Litvak in ihrer Studie in drei Teile. Im
ersten Teil ("Terms of Debate") zeichnet sie komprimiert die gedanklichen
Kernbegriffe, -konzepte und -akteure von Aufklärung und Haskala von Kant zu Krochmal,

von sephardischer Aufklärung zu aschkenasischer Haskala nach. Im zweiten
Teil ("State of the Question") resümiert sie die wichtigsten bislang vorgelegten
Beiträge zur Haskala-Forschung, wenngleich ohne neuere deutschsprachige Studien,
zum Beispiel von Verena Dohm, Christoph Schulte, Dirk Sadowski oder Gerhard
Lauer, einzubeziehen. Im dritten Teil schliesslich ("In a New Key") unternimmt
und präsentiert Litvak Re-Lektüren zentraler maskilischer Texte, so von Naphtali
Wessely, Moses Mendelssohn, Joseph Perl, Shmuel J. Fuenn, Israel Aksenfeld oder
Sholem Yankev Abramovich (Mendele Moicher Sforim). Dabei führt sie eine

Verschränkung von Ideengeschichte, von Wissens- und Wissenschaftsgeschichte, und
Geschichte, von Historiographie und Literaturgeschichtsschreibung vor, wie sie

exemplarisch für weitere Forschungen in diesem Feld sein könnten. Die hohe
Dichte an Referenzen auf gegenwärtige Theoriebildungen wie vor allem die Post-

colonialstudies — etwa wenn die jüdische Bevölkerung der beiden ost(mittel)europäi-
schen Imperien als "Jewish colony" entworfen wird — verwundert daher nicht. Ge-
okulturell wiederum führt sie ihre Argumentation auf „Ashkenaz" und „Polin",

274



mithin auf die zeitgenössischen Reiche Deutschland (genauer Preussen mit seiner

Hauptstadt Berlin), Österreich-Ungarn und das Russländische Reich, zurück.
Dementsprechend beginnt die Studie mit Moses Mendelssohn als Proponenten der
Berliner Haskala und endet mit einer Exegese der Lebensgeschichte des aus dem
damaligen Grossfürstentum Litauen stammenden Salomon Maimon.

Litvaks gendersensible Analyse erweist sich nicht zuletzt durch die Weite ihres

Quellenmaterials und ihres transdisziplinären Ansatzes als eine überaus dichte und
eloquente Darstellung der historischen wie zeitaktuellen Situierung der Haskala.

Ungeachtet der Auslassung von gewissen Segmenten der Forschungsliteratur und
zeitweiligen Unscharfen in den Analyseebenen (etwa bei der Einbindung von
Analysen literarischer Texte in den historiographischen Diskurs) bietet Litvaks Studie,
die zugleich Kompendium und Neuansatz verkörpert, vielfältige Anregungen für
weitere differenziert(er)e Lesarten von Haskala und Aufklärung.
Wien OlafTeipit^

KLINGENSTEIN, SUSANNE: Mendele der Buchhändler. Leben und Werk des Scholen•/ Yankee

Abramovitsh. Line Geschichte derjiddischen Literatur %wischen Berdichev und Odessa,

1835-1917 (Jüdische Kultur. Studien zur Geistesgeschichte, Religion und Literatur,
Bd. 27). Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2014, 495 S, 55 Abb. ISBN 978-3-447-
10145-5.

Dieses Buch bietet mehr, als sein ohnehin langer Titel verspricht: Die Biographie
des Pioniers, ja des „Grossvaters" der modernen jiddischen Literatur (so der
selbsternannte „Enkel" Sholem Aleichem) und deren Entwicklung bis zum 1. Weltkrieg
zunächst. Darüber hinaus gelingt es Klingenstein jedoch, eine versunkene Welt
nochmals lebendig werden zu lassen - das osteuropäische Judentum des 19.

Jahrhunderts. Als Führer durch diesen Kosmos dient Sholem Yankev Abramovitsh
(1835-1917), dessen geographische Lebensstationen die Buchkapitel strukturieren.

Vorangestellt ist eine kurze Charakteristik der jiddischen Sprache, die ab dem
18. Jahrhundert von Nichtjuden wie Vertretern der jüdischen Aufklärung (Haskala)
meist als „verderbterJargon" denunziert wurde. Abramovitsh gebührt nun das

Verdienst, Jiddisch in den Kreis der europäischen Literatursprachen eingeführt zu
haben. In eine angesehene Familie der jiddisch Kapulye genannten weissrussischen
Kleinstadt (damals russ. Konbiiib / Kopyl', heute weissruss. KanbiJib / Kapyl')
geboren, erlebte er nach dem frühen Tod des Vaters den Absturz in bittere Armut,
was ihn zwang, sich als Talmudstudent und zeitweise gar als Gehilfe eines Wanderbettlers

durchzuschlagen. Dank eines Mentors, der ihm säkulare Bildung vermittelte,

wandelte sich der orthodox Geprägte indes zum Maskil(Aufklärer). Dass
Abramovitsh dennoch auf Jiddisch schrieb, resultierte aus der nüchternen Einsicht,
das Volk nur erziehen zu können, wenn er dessen Sprache benutzte und nicht das

Hebräische der Gelehrten. Bereits in den ersten Erzählungen bediente er sich dabei
einer Fiktion, die fortan alle seine Werke kennzeichnen sollte: Als „Herausgeber"
präsentiert sich in Vorreden stets der fahrende Buchhändler (MOYKHER SEORIM)

Mendele, ein traditioneller Shtetl-Jude. Aufgabe dieser Figur war es, stellvertretend

275



für den dem Elend dieses Milieus entwachsenen Autor, Einfachheit, Volkstümlichkeit

und Authentizität zu erzeugen, was so gut gelang, dass Abramovitsh im Be-
wusstsein der Leserschaft immer mehr hinter Mendele verschwand.

Den Kern der Studie bildet die Analyse des gesamten jiddischen Werks von
Abramovitsh, wobei Vfn. zeigt, dass die Texte nicht nur straff durchkonstruiert
sondern stets auch mehrfach kodiert sind: Im Roman DI KLIATSHE (Die Mähre,

1873) empfiehlt Mendele Moykher Sforim als Schlüssel gar PaRDeS, das jüdische
Konzept des vierfachen Schriftsinns.

Anschaulich rekonstruiert werden zudem Entstehungs- und Wirkungsgeschichte

der Werke sowie der Diskurs zwischen Abramovitsh, seinen Vorläufern,
Mitstreitern, Kritikern und Epigonen. Zum Portrait der Ato/-Massen tritt somit
jenes der ungeheuer vielfältigen Welt der jüdischen Intelligenz auf dem Weg in die
Moderne.

Um 1910 ist das traditionelle Shtetl indes nur noch Geschichte. Abramovitsh
hat sich inzwischen auch als Erneuerer der hebräischen Literatur bewährt (was aus

„Platzgründen" leider nicht weiter vertieft wird) und lebt als Direktor einer Schule

gut situiert in Odessa, wenn auch familiäre Schicksalsschläge und hasserfüllte
Pogrome gegen die Juden im Zarenreich sein Alter verdüstern. Doch unablässig feilt
er an seinen jiddischen Texten: Längst geht es dem gefeierten Autor nicht mehr um
Volkserziehung, sondern um die Perfektionierung der jiddischen Sprache, die bei
ihm so authentisch klingt, auch wenn sie in dieser Form niemals gesprochen wurde.

Das ebenso breitgefacherte wie tiefgründige und ungemein farbenfrohe Panorama

Klingensteins hat leider auch einige Macken. Dabei kann man vergessen, dass

Übersetzungen jiddischer Zitate zuweilen diskutabel sind und schon mal ein Halbsatz

des in lateinischer Umschrift beigefügten Originals fehlt; ebenso, dass im Text
erwähnte Titel hebräischer oder russischer Zeitschriften oft nicht übersetzt werden
und die Wiedergabe russischer Nomina teilweise haarsträubend ist. Dass aber ein

Register fehlt, ist angesichts der unglaublichen Fülle von Namen, Begriffen und
Stichwörtern ein wirkliches Ärgernis. Klingensteins Vorwurf, der späte Abramovitsh

habe sich weniger für seine Leser als für seinen Gegenstand (bei ihm das

Jiddische) interessiert, fällt so letztlich auf sie selbst zurück.

Schopfheim Clemens P. Sidorko

SHAPIRO, Marc B.: Changing the Immutable. How Orthodox judaism Rewrites Its Histoty
(The Littmann Library of Jewish Civilization), Oxford — Portland, Oregon 2015,
347 S., ISBN: 978-1-904113-60-7.

Die neue Studie Marc Shapiros, der an der University of Scranton (Pennsylvania)
einen Lehrstuhl für judaic Studies innehat, beginnt mit dem Vergleich zweier Fotos
der nordamerikanischen Presse aus dem Jahre 2011: Vertreter der Washingtoner
Regierung lassen sich über die Kommandoaktion der US Navy informieren, in
deren Verlauf Osama bin Laden getötet wurde. Auf dem Pressefoto, das von der New
Yorker jiddischen Tsaytung reproduziert wird, fehlt aber das Bild der amerikanischen

Außenministerin Hillary Clinton und einer weiteren Frau — eine Retouche,

276



die mit den Anforderungen an die „Keuschheit" (tzmi'ut) zu tun hat, die für
Herausgeber und Leser des Blattes gelten. Für den Autor handelt es sich hier nur um
ein besonders sichtbares Beispiel von aus halachischen und „volkspädagogischen"
Motiven gespeister Zensur in Wort und Bild, wie es sie im „ultraorthodoxen" (cha-
redischen) Judentum bereits seit Jahrzehnten gibt. Zugleich ist hinsichtlich der

Steuerung der Wahrnehmung und der Umschreibung der Geschichte in ultraorthodoxen

Veröffentlichungen in den vergangenen Jahrzehnten aber eine Dynamik und
zunehmende Radikalisierung festzustellen. Im Hauptteil seiner Arbeit geht Shapiro
dem nach anhand von Themenfeldern aus der jüdischen Tradition („Jewish
Thought", „Halakhah", „Sexual Matters and More") und im Umgang mit bekannten

Persönlichkeiten der jüdischen Geschichte, deren biographische Details heutige
ultraorthodoxe Leser aber „verwirren" könnten.

Ein eindrückliches Beispiel ist eingangs eine moderne Edition des Tora-Kommentars

von Rabbi Jehuda he-Hassid (1150—1217), der in seinen Bemerkungen zu
Gen. 36,31 -39 vermutet hatte, dieser Abschnitt, der von den edomitischen Königen
handelt, sei von den „Männern der großen Versammlung" nachträglich in den
Pentateuch eingefügt worden. Aufgrund dieser und anderer „problematischer" Passagen

wurde die Veröffentlichung des Buches in den 1970er Jahren von dem
nordamerikanischen Halakhisten und Dezisor (poseq) Moshe Feinstein in einem psaq-din
(„Rechtsentscheid") verboten. Der Herausgeber Y. Lange hielt sich zunächst nicht
an das Verbot, stellte dann aber eine zweite, „gereinigte" Version des Kommentars
her. Das Missfallen Feinsteins wurde auch durch eine Formulierung des
mittelalterlichen Kommentators erregt, der die Frage nach dem Grund des biblischen
Verbotes der Homosexualität mit dem Hinweis beantwortet hatte, die Tora wolle die
menschliche Fortpflanzung sicherstellen. Diese Antwort hielt Feinstein für so

schwach, dass sie auf die Aktivität eines „gay friendly subversive" zurückgehen
müsse und nicht dem aschkenasischen Gelehrten zugeschrieben werden dürfe
(S. 57). In den Bereich der „Keuschheits"-Restriktionen gehört auch die Berichterstattung

der ultraorthodoxen Presse zu medizinischen Fragen (Worte wie „Brustkrebs"

sind tabu) oder zu den Hintergründen des Amtsenthebungsverfahrens bzw.
Rücktritts der Staatsoberhäupter Bill Clinton und Moshe Katzav.

Von Interesse im Hinblick auf das Selbstbild, das die ultraorthodoxen Communities

von sich pflegen, ist die Rezeption von Gründungsgestalten der deutsch-jüdischen

und dann auch der israelischen Orthodoxie wie Samson Raphael Hirsch
und Abraham Isaac Kook. Beide sind aufgrund ihres historischen Rangs von hoher
Bedeutung und werden zur Sicherung der historischen Kontinuität der jeweils

eigenen Richtung benötigt; bei beiden fehlt es aber nicht an irritierenden Elementen,
die im hagiographischen Rückblick zu verschwinden haben. Hirsch, bei dem die

„kulturorthodoxe" Tora 'im Derekh Ausrichtung ein besonderer Störfaktor ist,
wird so im Rückblick als Jeschiwa-Oberhaupt stilisiert. In der hebräischen

Übersetzung seiner „Neunzehn Briefe" fehlen auch kritische Passagen, die sich mit Mai-
monides auseinandersetzen. Der Vergleich mehrerer sukzessiver Editionen dieser

Übersetzung zeigt, dass die Zensur (oder Selbstzensur) sich hier über die Jahre weiter

verschärft hat. Während das Bild Hirschs in den von Shapiro gebrachten Bei-

277



spielen „charedisiert" (also gegenwärtigen Wahrnehmungsanforderungen) ange-
passt wird, ist in der Retrospektive aufAbraham Isaac Kook das Gegenteil der Fall.
Obwohl Kook zu seinen Lebzeiten von vielen Mitgliedern des „Alten Jischuv" (in
dessen Kontinuitätslinie sich die heutigen Ultraorthodoxen eigentlich sehen)
unterstützt wurde, gilt er der ultraorthodoxen Publizistik heute als Gründungsvater
der modernen zionistischen Orthodoxie (Misrachi) und wird deshalb „ent-charedi-
siert". Diese Austreibung aus der „charedischen" Erinnerung ist freilich teilweise
nicht so einfach zu bewerkstelligen, da Kook familiär (als Schwiegersohn eines auch
heute noch anerkannten rabbinischen Gelehrten) und gemeindepolitisch gut
vernetzt war. Erinnerungspolitisch heikel ist auch die Auseinandersetzung mit Moses

Mendelssohn, was natürlich mit der weiteren Geschichte seiner Familie, wo es zu
Übertritten ins Christentum kam, und der Wirkung seines Oeuvres zusammenhängt.

Eine in orthodoxer Hinsicht über jeden Zweifel erhabene Figur wie Moses
Schreiber, der „Hatam Sofer" aus Pressburg / Bratislava (1762—1839), hatte
Mendelssohn noch einen „weisen Mann" genannt und ihm gar den Ehrentitel „Rabbi"
gegeben (S. 219) — aus heutiger Sicht ein am besten zu verschweigender Fauxpas.

Eigene Erwägungen sind der Frage gewidmet, wie die interne jüdisch-orthodoxe

möglicherweise mit äußerer nicht-jüdischer Zensur (oder Zensur-Erwartungen)

korrelierte. Shapiro illustriert dies anhand zweier Auflagen der Enzyklopedia
Talmudit, in der es um eine vom Autor als „terribly immoral" bezeichnete halachi-
sche Passage des Maimonides zur Frage des Umgangs mit einer nichtjüdischen
Fran geht, die von einem Juden vergewaltigt wurde (S. 212). Es folgen weitere
Beispiele von Gewaltpassagen in Texten der jüdischen Tradition. So bleibt in der

„American Purim Megillah" (1947) das neunte Kapitel der Esther-Rolle, das von
der Tötung der Familienmitglieder Hamans berichtet, aus Gründen der „political
correctness" unübersetzt (S. 218). Diese letztere Edition, wenige Monate nach dem
Ende der Schoa erschienen, ist ein deutlicher Beleg für die These des Autors, dass

diese Probleme sich nicht abstrakt und abgesehen von den historischen Umständen
diskutieren lassen. Das Kapitel zur Abschlussfrage des Buches — „Is the Truth Really

That Important?" - stellt Überlegungen zu grundsätzlichen gemeinde- und
identitätspolitischen sowie „erwachsenenbildnerischen" Strategieentscheidungen
innerhalb der gegenwärtigen jüdischen Ultraorthodoxie zusammen. Wie der Autor
diese Frage selbst beantwortet, ergibt sich aus seinem lesenswerten Buch, das in
zahlreichen Facsimile-Abdrucken zensierte und unzensierte Texte (auch Originalfotos

und „verbesserte" Fotos) nebeneinanderstellt. Es bleibt nur ein Kritikpunkt:
die nicht überall detaillierten bibliographischen Angaben (Hinweise auf „several
editions" eines Buches oder auf „Israeli haredi papers" sind manchmal unbefriedigend)

aus dem Bereich einer Literatur, die aufgrund der Umschriften aus dem
Hebräischen, der Verwendung des jüdischen Kalenders und unklarer editorischer
Verhältnisse ohnehin schwer zu überblicken ist.

Tübingen Matthias Morgenstern

278



NIETHER, Hendrik: "LeipzigerJuden und die DDR. Eine Existengerfahrung im Kalten

Krieg (Schriften des Simon-Dubnow-Instituts, Bd. 21), Götdngen: Vandenhoeck
& Ruprecht 2015, 348 S, ISBN Print: 978-3-525-36997-5 [ISBN E-Book: 978-3-

647-36997-6],

Das Buch ist aus der 2011 von der Philosophischen Fakultät der Universität Jena

angenommenen Dissertation Hendrik Niethers Vf.) hervorgegangen, umfasst
348 Seiten mit Quellen- (S. 23—26 beschrieben) und Literaturverzeichnis sowie

Personenregister („Eeron" — muss richtigheissen: „Eron"). Die durchgezählten sieben

Kapitel sind auf drei Phasen der Geschichte verteilt; die Begründung dafür liefert
Vf. in der Einleitung (S. 17-19): Die kurze Phase der Neuformierung der jüdischen
Gemeinde in der SBZ beenden die aufeinander folgenden Gründungen der beiden
deutschen Staaten 1949. Die Zäsur 1967 markiert in Leipzig die Wahl Eugen
Gollombs zum Gemeindevorsitzenden. Die von Vf. gewählten Überschriften „Der
Kalte Krieg 1949—1967" und „Die Ära Honecker 1967—1989" weisen hingegen auf
Ungleichzeitigkeiten hin, die solche Einteilungen notwendig begleiten. Das Jahr
1953 bildet einen Einschnitt, der die zweite Ära, die des Kalten Krieges, unterteilt.

Vf. will „[ajngelehnt an die Forschungen der »socio-histoire du politique« [...]
die Geschichte der Leipziger Juden mit einem »unbefangenen« und »nicht normativen«

Blick [...] analysieren" (S. 21). Dazu lässt er Beteiligte mit ihren unterschiedlichen

Perspektiven zu Wort kommen: Gemeindeglieder, Juden ausserhalb der
Israelitischen Religionsgemeinde, dazu Wahrnehmungen aus Behörden und kirchlichem

Engagement, aus Korrespondenzen und von Besuchen aus dem Ausland. So

werden Themen und Konfliktbereiche wie die Haltung zum Staat Israel, Flucht,
Mitgliedschaft in der Staatspartei SED, und IM-Tätigkeit beleuchtet. Manche

Handlungen werden plausibel (gemacht), auf andere Fragen geben die herangezogenen

Quellen keine Antwort. Ein häufiger Begriff ist der der Instrumentalisierung.
Die eingangs (S. 9) zitierte Einschätzung, der Aufbau jüdischen Lebens in der DDR
könnte ein notwendigerweise misslungener Versuch gewesen sein, findet sein

bestätigendes Echo in der abschliessenden Feststellung, dass angesichts der gelebten
jüdischen Identität „die von der Parteispitze angestrebte endgültige Assimilation
der Juden" misslungen ist (S. 311).

S. 34, und dann ab S. 69 verwendet Vf. in Bezug auf Salo Looser fälschlich die

Bezeichnung Vorsitzende(r) statt Vorstandsmitglied (richtig S. 92). Ungenaue
Ausdrucksweisen wie die von „Messen des [...] Synagogenchores" (S. 52) werden
übergangen.

Leipzig Timotheus Arndt

GALLAS, ELISABETH: „Das Eeichenhaus der Rücher". Kulturrestitution undjüdisches
Geschichtsdenken nach 1945 (Schriften des Simon-Dubnow-Instituts, Bd. 19), Göttingen:

Vandenhoeck & Ruprecht 2013, 351 S., ISBN 978-3-525-36957-9.

Am 26. Dezember 1949 richtete Hannah Arendt in ihrer bis heute nur wenigen
Menschen bekannten Eigenschaft als Geschäftsführerin der Jewish Cultural
Reconstruction (s. u.) ein bislang unveröffentlichtes, sich im Archiv der Bibliothek

279



der Israelitischen Cultusgemeinde Zürich (ICZ) befindliches Schreiben an den
damaligen Oberrabbiner der ICZ Zwi Taubes. In diesem Brief stellt Hannah Arendt
der damals zehn Jahre alten Bibliothek der ICZ eine beeindruckende Sammlung in
Aussicht, namentlich einen Teil der Uberreste der Bibliothek des von den
Nationalsozialisten zerstörten Breslauer Rabbinerseminars:

„Lieber Herr Doktor Taubes: Ich habe, wie wir es verabredeten, New York sehr

eindringlich gebeten, Ihnen die Reste der Breslau Bibliothek zugehen zu lassen. Inzwischen

habe ich aus Wiesbaden eine ungefaehre Aufstellung dessen erhalten, was Sie im
Falle einer positiven Entscheidung erhalten wuerden. Ich lege Ihnen den Zettel, den ich
aus einem laengeren Brief ausgeschnitten habe, bei und bitte dies unzeremoniose
Verhalten zu entschuldigen, ich habe keine Sekretaerin."

Hinter diesen Zeilen verbirgt sich ein ausserordentliches Übereignungsverfahren,
das stellvertretend für unzählige weiterer seiner Art steht: Nicht zuletzt durch die

Gurlitt-Affare (2014) sind Kunstraub bzw. Raubkunst sowie die damit verbundene

Provenienzforschung, die sich intensiv um die Rückgabe des von den Nationalsozialisten

geraubten Gutes — Kunst- und Kultgegenstände, insbesondere aber auch

private und öffentliche Bibliotheken und Büchersammlungen als „materialisiertes
Gedächtnis" (Gallas 2013) — bemüht, abermals ins kulturell-kollektive Gedächtnis

gerückt. Die Bedeutung dieser immer wieder aufs Neue aufflammenden, bis heute
leider noch immer hochaktuellen und keineswegs immer zufriedenstellend gelösten
Problematik reicht zurück bis in die Anfänge der 1940er Jahre:

Bereits während des Zweiten Weltkriegs hatten jüdische Juristen und Intellektuelle

umfassende Vorschläge zur Rettung und Rückführung von Raubgut ausgearbeitet;

diese Bemühungen mündeten 1944 in die Gründung der Commission on European

Jewish Cultural Reconstruction (CEJCR) unter der Leitung des New Yorker
Historikers Salo W. Baron. Die CEJCR war die Vorläuferin der 1947 in New York
gegründeten Treuhandorganisation Jewish Cultural Reconstruction Inc., kurz JCR,
der Hannah Arendt als executive secretary, also als Geschäftsführerin, vorstand (s. o.).
Nach dem Krieg nahm sich die JCR, zusammen mit der amerikanischen Militärregierung,

des Aufspürens und der Rückerstattung geraubter Güter in Europa an.

Die Arbeit der JCR, an der neben Salo W. Baron und Hannah Arendt auch
weitere namhafte jüdische Persönlichkeiten wie etwa Gershom Scholem und Lucy
Dawidowicz beteiligt waren, steht im Zentrum von Elisabeth Gallas' Studie, die im
ersten Kapitel (das erste und dritte Kapitel umfassen jeweils um die fünfzig Seiten;
das Herzstück der Arbeit, das zweite Kapitel, umfasst rund 140 Seiten) die
amerikanische Initiative der Kulturrestitution, die Rolle des von der amerikanischen

Militärregierung zum Zwecke der Rückerstattung geraubter Güter eingerichteten
Offenbach Archival Depot und dessen Wirkung als Gedächtnisspeicher beschreibt.
Der Hauptteil der Arbeit widmet sich detailliert den Aufgaben und Zielen der JCR
sowie der Frage nach einer „korrekten", einer „gerechten" Verteilung der Güter.
Im dritten Kapitel werden individuelle „Erfahrungsräume" und (jüdisches) Ge-
schichtsbewusstsein der vier erwähnten Mitarbeitenden der JCR aufgezeigt.

Dieses jüdische Nachkriegsgeschichtsbewusstsein bzw. -geschichtsdenken
wurde von mehreren Faktoren in jener Zeit bestimmt: Zum einen prägte die
unmittelbare Erfahrung der Schoa das jüdische Denken und Erleben in besonderer

280



Weise, zum anderen stellte sich aber auch gleichzeitig die Frage nach einem allfälligen

Wiederaufbau jüdischen Lebens in Deutschland, dessen praktische Umsetzung

allerdings von einer Vielzahl Überlebender strikt abgelehnt wurde. Nicht zu

vergessen die Staatsgründung Israels'1948, die die Problematik der Verteilung des

geretteten Gutes verschärfte, sahen doch viele jüdische Intellektuelle, wie etwa der

überzeugte Zionist Gershom Scholem, die Zukunft der zurückzuerstattenden
Güter in Israel; anders hingegen Salo W. Baron, der sich die Zukunft derselben
in der Hauptsache nur in den Vereinigten Staaten vorstellen konnte und wieder

ganz anders Hannah Arendt, die - wie oben ausgeführt — u. a. massgeblich die

Überführung von Teilen der Breslauer Bibliothek in die Schweiz zu verantworten
hatte. Diese so unterschiedliche Sicht auf die Dinge zeigt, dass die Arbeit der JCR
nicht nur von Einigkeit, gleichen Überzeugungen und Standpunkten
gekennzeichnet war.

Es ist das unbestreitbare Verdienst der vorliegenden Studie, das Selbstverständnis

der JCR, ihre hehren Ziele, doch auch die internen Querelen, das Ringen um
die zahlreichen Güter (allein in Europa setzten die Mitarbeitenden der JCR die

Verteilung von weit über 500'000 Büchern und vielen Tausend Gegenständen in Gang;
vgl. S. 277) und deren möglichst gerechte Verteilung wie auch die teilweise
schleppenden und zähen juristischen Verhandlungen, für die es oftmals keine gesicherte
rechtliche Grundlage gab, zu beschreiben und einzuordnen. Gallas'
geistesgeschichtlich ausgerichtete Analyse der Geschichte der Restitution lässt den Blick
vornehmlich im Hauptteil ihrer Studie zwischen einem politisch-juristisch
motivierten Prozess und einem innerjüdischen Prozess der Selbstfindung und der

Neubestimmung der Beteiligten nach 1945 oszillieren, wodurch „neue Impulse zum
Verständnis jüdischen Geschichtsdenkens nach dem Zivilisationsbruch"
(Klappentext) gegeben werden. Dass im dritten Teil der Arbeit „die Bedeutung der
Kulturrestitution für Hannah Arendt, Salo Baron, Lucy Dawidowicz und Gershom
Scholem", die bereits unter anderen Vorzeichen im Hauptteil abgehandelt wurde,
nochmals in den Fokus gerückt wird, hat zwar eine Reihe unnötiger Wiederholungen

zur Folge, tut aber der guten Lesbarkeit der Studie sowie den neu gewonnenen
und äusserst klar dargelegten Einsichten und Erkenntnissen zur bisher eher wenig
beachteten Rolle der JCR keinen Abbruch.

Zürich / Freiburg i. Br. Yvonne Domhardt

Gabinskij, Mark A.: Die sefardische Sprache, [aus dem Russischen] übersetzt von
Heinrich Kohring, bearbeitet von Winfried Busse und Heinrich Kohring (Sefardische

Forschungen, Bd. 1), Tübingen: Stauffenburg Verlag, 2011, 215 S., ISBN
978-3-86057-590-1.

Als die Verfasserin dieser Rezension sich in der zweiten Hälfte der 1980er Jahre
anschickte, an einer Dissertation über den judenspanischen Kommentar zum
Tanach mit dem Titel „Me'm Lo'ez. El gran comentario biblico sefardi" von Rabbi
Jacob Kuli (1730) zu schreiben, gab es Fachliteratur zum Judezmo, dem Judenspanischen

oder Spanioüschen, noch in ausgesprochen überschaubarer Zahl. Doch

281



seit das — bei weitem nicht nur sprachwissenschaftliche — Interesse an sogenannten
aussterbenden Sprachen, zu denen auch das Jiddische und Spaniolische zählen,
immer mehr wächst, ist nachgerade auch im Falle des Judezmo ein stetes Anwachsen
der Publikationen, insbesondere der Sprachlehrbücher, festzustellen. Die Herausgeber

des hier zu besprechenden Werkes reden gar von einem „exponentielle[n]
Wachstum" von Arbeiten zum Judenspanischen (S. 7).

Noch zu Beginn der 1990er Jahre eher als linguistische Randerscheinung
behandelt, wird seit zwanzigjahren dem Jüdischspanischen von Sprachwissenschaftlern

und -forscher(inne)n wie beispielsweise Mal'r José Benardete, Cynthia Crews,
Michael Molho, Marius Sala, Haïm Vidal Sephiha, die allesamt der älteren
Forschergeneration angehören, und in neuerer Zeit Georg Bossong, Winfried Busse, Heinrich

Kohring, Aldina Quintana und Marie-Christine Varol, um nur einige zu nennen,

weit mehr Aufmerksamkeit geschenkt, als dies in früheren Jahren der Fall war.
Das Jahr 1992 bewirkte eine „Wende im Selbstbewusstsein der Sefarden" und

führte zu einer „vollständigen Erneuerung" der Erforschung und Beschreibung des

Judezmo (S. 64-65); so erschien just zum fünfhundertsten Jahrestag der Vertreibung

der Juden aus Spanien, die den Beginn der Ausformung des Jüdischspanischen

auf der Basis des Altspanischen markierte, die Arbeit des 1932 in Odessa

geborenen Linguisten Mark A. Gabinskij über das Sefardische — in russischer Sprache.

Sein Sefardskijjasyk war zu jener Zeit die erste Einführung ins Judezmo, die
auf einer Analyse eines einheitlichen Korpus beruhte (basierend auf der israelischen

Rundfunksendung „Emision Djudeo-espanyola") und dadurch frühere Darstellungen

qualitativ hochstehend ergänzte und ältere, nicht mehr auf dem neuesten Stand
befindliche Arbeiten zu ersetzen imstande war. Die Schwierigkeit bei diesem

Grundlagenwerk bestand jedoch darin, dass die Originalversion nur den wenigen
Forschenden, die des Russischen mächtig sind, zugänglich war. Dies änderte sich
rund zwanzig Jahre später, als mit der deutschen Übersetzung von Heinrich Kohring

Gabinskij s Arbeit 2011 einer breiteren Öffentlichkeit zugänglich gemacht und
zudem auf den neuesten Forschungsstand gebracht wurde. „Die sefardische
Sprache", als erster Band in der vom Berliner Romanisten Winfried Busse im Tübinger
Stauffenburg Verlag herausgegebenen Reihe „Sefardische Forschungen" erschienen,

besteht aus zwei etwa gleich langen Hauptteilen, einem historisch-beschreibenden,

betitelt mit „Die Sefarden und ihre Sprache", und einem linguistischen,
überschrieben mit dem Titel „Die Sprache der Sefarden". Ein drittes kürzeres
Kapitel am Ende des Buches widmet sich den Balkanismen des Jüdischspanischen.

In seinem historischen Überblick geht Gabinskij auf die grundlegenden
Fragestellungen zu den spezifischen Problemen des Judenspanischen ein. So weist er,
und dies ist für Neulinge auf dem Gebiet der Sefardistik sehr wichtig, gleich zu
Beginn daraufhin, dass bereits hinsichtlich der Bezeichnung der jüdischspanischen
Sprache keine Einigkeit besteht: So wird die Sprache einerseits als Judeo-Espanol,
andererseits als (D)Judezmo oder als Sephardisch (bzw. Sefardi), seltener auch als

Spaniolisch bezeichnet. Der nordafrikanischen Variante begegnet man wiederum
als Haketia. Eine besondere Bewandtnis hat es mit der Bezeichnung Ladino, an der
sich bis heute die Geister scheiden: Sprachforscher wie Sephiha (1974) und Busse

(1991) vertreten die Ansicht, dass es sich beim Ladino nicht um Judezmo, sondern

282



um eine künstliche Variante des Jüdischspanischen handelt, um ein Verfahren der

Interlinear-Übersetzung aus dem hebräischen biblischen Text ins Spanische,
wodurch Ladino in seiner Struktur sehr eng an den hebräischen Originaltext angelehnt

ist. Ladino ist demgemäss eine Calque-Sprache, eine ,durchgepauste' Sprache,
die nicht gesprochen wird. Bekanntestes Beispiel für das ,Ladinoverfahren' ist die

Ferrara-Bibel von 1553. Demgegenüber hat das israelische Parlament mit der

Gründung der „Autoridad Nasionala de Ladino i su Kultura" (1996) die Bezeichnung

„Ladino" für das Jüdischspanische offiziell eingeführt (vgl. S. 25).
Das Spaniolische zeichnet ferner seine weite Verbreitung in unterschiedlichste

Sprachregionen aus, die dazu geführt haben mag, dass sich nie ein ,Standard-
Judezmo' herausgebildet hat: Von ihrem Ursprungsland Spanien nahmen die 1492

Vertriebenen den Weg in alle Himmelsrichtungen, vornehmlich in den Balkan, die

Türkei, nach Griechenland und Nordafrika, aber auch ins nördliche Europa sowie
nach Italien. In diesen Ländern formten sich die jeweiligen jüdischspanischen
Varianten aus, wobei das Judezmo von Istanbul eine gewisse Norm ausbildete. So ist
beispielsweise das Hauptwerk des Jüdischspanischen, der eingangs erwähnte, in
Konstantinopel entstandene „Me'am Lo'ez", mit vielen Turkismen durchsetzt, die
sich einem Amsterdamer oder Hamburger sefardischen Text nicht finden würden.

Der zweite Teil des Werkes ist in die ,klassischen' linguistischen Hauptkategorien

Phonetik / Phonologie, Wortarten, Syntax, Wortschatz eingeteilt. Durch
zahlreiche anschauliche Beispiele bringt Gabinskij den Leserinnen und Lesern die

Eigentümlichkeit des Judezmo näher, wodurch die des Spanischen Mächtigen die teils
überdeutlichen Unterschiede, nicht nur in der Schreibweise, zwischen Spanisch und

Jüdischspanisch gut zu erkennen vermögen. Was den Wortschatz des Spanioli-
schen überdies auszeichnet, ist „der Reichtum [...] an Redewendungen und
Sprichwörtern" (S. 178).

Ein letztes Wort sei dem dritten kurzen Kapitel über die Balkanismen gewidmet,

die spürbar in den Bereich der Syntax eingedrungen sind, während sie in der
Phonetik relativ bedeutungslos geblieben sind (vgl. S. 184). Als ein markantes
Beispiel führt Gabinskij die häufige Ersetzung des Infinitivs durch den Konjunktiv an:
Das spanische iQué hacer? bzw. iQue haré? (etwa: Was tun? / Was soll ich tun?) wird
im Judezmo zu jKe ke aga? (etwa: Was, dass ich tun soll?). Gabinskij weist darauf
hin, dass diese Konstruktion sich nur in den Balkanländern findet, in denen

Jüdischspanisch gesprochen wird, nicht aber in den übrigen Ländern, etwa in
Marokko, Holland oder Italien. Überhaupt ist das in den Balkanländern gesprochene
Judezmo „ein wertvolles Zeugnis dafür, wie eine Sprache, die ihre genetische
Affiliation — im vorliegenden Fall die iberoromanische — nicht aufgibt" (S. 204), wohl
aber sich in einen anderen Sprachenbund, den balkanischen eben, nachhaltig
eingegliedert hat.

Zürich / Freiburg i. Br. Yvonne Domhardt

283


	Rezensionen

