
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 71 (2015)

Artikel: La perception de la izya : commerce, pouvoir et identité religieuse
dans la région du Souss (sud-ouest du Maroc) 1859-1894

Autor: Larhmaid, Abdellah

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961695

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La perception de la gizya
Commerce, pouvoir et identité religieuse dans la région

du Souss (sud-ouest du Maroc) 1859-1894

Von Abdel/ah Larhmaicfi

Secouée par des crises politiques et les changements économiques, la

région du Souss [Sus] dans le sud-ouest marocain était, durant la deuxième
moitié du XIXe siècle, le lieu où certaines limites frontalières furent dépas-

* Après avoir fait ses études d'histoire contemporaine à la Faculté des lettres et
des sciences humaines de l'Université Mohammed V de Rabat, Abdellah
Larhmaid ['Abdalläh Lagmaid\ sert son pays actuellement en tant que conseiller
à la Mission permanente du Royaume du Maroc à Vienne. Il a soutenu une
thèse de doctorat en 2002 portant sur les communautés juives du sud du Maroc,
Gama ätyahüd Süs : al-magäl wa-l-tamattulät al-igtimaiyya wa-l-siyâsiyya, 1860—1960

[Les communautés juives du Souss : espace et représentations sociales et politiques, 1860—

1960\. Cette thèse est en cours de publication sous le titre Yahüd mintaqat Sus al-

magribiyya (1860-1960) : dirâsafi al-tàrih al-siyäsi wa-l-igtimaï iva-1-taqäfi [Les juifs
de la région marocaine du Souss (1860-1960) : étude en histoire politique, sociale et culturel!^

dans la Série Thèses et mémoires' — Silsilat Lasa'il wa-utrühät'dirigée par la

même faculté. En langues occidentales, il a contribué, avec un essai intitulé Jewish

identity and landownership in the Sous region ofMorocco (pp. 59-72), au recueil dirigé
par Emily BeniCHOU GottreiCH / Daniel J. SCHROETER, Jewish Culture and

Society in North Africa (Indiana Series in Sephardi and Mizrahi Studies), Bloom-
ington / Indianapolis 2011. Au niveau de la coopération scientifique, Larhmaid
était, en 2004/05, fellow auprès du Wissenschaftskolleg à Berlin dans le cadre du

programme Arbeitskreis 'Moderne und Islam' [Groupe de travail 'Modernité et
Islam7]. Adresse éléctronique : larhmaid@yahoo.com.

L'original de l'article La perception de la jizya : commerce, pouvoir et identité

religieuse dans la région du Souss (sud-ouest du Maroc) 1859—1894 parut dans la revue
tunisienne Al-Magalla al-tàrîhiyya al- 'arabiyya li-1-diräsät al- 'utmäniyya — Arab
Historical Reviewfor Ottoman Studies 34 (2006), pp. 89-101. La reproduction actuelle
se fait avec l'autorisation formelle de l'auteur et du rédacteur de la revue, Ab-
deljelil Temimi, historien tunisien, professeur émérite à la Faculté des lettres et
des sciences humaines de l'Université de Tunis et directeur de la fondation
privée de recherche 'Fondation Temimi pour la Recherche Scientifique et
l'Information (FTERSI)' à Tunis qui publie, entre autres, cette revue. La trans-
littération des noms et termes arabes a été ajustés par Friedhelm Hoffmann,
Tübingen, d'après le système suivi par Judaica.

184



sées pour y en tracer d'autres. Par ailleurs, la question de la souveraineté
du Sultan, qui diminua après les répercussions de la Guerre hispano-
marocaine (1859—1860), se posa dans le Souss extrême [Sus al-Aqsd] avec
les interventions européennes sur les côtes de l'Oued Noun \wäd Nun]

pour entretenir des échanges commerciaux avec les notables locaux. Dans
ce contexte, les frères Beirouk [Bayrûk] usurpèrent au Sultan son autorité

politique et symbolique, en négociant avec les Européens et en pactisant
avec les Juifs de la région. Le premier octobre 1864, les Juifs de Guelmim
[Gidmïttd\, un village au sud-ouest du Souss, conclurent un contrat de la

gispya} Au Maroc, celle-ci désigne le versement d'argent par une communauté

juive bien définie à l'autorité musulmane pour garantir sa sécurité.
Par ce contrat, la communauté devait payer une capitation à Muhammad

Bayrûk (m. 1884) et al-Habib Bayrùk en échange de sa protection. L'acte
fut signé au moment de l'implantation d'une colonie juive d'origine Sous-
sie à Tombouctou, ville qui ravitaillait tout le Maroc en produits soudanais.2

Cet événement représentait la montée de l'hégémonie politique de la
famille dite Ahl Beirouk [ahl Bayrûk] sur la voie du commerce transsaharien

traversant Guelmim et ses territoires avoisinants.

Toutefois, et en vue de soulager les pressions de la crise financière, où
il se trouvait après l'indemnité de la guerre espagno-marocaine, le Sultan
Sldl Muhammad ibn 'Abd al-Rahmän (1859—1873), chargea son khalifa
[ihalïfa] — c'est-à-dire son vice-roi provincial — Mawlây al-Hasan (1873—

1894) d'emmener une harka, expédition militaire, dans le Souss proche
[Sûs al-Adna\. Il l'a effectuée entre la fin de 1863 et au début de 1864 pour
collecter des impôts dans la région.3 La harka put atteindre jusqu'à Chtou-

1 Une copie de l'acte du contract authentique m'a été aimablement communiqée
par son possesseur Bachar Ben Bakar [Bassâr ibn Bakr\, un des descendants de

la famille Beirouk [BayriiQ, qui se trouve actuellement à Guelmim.
2 Y[OMTOB].-D. SÉMACH, « Un rabbin voyageur marocain : Mardochée Aby

Serour », dans : Hespéris : archives berbères et bulletin de l'Institut des Hautes Etudes
Marocaines 8 (1928), pp. 385-399.

3 'ABD al-Rahmän Ibn ZAYDAN, Ithäf a'läm al-näs bi-gamâl ahbâr hàdirat
Miknàs [La décoration des personnages distinguéspar les belles nouvelles de la métropole
de Meknès], t. 2, al-Ribât [Rabat] : al-Matba'a al-Wataniyya '1349 '1930,

pp. 118 et s. ; MOHAMED EnnAJI / PAUL PASCON, Le Makhyen et le Sous al-

Aqsa : la correspondance politique de la maison [recte : Maison] d'Iligh (1821-1894)
(Cahiers du CRESM [Centre de Recherches et d'Études sur les Sociétés

Méditerranéennes], t. 21), Paris : Éditions du CNRS / Casablanca : Les Éditions
Toubkal 1988, p. 58.

185



ka \Satüka\, tribu de Massa [Mäsa], et perçut des prélèvements en argent
des Musulmans et la gitpya des Juifs de Taroudant [Tärüdäni\ de Ras El-
Ouadi \Ra's al-Wâdî\ ainsi que de Chtouka.4

La signature du contrat met en évidence les enjeux économiques et

politiques des communautés juives à travers les luttes pour le pouvoir dans

l'histoire contemporaine du Maroc. Au nord-ouest de l'Afrique, les autorités

du territoire marocain appuyaient souvent leurs légitimités politiques,
en renforçant leur identité musulmane.5 Puisque l'identité musulmane d'un
dirigeant était mieux exprimée vis-à-vis de ses sujets juifs, voire accentuée

et mise en valeur, la gitpya jouait un rôle critique dans le système politique
du Maroc. Le chef musulman gagna à la fois un appui monétaire et
humain dans la cotisation et l'élargissement institutionnalisé de ses sujets

loyaux. Sur le plan symbolique, toutefois, le garant de la gipya se concilia
d'une légitimité religieuse pour son pouvoir politique, parce qu'il assumait

une responsabilité reflétant le rôle de Yimàm lié à l'image du Prophète
Muhammad et décrit dans les textes canoniques de l'Islam.

Focalisé sur le cas de Guelmim à la fin du XIXe siècle, cet article élucide

comment les pouvoirs au Maroc s'articulaient dans la formulation des

pratiques jurisprudentielles inspirées d'une vision de l'Islam dit normatif. La

gitpya renforçait l'identité musulmane des garants pour les mettre mieux en

position dans les plus grandes luttes pour le pouvoir politique au Maroc.

La gizya à travers les textes canoniques
On peut dire que la vision normative de l'identité musulmane s'était
développée dès le début de l'étendue de l'Islam, avec la supposition de faire

intégrer des minorités non-musulmanes qui payaient la gisya à Yimàm. Le

4 Bibliothèque Royale \al-Hiyâna al-Hasaniyya] Rabat (B. R. R.), kunnâs n° 47,
deux notes, qui portent les dates du 15 ramadan et 27 choual de l'année 1280

[23 février / 5 avril 1864], signalent que le Makhzen a perçu des habitants
musulmans et des juifs de Taroudant à peu près 10.000 mitqâls comme impôts ;

voir aussi DANIEL J. SCHROETER, Merchants ofEssaouira : Urban Society and

Imperialism in Southwestern Morocco, 1844-1886 (Cambridge Middle East Library,
[t. 18]), Cambridge 1988, p. 187.

5 CLIFFORD Geertz, Observer l'Islam : changements religieux au Maroc et en Indonésie,

traduit de l'anglais par JEAN-BAPTISTE GRASSET (Série Islam et société), Paris

1992, pp. 22 et s. ; original anglais : Islam Observed : Religious Development in
Morocco and Indonesia, Chicago 1968, pp. 8 et s. ; LAWRENCE ROSEN, Bargaining/or
Reality : the Construction ofSocial Relations in a Muslim Community, Chicago / London

[Londres] 1984, pp. 148-163.

186



concept de Yimäm a évolué pour signifier le rôle spirituel d'un Musulman

exerçant un pouvoir temporel, y compris le fait d'assumer la responsabilité
de la gùçya. Dans le Coran, il est précisé que les Juifs et les Chrétiens
doivent verser une somme d'argent pour démontrer leur résignation au pouvoir

musulman dans les terres conquises.6 Selon le hadît et la sunna, c'est-à-
dire les dits et les gestes du Prophète transmis par ses compagnons, le

Prophète lui-même a exercé son pouvoir temporel en pactisant avec les

Juifs de Médine.7 Le terme de 1 ,imàm s'est développé aux temps des quatre
premiers califes lorsque les Arabes de la péninsule d'Arabie ont conquis de

nouveaux territoires, nécessitant l'attribution d'un statut légal aux Chrétiens

ou Juifs qui vivaient sous la tutelle d'un chef musulman.8 Or,
l'exercice du pouvoir sur les terres soumises au droit islamique avait
toujours dépassé les pratiques de la foi et sa conservation.9 Il nécessitait aussi

la protection des minorités non-musulmanes qui versaient de l'argent dans

une rencontre symbolique signifiant la soumission à l'autorité légitime
d'un chef tenant un pouvoir religieux et politique, atemporel et temporel,
à la fois.10

6 « Combattez ceux qui ne croient point en Allah ni au Dernier Jour, [qui\ ne
déclarent pas illicite ce qu'Allah et Son Apôtre ont déclaré illicite, [qui] ne
pratiquent point la religion de Vérité, parmi ceux ayant reçu l'Ecriture [Combat-

telles] jusqu'à ce qu'ils paient la jtiya, directement et alors qu'ils sont humiliés.

» (Coran, IX, 29 ; selon RÉGIS BLACHÈRE (trad.) Coran : traduction nouvelle

selon un essai de reclassement des sourates, 3 t. (Islam d'hier et d'aujourd'hui, t. 3-5),
Paris 1947/1949/1950, pp. 1082 et s. Ce verset coranique a été sujet de
plusieurs interprétations qui ont mis l'accent sur la dernière phrase, cf. BERNARD

LEWIS, juifs en terre d'Islam, traduit de l'anglais par JACQUELINE CARNAUD (Série

: Diaspora), Paris 1986, pp. 29-31 ; original anglais : The Jews of Islam,
Princeton 1984, pp. 14-16. Certes, l'historicisme de son contenu se réfère aux
circonstances des guerres menées contres les « infidèles » aux débuts de l'Islam
et les clauses de trêve connues dans le milieu où l'Islam apparut.

7 ANTOINE FATTAL, Le statut légal des non-musulmans en pays d'Islam (Recherches :

Série 3 : Orient chrétien, t. 10), Beyrouth : Dar el-Machreq s.a.r.l. éditeurs 1958,

pp. 1-5.

8 ARMAND Abel, « La djizya : tribut ou rançon », dans : Studia islamica 32 (1970),

pp. 5-19.
9 MARK R. Cohen, Sous le croissant et sous la croix : les juifs au Moyen Age, traduit

de l'anglais par JEAN-PIERRE RICARD (Série : L'univers historique), Paris 2008,

pp. 131-178 ; original anglais : Under Crescent and Cross. The Jem in the Middle

Ages, Princeton, NJ 1994, pp. 52-74.

10 SUSAN Gilson Miller, « Dhimma reconsidered: Jews, taxes, and royal authori¬

ty in nineteenth-century Tangier », in RAHMA BOURQIA / SUSAN GlLSON MlL-

187



Le Coran et le hadiï forment les textes fondamenteux du Malékisme,
l'école de jurisprudence islamique adoptée au Maroc et qui y fut répandue

par la dynastie Almoravide (1062-1145). Le Malékisme, aussi bien que les

trois autres doctrines islamiques qui institutionnalisaient l'application de la

gitç/a précisait que les gens du livre soumis à la domination des pouvoirs
islamiques, doivent payer une cotisation annuelle pour prendre une position
légale dans une société musulmane. Le Malékisme, comme il a été représenté

au Maroc par Muhammad ibn Ahmad Ibn Guzayy, un fqih [faqïh]

d'Andalousie qui a vécu au début du XIVe siècle (Grenade 1294-1340 Rio
Salado), se distingue des autres écoles. Ce fqih argumenta pour la collection
d'une cotisation, non pas juste sur les individus, mais aussi sur les marchandises

échangées en dehors des pays où les dimmis, sujets non-musulmans,
bénéficiaient de la protection, même si ces territoires étaient gouvernés par
d'autres chefs musulmans.11 Le fqih, « foqha» [fuqahä] au pluriel (ou «

oulémas », comme ils sont appelés généralement en français pour désigner le

groupe institutionnalisé), est un juriste qui a le droit d'interpréter les textes
fondamentaux de l'Islam grâce à son savoir religieux attribuant une force
morale à ses décisions. Même si Ibn Guzayy allégua le concept de la gqya
dite 'usrtya pour taxer les marchandises, on n'avait pas connaissance de ce

genre de gitçya au Maroc précolonial jusqu'au moment où les frères Bayrük
conclurent le contrat avec les Juifs de Guelmim.

L'histoire de "All Bü Damï'a à High [Itig\ nous suggère que ceux qui
exerçaient le pouvoir réel appliquaient leurs propres interprétations
juridiques du statut de dimmi., même si c'était un juriste musulman qui exerçait
la force morale nécessaire à l'interpréter formellement. 'Ali Bü Damï'a, chef
local qui a contrôlé une vaste région du Souss entre 1612 et 1670, a installé

une colonie juive à Iligh entre 1612 et 1622.12 Avant cette instauration, il n'y

LER (éds.), In the Shadow of the Sultan: Culture, Power, and Politics in Morocco (Harvard

Middle Eastern Monographs, t. 31), Cambridge, MA 1999, pp. 103-126.
11 Abü l-Qàsim Muhammad ibn Ahmad Ibn Guzayy al-Kalb! al-Garnâtï,

Al-Qawänin al-fiqhijya [Les règles juridiques], al-Där al-Baydâ' [Casablanca]: Dâr
al-Ma'ärif 1420 2000, p. 136.

12 PAUL PASCON / DANIEL J. SCHROETER, « Le cimetière juif d'Iligh, 1751-1955 :

étude des épitaphes comme documents d'histoire démographique », dans :

Revue de l'Occident Musulman et de la Méditerranée 34 (1982), pp. 39-62, ici p. 46
dans : PAUL PASCON, La maison d'Iligh et l'histoire sociale du Lasqinvalt (Collection

Adas), Rabat : Société marocaine des éditeurs réunis (SMER) 1984, pp.
113-140, ici p. 121.

188



avait pas de résidents juifs dans ce petit entrepôt. Bü DamI'a voulait établir

cette colonie pour développer le commerce transsaharien sur lequel son

pouvoir était fondé. Provenant d'Ifrane [Ifràn\ de l'Anti-Atlas, les commerçants

de cette colonie se chargèrent d'agrandir le réseau commercial du
Souss contrôlé par Bü DamI'a. Celui-ci consulta 'Isä al-Suktânl (m. 1652), le

grand cadi de Marrakech, à propos de la légitimité de la construction d'une
nouvelle synagogue à Iligh et de la création d'un cimetière juif.13 Pour al-

Suktânl, se fondant sur les arguments juridiques de ses prédécesseurs

comme Isa Ibn Sahl d'Andalousie (Seville 1208/12—1251, noyé en Méditerranée)

et Ahmad al-Wansarïsï (al-A^harfya, Tissemsilt c. 1430—1509 Tlem-
cen), la loi malékite interdit l'établissement de nouveaux lieux de culte sur les

terres que les dimmts occupaient après l'arrivée de l'Islam.14 En dépit de cette

réponse négative, Bü DamI'a ne démolit pas la synagogue construite, en fait,
avant sa consultation juridique. Il octroya même la terre demandée pour un
cimetière aux Juifs.15 Donc, en s'appropriant un pouvoir juridique, Bü
DamI'a renforça sa légitimité politique pour mieux servir ses propres intérêts

économiques et politiques.

13 AHMAD IBN SulAYMÄN AL-RASMOKÏ, Nawâ^il al-Kasmûkï [Les cas juridiques
d'al-Rasmûkî], Bibliothèque Générale, Section des Manuscrits, Rabat (B.G.M.),
ms. n° D 3566, pp. 109 et s.

14 ABU L-AsbAG 'ÏSÂ IBN Sahl AL-AndALUSÎ, Nawàgil Ibn Sahl [Les cas juri¬
diques d'Ibn Sahl], B. G. M., D 464 ; AhMAD Al-WANSCHARÎSÎ [Ahmad AL-
WANSARÏSÏ], [La pierre de touche des fétwas. Choix de consultations juridiques des

faqîh du Maghreb], t. [1], traduites par ÉMILE AMAR (Archives marocaines,
t. 12), Paris 1908, pp. 192-265 ; original arabe : Al-Mi'yàr al-mugrib wa-l-gàmi'
al-mu 'rib 'an fatàwâ ahl Ifrïqiya wa-l-Andalus wa-l-Magrib [La Pierre de touche

extraordinaire et le recueil qui expose clairement les consultations juridiques des docteurs

d'Ifriqiya, de FAndalousie et du Maghreb]', AHMAD IBN 'Abd AL-Mun'IM AL-
DAMANHOrÏ, Iqàmat al-hugga al-bàhira 'aid hadm kanà'is Misr wa-1-Qähira
[Déploiement de l'argument brillant pour la démolition des églises du Vieux Caire et du

Caire], B. G. M., ms. n° 1930 ; édition du texte arabe avec traduction anglaise :

SHAYKH DAMANHOrI, On the Churches of Cairo (1739) — Iqämat al-hugga al-bähira

'alä hadm kanais Misr wa-l-Qähira, edited and translated with introduction and

notes by MOSHE PERLMANN [MÜSÄ PlRLMÄN] (University of California
Publications : Near Eastern Studies, t. 19) Berkeley / Los Angeles / London
[Londres] 1975.

15 PASCON / SCHROETER, «Le cimetière juif d'Iligh » (note 12), pp. 39-41

pp. 121-123.

189



Les Juifs et le Sultan du Maroc au XIXe siècle

La diplomatie européenne et le commerce international introduisirent de

nouvelles données économiques et politiques au Maroc qui bouleversèrent
la société locale dans la dernière moitié du XIXe siècle,16 mais la gipya
continua à jouer un rôle d'importance primordiale dans l'articulation d'une

légitimité religieuse et politique, fondée sur l'identité islamique des

dirigeants. Au seuil du XXe siècle, le Makhzen [mah^an], gouvernement central

du Sultan, influençait une population juive, dénombrée entre 100.000

et 180.000 individus environ. Avec à peu près 6295 Juifs établis dans les

villes et villages du Souss.17 Allouant une partie significative de son armée
à la guerre de Tétouan, le Sultan se trouva dans l'obligation de payer une
indemnité ; ainsi sa capacité à exercer son autorité à l'étendue du Maroc
diminua.18 En plus, les contraintes des traités internationaux, comme celles

de Madrid en 1880, l'ont mis dans l'obligation de donner suite à des

réclamations financières des commerçants européens qui perdirent des mar-

16 Quand Jean-Louis Miège insiste sur le facteur extérieur, sourtout l'impact
économique européen, comme cause déterminante pour les changements
subis dans la société marocaine dès la deuxième moitié du XIXe siècle (Le
Maroc et l'Europe (1830— 1894), 4 t., Paris 1961-1963), Daniel J. Schroeter conclut

à une thèse qui renverse celle-là en démontrant que malgré l'importance
des relations qui reliaient le Maroc aux pays européens, son économie est restée

fidèle au local (SCHROETER, Merchants ofEssaouira [note 4]). On peut dire
qu'en réponse à la pression européenne, le Sultan menait une lutte acharnée

contre les répercussions de l'impact colonial à tel point qu'il a renforcé sa

diplomatie traditionnelle qui le servait le mieux à utiliser les composantes
locales.

17 II y a un manque de précision pour les statistiques concernant la population
juive marocaine à l'époque pré-protectorielle : Quand MOHAMMED KenBIB
signale qu'elle était de 180.000 (Les protégés : contribution à l'histoire contemporaine
du Maroc [Publications de la Faculté des Lettres et des Sciences Humaines : Série
: Thèses et mémoires, t. 29], Rabat : Faculté des Lettres et des Sciences
Humaines 1996, p. 225). DANIEL RIVET mentionnne qu'elle n'a pas dépassé
100.000 (Le Maroc de Lyautey à Mohammed H: le double visage du Protectorat

[L'aventure coloniale de la France : destins croisés], Paris 1999, p. 95). Donc,
le pourcentage des Juifs de la région du Souss parmi la totalité de la population

juive du Maroc peut être estimé entre 3,49 et 6,29 % (A. DE La PORTE
DES VAUX, « Notes sur le peuplement juif au Sous », dans : bulletin économique

et social du Maroc 15 [1952] 54, pp. 448-459).
18 GERMAIN Ayache, « Aspects de la crise financière au Maroc après l'expédition

espagnole de 1860 », in IDEM, Etudes d'histoire marocaine, Rabat : Société marocaine

des éditeurs réunis (SMER) ['] 1979 (21983), pp. 97-138.

190



chandises à l'intérieur du Maroc aux mains des bandits. En dépit de cette

conjoncture nouvelle qui diminuait le pouvoir du Sultan, il continuait
à utiliser la gitpya pour bénéficier des composantes attachées à ce contrat.

Les juristes malékites du Sultan inventèrent le terme « dimma inversée »

pour décrire le phénomène des sujets, soit Musulmans soit Juifs, qui
commencèrent à abandonner la souveraineté du Sultan avec l'avènement du

commerce international au pays.19 L'acquisition de protections consulaires

était fort marquante jusqu'à ce qu'elle attire la vigilance des ahl al-hall iva-l-

'aqd, c'est-à-dire des oulémas et des foqha, possesseurs du savoir religieux
destiné à délier les problèmes touchant les Musulmans et à exercer un pouvoir

symbolique pour nouer le pacte de la bay 'a (l'allégeance) avec l'imâ/x.20

Ce phénomène les a exaspérés jusqu'à ce qu'ils stigmatisent la situation
juridique où se trouvaient les Juifs, qui quittèrent la protection des Musulmans
et de ces derniers, certains se jetèrent dans celle des Chrétiens.21

L'introduction des produits étrangers au Maroc, l'installation concomitante
des consulats et maisons de commerce étrangers, créèrent des opportunités

pour plusieurs Marocains pour devenir des protégés des pays étrangers. La

protection consulaire donna un nouveau statut juridique aux détenteurs
marocains dans lequel leurs droits au Maroc vis-à-vis du Makhzen, furent
garantis par les puissances étrangères qui pétitionnèrent de leur part le

Makhzen.22 Par conséquent, des commerçants juifs prirent avantage de ce

nouveau statut juridique qui les laissa en dehors de la nécessité de verser de

l'argent au Sultan, pendant que la sécurité de leurs biens était assurée par les

pays européens auxquels ils étaient liés.23 John Drummond Hay
(Valenciennes 1816—1893 Wedderburn Castle, Duns), le représentant de la légation

19 La défense du pacte de dimma fut située à l'échelon de l'appel au gihâd (la

guerre sainte), cf. ABDALLAH LAROU1, Les origines sociales et culturelles du
nationalisme marocain, 1830-1912, Paris 1977, pp. 211, 310-314 ; MOHAMMED
IvENBIB, juifs et Musulmans au Maroc, 1859—1948 : contribution à l'histoire des

relations inter-communautaires en terre d'Islam (Publications de la Faculté des Lettres
et des Sciences Humaines — Rabat, t. 21), Casablanca : Najah el Jadida 1994,

pp. 115-121.
20 MUHAMMAD AL-MANÛNÏ, Mazähiryaqzat al-Magrib al-hadït [Les aspects de l'éveil

du Maroc modernè\, al-Dâr al-Baydâ' [Casablanca] : Sarikat al-Nasr wa-l-Tawzï'
— al-Madâris 21985,1.1, p. 37.

21 MUHAMMAD IBN IbrAhÏM AL-SIBÀ' î, Kasf al-nür 'an haqiqat kufr ahl al-basbür

[La découverte de l'incroyance effective desgens auxpasseports], B.G.M., ms. n° D 1326.

22 KENBIB, Lesprotégés (note 17), p. 94.

23 MlÈGE, Le Maroc et l'Europe (note 16), t. II, p. 578.

191



de la Grand-Bretagne, pays faisant les échanges commerciaux les plus

importants sur le territoire marocain à la fin du XIXe siècle, estimait le nombre
de Juifs marocains protégés à 1000, en 1800, nombre qui était à peine
significatif dans la population tout entière.24 Il semble donc que le souci juridique
des foqha était plutôt causé par la mise en question de la souveraineté du
Makhzen par des protégés, le fait considéré, parmi d'autres facteurs, un
exemple dangereux dans le cadre du contexte d'un pouvoir central en train
de rétrécir. Alors que les événements de Fès en 1883, nous suggèrent que ce

souci des juristes était bien fondé, ils démontrent aussi que le contrat de

gispya continuait à jouer un rôle important en renforçant la légitimité
politique du Sultan Mawlây al-Hasan comme Yimäm suprême du Maroc. Les

Juifs du mellah [ma/lâh] de Fès Jdid [Fâs al-Gadïd\ désignèrent parmi eux un
rabbin et deux marchands pour régler les différends criminels qui éclataient

entre les habitants,25 c'est-à-dire les affaires qui n'étaient pas liées directement

à la religion. Normalement, des affaires d'ordre pénal passaient par le

contrôle des représentants du Makhzen. Donc, suivant l'exemple des protégés

se trouvant au-delà des institutions du Sultan, cette communauté juive
établit un système juridique qui suggérait une position d'indocilité à Yimäm.

Reçu par Mawlây al-Hasan comme un défi à son autorité fondée sur
l'identité islamique, il consulta les foqha pour intégrer le point de vue de la

san a, envers l'incident. Une fatwà (décision juridique) lancée par Ga'far al-

Kattânl (Fès 1858—1927 ibid.), grand savant de la Zaouiya Kettaniya [al-

Zäwiya al-Kattaniyyâ\, tout en se référant à plusieurs textes jurisprudentiels
rappelant les Juifs de Fès au pacte de la dimma, réclama que tant que les Juifs
s'acquitteraient de lagigya, ils devraient être résignés au pouvoir musulman.26

Juifs et pouvoir dans la région du Souss

La situation politique dans le Souss pendant la deuxième moitié du XIXe
siècle traversait un tournant critique à cause des différents incidents qui
mettaient l'autorité du Makhzen en crise.27 Néanmoins, l'absence de son

24 KENBIB, Les protégés (note 17), p. 225.

25 KENBIB, juifs et Musulmans (note 19), pp. 232 et s.

26 GA'FAR AL-KATTÄnI, Alaiväfil wa-ahdätyahüd Fäs al- 'Ulyâ [Les nouvellesjurispru¬
dences et incidents concernant les juifs de Fès supe'rieure], B.G.M., ms. n° D 2583,
fol. 260-274.

27 'UmAR Afä, Mas'alat al-nuqüd fi tärih al-Magrib fi al-qarn al-täsi' 'asar: Süs,

1822-1906) [La question des monnaies dans l'histoire du Maroc au XIXe siècle : Souss,

1822—1906] (Mansürät Kulliyyat al-Ädäb wa-l-'Ulüm al-Insäniyya bi-Titwän

192



contôle administratif et fiscal dans la quasi-totalité du Souss extrême, ne
laissa au Sultan que peu de marge pour garder un pouvoir nominal à

travers les liens de la baj'aA Les registres du Makhzen, dans lesquels le

paiement de la gispya était noté, démontrent qu'en 1865 le pouvoir politique
du Sultan était limité dans le Souss proche et absent dans le Souss extrême
: il n'y figure aucune mention du prélèvement d'impôts au sud de l'Oued
Oulghas \wâdt Ü/gäs], au-delà de Massa.29

Dans la région du Souss, on remarque que le fonctionnement des solidarités

institutionalisées dépassait les frontières tribales pour se regrouper
autour des organisations imaginaires ou des alliances d'intérêts éphémères.3"
De ce fait, les Juifs étaient pris en considération dans les divers enjeux
d'alliances qui marquaient la société locale. Si la tribu était un espace
géographique et politique assurant une sécurité et une certaine vivacité
économiques au mellah, elle était aussi une cause de danger quand il s'agissait
d'une menace extérieure qui la ravageait à cause de ses antagonismes
politiques, et qui l'opposait d'une façon conjoncturelle soit à d'autres tribus, soit
à la force du Makhzen. Ce phénomène put être observé par exemple au

travers des incidents survenus à Chtouka à cause des guerriers du caïd

makhzanien Sa'ïd ibn Ahmad al-GüüE (m. 1901/02) en 1896.31 Ces guerriers

n'ont pas seulement détruit la maison de Muhammad al-Dalïml, cheikh
de la tribu,32 mais ils pillèrent aussi le mellah qui abritait une colonie juive
sous la protection de ce chef local vaincu.33

Publications de la Faculté des Lettres et des Sciences Humaines à Tétouan],
t. 1), [Agadir] : Gâmi'at al-Qâdî 'Iyâd, Kulliyyat al-Ädäb wa-l-'Ulüm al-Insä-
niyya bi-Agâdïr [Université Cadi Ayyad : Faculté des Lettres et des Sciences
Humaines à Agadir] 1988, pp. 110 et s.

28 Abu l-'Abbäs Ahmad ibn Hälid al-Näsiri al-Salawî, Kitäb al-lstiqsä li-
ahbär duwal al-Magrib al-Aqsä [Le livre de la recherche approfondie sur l'histoire des

dynasties du Maghreb extrême], édité et commenté par GA'FAR AL-NÄSIRI et
MUHAMMAD AL-NÄSIRI, al-Där al-Baydä' [Casablanca] : Dar al-Kitäb 1956,
t. IX, pp. 175 et s. ; traduction française : [AHMED EnnÂSIRI ESSLÂOUl],
Chronique de la dynastie alaouie du Maroc, [traduction d'EUGÈNE FUMEY]
(Archives marocaines, t. 10), Paris 1907, t. II, pp. 327 et s.

29 (B.R.R.), kunnäs n° 2 et 4.

30 ROBERT Montagne, Les Herberes et le Makhzen dans le sud du Maroc : essai sur
la transformation politique des Berbères sédentaires (groupe Chleuh) (Bibliothèque de

philosophie contemporaine Travaux de l'année sociologique), Paris 1930,

pp. 182-216.
31 (B.R.R.), dossier n° 292, Lettre du caïd al-Gilûlî au Sultan Mawlây 'Abd al-

'Azlz, 26 chaabane 1314 30 janvier 1897.

32 MUHAMMAD AL-MuhtäR AL-SOSÏ, Al-Ma'sfd [Le mielleux], al-Där al-Baydä' [Casa-

193



À cause de l'instabilité politique qui régnait sur la région, mais aussi du

pouvoir faible du Sultan, quelques chefs locaux avaient la capacité de

remettre en question le gouvernement du Makhzen. C'est dans ce contexte
qu'on note la montée du pouvoir d'Ahl Bayrùk qui releva un défi quoique
non déclaré, dirigé contre le pouvoir central. Ainsi, tout comme l'a souligné

Edmund Burke, bien que le système politique du Maroc fût fondé sur
l'autorité — tantôt forte, tantôt faible — du Sultan, il ne devrait être considéré,

parmi les chefs régionaux, que comme « le plus grand patron de

tous ».34 Le cheikh Mubarak Bayrük (1785-1859)35 entretenait un pouvoir
politique et économique dans la région de l'Oued Noun et sur la côte du
Souss extrême qui s'étend entre Sidi Ifni [Sidîlfnt\ et Tarfaya [Taifâya]36 par
son contrôle des voies du commerce transsaharien traversant le pays de

Tekna jusqu'à Tombouctou. Sous son autorité, qu'il a fait perdurer par la

garantie d'une certaine sécurité aux marchés locaux, s'était développée une
communauté juive abritée dans un mellah à l'intérieure de la kasbah

[qasaba], ou forteresse, de Guelmim, renforcée par son père 'Ubayd Alläh
ü Sâlim dès la fin du XVIIIe siècle.

Les liaisons entre le pouvoir musulman et les commerçants juifs furent
admises par la population locale. Cette constatation trouve une bonne
illustration dans la révolte de 1792 qui embrasa l'Oued Noun et tourmenta la

région sous l'initiative d'un prétendant au pouvoir du Makhzen après la

mort de Mawlây al-Yazïd (1790—1792).37 Ce prétendant, dénommé Bùhlâyis

blanca] : (Matba'at al-Nagâh) 1382 1962 Al-Magrib |Le Maroc]), t. 14, p. 112.

33 (B.R.R.), dossier n° 340, lettre du caïd al-Dalïmï au Sultan, 10 joumada II 1314
16 novembre 1896.

34 EDMUND Burke, Prelude to Protectorate in Morocco: Precolonial Protest and Re¬

s/stance, 1860-1912 (Studies in Imperialism), Chicago 1976, p. 6.

35 Connu par le surnom saih 'arab wad Nun wa-Tikna [Chef de tous les arabes de
l'Oued Noun et de Tekna], cf. ENNAJI / PASCON, Le Makhzen et le Sous al-

Aqsa (note 3), pp. 41 et s.

36 Joaquin Gatell (El KÂID ISMAIL), Viajes por Marruecos, el Sus, Uad-Nunj
Tekna, [Madrid 1878], p. 39 ; VINCENT MONTEIL, Notes sur les Tekna (Institut
des hautes études marocaines. Notes et documents ; t. 2 [recte : t. 3]), Paris
1948, pp. 19-35 ; F. DE LA CHAPELLE, «Les Tekna du Sud Marocain : étude

géographique, historique et sociologique [1] », TAfrique française : bulletin mensuel

du Comité de lAfriquefrançaise et du Comité du Maroc 43 (octobre 1933) n°. 10,

pp. 587-596.
37 Muhammad ibn 'Abd al-Saläm al-Du'ayyif al-Ribâtï, Tärih al-Du ayyif

(Tariff al-dawla al-sa'ida) [T'histoire d'al-Du'ayyif (L:'histoire de la dynastie heureusej\,

194



— ou, selon une orthographe alternative, Bühiläs —, ce que veut dire
« l'homme à bât », alla jusqu'à assaillir le village de Guelmim et le mit en
ruine après avoir tué les chorfa [sttrafâ*] et les Juifs. Un fqih local, qui survécut

à la révolte, écrit :

« Parmi les événements une grande discorde qui parut au début de

1207 [1792] dans le village de Tassrirt [Tdsrért] sur la côte. Il s'agit d'un
homme anonyme, charlatan et prétendant [...] Il ordonna à ses compagnons

de rassembler tous les Juifs qui y existaient. Quand ils réussirent à

encercler plus d'une trentaine d'entre eux, ils les exécutèrent et les brûlèrent

après avoir pillé leur argent [...] Le prétendant conduisait ses partisans

à Guelmim où il exécuta des chorfa, des tolbas [talaba] et des dimmït,.

Ensuite, il détruisit le village et fit le rapt du bétail et des céréales. La
terreur régna dans les périphéries. Cependant, les nouvelles circulaient dans

la région et de mauvais sujets rejoignaient son mouvement, ainsi chaque

Juif entendant son nom le craignait puisqu'il menaçait de tuer tous les

Juifs et de s'emparer de leur argent. »38

Certaines limites sociales étaient le mobile de cette révolte, parce qu'elle
englobait des partisanes pauvres et marginalisés dans un espace géographique

très connu pour son marasme et son aridités. En réclamant les têtes

des Juifs et des chorfa ainsi que celles des foqha de toute la région, Bühläyis
mena une guerre incessante contre les deux piliers du pouvoir économique
et religieux dans la région, il visa la fortune des Juifs comme base matérielle

pour un mouvement en état de croissance et les foqha pour écarter une

opposition religieuse. C'est sur cet aspect d'articulation de la source prodigieuse

des porteurs de la science islamique et l'appui économique, assuré par
l'habileté commerciale des Juifs, que le cheikh Bayrùk fonda une autorité

politique locale. Cette autorité fut consolidée par ses fils Muhammad et al-

Habïb après le décès de leur père en 1859.39 C'est ainsi que leurs prétentions
s'étendirent jusqu'à toucher le champ de la souveraineté du Sultan comme
imäm. Leurs visées, qui ont empiété dans le domaine de Yimäm, avaient

commencé sous le pouvoir du cheikh Bayrùk quand il a signé par
l'intermédiaire de son représentant, commerçant juif, Joseph Ben Hazan

Naftali [Gûtfif bin Ha^än Nafiält], très célèbre chez les Européens de

éditée, commentée et préfacée par AHMAD IBN MUHAMMAD AL-'AmmARI, al-
Ribât [Rabat] : Dar al-Ma'türät '1406 '1986, pp. 182-234.

38 B. Y. AL-SlMLÂLÏ, Al-Fami 'id al-murdiya li-l-anfus al-^akiyya [Les bénéfices accep¬

tables aux âmes pures], B.G.M., ms. n° K 970, pp. 444-449.
39 ENNAJI / PASCON, Le Makh^en et le Sons al-Aqsa (note 3), pp. 53-55.

195



l'époque, une convention avec des commerçants français.4" En principe, le

Sultan, comme imäm, était le seul qui pouvait traiter avec les étrangers non-
musulmans. C'est ainsi que cette force commança à regrouper autour d'elle

toutes les composantes d'un pouvoir islamique local y compris les fondements

qui lui donnèrent une identité musulmane. Par conséquent, l'Ahl
Bayrük mettait en question le pouvoir du Makhzen dans la région de l'Oued
Noun en usurpant son rôle de garant de la gicçya à Guelmim. C'est à la fin de

1861 qu'al-Habïb ibn Bayrük a commencé à ouvrir la voie aux Européens

pour entamer des échanges commerciaux sur la côte de Tekna et à envisager

d'y établir un port. Ce qui mit le Sultan en colère et suscita des échanges de

lettres entre le Makhzen et le cherif Husayn ü Häsim (1809—1886), chef

d'Iligh, afin de lutter contre les frères Bayrük.41 En recourant à ces

correspondances, le Makhzen essaya de stimuler Husayn ü Häsim en s'adressant à

lui comme le plus apte à défendre la religion islamique dans la région :

« Nous savons aussi que tu t'assures en personne de l'affaire de ces

fauteurs de troubles,42 par la sincérité et le bon conseil, d'une manière
dont l'empreinte apparaîtra à l'avenir et dont la nouvelle fera l'objet de

satisfaction par la puissance de Dieu. Tu t'acquittes ainsi du devoir
d'obéissance et de bon conseil à l'Imâm, imposé par Dieu grand et puissant

à tout musulman, et tu accomplis ce avec quoi il a lié fortement les

jougs : la bay°a, qui est le signe de l'Islam. »43

40 PAUL Marty, « Les tribus de la haute Mauritanie », dans : Renseignements colo¬

niaux et documents (supplément de C'Afriquefrançaise : bulletin mensuel du Comité de

l'Afriquefrançaise et du Comité du Maroc) (1915), p. 14.

41 Lettre du Sultan SIdï Muhammad ibn 'Abd al-Rahmân à Husayn ü Häsim,
13 mouharram 1279 11 juillet 1862, cf. ENNAJI / PASCON, Ce Makbqen et le

Sous al-Aqsa (note 3), pp. 54-56.

42 Une lettre de Sïdï Muhammad ibn 'Abd al-Rahmân à Husayn ü Häsim, 2 jouma-
da II 1284 1 octobre 1867, mentionne que l'instigateur de ces troubles était al-

Habïb Bayrük. « [...] Il est parvenu à notre connaissance que le Diable a accru
l'égarement du fauteur de troubles, al Habib ûld °abdallah û Sâlem, et lui a
embelli (d'emprunter) la voie de son aveuglement. [...] Fais ton possible dans la
défense de la religion et pour purifier son aire (de la religion) des agissements des

transgresseurs, car tu es le plus apte à t'en occuper parmi les gens de cette région
et celui d'entre eux qui peut le plus s'opposer à cet hérétique et mettre fin à ses

jours. [...] », ENNAJI / PASCON, Ce Makbqen et le Sous al-Aqsa (note 3), p. 67.

43 Lettre de Mawläy al-Hasan, au moment où il était khalifa — c'est-à-dire locum
tenens — de son père, envoyée à Husayn ü Häsim le 21 safar 1283 5 juillet
1866, in ENNAJI / PASCON, Ce Makhqen et le Sous al-Aqsa (note 3), p. 64.

196



Visant sur le fait que le chef d'Iligh avait le même pouvoir qu'Ahl Bay-
rùk dans la région et était doté d'une grande importance par les relations

qu'il nouait avec le commerce transsaharien, voire sa manipulation d'une
des très fortes communautés juives du Souss, le Makhzen tenta de

s'appuyer sur sa force pour obliger al-Habïb Bayrük à s'incliner. Le
dévouement d'Ahl Bayrük aux visées européennes, ainsi qu'à d'autres
machinations contre le Makhzen avait pour objectif de diminuer le coût
d'envoi des marchandises sahariennes vers Essaouira et de raccourcir le

trajet long et pénible tourmenté par l'insécurité qui régnait sur les routes
entre le Souss et le port royal.44 Certes, pour défendre leurs intérêts ils

essayèrent d'exercer en 1864 une grande pression sur le Makhzen pour
obtenir l'exonération des taxes (muküs) perçues sur les plumes d'autruches
à Essaouira et de profiter de la maison destinée aux affaires commerciales
dans la même ville, mais ces privilèges avaient déjà été octroyés à leur père

par le Sultan Mawlây 'Abd al-Rahmân ibn Hisâm (1822—1859) avant de

leur être retirés à cause de leur désobéissance aux instructions du Sultan.45

Ces difficultés face auxquelles les frères Bayrük se trouvèrent les emmenèrent

à chercher à accroître leurs ressources fiscales par le prélèvement de

plus d'impôts sur les transactions des Juifs en renforçant les clauses de la

dimma. Par conséquent, leur manipulation illicite du droit de pactiser avec
les Juifs, leur a servi comme "cheval de Troie" pour mener une lutte non-
proclamée contre le pouvoir central.

Les termes du contrat établi démontrent que les commerçants
s'acquittaient de la plus grande partie de la somme de la gi^ya perçue par
les frères Bayrük. C'est-à-dire que l'ampleur du commerce transsaharien
dans la solidité des relations qui liaient les Juifs aux autorités locales était
fort considérable. Par ce fait, l'aboutissement à un engagement contractuel

poussa les frères Bayrük à focaliser leurs intérêts sur les produits du Soudan

comme source pour payer la gisya.

Malgré l'existence d'une catégorie sociale exerçant divers métiers
d'artisanat parmi la communauté juive de Guelmim, les charges de versement

étaient plus ou moins celles des commerçants. Cette catégorie,
toutefois importante dans la vivacité de l'économie de la région, se formait en

44 BERTRAND DesmAZIERES, Ea juiverie de Mogador, Mémoire de fin de stage, Rabat
1945, p. 5 ; SCHROETER, Merchants ofEssaouira (note 4), pp. 162-165.

45 SCHROETER, Merchants ofEssaouira (note 4), p. 90.

197



général d'artisans d'orfèvrerie, surtout des fabricants de bijoux d'argent,
six cordonniers, cinq forgerons, trois menuisiers et quelques maçons.46

Remplaçant le terme dimmh avec yahftd, ou Juifs, ce contrat refléta

l'agrandissement du nombre des commerçants européens. Le terme dimmï

n'était plus convenable pour décrire les non-Musulmans du Maroc.

Néanmoins, l'installation d'une petite colonie juive à Tombouctou,47 dès

1863, suggère que le bien-être régional et l'importance du défi d'Ahl Bay-
rük n'étaient pas liés exclusivement à l'influence européenne. Le contrat,
en fait, était fondé sur l'activité commerciale pour le bénéfice des Juifs de

Guelmim et l'autorité locale. Du fait que Guelmim était l'un des grands

entrepôts de produits sahariens, les Juifs de cette localité entretenaient des

relations fortes étroites avec leurs coreligionnaires de Tombouctou. Et ce

n'est que grâce aux profits réalisés par la différence des prix entre les lieux
de production et ceux de l'écoulement que ces Juifs ont accumulé des

fortunes considérables.
Le souci de lutter contre les visées européennes sur les côtes du Tekna

pour éviter un détournement des voies du commerce transsaharien du

port d'Essaouira vers les côtes du Souss incita le Sultan à organiser en

personne deux expéditions vers la région afin de renforcer son pouvoir
d'imâmA Même si la première, qui s'était effectuée en 1882, dix huit ans

après la signature de l'acte du gipya, n'a pas dépassé Tiznit \Tipnît\, la fa-

46 DONALD Alexander Mackenzie, The Khalifate of the IVest, Being a General

Description ofMorocco, London [Londres] 1911, pp. 243-253.
47 Sur l'implantation des Juifs à Tombouctou, cf. AUGUSTE BEAUMIER, « Pre¬

mier établissement des israélites à Timbouktou », Bulletin de la Société de Géographie

5 (1870) 19, pp. 345-370 ; RENÉ BAZIN, Charles de Foucauld, explorateur du

Maroc, ermite au Sahara, Paris [J1921, pp. 30-39 ; SÉMACH, «Un rabbin voyageur

marocain » (note 2), pp. 385-399 ; JACOB OLIEL, De Jérusalem à Tombouctou

: l'odyssée saharienne du rabbin Mardochée, 1826-1886, Paris 1998; ISMAËL
DlADIÉ HAÏDARA, Tes Juifs à Tombouctou : recueil des sources écrites relatives au
commercejuifà Tombouctou au XIXe siècle, Bamako : Editions Donniya 1999.

48 Muhammad ibn Ibrâhîm ibn Muhammad al-Takrür al-Sibâ'ï al-Hasanï
AL-MARRAKUSÏ, Al-Bustän al-gàmi' li-kull naw' hasan wa-fann mustahsan fi 'add
ba 'd ma 'ätir al-sultän Mawlänä al-Hasan [Tejardin contenant chaque genre excellent et

chaque art agréable dans l'enumération de certains exploits du Sultan Mawlänä al-Hasari\,
B. G. M., ms. n° D 1346, p. 118 ; voir également CLIEEORD GEERTZ, Savoir
local savoir global. Tes lieux du savoir, traduit de l'anglais par DENISE PAULME

(Sociologie d'aujourd'hui), Paris [J1986, pp. 168-177 ; original anglais : Tocal
Knowledge : Further Essays in Interpretive Anthropology, [New York] 1983,

pp. 134-142.

198



mille Bayrùk s'inclina devant le Sultan. C'est ainsi que l'autorité de Dah-
mân walad Bayrùk (m. 1907) fut approuvée sur les tribus de Tekna après
l'avoir nommé caïd makhzanien. Ainsi, al-Habïb fut octroyé d'un iqta
(fief) dans le Haouz de Marrakech [hau^ Marrâkus\ et il s'y installa.49 Vu

que les résultats d'une brève présence de l'armée makhzanienne dans le

Souss extrême n'étaient pas satisfaisants, le Sultan fut obligé d'y retourner
en 1886 avec une deuxième expédition, plus importante que la
précédente.50 Il séjourna à l'Oued Noun afin de mettre un terme aux tendances

indépendantistes du caïd Dahmân. Dès lors, la présence du Makhzen était
assurée dans la région. Ce qui changera l'allégeance de la communauté

juive de Guelmim et l'attitude de ses représentants vis-à-vis à la résolution
des problèmes qu'elle rencontrait. Les plaintes relevaient directement du

Sultan, comme la grande source d'autorité et de protection.

Conclusion

Au moment de l'extension des tensions politiques entre le Makhzen et les

autorités locales dans le sud-ouest marocain du Souss, Muhammad et al-

Habïb Bayrùk empiétaient sur l'autorité du Sultan en pactisant avec les

Juifs. Les termes juridiques dont l'acte a été formulé suggèrent une spécificité

du contrat dans le fait qu'il diffère du sens théoriquement familier du

pacte de la dimma. Par le fait que les frères Bayrùk ont envisagé de percevoir

des taxes sur les transactions commerciales entamées par les Juifs
avec le nord du Soudan, pas sur les individus, l'apport du commerce
transsaharien à l'évolution des lois islamiques pratiquées dans cette localité était
fort déterminant. Ainsi, la conclusion du contrat par une autorité locale
écarte l'hégémonie du Makhzen d'un champ très marquant dans le pouvoir

symbolique de Yimàm et nous éclaire sur les enjeux de l'utilisation de

l'autorité religieuse dans les luttes pour le pouvoir au Maroc. Les chefs

locaux maintenaient ainsi la stabilité politique et économique dans la

région avec un renforcement de leur autorité musulmane, et une spécificité
institutionnelle pour les Juifs.

49 ENNAJI / PASCON, he Makhzen et le Sous al-Aqsa (note 3), pp. 41.

50 E. GÉRENTON, « Les expéditions de Moulay El Hassan dans le Sous, 1882—

1886 : Une page d'histoire du Sous », dans : Renseignements coloniaux et documents

(Supplément de hAfrique française : bulletin mensuel du Comité de lAfrique française
et du Comité du Maroc) (septembre 1924) t. IX, pp. 265-286, ici p. 278.

199


	La perception de la ğizya : commerce, pouvoir et identité religieuse dans la région du Souss (sud-ouest du Maroc) 1859-1894

