Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 71 (2015)

Artikel: La perception de la izya : commerce, pouvoir et identité religieuse
dans la région du Souss (sud-ouest du Maroc) 1859-1894

Autor: Larhmaid, Abdellah

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961695

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La perception de la gizya
Commerce, pouvoir et identité religieuse dans la région

du Souss (sud-ouest du Maroc) 1859-1894

Von Abdellah Larbmaid*

Secouée par des crises politiques et les changements économiques, la ré-
gion du Souss [$us] dans le sud-ouest marocain était, durant la deuxieme
moitié du XIXe siecle, le lieu ou certaines limites frontalieres furent dépas-

*

Apres avoir fait ses études d’histoire contemporaine a la Faculté des lettres et
des sciences humaines de I'Université Mohammed V de Rabat, Abdellah
Larhmaid | “Abdallah 1.agma’id) sert son pays actuellement en tant que conseiller
a la Mission permanente du Royaume du Maroc a Vienne. Il a soutenu une
thése de doctorat en 2002 portant sur les communautés juives du sud du Maroc,
Gamd 't yabid Sis : al-magal wa-I-tamattulat al-igtima ‘iyya wa-I-siyasiyya, 1860—1960
(Les commmunantés juives du Souss : espace et représentations sociales et politigues, 1860—
1960). Cette thése est en cours de publication sous le titre Yahsid mintagat Sis al-
magribiyya (1860—1960) : dirdsa fi al-tarip al-siydsi wa-l-igtima'i wa-l-taqgafi [Les Juifs
de la région marocaine du Souss (1860—1960) : étude en histoire politique, sociale et cultu-
relle] dans la Série “T'héses et mémoires’ = Silsilat ‘Rasa il wa-ntrihat’ dirigée par la
méme faculté. En langues occidentales, il a contribué, avec un essai intitulé Jew-
ish identity and landownership in the Sous region of Morocco (pp. 59-72), au recueil dirigé
par EMILY BENICHOU GOTIREICH / DANIEL J. SCHROETER, Jewish Culture and
Society in North Africa (Indiana Series in Sephardi and Mizrahi Studies), Bloom-
ington / Indianapolis 2011. Au niveau de la coopération scientifique, Larhmaid
était, en 2004/05, fellow aupres du Wissenschafiskolleg a Berlin dans le cadre du
programme Arbeitskrers ‘Moderne und Islam’ [Groupe de travail ‘Modernité et
Islam’]. Adresse éléctronique : larhmaid@yahoo.com.

L’original de Particle La perception de la jizya : commerce, pouvoir et identité reli-
giense dans la région du Souss (sud-ouest du Maroc) 18591894 parut dans la revue
tunisienne A/~Magalla al-tarihiyya al- arabiyya li-I-dirasat al- mtmaniyya = Arab His-
torical Review for Ottoman Studies 34 (2006), pp. 89-101. La reproduction actuelle
se fait avec l'autorisation formelle de I'auteur et du rédacteur de la revue, Ab-
deljelil Temimi, historien tunisien, professeur émérite a la Faculté des lettres et
des sciences humaines de I'Université de Tunis et directeur de la fondation
privée de recherche ‘Fondation Temimi pour la Recherche Scientifique et
I'Information (FTERSI)” a Tunis qui publie, entre autres, cette revue. La trans-
littération des noms et termes arabes a été ajustés par Friedhelnz Hoffmann,
Tubingen, d’apres le systéme suivi par Judaica.

184



sées pour y en tracer d’autres. Par ailleurs, la question de la souveraineté
du Sultan, qui diminua apres les répercussions de la Guerre hispano-
marocaine (1859-1860), se posa dans le Souss extréme [Sus al-Agsd] avec
les interventions européennes sur les cotes de 'Oued Noun [wad N
pour entretenir des échanges commerciaux avec les notables locaux. Dans
ce contexte, les freres Beirouk [Bayrik] usurpérent au Sultan son autorité
politique et symbolique, en négociant avec les Européens et en pactisant
avec les Juifs de la région. Le premier octobre 1864, les Juifs de Guelmim
|Gulmin|, un village au sud-ouest du Souss, conclurent un contrat de la
gizya.! Au Maroc, celle-ci désigne le versement d’argent par une commu-
nauté juive bien définie a 'autorité musulmane pour garantir sa sécurité.
Par ce contrat, la communauté devait payer une capitation a Muhammad
Bayruk (m. 1884) et al-Habib Bayruk en échange de sa protection. L’acte
fut signé au moment de I'implantation d’une colonie juive d’origine Sous-
sie 2 Tombouctou, ville qui ravitaillait tout le Maroc en produits souda-
nais.? Cet événement représentait la montée de 'hégémonie politique de la
famille dite Ahl Beirouk [ah/ Bayrik] sur la voie du commerce transsaha-
rien traversant Guelmim et ses territoires avoisinants.

Toutefois, et en vue de soulager les pressions de la crise financicre, ou
il se trouvait aprés I'indemnité de la guerre espagno-marocaine, le Sultan
Sidi Muhammad ibn ‘Abd al-Rahman (1859-1873), chargea son khalifa
|halifa] — C’est-a-dire son vice-roi provincial — Mawlay al-Hasan (1873—
1894) d’emmener une harka, expédition militaire, dans le Souss proche
(S7s al-Adnal. 11 'a effectuée entre la fin de 1863 et au début de 1864 pour
collecter des impots dans la région.’ LLa harka put atteindre jusqu’a Chtou-

1 Une copie de l'acte du contract authentique m’a été aimablement communiqée
par son possesseur Bachar Ben Bakar |Basiar ibn Bakr], un des descendants de
la famille Beirouk [Bayrik], qui se trouve actuellement a Guelmim.

2 Y[OMTOB].-D. SEMACH, « Un rabbin voyageur marocain : Mardochée Aby
Serour », dans : Hespéris : archives berbéres et bulletin de 'lInstitut des Hantes Etudes
Marocaines 8 (1928), pp. 385-399.

3 ‘ABD AL-RAHMAN IBN ZAYDAN, Ithdf a'lam al-nas bi-gamal ahbar hadirat
Miknas |La décoration des personnages distingués par les belles nouvelles de la métropole
de Meknes|, t. 2, al-Ribat [Rabat] : al-Matba‘'a al-Wataniyya 11349 = 11930,
pp. 118 et s. ; MOHAMED ENNAJI / PAUL PASCON, Le Makhzen et le Sous al-
Agsa : la correspondance politique de la maison [recte : Maison) d’lligh (1821—1894)
(Cahiers du CRESM [Centre de Recherches et d'Etudes sur les Sociétés Médi-
terranéennes], t. 21), Paris : Editions du CNRS / Casablanca : Les Editions
Toubkal 1988, p. 58.

185



ka [Satika), tribu de Massa [Masd], et percut des prélévements en argent
des Musulmans et la gizya des Juifs de Taroudant [Taridani] de Ras El-
Ouadi [Ra's al-Wadi) ainsi que de Chtouka.*

La signature du contrat met en évidence les enjeux économiques et po-
litiques des communautés juives a travers les luttes pour le pouvoir dans
I’histoire contemporaine du Maroc. Au nord-ouest de ’Afrique, les autori-
tés du territoire marocain appuyaient souvent leurs légitimités politiques,
en renforcant leur identité musulmane.® Puisque I'identité musulmane d’un
dirigeant était mieux exprimée vis-a-vis de ses sujets juifs, voire accentuée
et mise en valeur, la gigya jouait un réle critique dans le systeme politique
du Maroc. Le chef musulman gagna 2 la fois un appui monétaire et hu-
main dans la cotisation et I’¢largissement institutionnalisé de ses sujets
loyaux. Sur le plan symbolique, toutefois, le garant de la gigya se concilia
d’une légitimité religieuse pour son pouvoir politique, parce qu’il assumait
une responsabilité reflétant le role de Uimam lié a 'image du Prophete
Muhammad et décrit dans les textes canoniques de 'Islam.

Focalisé sur le cas de Guelmim 2 la fin du XIXe siécle, cet article élucide
comment les pouvoirs au Maroc s’articulaient dans la formulation des pra-
tiques jurisprudentielles inspirées d'une vision de I'Islam dit normatif. La
Jizya renforcait identité musulmane des garants pour les mettre mieux en
position dans les plus grandes luttes pour le pouvoir politique au Maroc.

La gizya a travers les textes canoniques

On peut dire que la vision normative de I'identité musulmane s’était déve-
loppée dés le début de I’étendue de I'Islam, avec la supposition de faire
intégrer des minorités non-musulmanes qui payaient la gigya a Uimam. 1e

4 Bibliothéque Royale [alHizana al-Hasaniyya) Rabat (B. R.R.), kunnas n° 47,
deux notes, qui portent les dates du 15 ramadan et 27 choual de I'année 1280
[23 février / 5 avril 1864], signalent que le Makhzen a pergu des habitants mu-
sulmans et des juifs de Taroudant a peu pres 10.000 mitgals comme impots ;
voir aussi DANIEL J. SCHROETER, Merchants of Essaouira : Urban Society and Im-
perialism in Southwestern Morocco, 1844—1886 (Cambridge Middle East Library,
[t. 18]), Cambridge 1988, p. 187.

5 CLIFFORD GEERTZ, Observer ['lstam : changements religienxc au Maroc et en Indonéste,
traduit de 'anglais par JEAN-BAPTISTE GRASSET (Série Islam et société), Paris
1992, pp. 22 et s. ; original anglais : Islam Observed : Religious Development in Mo-
rocco and Indonesia, Chicago 1968, pp. 8 et s. ; LAWRENCE ROSEN, Bargaining for
Reality : the Construction of Social Relations in a Muslim Community, Chicago / Lon-
don [Londres] 1984, pp. 148-163.

186



concept de zmam a évolué pour signifier le role spirituel d'un Musulman
exercant un pouvoir temporel, y compris le fait d’assumer la responsabilité
de la gizya. Dans le Coran, il est précisé que les Juifs et les Chrétiens doi-
vent verser une somme d’argent pour démontrer leur résignation au pou-
voir musulman dans les terres conquises.® Selon le hadit et la sunna, c’est-a-
dire les dits et les gestes du Prophéte transmis par ses compagnons, le
Prophéte lui-méme a exercé son pouvoir temporel en pactisant avec les
Juifs de Médine.” Le terme de Uzmam s’est développé aux temps des quatre
premiers califes lorsque les Arabes de la péninsule d’Arabie ont conquis de
nouveaux territoires, nécessitant attribution d’un statut légal aux Chré-
tiens ou Juifs qui vivaient sous la tutelle d'un chef musulman® Or,
I'exercice du pouvoir sur les terres soumises au droit islamique avait tou-
jours dépassé les pratiques de la foi et sa conservation.” Il nécessitait aussi
la protection des minorités non-musulmanes qui versaient de 'argent dans
une rencontre symbolique signifiant la soumission a lautorité légitime
d’un chef tenant un pouvoir religieux et politique, atemporel et temporel,
a la fois.10

6 « Combattez ceux qui ne croient point en Allah ni au Dernier Jour, [g#] ne
déclarent pas illicite ce qu’Allah et Son Apdtre ont déclaré illicite, [ga#/] ne pra-
tiquent point la religion de Vérité, parmi ceux ayant recu I'Ectiture | [Combat-
tez-les| jusqu’a ce qu’ils paient la jigya, directement (?) et alors qu’ils sont humi-
liés. » (Coran, IX, 29 ; selon REGIS BLACHERE (trad.) Coran : traduction nonvelle
Selon un essai de reclassement des sonrates, 3 t. (Islam d’hier et d’aujourd’hui, t. 3-5),
Paris 1947/1949/1950, pp. 1082 et s. Ce verset coranique a été sujet de plu-
sieurs interprétations qui ont mis 'accent sur la derni¢re phrase, cf. BERNARD
LEWIS, Juifs en terre d’Islam, traduit de 'anglais par JACQUELINE CARNAUD (Sé-
rie : Diaspora), Paris 1986, pp. 29-31 ; original anglais : The [ews of Islam, Prin-
ceton 1984, pp. 14-16. Certes, I'historicisme de son contenu se référe aux cir-
constances des guerres menées contres les « infid¢les » aux débuts de I'Islam
et les clauses de tréve connues dans le milieu ou I'Islam apparut.

7 ANTOINE FATTAL, Le statut ligal des non-musulmans en pays d’lslam (Recherches :
Série 3 : Orient chrétien, t. 10), Beyrouth : Dar el-Machreq s.a.r.l. éditeurs 1958,
pp. 1-5.

8 ARMAND ABEL, « La djizya : tribut ou rancon ? », dans : Studia islamica 32 (1970),
pp. 5-19.

9  MARK R. COHEN, Sous le croissant et sous la croixc : les Juifs an Moyen Age, traduit
de I'anglais par JEAN-PIERRE RICARD (Série : L'univers historique), Paris 2008,
pp. 131-178 ; original anglais : Under Crescent and Cross. The Jews in the Middle
Ages, Princeton, NJ 1994, pp. 52-74.

10 SUSAN GILSON MILLER, « Dhimma reconsidered: Jews, taxes, and royal authori-
ty in nineteenth-century Tangier », in RAHMA BOURQIA / SUSAN GILSON MIL-

187



lLe Coran et le hadi forment les textes fondamenteux du Malékisme,
I'école de jurisprudence islamique adoptée au Maroc et qui y fut répandue
par la dynastie Almoravide (1062—1145). Le Malékisme, aussi bien que les
trois autres doctrines islamiques qui institutionnalisaient I'application de la
gizya précisait que les gens du livre soumis a la domination des pouvoirs
islamiques, doivent payer une cotisation annuelle pour prendre une position
légale dans une société musulmane. Le Malékisme, comme il a été représen-
t¢ au Maroc par Muhammad ibn Ahmad Ibn Guzayy, un fqih [fagih]
d’Andalousie qui a vécu au début du XIVe siécle (Grenade 1294-1340 Rio
Salado), se distingue des autres écoles. Ce fqih argumenta pour la collection
d’une cotisation, non pas juste sur les individus, mais aussi sur les marchan-
dises échangées en dehors des pays ou les dimmis, sujets non-musulmans,
bénéficiaient de la protection, méme si ces territoires étaient gouvernés par
d’autres chefs musulmans.!! Le fqih, « fogha» [figaha’] au pluriel (ou « ou-
lémas », comme ils sont appelés généralement en frangais pour désigner le
groupe institutionnalisé), est un juriste qui a le droit d’interpréter les textes
tondamentaux de I'Islam grace a son savoir religieux attribuant une force
morale A ses décisions. Méme si Ibn Guzayy allégua le concept de la gigya
dite ‘#sriya pour taxer les marchandises, on n’avait pas connaissance de ce
genre de gizya au Maroc précolonial jusqu’au moment ou les fréres Bayrak
conclurent le contrat avec les Juifs de Guelmim.

L histoire de ‘Ali Ba Dami‘a a Iligh [[/g] nous suggére que ceux qui
exercaient le pouvoir réel appliquaient leurs propres interprétations juti-
diques du statut de dimmz, méme si c’était un juriste musulman qui exercait
la force morale nécessaire a interpréter formellement. ‘Alf Ba Dami‘a, chef
local qui a contrdlé une vaste région du Souss entre 1612 et 1670, a installé
une colonie juive a Iligh entre 1612 et 1622.12 Avant cette instauration, il n’y

LER (éds.), In the Shadow of the Sultan: Culture, Power, and Politics in Moroceo (Har-
vard Middle Eastern Monographs, t. 31), Cambridge, MA 1999, pp. 103-126.

11 ABU L-QASIM MUHAMMAD IBN AHMAD IBN GUZAYY AL-KALBI AL-GARNATI,
Al-Qawanin al-fighiyya |Les regles juridiques), al-Dar al-Bayda’ [Casablanca]: Dar
al-Ma‘arif 1420 = 2000, p. 136.

12 PAUL PASCON / DANIEL J. SCHROETER, « Le cimetiere juif d’Iligh, 1751-1955 :
¢tude des épitaphes comme documents d’histoire démographique », dans :
Revne de I'Occident Musulman et de la Méditerranée 34 (1982), pp. 39-62, ici p. 46
= dans : PAUL PASCON, La maison d'lligh et lhistoire sociale dn Tazgerwalt (Collec-
tion Atlas), Rabat : Société marocaine des éditeurs réunis (SMER) 1984, pp.
113-140, ici p. 121,

188



avait pas de résidents juifs dans ce petit entrepot. Ba Dami‘a voulait établir
cette colonie pour développer le commerce transsaharien sur lequel son
pouvoir était fondé. Provenant d’Ifrane [[fran| de ’Anti-Atlas, les commer-
cants de cette colonie se chargerent d’agrandir le réseau commercial du
Souss contr6lé par Ba Dami‘a. Celui-ci consulta ‘Isa al-Suktani (m. 1652), le
grand cadi de Marrakech, a propos de la légitimité de la construction d’une
nouvelle synagogue a Iligh et de la création d’un cimetiere juif.!> Pour al-
Suktani, se fondant sur les arguments juridiques de ses prédécesseurs
comme ‘Isa Ibn Sahl d’Andalousie (Seville 1208/12-1251, noyé en Méditer-
ranée) et Ahmad al-Wansarist (atAghariya, Tissemsilt c. 1430-1509 Tlem-
cen), la loi malékite interdit I'établissement de nouveaux lieux de culte sur les
terres que les dimmis occupaient apres larrivée de 'Islam.'* En dépit de cette
réponse négative, Bu Dami'a ne démolit pas la synagogue construite, en fait,
avant sa consultation juridique. Il octroya méme la terre demandée pour un
cimetiere aux Juifs.!> Donc, en s’appropriant un pouvoir juridique, Ba
Dami‘a renforca sa légitimité politique pour mieux setvit ses propres inté-
réts économiques et politiques.

13 AHMAD IBN SULAYMAN AL-RASMUKI, Nawazil al-Rasmiki [Les cas juridigues
d’al-Rasmiki], Bibliotheque Générale, Section des Manuscrits, Rabat (B.G.M.),
ms. n° D 3566, pp. 109 et s.

14 ABU L-ASBAG ‘ISA IBN SAHL AL-ANDALUSI, Nawaigi! Ibn Sahl (Les cas juri-
digues d’lbn Sahl), B. G. M., D 464 ; AHMAD AL-WANSCHARISI [AHMAD AL-
WANSARISI], [La pierre de tonche des fétwas. Choix de consultations juridigues des
Jagib du Maghreb), t. [1], traduites par EMILE AMAR (Archives marocaines,
t. 12), Paris 1908, pp. 192-265 ; original arabe : ALM: yar al-mugrib wa-I-gami*
al-mn‘rib “an fatawa abl Ifrigiya wa-I-Andalus wa-I-Magrib [La Pierre de touche ex-
traordinaire et le recueil gui expose clairement les consultations juridigues des doctenrs
d'Ifrigiya, de I'Andalousie et du Maghreb]; AHMAD IBN "ABD AL-MUN'IM AL-
DAMANHURI, Igamat al-hugéa al-bihira ‘ala hadm kana'is Misr wa-I-Qabira |Dé-
plozement de l'argument brillant pour la démolition des églises dn VVienx Caire et du
Caire], B. G. M., ms. n° 1930 ; édition du texte arabe avec traduction anglaise :
SHAYKH DAMANHURI, O# the Churches of Cairo (1739) = Igamat al-hugéa al-bahira
‘ala hadm kand’is Misr wa-I-Qahira, edited and translated with introduction and
notes by MOSHE PERLMANN [MUSA PIRLMAN] (University of California Pu-
blications : Near Eastern Studies, t. 19) , Betkeley / Los Angeles / London
[Londres] 1975.

15 PASCON / SCHROETER, « Le cimetiere juif d’Iligh» (note 12), pp. 39-41 =
pp. 121-123,

189



Les Juifs et le Sultan du Maroc au XIXe siecle

La diplomatie européenne et le commerce international introduisirent de
nouvelles données économiques et politiques au Maroc qui bouleversérent
la société locale dans la derniere moitié du XIXe siécle,'6 mais la g7zya con-
tinua a jouer un role d’importance primordiale dans larticulation d’une
légitimité religieuse et politique, fondée sur l'identité islamique des diri-
geants. Au seuil du XXe siecle, le Makhzen [mahzan|, gouvernement cen-
tral du Sultan, influencgait une population juive, dénombrée entre 100.000
et 180.000 individus environ. Avec a peu pres 6295 Juifs établis dans les
villes et villages du Souss.!” Allouant une partie significative de son armée
a la guerre de Tétouan, le Sultan se trouva dans 'obligation de payer une
indemnité ; ainsi sa capacité a exercer son autorité a I'étendue du Maroc
diminua.'® En plus, les contraintes des traités internationaux, comme celles
de Madrid en 1880, 'ont mis dans I'obligation de donner suite a des ré-
clamations financieres des commercants européens qui perdirent des mat-

16 Quand Jean-Louis Miege insiste sur le facteur extérieur, sourtout I'impact
économique européen, comme cause déterminante pour les changements
subis dans la société marocaine dés la deuxieme moitié du XIXe siecle (Le
Maroc et 'Enrope (1830—1894), 4 t., Paris 1961-1963), Daniel J. Schroeter con-
clut a une these qui renverse celle-la en démontrant que malgré I'importance
des relations qui reliaient le Maroc aux pays européens, son économie est res-
tée fidéle au local (SCHROETER, Merchants of Essaonira [note 4]). On peut dire
qu’en réponse a la pression européenne, le Sultan menait une lutte acharnée
contre les répercussions de I'impact colonial a tel point qu’il a renforcé sa
diplomatie traditionnelle qui le servait le mieux a utiliser les composantes
locales.

17 11 y a un manque de précision pour les statistiques concernant la population
juive marocaine a '’époque pré-protectorielle : Quand MOHAMMED KENBIB
signale qu’elle était de 180.000 (Les protégés : contribution a Ihistoire contemporaine
du Maroc [Publications de la Faculté des Lettres et des Sciences Humaines : Série
: Théses et mémoires, t. 29], Rabat : Faculté des Lettres et des Sciences Hu-
maines 1996, p. 225). DANIEL RIVET mentionnne qu’elle n’a pas dépassé
100.000 (I.e Maroc de Lyautey a Mohammed V" : le double visage du Protectorat
[L’aventure coloniale de la France : destins croisés|, Paris 1999, p. 95). Donc,
le pourcentage des Juifs de la région du Souss parmi la totalité de la popula-
tion juive du Maroc peut étre estimé entre 3,49 et 6,29 % (A. DE LA PORTE
DES VAUX, « Notes sur le peuplement juif au Sous », dans : Bulltin économigue
et social du Maroc 15 [1952] 54, pp. 448-459).

18 GERMAIN AYACHE, « Aspects de la crise financiere au Maroc apres 'expédition
espagnole de 1860 », in IDEM, Etudes d’histoire marocaine, Rabat : Société maro-
caine des éditeurs réunis (SMER) [1]1979 (21983), pp. 97-138.

190



chandises a I'intérieur du Maroc aux mains des bandits. En dépit de cette
conjoncture nouvelle qui diminuait le pouvoir du Sultan, il continuait
a utiliser la g7igya pour bénéficier des composantes attachées a ce contrat.
Les juristes malékites du Sultan inventerent le terme « dimma inversée »
pour décrire le phénomeéne des sujets, soit Musulmans soit Juifs, qui com-
mencerent a abandonner la souveraineté du Sultan avec 'avénement du
commerce international au pays.!? L’acquisition de protections consulaires
était fort marquante jusqu’a ce qu’elle attire la vigilance des ah/ alhall wa-I-
‘aqd, c’est-a-dire des oulémas et des fogha, possesseurs du savoir religieux
destiné a délier les problemes touchant les Musulmans et a exercer un pou-
voir symbolique pour nouer le pacte de la bay‘'a (allégeance) avec Uimdan.?0
Ce phénomene les a exaspérés jusqu’a ce qu’ils stigmatisent la situation juri-
dique ou se trouvaient les Juifs, qui quitterent la protection des Musulmans
et de ces derniers, certains se jeterent dans celle des Chrétiens.?!
L’introduction des produits étrangers au Maroc, I'installation concomitante
des consulats et maisons de commerce étrangers, créerent des opportunités
pour plusieurs Marocains pour devenir des protégés des pays étrangers. La
protection consulaire donna un nouveau statut juridique aux détenteurs
marocains dans lequel leurs droits au Maroc vis-a-vis du Makhzen, furent
garantis par les puissances étrangeres qui pétitionnerent de leur part le
Makhzen.?? Par conséquent, des commergants juifs prirent avantage de ce
nouveau statut juridique qui les laissa en dehors de la nécessité de verser de
Pargent au Sultan, pendant que la sécurité de leurs biens était assurée par les
pays européens auxquels ils étaient liés.?> John Drummond Hay (Valen-
ciennes 1816-1893 Wedderburn Castle, Duns), le représentant de la 1égation

19 La défense du pacte de dimma fut située a I'échelon de I'appel au grhad (la
guerre sainte), cf. ABDALLAH LAROUI, Les origines sociales et culturelles du natio-
nalisme marocain, 1830—1912, Paris 1977, pp. 211, 310-314 ; MOHAMMED
KENBIB, [uifs et Musulmans an Maroc, 1859—1948 : contribution a [bistoire des re-
lations inter-communantaires en terre d’lslam (Publications de la Faculté des Lettres
et des Sciences Humaines — Rabat, t. 21), Casablanca : Najah el Jadida 1994,
pb: 115-121.

20 MUHAMMAD AL-MANUNI, Mazahir yagzat al-Magrib al-hadit [Les aspects de ['éveil
du Maroc moderne], al-Dir al-Bayda’ [Casablanca] : Sarikat al-Nasr wa-l-Tawzi
— al-Madaris 21985, t. I, p. 37.

21 MUHAMMAD IBN IBRAHIM AL-SIBA" 1, Kasf al-nir ‘an hagigat kufr ahl al-basbnar
[La déconverte de lincroyance effective des gens aux passeports], B.G.M., ms. n® D 1326.

22 KENBIB, Les protégés (note 17), p. 94.

23 MIEGE, Le Maroc et 'Eurape (note 16), t. II, p. 578.

191



de la Grand-Bretagne, pays faisant les échanges commerciaux les plus im-
portants sur le territoire marocain a la fin du XIXe¢ siecle, estimait le nombre
de Juifs marocains protégés a 1000, en 1800, nombre qui était a peine signi-
ficatif dans la population tout enticre.?* Il semble donc que le souci juridique
des fogha était plutdt causé par la mise en question de la souveraineté du
Makhzen par des protégés, le fait considéré, parmi d’autres facteurs, un
exemple dangereux dans le cadre du contexte d’un pouvoir central en train
de rétrécir. Alors que les événements de Fés en 1883, nous suggerent que ce
souci des juristes ¢tait bien fondé, ils démontrent aussi que le contrat de
Jizya continuait a jouer un role important en renforgant la légitimité poli-
tique du Sultan Mawlay al-Hasan comme zwam supréme du Maroc. Les
Juifs du mellah [malidh] de Fes Jdid [Fas al-Gadid) désignérent parmi eux un
rabbin et deux marchands pour régler les différends criminels qui éclataient
entre les habitants,?> C’est-a-dire les affaires qui n’étaient pas liées directe-
ment 2 la religion. Normalement, des affaires d’ordre pénal passaient par le
controle des représentants du Makhzen. Donc, suivant 'exemple des proté-
gés se trouvant au-dela des institutions du Sultan, cette communauté juive
établit un systeme juridique qui suggérait une position d’indocilité a I'zmam.
Regu par Mawlay al-Hasan comme un défi a son autorité fondée sur
I'identité islamique, il consulta les fogha pour intégrer le point de vue de la
Sari‘a, envers Pincident. Une famwa (décision juridique) lancée par Ga'far al-
Kattani (Fes 1858-1927 ibid.), grand savant de la Zaouiya Kettaniya [a/
Zawiya al-Kattaniyya), tout en se référant a plusieurs textes jurisprudentiels
rappelant les Juifs de Fes au pacte de la dimma, réclama que tant que les Juifs
s’acquitteraient de la gizya, ils devraient étre résignés au pouvoir musulman.26

Juifs et pouvoir dans la région du Souss

La situation politique dans le Souss pendant la deuxieme moitié du XIXe
siecle traversait un tournant critique a cause des différents incidents qui
mettaient 'autorité du Makhzen en crise.?’” Néanmoins, I’absence de son

24 KENBIB, Les protégés (note 17), p. 225.

25 KENBIB, Juifs et Musulmans (note 19), pp. 232 et s.

26 GA'FAR AL-KATTANI, Nawdzi! wa-ahdat yahid Fas al-'Uba [1es nonvelles Jurispri-
dences et incidents concernant les Juifs de Fes supérieure], B.G.M., ms. n°® D 2583,
fol. 260-274.

27 ‘UMAR AFA, Mas’'alat al-nugnd fi taribh al-Magrib fi al-garn al-tisi® ‘asar: Sis,
1822—1906) [La question des monnaies dans I'histoire du Maroe an XIXe siécle : Souss,
1822-1906] (Mansirat Kulliyyat al-Adab wa-l-'Ulim al-Insaniyya bi-Titwan

192



contole administratif et fiscal dans la quasi-totalité du Souss extréme, ne
laissa au Sultan que peu de marge pour garder un pouvoir nominal a tra-
vers les liens de la bay'a?® Les registres du Makhzen, dans lesquels le
paiement de la gigya était noté, démontrent qu’en 1865 le pouvoir politique
du Sultan était limité dans le Souss proche et absent dans le Souss extréme
: il n’y figure aucune mention du prélevement d'impo6ts au sud de 'Oued
Oulghas [wadi Ujpas], au-dela de Massa.?

Dans la région du Souss, on remarque que le fonctionnement des solida-
rités institutionalisées dépassait les frontieres tribales pour se regrouper
autour des organisations imaginaires ou des alliances d’intérets éphémeres.
De ce fait, les Juifs étaient pris en considération dans les divers enjeux
d’alliances qui marquaient la société locale. Si la tribu était un espace géo-
graphique et politique assurant une sécurité et une certaine vivacité écono-
miques au mellah, elle était aussi une cause de danger quand il s’agissait
d’une menace extérieure qui la ravageait a cause de ses antagonismes poli-
tiques, et qui 'opposait d’une fagon conjoncturelle soit a d’autres tribus, soit
a la force du Makhzen. Ce phénomene put ¢tre observé par exemple au
travers des incidents survenus a Chtouka a cause des guerriers du caid
makhzanien Sa‘'id ibn Ahmad al-Gilali (m. 1901/02) en 1896.3! Ces guet-
riers n’ont pas seulement détruit la maison de Muhammad al-Dalimi, cheikh
de la tribu,* mais ils pillerent aussi le mellah qui abritait une colonie juive
sous la protection de ce chef local vaincu.??

[Publications de la Faculté des Lettres et des Sciences Humaines a Tétouan]|,
t. 1), [Agadir] : Gami‘at al-Qadi ‘Iyad, Kulliyyat al-Adab wa-l-'Ulam al-Insa-
niyya bi-Agadir [Université Cadi Ayyad : Faculté des Lettres et des Sciences
Humaines a Agadir] 1988, pp. 110 et s.

28 ABU L-'ABBAS AHMAD IBN HALID AL-NASIRT AL-SALAWI, Kitab al-Istigsa /i-
ahbar duwal al-Magrib al-Agsa |Le livre de la recherche approfondie sur 'histoire des dy-
nasties du Maghreb extréme], édité et commenté par GA'FAR AL-NASIRI et
MUHAMMAD AL-NASIRI, al-Dar al-Bayda’ [Casablanca| : Dar al-Kitab 1956,
t. IX, pp. 175 et s.; traduction frangaise : [AHMED ENNASIRI ESSLAOUI],
Chronigue de la dynastie alaonie du Maroc, [traduction d’EUGENE FUMEY] (Atr-
chives marocaines, t. 10), Paris 1907, t. 11, pp. 327 et s.

29 (B.R.R.), kunnas n® 2 et 4.

30 ROBERT MONTAGNE, Les Berbéres et le Makbgen dans le sud du Maroc : essai sur
la transformation politique des Berbéres sédentaires (groupe Chlenh) (Bibliotheque de
philosophie contemporaine = Travaux de I'année sociologique), Paris 1930,
pp- 182-216.

31 (B.R.R.), dossier n® 292, Lettre du caid al-Gilali au Sultan Mawlay ‘Abd al-
‘Aziz, 26 chaabane 1314 = 30 janvier 1897.

32 MUHAMMAD AL-MUHTAR AL-SUSI, .A~Ma 'sil |Le mielleux], al-Dar al-Bayda’ [Casa-

193



A cause de I'instabilité politique qui régnait sur la région, mais aussi du
pouvoir faible du Sultan, quelques chefs locaux avaient la capacité de re-
mettre en question le gouvernement du Makhzen. Cest dans ce contexte
qu’on note la montée du pouvoir d’Ahl Bayruk qui releva un défi quoique
non déclaré, dirigé contre le pouvoir central. Ainsi, tout comme I’a souli-
gné Edmund Burke, bien que le systeme politique du Maroc fat fondé sur
lautorité — tantot forte, tantdt faible — du Sultan, il ne devrait étre considé-
ré, parmi les chefs régionaux, que comme «le plus grand patron de
tous ».3* Le cheikh Mubarak Bayruk (1785-1859)% entretenait un pouvoir
politique et économique dans la région de 'Oued Noun et sur la cote du
Souss extréme qui s’étend entre Sidi Ifni [$7d7 Ifnd] et Tarfaya [Tarfaya)®® par
son controle des voies du commerce transsaharien traversant le pays de
Tekna jusqu’a Tombouctou. Sous son autorité, qu’il a fait perdurer par la
garantie d’une certaine sécurité aux marchés locaux, s’était développée une
communauté juive abritée dans un mellah 2 lintérieure de la kasbah
|gasabal, ou forteresse, de Guelmim, renforcée par son pere ‘Ubayd Allah
u Salim des la fin du XVIIIe siecle.

Les liaisons entre le pouvoir musulman et les commergants juifs furent
admises par la population locale. Cette constatation trouve une bonne illus-
tration dans la révolte de 1792 qui embrasa 'Oued Noun et tourmenta la
région sous linitiative d’'un prétendant au pouvoir du Makhzen apres la
mort de Mawlay al-Yazid (1790-1792).37 Ce prétendant, dénommé Bahlayis

blanca] : (Matba‘at al-Nagah) 1382 = 1962 (= Al-Magrib [Le Maroc]), t. 14, p. 112.

33 (B.R.R.), dossier n® 340, lettre du caid al-Dalimi au Sultan, 10 joumada II 1314
= 16 novembre 1896.

34 EDMUND BURKE, Prelude to Protectorate in Morocco: Precolonial Protest and Re-
sistance, 1860—1912 (Studies in Imperialism), Chicago 1976, p. 6.

35 Connu par le surnom Sazh ‘arab wad Niun wa-Tikna [Chef de tous les arabes de
’Oued Noun et de Tekna], cf. ENNAJI / PASCON, Le Makbzen et le Sous al-
Agsa (note 3), pp. 41 et s.

36 JOAQUIN GATELL (EL KAID ISMAIL), Viajes por Marruecos, e/ Sus, Uad-Nun y
Tekna, [Madrid 1878], p. 39 ; VINCENT MONTEIL, Notes sur les Tekna (Institut
des hautes études marocaines. Notes et documents ; t. 2 [recte : t. 3]), Paris
1948, pp. 19-35; F. DE LA CHAPELLE, « Les Tekna du Sud Marocain : étude
géographique, historique et sociologique [1] », I Afrique francaise : bulletin men-
suel du Comité de I'Afrigue francaise et du Comité du Maroc 43 (octobre 1933) n°. 10,
pp. 587-596.

37 MUHAMMAD IBN ‘ABD AL-SALAM AL-DU'AYYIF AL-RIBATI, Tarip al-Du ayyif
(Tarih al-dawla al-sa‘ida) L histoire d’al-Du ayyif (L histoire de la dynastie heureuse)),

194



— ou, selon une orthographe alternative, Bahilas —, ce que veut dire
«’homme a bat», alla jusqu’a assaillir le village de Guelmim et le mit en
ruine apres avoir tué les chorfa [§urafi’] et les Juifs. Un fqih local, qui survé-
cut a la révolte, écrit :

« Parmi les événements une grande discorde qui parut au début de
1207 [1792] dans le village de Tassrirt [Tasrird| sur la cote. Il s’agit dun
homme anonyme, charlatan et prétendant [...] Il ordonna a ses compa-
gnons de rassembler tous les Juifs qui y existaient. Quand ils réussirent 2
encercler plus d’'une trentaine d’entre eux, ils les exécutérent et les brale-
rent apres avoir pillé leur argent [...] Le prétendant conduisait ses parti-
sans 2 Guelmim ou il exécuta des chorfa, des tolbas [falaba) et des dimmis.
Ensuite, il détruisit le village et fit le rapt du bétail et des céréales. La ter-
reur régna dans les périphéries. Cependant, les nouvelles circulaient dans
la région et de mauvais sujets rejoignaient son mouvement, ainsi chaque
Juif entendant son nom le craignait puisqu’il menacait de tuer tous les
Juifs et de s’'emparer de leur argent. »8

Certaines limites sociales étaient le mobile de cette révolte, parce qu’elle
englobait des partisanes pauvres et marginalisés dans un espace géogra-
phique trés connu pour son marasme et son aridités. En réclamant les tétes
des Juifs et des chorfa ainsi que celles des fogha de toute la région, Buahlayis
mena une guerre incessante contre les deux piliers du pouvoir économique
et religieux dans la région, il visa la fortune des Juifs comme base matérielle
pour un mouvement en état de croissance et les fogha pour écarter une
opposition religieuse. Cest sur cet aspect d’articulation de la source prodi-
gieuse des porteurs de la science islamique et appui économique, assuré par
Phabileté commerciale des Juifs, que le cheikh Bayruk fonda une autorité
politique locale. Cette autorité fut consolidée par ses fils Muhammad et al-
Habib aprés le déces de leur pere en 1859.% Cest ainsi que leurs prétentions
s’étendirent jusqu’a toucher le champ de la souveraineté du Sultan comme
tmam. Leurs visées, qui ont empiété dans le domaine de Izmam, avaient
commencé sous le pouvoir du cheikh Bayrik quand il a signé par
Iintermédiaire de son représentant, commercant juif, Joseph Ben Hazan
Naftali [Gizif bin Hagzan Naflal], trés célébre chez les Européens de

éditée, commentée et préfacée par AHMAD IBN MUHAMMAD AL-AMMARI, al-
Ribat [Rabat] : Dar al-Ma’tarat 11406 = 11986, pp. 182-234.

38 B. Y. AL-SIMLALIL, Ai-Fawa'id al-murdiya li-l-anfus al-gzakiyya [Les bénéfices accep-
tables aux dmes pures|, B.G.M., ms. n° K 970, pp. 444-449.

39 ENNAJI / PASCON, Le Makhzen et le Sous al-Agsa (note 3), pp. 53-55.

195



I'époque, une convention avec des commercants francais.*) En principe, le
Sultan, comme zwam, était le seul qui pouvait traiter avec les étrangers non-
musulmans. C’est ainsi que cette force commangca a regrouper autour d’elle
toutes les composantes d’'un pouvoir islamique local y compris les fonde-
ments qui lui donnerent une identité musulmane. Par conséquent, I’Ahl
Bayruk mettait en question le pouvoir du Makhzen dans la région de 'Oued
Noun en usurpant son role de garant de la gigya a Guelmim. Cest a la fin de
1861 qu’al-Habib ibn Bayrak a commencé a ouvrir la voie aux Européens
pour entamer des ¢changes commerciaux sur la cote de Tekna et a envisager
d’y établir un port. Ce qui mit le Sultan en colere et suscita des échanges de
lettres entre le Makhzen et le cherif Husayn o Hasim (1809-1886), chef
d’Iligh, atin de lutter contre les freres Bayruk.*! En recourant a ces corres-
pondances, le Makhzen essaya de stimuler Husayn t Hasim en s’adressant 2
lui comme le plus apte a défendre la religion islamique dans la région :

« Nous savons aussi que tu tassures en personne de l'affaire de ces
fauteurs de troubles,** par la sincérité et le bon conseil, d’une maniere
dont Pempreinte apparaitra a 'avenir et dont la nouvelle fera I'objet de
satisfaction par la puissance de Dieu. Tu t’acquittes ainsi du devoir
d’obéissance et de bon conseil a I'Imam, imposé par Dieu grand et puis-
sant a tout musulman, et tu accomplis ce avec quoi il a lié fortement les
jougs : la bay®a, qui est le signe de I'Islam. »*

40 PAUL MARTY, « Les tribus de la haute Mauritanie », dans : Reuseignements colo-
nianx et documents (supplément de L Afrigne frangaise : bulletin mensuel du Comité de
L Afrigue frangaise et du Comité du Maroc) (1915), p. 14.

41 Lettre du Sultan Sidi Muhammad ibn ‘Abd al-Rahman a Husayn G Hasim,
13 mouhatram 1279 = 11 juillet 1862, cf. ENNAJT / PASCON, Le Makhszen et le
Sous al-Agsa (note 3), pp. 54-56.

42 Une lettre de Sidi Muhammad ibn “Abd al-Rahman a Husayn G Hasim, 2 jouma-
da IT 1284 = 1 octobre 1867, mentionne que I'instigateur de ces troubles était al-
Habib Bayruk. «[...] Il est parvenu a notre connaissance que le Diable a accru
I'égarement du fauteur de troubles, al Habib uld ®abdallah 4 Silem, et lui a em-
belli (d’emprunter) la voie de son aveuglement. [...| Fais ton possible dans la dé-
fense de la religion et pour purifier son aire (de la religion) des agissements des
transgresseurs, car tu es le plus apte a 'en occuper parmi les gens de cette région
et celui d’entre eux qui peut le plus s’opposer a cet hérétique et mettre fin 4 ses
jours. [...] », ENNAJI / PASCON, Le Makhzen et le Sous al-Agsa (note 3), p. 67.

43 Lettre de Mawlay al-Hasan, au moment ou il était khalifa — c’est-a-dire locum
tenens — de son pére, envoyée a Husayn G Hasim le 21 safar 1283 = 5 juillet
1866, in ENNAJI / PASCON, Le Makbzen et le Sous al-Agsa (note 3), p. 64.

196



Visant sur le fait que le chef d’Iligh avait le méme pouvoir qu’Ahl Bay-
ruk dans la région et était doté d’une grande importance par les relations
qu’il nouait avec le commerce transsaharien, voire sa manipulation dune
des tres fortes communautés juives du Souss, le Makhzen tenta de
s’appuyer sur sa force pour obliger al-Habib Bayruk a s’incliner. Le dé-
vouement d’Ahl Bayruk aux visées européennes, ainsi qu’a d’autres ma-
chinations contre le Makhzen avait pour objectif de diminuer le cott
d’envoi des marchandises sahariennes vers HEssaouira et de raccourcir le
trajet long et pénible tourmenté par I'insécurité qui régnait sur les routes
entre le Souss et le port royal.# Certes, pour défendre leurs intéréts ils
essaycrent d’exercer en 1864 une grande pression sur le Makhzen pour
obtenir 'exonération des taxes (wukus) percues sur les plumes d’autruches
a Hssaouira et de profiter de la maison destinée aux affaires commerciales
dans la meme ville, mais ces privileges avaient déja été octroyés a leur pere
patr le Sultan Mawlay ‘Abd al-Rahman ibn Hisam (1822-1859) avant de
leur étre retirés a cause de leur désobéissance aux instructions du Sultan.*
Ces difficultés face auxquelles les freres Bayruk se trouverent les emmene-
rent a chercher 2 accroitre leurs ressources fiscales par le prélévement de
plus d’impots sur les transactions des Juifs en renforcant les clauses de la
dimma. Par conséquent, leur manipulation illicite du droit de pactiser avec
les Juifs, leur a servi comme “cheval de Troie” pour mener une lutte non-
proclamée contre le pouvoir central.

Les termes du contrat établi démontrent que les commercants
s’acquittaient de la plus grande partie de la somme de la gizya percue par
les fréres Bayruk. Clest-a-dire que 'ampleur du commerce transsaharien
dans la solidité des relations qui liaient les Juifs aux autorités locales était
fort considérable. Par ce fait, 'aboutissement a un engagement contractuel
poussa les fréres Bayruk a focaliser leurs intéréts sur les produits du Sou-
dan comme source pour payer la gzzya.

Malgré Iexistence d’une catégorie sociale exercant divers métiers
d’artisanat parmi la communauté juive de Guelmim, les charges de verse-
ment étaient plus ou moins celles des commercants. Cette catégorie, tou-
tefois importante dans la vivacité de 'économie de la région, se formait en

44 BERTRAND DESMAZIERES, [ juiverie de Mogador, Mémoire de fin de stage, Rabat
1945, p. 5 ; SCHROETER, Merchants of Essaouira (note 4), pp. 162-165.
45 SCHROETER, Merchants of Essaonira (note 4), p. 90.

197



général d’artisans d’orfeévrerie, surtout des fabricants de bijoux d’argent,
six cordonniers, cing forgerons, trois menuisiers et quelques magons.4¢

Remplacant le terme dimmis avec yabid, ou Juifs, ce contrat refléta
'agrandissement du nombre des commergants européens. Le terme dimmi
n’était plus convenable pour décrire les non-Musulmans du Maroc.
Néanmoins, I'installation dune petite colonie juive a Tombouctou,* des
1863, suggere que le bien-étre régional et 'importance du défi d’Ahl Bay-
ruk n’étaient pas liés exclusivement a I'influence européenne. Le contrat,
en fait, était fondé sur l'activité commerciale pour le bénéfice des Juifs de
Guelmim et autorité locale. Du fait que Guelmim était 'un des grands
entrepots de produits sahariens, les Juifs de cette localité entretenaient des
relations fortes étroites avec leurs coreligionnaires de Tombouctou. Et ce
n’est que grace aux profits réalisés par la différence des prix entre les lieux
de production et ceux de I'écoulement que ces Juifs ont accumulé des
fortunes considérables.

Le souci de lutter contre les visées européennes sur les cotes du Tekna
pour éviter un détournement des voies du commerce transsaharien du
port d’Essaouira vers les cotes du Souss incita le Sultan a organiser en
personne deux expéditions vers la région afin de renforcer son pouvoir
d’zmam.*® Meme si la premiere, qui s’était effectuée en 1882, dix huit ans
apres la signature de I'acte du gigye, n’a pas dépassé Tiznit [Tizwid], la fa-

46 DONALD ALEXANDER MACKENZIE, The Khalifate of the West, Being a General
Description of Moroceo, London [Londres| 1911, pp. 243-253.

47 Sur I'implantation des Juifs 2 Tombouctou, cf. AUGUSTE BEAUMIER, « Pre-
mier établissement des israélites a Timbouktou », Bulletin de la Société de Géogra-
phie 5 (1870) 19, pp. 345-370 ; RENE BAZIN, Charles de Foucauld, exploratenr du
Maroc, ermite an Sahara, Paris [1]1921, pp. 30-39 ; SEMACH, « Un rabbin voya-
geur marocain » (note 2), pp. 385-399 ; JACOB OLIEL, De [érusalem a ‘Tomboue-
tou : lodyssée sabarienne du rabbin Mardochée, 1826—1886, Paris 1998 ; ISMAEL
DIADIE HATDARA, Les Juifs a Tomboucton : recueil des sonrces éerites relatives an com-
merce juif a Tomboucton au XIXe siecle, Bamako : Editions Donniya 1999.

48 MUHAMMAD IBN IBRAHIM IBN MUHAMMAD AL-TAKRUR AL-SIBA ‘T AL-HASANI
AL-MARRAKUSI, A/l-Bustan al-gami* li-kull naw" hasan wa-fann mustahsan fi “add
ba'd ma’atir al-sultan Mawlana al-Hasan [Le jardin contenant chaque genre excellent et
chague art agréable dans l'enumération de certains exploits dn Sultan Mawlana al-Hasan|,
B. G. M., ms. n° D 1340, p. 118 ; voir également CLIFFORD GEERTZ, Savoir lo-
cal, savoir global. Les lieux du savoir, traduit de 'anglais par DENISE PAULME
(Sociologie d’aujourd’hui), Paris [']1986, pp. 168-177 ; original anglais : Loca/
Knowledge :  Further Essays in Interpretive Anthropology, [New York] 1983,
pp. 134-142.

198



mille Bayruk s’inclina devant le Sultan. C’est ainsi que I'autorité de Dah-
man walad Bayrak (m. 1907) fut approuvée sur les tribus de Tekna apres
Iavoir nommé caid makhzanien. Ainsi, al-Habib fut octroyé dun zta’
(tief) dans le Haouz de Marrakech [hang Marrakns] et i s’y installa.®® Vu
que les résultats d’une bréve présence de 'armée makhzanienne dans le
Souss extréme n’étaient pas satisfaisants, le Sultan fut obligé d’y retourner
en 1886 avec une deuxieme expédition, plus importante que la précé-
dente.’? I1 séjourna a ’'Oued Noun afin de mettre un terme aux tendances
indépendantistes du caid Dahman. Dés lors, la présence du Makhzen était
assurée dans la région. Ce qui changera l'allégeance de la communauté
juive de Guelmim et I'attitude de ses représentants vis-a-vis a la résolution
des problemes qu’elle rencontrait. Les plaintes relevaient directement du
Sultan, comme la grande source d’autorité et de protection.

Conclusion

Au moment de I'extension des tensions politiques entre le Makhzen et les
autorités locales dans le sud-ouest marocain du Souss, Muhammad et al-
Habib Bayruk empiétaient sur Pautorité du Sultan en pactisant avec les
Juifs. Les termes juridiques dont l'acte a été formulé suggerent une spécifi-
cité du contrat dans le fait qu’il différe du sens théoriquement familier du
pacte de la dimma. Par le fait que les freres Bayruk ont envisagé de perce-
voir des taxes sur les transactions commerciales entamées par les Juifs
avec le nord du Soudan, pas sur les individus, 'apport du commerce trans-
saharien a I’évolution des lois islamiques pratiquées dans cette localité était
fort déterminant. Ainsi, la conclusion du contrat par une autorité locale
écarte ’hégémonie du Makhzen d’un champ trés marquant dans le pou-
voir symbolique de I'zzam et nous éclaire sur les enjeux de I'utilisation de
autorité religieuse dans les luttes pour le pouvoir au Maroc. Les chefs
locaux maintenaient ainsi la stabilité politique et économique dans la ré-
glon avec un renforcement de leur autorité musulmane, et une spécificité
institutionnelle pour les Juifs.

49 ENNAJI / PASCON, Le Makhzen et le Sous al-Agsa (note 3), pp. 41.
50 E. GERENTON, « Les expéditions de Moulay El Hassan dans le Sous, 1882—
1886 : Une page d’histoire du Sous », dans : Renseignements colonianx et documents

(Supplément de L. Afrigue francaise : bulletin mensuel du Comité de I'Afrigue francaise
et du Comité du Maroc) (septembre 1924) t. IX, pp. 265-286, ici p. 278.

199



	La perception de la ğizya : commerce, pouvoir et identité religieuse dans la région du Souss (sud-ouest du Maroc) 1859-1894

