Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 71 (2015)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

OcCHS, CHRISTOPH, Matthaeus Adversus Christianos. The Use of the Gospel of Matthew in
Jewish Polemics against the Divinity of Jesus (Wissenschaftliche Untersuchungen zum
Neuen Testament, 2. Reihe, Bd. 350), Ttbingen: Mohr Siebeck 2013, 410 S., ISBN
978-3-16-152615-2

Mit der hier leicht iiberarbeiteten Fassung seiner 2012 in Nottingham eingereich-
ten, von Roland Deines betreuten Dissertation legt Christoph Ochs (= Vf) eine
Studie vor, die ihren Lesern einen tiefen Einblick in das breite Spektrum der Adver-
sus-Christianos-Literatur gewihrt. Sie reiht sich in die Reihe wichtiger Arbeiten wie
Hanne Trautner-Kromanns Shield and Sword. Jewish Polemics against Christianity and the
Christians in France and Spain from 1100-1500 (Ttubingen 1993) und William Horburys
revidierter Fassung des Samuel Krauss’schen Werkes The Jewish-Christian Controversy
I (Tibingen 1995) ein und erfullt damit ein Desiderat. Mit ihrer Konzentration auf
die polemische Rezeption des Matthiusevangeliums trigt sie dem Umstand Rech-
nung, dass sich das erste Evangelium des neutestamentlichen Kanons als die in der
Kirchengeschichte wirkungsgeschichtlich bedeutendste Evangelienschrift heraus-
kristallisiert und zudem als Briicke fungiert hat, “over which the Jewish-Christian
discourse was mediated, whether as avenue for respectful dialogue, for playful pa-
rody, or sharp polemical attack” (S. 318). Nebenliufig untersucht Vi zudem die
Aufnahme von johanneischen und paulinischen Textpassagen (S. 272, 274-277,
304) sowie von Versen aus der Apg (S. 276, 281) an Stellen, die aus traditions- und
motivgeschichtlicher Perspektive Verbindungslinien zur matthiischen Evangelien-
Uberlieferung aufzeigen. Die Vorliebe fiir die Inanspruchnahme christlicher Texte
im Allgemeinen und des Matthiusevangeliums im Besonderen deutet Vf damit,
dass “by fending off Christian ideas with Christian texts, some of which may have
been attractive and persuasive, ‘Jewishness’ could be reinforced and ‘Jewish doc-
trine’ promoted as rational and consistent” (S. 325). Dabei sind es vor allem die
Vorstellung von Jesu Menschlichkeit und Gottlichkeit, die Lehre von der Inkarna-
tion und das Trinititsdogma, die auf ihre Schriftgemissheit hin befragt und kritisch
mit Hilfe des matthiischen Zeugnisses widetlegt werden.

Aus der grossen Zahl polemischer Werke stechen fiir Vf als in ihrer histori-
schen Breitenwirkung und ihrer geographischen Lancierung reprisentativ die
Werke Qissat Mujadalat al-Usqunf und dessen unter dem Namen Sefer Nestor ha-
Komer bekannt gewordene hebriische Ubersetzung und Uberarbeitung (S. 29-90),
Jakob b. Reuvens Milhamot ha-Shem (S. 91-126), Josef b. Nathans Sefer Josef ha-
Meganne (S. 127-166), das Sefer Nissahon 1etus (S. 167-207), Shem Tov b. Isaak
Ibn Schapruts Even Bohan (S. 209-256), Profiat Durans Kelimmat ha-Goyim (S. 257-
289) und Isaak b. Abraham Trokis Sefer Hizzug Emuna (S. 291-314) heraus, denen
er jeweils ein Kapitel seiner Arbeit widmet. In einem 9. Kapitel (S. 317-340) fihrt
Vt sodann die Ergebnisse seiner Untersuchungen zusammen und rundet diese
mit einem Plidoyer zur Belebung des jidisch-christlichen Dialogs ab, das beide

76



Seiten auf die Bezugnahme des gemeinsamen Schrifthorizonts einschworen
mochte (S. 338f). Ein zweigeteilter Appendix fiigt der Arbeit Meir b. Simeons
11. Grundsatz aus Mifhemet Misva an, warum Juden nicht an Jesus glauben konnen
(S. 341-344), sowie einen Index tiber die polemischen Hauptargumente der Ad-
versus-Christianos-Literatur (S. 345-347). Beigegeben sind sodann ein Literaturver-
zeichnis (S. 349-382), ein Stellenregister (S. 383-399), ein Index der modernen
Autoren (S. 401-406) und ein Sachregister (S. 407-410).

Durch die strukturierte Bearbeitung der je fir sich genommenen jidisch-po-
lemischen Schriften wird dem Leser eindriicklich vor Augen geftihrt, wie sich der
Stil des Genres tber die Jahrhunderte hinweg ausdifferenziert hat: Von einer mal
wortlichen, mal paraphrasierenden Form der Zitation des Matthiusevangeliums
in der polemischen Auseinandersetzung (so in Qissa / Nestor) Uber eine Bereit-
stellung des gesamten mit Polemik versehenen Textes in hebriischer Uberset-
zung (so bei Shem Tov b. Isaak Ibn Schaprut) bis hin zur Anwendung philologi-
scher und quellenkritischer Methodik (so Profiat Duran). Die Gliederung des
Bandes nach Autoren und Werken, die jeweils detailliert analysiert werden, er-
folgt um den Preis einer bisweilen redundanten Darstellung, die ihn wiederholt
zu Aussagen wie “not surprisingly the argument is the same as in earlier texts”
(S. 313) u. 4. notgt. Diese dhnliche bis identische Argumentationsstruktur und
Auswahl an matthiischen Bezugstexten fihrt Vf zum einen auf direkte literari-
sche Abhingigkeit und zum anderen auf ein festes in der polemischen Tradition
verankertes Textrepertoire zuruck (S. 322).

Trotz der wirdigenden Kenntnisnahme des vor allem bei Profiat Duran wahr-
zunehmenden methodischen Vorgehens, das die Texte in threm historischen Kon-
text wahrzunehmen, den stilistischen Kontext zu berlicksichtigen und TFlle von
Textinkohidrenz unter quellenkritischer Perspektive zu beleuchten versucht (S. 281-
285), versiaumt es Vf nicht, die Texte auch einer kritischen Wertung zu unterzichen.
So muss er den judischen Polemikern einen bisweilen als “atomistic exegesis”
(S. 324) zu bezeichnenden Umgang mit den Texten attestieren, der weder einen
Blick fir die Autorenintention noch den Makrokontext der Textpassagen hat, was
Vt zum einen mit einer moglichen Unzuginglichkeit des gesamten matthiischen
Bezugstextes und zum anderen mit einem eher selektiv ausgerichteten Diskursin-
teresse begrindet.

Zu den Stirken der Arbeit gehort die Einordnung der christologischen Glau-
bensaussagen, an denen die judische Kritik entbrennt, in den dogmengeschichtli-
chen Gesamtzusammenhang, jedoch ohne dass der Leser dabei den Eindruck er-
hilt, Vf unternehme den Versuch einer christlich-apologetischen refuzatio. Vielmehr
flankiert Vf damit den im Zusammenhang seiner Arbeit gewonnenen Eindruck, es
gehe den mittelalterlichen jidischen Autoren nicht in erster Linie um einen direkten
mit dem christlichen Diskurspartner gefiihrten Schlagabtausch, sondern um die
Unterweisung einer vornehmlich judischen Leserschaft, deren Glaube im Kontext
christlicher Mission und befiirchteter Zwangskonversion gestirkt werden soll. Dies
werde vor allem daran ersichtlich, dass die Adversus-Christianos-1iteratur uber weite
Strecken mit einem simplifizierten Verstindnis von Jesus als Gott operiert, wenn-
gleich hier und dort das Wissen um die Zwei-Naturen-Lehre hindurchscheine. Vf

77



spricht daher von einem apollinarischen bzw. /ogos-sarx-dhnlichen Verstindnis von
Jesus (S. 331f£.), das sich in den Texten manifestiert. Dennoch wiirde man mit solch
einer Einschitzung den jidischen Autoren nicht ginzlich gerecht werden, sei doch
fir den disputativ gefiihrten christich-jidischen Diskurs anzunehmen, dass man
sich judischerseits eben der Argumente der eigenen polemischen Traditionen be-
dient haben durfte (S. 15-17).

Eine kritische Anfrage wire Vf zu stellen, wenn er den neutestamentlichen Wis-
senschaftlern ein gewisses Mass an Ignoranz bei der Wahrnehmung mittelalterlich-
judischer Autoren unterstellt, die doch hinsichtlich des neutestamentlichen Kanons
“familiar with its cultural and linguistic conventions” (S. 18) seien. Sollte Vf hier
wirklich andeuten, dass das Judentum als wandlungsresistenter Kulturtriger fiir die
Konstituierung der Urgemeinde wichtige und die Genese ihrer Schriften ausschlag-
gebende Traditionen und Konventionen konserviert und aus der Antike in das Mit-
telalter transferiert hat? Einen solchen Optimismus, die .Adversus-Christianos-Litera-
tur kdnnte iiber ihren rezeptions- und auslegungsgeschichtlichen Wert hinaus einen
wichtigen Beitrag fiir die neutestamentliche Exegese leisten, wiirde der Autor dieser
Rezension nicht teilen.

Alles in allem ist das Buch ein Muss fiir all jene, die zu einem vertieften Ver-
stindnis des literarisch disputativ gefithrten christlich-jiidischen Diskurses im Mit-
telalter gelangen mochten und die mit dem Matthdusevangelium ein vor allem re-
zeptions- und auslegungsgeschichtlich orientiertes Interesse verbinden.

Munster Daniel Schumann

SCHUMANN, DANIEL: Nedarim. Negirut. Ubersetzung und Erklirung (Rabbinische
Texte. Erste Reihe. Die Tosefta. Seder Naschim, Bd. ITI/2), Stuttgart: Kohlham-
mer 2014, 228 S., ISBN 978-3-17-023642-4.

Schimon der Gerechte erzihlte einmal, wie ein Mann aus dem Stiden ,,mit schonen
Augen, anmutigem Haar und krausen Locken® zu ihm kam und er ihn fragte, wa-
rum er denn sein Haar ruinieren wolle? Die Antwort: ,,Ich war ein Hirte in meiner
Stadt und kam, um aus dem Fluss Wasser zu fiillen und betrachtet mein Spiegelbild
und mein Trieb stieg in mir auf...“ Um den Kampf gegen den bosen Trieb zu
gewinnen, habe der Mann gelobt, Nazirier zu werden und sein Haar als Weihe fir
den Himmel zu scheren. Schimon der Gerechte sei von dieser Erzihlung so beein-
druckt gewesen, dass er den Nazirder auf sein Haupt gekiisst habe. Diese an die
griechische Narkissos-Sage erinnende Erzihlung von der (gefihrlichen) Selbstliebe
eines Schonlings im Traktat Nazirut (IV, 7, hier S. 144-146) gehort zu den seltenen
aggadischen Stiicken in diesem Band, der die Ubersetzung und den Kommentar
zweler Tosefta-Traktate der dritten Ordnung (Frauen) vereint und ansonsten
schwerpunktmissig religionsgesetzliche (halachische) Erorterungen enthilt.

Der Traktat iiber die Geliibde (Nedarim) zu den Méglichkeiten der Annullie-
rung oder Bestitigung von Geliibden schutzbefohlener Frauen kntipft in lockerer
Weise an die entsprechende biblische Diskussion (Num 30) und die Behandlung
des Stoffes in der Mischna an, geht aber iber beide Texte auffallend hinaus und

78



bereitet offenbar die ausftihrlichere Behandlung in beiden Talmudim vor. Bemer-
kenswert ist dabei besonders die Diskussion tiber die (in der Bibel nicht vorgese-
hene) Moglichkeit, ein Gelubde durch einen rabbinischen Weisen auflosen zu lassen
(Ned V, 1-6). Uberhaupt spielen Fragen der Aufhebung und der Begrenzung der
Geltung von Gelubden eine herausragende Rolle. Wenn man den Duktus dieser
Texte mit den (vom Ubersetzer hier nicht genannten) Homilien des Origenes zu
Numeri vergleicht, wo von einer — natiirlich niemals aufzuhebenden! — Weihe im
Gegentiber zu Gott und zugleich vom Ideal der Jungfriulichkeit die Rede ist, kann
man in dieser Hinsicht durchaus an die Moglichkeit eines verdeckt gefithrten kont-
roverstheologischen Diskurses denken.

Der Traktat Giber das Naziratsgeliibde, der in der Mischna den Namen ,,Nazir®
trigt, hier aber mit ,,Nezirut™ Giberschrieben ist, behandelt im Anschluss an Num 6
die Verpflichtungen, die eine dem Naziratsgeliibde unterliegende Person auf sich
genommen hat. Der in mustergtiltiger Weise erstellte Kommentar enthilt zunichst
umfangreiche textkritische Anmerkungen — Grundlage der Ubersetzung ist die Er-
furter Handschrift. Hinzu kommen sorgfiltige grammatische, syntaktische und le-
xikalische Erwigungen zur Ubersetzung, inhaltliche Uberlegungen, traditionsge-
schichtliche Tiefenbohrungen mit Verweisen auf Texte zur jeweils behandelten
Problematik im Frithjudentum und in der Literatur der klassischen Antike sowie
Angaben zu rabbinischen Parallelstellen. Querverweise auf Fragestellungen in der
neutestamentlichen Forschung geben die Kennerschaft (und die Forschungs-
schwerpunkte) des Ubersetzers zu erkennen. Ein umfangreiches Stellenregister, da-
neben aber auch andere Verzeichnisse (Namen, Orte, Sachen, hebriische, griechi-
sche und lateinische Termini), machen den Band zu einem wertvollen Arbeitsmit-
tel; freilich ist bei der Endfassung der Register (oder beim Satz) noch ein Malheur
passiert, weil sich eine Seite verschoben hat — bei den vom Rezensenten nachge-
schlagenen Stellen ist bei den Seitenangaben jeweils eine Seite abzuziehen.

Tubingen Matthias Morgenstern

SCHMITZ, ROLF P.: Jakob ben Renben: Kriege Gottes (Milchamot hash-shem), Frankfurt am
Main / Betn / Betlin / Bruxelles / New Yotk / Oxford / Wien: Peter Lang GmbH
2011, 227 S., ISBN 978-3-631-59496-4.

Es ist Rolf P. Schmitz zu danken, dass er nach Jahren intensiver Arbeit an dem
Text jetzt eine vollstindige deutsche Ubersetzung dieses so tiberaus wichtigen Bu-
ches und Zeugnisses jidisch-christlicher Auseinandersetzung des Mittelalters voz-
gelegt hat, das eine bemerkenswerte Wirkungsgeschichte gezeitigt hat und ,,fiir die
kontrovers-theologische Literatur grundlegend geblieben® ist (S. 12).

Dem Stil der Zeit folgend, hat Jakob b. Reuven, der im 12. Jahrhundert wohl
in Nordspanien oder Sidfrankreich gelebt und sein Buch ums Jahr 1170 verfasst
hat (S. 7f), sein Werk in die Form cines gelehrten — freilich fiktiven — Dialogs
zwischen einem ,,Leugner (der Einheit Gottes)®, einem Christen also, und einem
»Bekenner (der Einheit Gottes) gekleidet, hinter dem sich der Autor selber ver-
birgt. Dabei deutet bereits der Titel seines Werkes an, dass der Autor keine Scheu

79



hat, ebenso freimutig wie wehrhaft aufzutreten. Dennoch schreibt er, wie
Schmitz beobachtet, ,,mit grossen Respekt™ und ,,setzt sich mit den Gedanken
und Vorstellungen seines Gegenubers ernsthaft auf hohem Niveau auseinander®
(S. 11). In der Tat ist bemerkenswert, wie vertraut der Autor nicht nur mit der
jidischen, hier insbesondere der religionsphilosophischen Literatur des Mittelal-
ters ist, sondern ebenso mit der zeitgendssischen, aber auch dlteren christlich-
theologischen Literatur, derer er sich in seinen Widerlegungen auf beeindru-
ckende Weise bedient. Vor allem kennt er sich aus in den sog. Adversus-Judaeos-
Texten, auf die er immer wieder explizit reagiert. In den insgesamt zwo6lf Kapiteln
seines Buches werden so gut wie alle zwischen Juden und Christen kontroversen
theologischen Themen verhandelt, von der Trinitit, iiber die Inkarnation, die
Jungfrauengeburt und Messiasvorstellung bis hin zur Frage nach der Tora und
ithrer Bedeutung und dem Problem von Schépfung und Erlésung, um nur einige
wenige Stichworte hier zu nennen.

Auch in methodischer Hinsicht verdient sein Buch Aufmerksamkeit. Stiitzt
sich doch der Autor in seiner Argumentation durchgingig auf Bibeltexte und wi-
derlegt die Ansichten seines Gegenlibers dadurch, dass er alle herangezogenen
Bibelstellen (aus der Tora ebenso wie aus dem Neuen Testament) konsequent ,,in
threm sprachlichen und historischen Kontext™ liest (S. 10). Damit redet er einer
rationalen Interpretation der Schrift das Wort und leistet damit einen eindrucks-
vollen Beitrag zur Entwicklung bibelexegetischer Methodologie und Hermeneu-
tik im Mittelalter. Mit Recht macht Schmitz darauf aufmerksam, dass in diesem
Zusammenhang dem 11. Kapitel des Buches (S. 163-172) besondere Bedeutung
zukommt, insofern nidmlich, als der Autor hierin ,,wohl die erste, viele Kapitel
umfassende hebriische Teiliibersetzung des Matthdusevangeliums® vorgelegt (S.
8) und damit ein Musterbeispiel fir judische Exegese eines neutestamentlichen
Textes geschaffen hat. Beachtung verdient der Autor aber auch darin, dass er mit
seinen hebriischen Wiedergaben neutestamentlicher Bibelstellen nicht anders als
christlich-theologischer Sachverhalte geradezu sprachschopfterisch titig gewesen
ist und nicht unwesentlich zur Schaffung eines hebriischen Vokabulars fir die
judisch-christliche Auseinandersetzung beigetragen hat, wie z.B. durch die Pri-
gung des Begriffs v1?w (,,Verdreifachung®) fiir trinitas (S. 11).

Bei alledem ist der Autor ebenso Apologet wie Polemiker; Polemiker, der
sein Gegentber trotz aller gelehrten, ernsthaften Auseinandersetzung a priori den-
noch nur als zurtickzuweisenden Hdretiker wahrnimmt und entsprechend dar-
stellt, und Apologet, dem es letzten Endes nicht um die Sache geht, sondern allein
auf die Durchsetzung seiner Sicht der Dinge und damit die geistige Stirkung sei-
ner Glaubensgeschwister ankommt. Wie Schmitz allerdings aus dem Umstand,
dass ,,auf der christlichen Seiten [...] das Werk durch Konvertiten bekannt*
wurde, zu dem Schluss kommt, der Autor habe , kaum die Absicht gehabt, ,.je-
manden von den Glaubenswahrheiten des Judentums zu iberzeugen® (S. 13)
bleibt sein Geheimnis.

Tubingen Stefan Schreiner

80



vrucct, DANIEL C.: The Christian Rejection of Animal Sacrifice, Oxford / New York
letc.]: Oxford University Press 2012, 227 S., ISBN-13: 978-0-19-979170-5.

Die methodisch prizise und auf dem Gebiet der griechisch-romischen Antike,
der hebriischen Bibel und der frithchristlichen Tradition gleichermassen kennt-
nisreiche Arbeit riumt mit dem Mythos auf, das Christentum habe ,von Anfang
an’ aus der philosophischen Opferkritik der Griechen und der ,prophetischen’
Opferkritik der Bibel die Konsequenz gezogen und mit der unblutigen Feier des
Opfertodes Christi in der Eucharistie gegentiber seinen heidnischen wie judi-
schen Vorgingerreligionen eine ,hohere’ oder ,geistlichere’ Religionskultur ein-
geftihrt. Diese christliche Position ist vielmehr das Ergebnis eines keineswegs
linearen, aber in seiner Unvorhersagbarkeit genuin evolutiondren Diskurses der
ersten drei christlichen Jahrhunderte. Ausser bei einigen Pythagoriern fihrte we-
der die philosophische Opferkritik bei Griechen und Rémern noch die ,prophe-
tische’, eher weisheitliche und damit ebenfalls philosophische Opferkritik der Bi-
bel im Judentum zur Abschaffung von Tieropfern oder auch nur zur Opferabs-
tinenz der Kritiker. In diesen Diskursen ging es nicht um die Abschaffung des
Opfers an sich, sondern um die Kritik von bestimmten Opferverstindnissen und
Opferpraktiken. Dies haben fiir Amos und seine Nachfolger auch schon Bibel-
wissenschaftler festgestellt, doch sind deren Erkenntnisse noch keineswegs allge-
mein verbreitet. Bei Paulus steht die Opfermetaphorik bei der Deutung des Kreu-
zestodes Christi immer noch im Kontext der Kultpraxis des Zweiten Tempels,
die der Apostel mit keinem Wort ablehnt. Ein Dogma vom Ein- fir Allemal des
Opftertodes Christi kannte er so wenig wie alle anderen spiteren Dogmen. Die
historische Erkenntnis, dass die biblischen Standpunkte noch nicht die spiteren
kirchlichen sind, wird nicht nur hier, sondern schon seit 150, wenn nicht 250
Jahren vertreten — man denke beim ersten Datum an Julius Wellhausen, beim
zweiten an Voltaire -, ohne dass die kirchliche Praxis darauf bislang eine andere
Antwort gefunden hitte, als sie weiter zu ignorieren. Der altkirchliche Opfer-
Diskurs ist nicht kreativ, sondern reaktiv. Die Ablehnung der heidnischen Opfer
hat das Christentum vom Judentum ererbt, die Mdglichkeit jiidisch-christlicher
Opfer am Tempel von Jerusalem bestand seit 70 n. Chr. nicht mehr. Seitdem
konnten Christen keine biblisch legitimen Tieropfer mehr darbringen, und haben
es sinnvollerweise nicht mehr getan. — Zwei kleine Monenda: der Verfasser be-
schreibt einen evolutioniren Prozess (s.0.), polemisiert aber verschiedentlich ge-
gen ,evolutionary theories’, weil er darunter offensichtlich teleologischen Fort-
schrittsglauben versteht, den er ganz zu recht ablehnt. Seine Annahme, niemand
habe jemals daran gedacht, dass die Opfer der Erndhrung der Gotter dienten, gilt
in dem von ihm herangezogenen Quellenbereich, lisst aber den Alten Orient mit
dem Atrahasis-Epos z. B. (in Gen 8,21-22 rezipiert) ausser Acht, wo es die Auf-
gabe der Menschen ist, die Gotter zu ernihren.

Bern Ernst Axel Knauf

81



BENNEWITZ, SUSANNE, Ein Aussenseiter handelt. Der Kanfmann Isaac Dreyfus (1785-
1845) in Basel, Gottingen: Wallstein 2014, 208 S. ISBN 978-3-8353-1571-6.

Wer wie der Rezensent die Ururenkelin der hier dargestellten Personlichkeit und
ithr hingebungsvolles Wirken fiir und im Basler Jidischen Museum kennen und
schitzen lernen durfte, der wird umso gespannter auf eine Darstellung ihres Urur-
grossvaters sein. Er tat den entscheidenden Schritt vom Elsass nach Basel und vom
Handels- zum Bankgeschift und legte dadurch den Grund dazu, dass seine Séhne
und deren Nachkommen zu den hervorragenden Vertretern des schweizerischen
Judentums und einer solide begriindeten Basler Finanzwelt wurden.

Um es gleich vorwegzunehmen: dem auf ,,Frau Dr. Katia Guth-Dreyfus, Basel
zuriickgehenden ,,initiativen Auftrag™ (S. 4) ist die Verfasserin gerecht geworden.
Die Historikerin hatte sich schon durch ihre 2008 erschienene Dissertation Baster
Juden — franzisische Biirger. Migration und Alltag einer jiidischen Gemeinde im friiben 19.
Jabrbundert und flankierende Studien als Kennerin der Wirtschafts- wie der jadi-
schen Immigrationsgeschichte qualifiziert. Fiir die vorliegende Untersuchung stiitzt
sie sich auf ihre Recherchen im Basler Staatsarchiv und auf das Familienarchiv mit
Isaac Dreyfus' Testament.

Das Iorwort spricht, nicht ohne eine knappe Kritik an einer eingehenden Wirt-
schaftsgeschichte, ,,die die Epoche vor der Ausbildung des Finanzplatzes Schweiz
abdecken® kénnte, vom ,,Dilemma der Kreditforschung® (S. 9). In der Tat ist schon
die Begrifflichkenrt fiir einen Beruf, den der heutige finanzpolitische Laie summarisch als
,,Bankier bezeichnet, vielfiltig und verwirrend genug: ,,Unter den unterschiedlichen
zeitgenOssischen Begriffen “Wechselsensal’, “Wucheret’ oder “Wobhltiter’ diirfen wir
durchaus einen Finanzdienstleister unterschiedlicher Milieus vermuten.” (S. 183) B.
wihlt mit ihrem Portrit einer ,individuellen Unternehmerpersonlichkeit® einen Weg
durch dieses wirtschaftsgeschichtliche Dickicht, der auch den fachfremden Leser ihr
willig folgen ldsst. Dazu trigt ihr geschliffener S7/bei, auch wenn der Kasusgebrauch
bei Appositionen zuweilen befremdet (S. 69, 109). Schon der Titel mit seiner Dop-
peldeutigkeit ist gleichzeitig spielerisch wie treffend.

Das handliche und mit seinen 14 Abbildungen héchst ansprechend gestaltete
Buch behandelt in seiner ersten Hilfte (S. 17-94) ,,Familie, Gesellschaft, Staat®, in
der zweiten das ,,Geschift” (S. 95-183; es folgen S. 185-208 die Anmerkungen mit
Verweisen auf die — meist juridischen — Quellen und die sorgfiltig ausgewihlte und
auch benititzte Sekundirliteratur). Das geschieht auch hier vorwiegend anhand von
Fallstudien und daher ebenfalls plastisch und lebendig. Man bewundert Isaac
Dreyfus schon deswegen, weil er nicht bloss unbeirrt als Auslinder, der er sein
Leben lang bleiben musste und blieb, seine Position in Basel wahrnahm und aus-
baute, sondern auch sein héchst personlich gekntipftes komplexes Geschiftsnetz
klar im Blick behielt — einem Blick, der einem nur schon bei der Lektiire der ver-
schiedenen Sparten wie S7off-(zwischen-)handel, Waren- und Wechselkredit, Schuldenma-
nagement, Recht und Ruf, Aktivitat in Frankreich, Immobiliengeschéfte in der Schweiz, Ligui-
dationen manchmal fast abhanden zu kommen droht. Das liegt in der Sache begrtin-
det, nicht an der iiberlegt angeordneten Darstellung (S. 103-173).

Isaac Dreyfus ist 1785/86 im elsissischen Sierenz noch als Isaac Levy geboren
worden (unbekannt sind die Griinde fir die Namensinderung in den seinerseits

82



ungeklirten, aber in Sierenz verbreiteten Namen D., der ein gutes Jahrhundert spi-
ter durch einen ebenfalls elsdssischen Triger zum welthistorischen Fanal werden
sollte) und am 3. September 1845 in Basel, und zwar immer noch als Franzose,
verstorben. 1812/13 tat er den ,,Sprung vom Dorf in die Stadt, der mit der Eman-
zipation der Juden in Frankreich moglich wurde® (S. 17). Abb. 1 (S. 81) fihrt den
mit Basel vertrauten Leser tbersichtlich an alle Adressen seiner jeweils mit dem
Geschiiftssitz identischen Wohnplitze. Besonders sticht der Spalenbof heraus, den
er mit seiner Familie von 1836-49 bewohnt hat (heute das Theater Fauteni/, Abb. 7).
In ihm muss man sich nicht bloss das Kontor, sondern auch das geschmackvoll
eingerichtete Esszimmer, den Spieltisch und ein Canapé in der FEcke, aber auch
einen Voltaire in Bronze (Abb. 14) und den noch edleren Salon im zweiten Stock
mit zwei Pendeluhren und zwei Pianos vorstellen - nicht zu vergessen die ,kleine
weltliche Bibliothek® und die ,jumfangreichere Sammlung religiéser Biicher®
(S. 60), unter denen sich die Erstausgabe von Cahens jiidisch-franzosischer Bibel-
Ubersetzung von 1831 fand, mit dem Besitzereintrag ,,Isaac Dreyfus® (S. 64). ,,Fa-
milie Dreyfus kann zu Sukkot zwei Laubhtitten hervorholen, eine grosse und eine
kleinere fir Kinder.” (S. 61). Gesellschaftlich hilt sich Isaac Dreyfus — als Ausléin-
der — zuriick; erst 1839 bernimmt er eine leitende Aufgabe in der Synagogenge-
meinde, in der er ohnehin als ,,L&vi“ (nicht ,Priesterstamm®, S. 26; das wire
,»IK6hén®) traditionellerweise eine besondere Stellung einnimmt. Ganz anders kén-
nen sich dann seine Nachkommen einbringen. Leopold und Samuel, nach dem Tod
ithres Vaters nun als ,,Isaac Dreyfus S6hne* agierend, wurden nach dem Prizedenz-
fall 1867, der den nach Frankfurt a. M. gezogenen Sohn Jacques betraf, 1872 end-
lich in Basel eingebtrgert. Sie und die Generationen nach ihnen stellten im letzte
Drittel des 19. und in der schweren ersten Hilfte des 20. Jh.s immer wieder fiith-
rende Personlichkeiten nicht bloss der Israelitischen Gemeinde Basel, sondern des
schweizerischen Judentums und des 1904 gegriindeten Schweizerischen Israeliti-
schen Gemeindebundes tiberhaupt.

Geschiftlich konnte Isaac Dreyfus mit seiner Firma den Ubergang vom Han-
delsgeschift zum reinen Bankgeschift wenigstens vorbereiten, so dass B. ihn als
,»einen der ersten modernen Bankiers unter etlichen Basler Kapitalisten* bezeich-
net (S. 183). Fiir seine Basler Wirkungszeit bedeutete das Jahr 1839 insofern einen
Einschnitt, als es thm mdglich wurde, abgesehen vom Waren- und Zwischenhandel
nun auch in Basel Grundeigentum zu erwerben, wihrend seine diesbeziiglichen
Aktivititen zuvor auf das benachbarte elsissische und badische Ausland und im
Falle der Holdenweid im Waldenburgertal auf den 1833 selbstindig gewordenen
Kanton Baselland beschrinkt waren. Den Testlauf stellte eine Liegenschaft im Lan-
gen Loh an der westlichen Stadtgrenze dar, die Nikolaus von Brunn zusammen mit
seinem Sohn gehérte. Von Brunn war Pfarrer an der Martinskirche und hatte hier
1815 die Basler Mission mitbegriindet. Aus seiner pietistischen Haltung heraus pri-
sidierte er auch die 1820 nach englischem Vorbild entstandene ,Basler Gesell-
schaft zur Verbreitung des Christentums unter den Juden®. 1823 hatte er Ferdi-
nand Ewald, der nachmals in Nordafrika und dann vor allem in Jerusalem als
anglikanischer Geistlicher auch missionarisch titig werden sollte, getauft. B. fragt
daher: "Weshalb sind ausgerechnet die Proselytenmacher von Brunn ... und Tsaac

83



Dreyfus zum Geschiftsabschluss gekommen?" Die Antwort ergibt sich nur aus
dem historischen und heute weitgehend vergessenen, aber nichtsdestoweniger
wichtigen, Kontext. Ferdinand Ewald hatte zuvor in Ziirich um die Taufe nachge-
sucht, die ihm aber durch den dortigen Magistrat verweigert worden war - gewiss
nicht aus tieferem Respekt vor seiner judischen Identitit. Auch in Basel wurde thm
das Biirgerrecht trotz Taufe ausdriicklich verweigert, das heisst er blieb aufgrund
seiner frinkischen Herkunft genauso Auslinder wie Isaac Dreyfus. Die Basler
Kreise um von Brunn mag man mit B. wegen deren ,,innigen Umarmung der Juden,
[...] am liebsten getauft™ (S. 165) kritisch sehen — bet allen mentalen Reserven wa-
ren sie aber zum Umgang mit Juden offenkundig bereit, und gerade ihre religitse
Haltung mochte sie Isaac Dreyfus als Handelspartner empfehlen. Die spezifisch
pietistisch-protestantische Atmosphire sollte iibrigens am Ende des Jahrhunderts
mit dazu beitragen, dass Herzl seinen Ersten Zionistenkongress in Basel abhalten
konnte, wihrend Miinchen rundweg ablehnte und auch Ziirich nicht in Frage kam
— eine Affinitit, die dem Zionismus dann durchaus auch angekreidet wurde (dazu
Yaakov Zur, Die dentsch-jiidische Orthodoxie und thr Verhdltnis zu inneren Organisationsbe-
strebungen und zum Zionisnus, 1982/2001).

Das Landgut im Langen Loh war jedenfalls ,,der Startschuss fiir das Handels-
haus Dreyfus aut dem Liegenschaftsmarkt des Kantons® (S. 166). Als Kronung sei-
nes unermidlichen Einsatzes mochte Isaac Dreyfus 1845 den Erwerb der soge-
nannten ,,Bleiche”, dem neben dem benachbarten Biumlihof grossten Landgut
zwischen Basel und Richen, empfunden haben. Er konnte sich dessen persénlich
leider nicht mehr erfreuen, da er am 3. September desselben Jahres starb. Auf dem
Hintergrund ,,der fabulésen Aufstiegsgeschichten der jidischen Bankiers Roth-
schild, Warburg, Heine und Oppenheim* (S. 179) nimmit sich die Entwicklung die-
ser ,,jiingeren Bankendynastie der biirgerlichen Epoche® (S. 181) bescheiden aus.
Aber insgesamt hat Isaac Dreyfus mit den Grund gelegt zur , Formierung eines
Bankenplatzes Basel” (S. 182). Den nachdenklichen Betrachter mutet der ,,Aussen-
seiter® in seinem Wandel und Handel dann doch als charakteristisch baslerisch an.

Hamburg Thomas Willi

MANDEL, MAUD: Muslims and Jews in France. History of a conflict, Princeton, N.J.:
Princeton University Press, 2014, 253 pages, ISBN 978-0-691-12581-7.

Maud S. Mandel est professeur d’Histoire et d’Etudes Judaiques, mais aussi
Doyenne de Collége, a 'Université Brown de Providence, Rhode Island. Ses re-
cherches ont été consacrées a lhistoire juive moderne, particulierement a I'in-
fluence des politiques d’inclusion et d’exclusion sur les minorités ethniques et reli-
gieuses en France au XXe siecle, plus particulierement les Juifs, les Arméniens et
les Musulmans. Son premier ouvrage « In the Aftermath of Genocide : Armenians and
Jews in Twentieth Century France » a été publié par les Presses Universitaires de I'Uni-
versité Duke en 2003. Son nouveau livre, « Muslims and Jews in France. History of a
Conflict » a été subventionné par des fellowships de I’American Council of Learned
Societies et de I’American Philosophical Society.

84



Ce livre est d'actualité comme en témoignent les événements tragiques de jan-
vier 2015 dans la région parisienne, au cours desquels 4 personnes juives ont été
assassinées par un extrémiste musulman de nationalité francaise et d'origine ma-
lienne dans un magasin d'alimentation cachere. Cependant le titre du livre peut
choquer, laissant entendre que les relations entre Musulmans et Juifs e général sont
conflictuelles. De plus le terme « @ conflict » suggere que ce serait toujours le méme
conflit. Or sur environ 6 millions de Musulmans et 600 000 Juifs en France, de
diverses tendances pour les uns et pour les autres, une tres faible minorité est « en
conflit ». A l'inverse, de treés bonnes relations existent entre Musulmans et Juifs dans
le monde du travail, dans le monde scolaire et universitaire et tout particuliecrement
dans le monde associatif (par exemple dans la « Fraternité d'Abraham », dans la
« Ligue Internationale Contre le Racisme et ’Antisémitisme » ou I’ « Amitié Judéo-
Musulmane ». On aurait préféré un titre moins provocateur, comme Muslims and
Jews in France. Conflictual factors in their relations. 11 faut cependant signaler que I'auteur
nuance son titre des I'Introduction : “Polarization, I believed, was a gross simplifi-
cation of the much richer and more varied range of Muslim-Jewish relations in
France. I therefore began my research most drawn to the cultural and historical
connections linking these two populations, of which there are many”.

Pour Maud Mandel, I’histoire des relations entre Musulmans et Juifs en France
depuis la fin de la deuxieme guerre mondiale jusqu'a la fin des années 1990 peut se
décomposer en trois phases, comme elle I'a précisé dans sa conférence de presse a
Paris en décembre 2014. (1) La décolonisation et ses etfets démographiques, cultu-
rels et psychologiques : émergence de la catégorie des juifs d'Afrique du Nord, ran-
cceurs dues aux différents parcours d’intégration dans la société francaise. (2) Le
mouvement de Mai 68 et ses conséquences : récupération de la cause palestinienne
par l'extréme gauche, début d'une polarisation « Juifs/Arabes » au miroir du conflit
israé¢lo-palestinien. (3) I’essor et le déclin du pluriculturalisme a partir des années
1980 : début d'un travail de coopération « interethnique » avec le mouvement Beur
et la popularisation du concept pluriculturalisme par les associations antiracistes et
le gouvernement socialiste, puis délitement de ce mouvement avec la premiere In-
tifada, de la fin des années 1980 au début des années 1990.

Le livre est divisé en six parties : aprés une introduction détaillée (13 pages), le
chapitre 1 porte sur Marseille en 1948, les chapitres 2 et 3 sur les années « 50 et 60 »
en Afrique du Nord et en Métropole respectivement, le chapitre 4 sur la Guerre de
1967, le chapitre 5 sur la période 1968-1972, le chapitre 6 sur les années 1980-2000,
enfin la conclusion breve (4 pages) évoque I'histoire jusqu’en 2012. L’ensemble des
notes regroupées a la fin de 'ouvrage occupe 82 pages et I'index alphabétique 11
pages !

Dans 'introduction I'auteur insiste sur 'importance de Porigine nord-africaine
des Musulmans et des Juifs sépharades qui ont émigré en masse vers la métropole
depuis la fin de la seconde guerre mondiale jusque vers 1980. Entre 1944 et 1979,
240 000 Juifs sépharades sont arrivés (plus de la moitié d’Algérie, le reste de la
Tunisie et du Maroc). En 1982, les Musulmans d’origine nord-africaine représen-
tatent 1 500 000 personnes environ. Ces deux communautés immigrées avaient un
certain bagage culturel arabe et nord-africain en commun, mais étaient inégales

85



quant a la citoyenneté francaise, accordée automatiquement aux Juifs vivant en Al-
gérie griace au décret Crémieux, et quant aux facilités d’acquisition de la langue et
de la culture francaises. Cette inégalité constitue déja un facteur de conflit.

Dans le premier chapitre, 'auteur décrit Marseille en 1948. Clest alors un
« centre de transit international » pour les Musulmans venus d’Algérie chercher
du travail et pour les soldats nord-africains démobilisés en France 4 la fin de la
guerre, mais aussi pour les Juifs : la communauté juive était tombée de 18 000
membres a 4 500 environ aprés la guerre, mais s’était enrichie de « milliers de
réfugiés illégaux en 1946 et 1947 ». Ceci favorisait des tensions non complete-
ment résolues par la définition du « statut de ’Algérie » en 1947 accordant la
nationalité francaise aux Algériens en métropole. Par ailleurs les départs de ba-
teaux essayant de rejoindre la Palestine ou Juifs et Arabes se disputent le terri-
toire, comme I’Exodus en 1947 ou I’ Altalena en 1948, firent éclater des troubles
chez les dockers musulmans. Les troubles survenus a2 Oujda au Maroc (5 juifs
assassinés et 15 blessés) ont aussi leur influence dans la région marseillaise. L’au-
teur décrit des épisodes conflictuels survenus dans des camps d’hébergement de
la région marseillaise avec de nombreuses références a Pappui.

Dans le chapitre 2 intitulé Décolonisation et émigration : construction du Juif nord-afri-
cain, on est en Afrique du Nord dans les années 1950 et 1960. Maud Mandel analyse
les 3 facteurs d’opposition entre « Juifs nord-africains » d’une part et « Musulmans »
ou « Arabes » ou simplement « Nord Africains » d'autre part : premiérement I"op-
position entre sionisme et nationalisme panarabe; deuxiémement I'influence des
organisations juives internationales, comme 1’Alliance Israélite Universelle vouée a
I’éducation des Juifs essentiellement au Maroc et en Tunisie ; troisicmement la pres-
sion des mouvements indépendantistes (FLN, Néo-Destour et Istiglal) qui au dé-
part ont déclaré les juifs partenaires égaux dans la lutte anticoloniale, mais ont fus-
tigé les moindres sympathies pro-sionistes. Lors des départs de 1962, les rapatriés
en France étaient davantage « pied noirs » qu’ « Israélites », « espagnols » ou « fran-
cais d’origine ».

Dans le chapitre 3 L%mpact de la décolonisation sur les relations entre Musulmans et [uifs
dans les années 1950 et 1960 en France, 'auteur décrit les licux privilégiés ou s'installent
les Juifs et les Musulmans venus d’Afrique du Nord : principalement Marseille et la
région parisienne, parfois dans les mémes quartiers a loyers raisonnables, fréquen-
tant les mémes épiceries et cafés. Elle décrit aussi les relations de I'Union des Etu-
diants Juifs de France avec les jeunes musulmans, non dépourvues d'ambivalence
car 'UEJF soutenait le droit a 'indépendance de I’ Algérie, mais aussi d'Israél |

Le chapitre 4 traite de 'influence de la guerre de 1967, d’abord sur la mobilisation
politique des juifs, puis celle des musulmans d’Afrique du Nord. 1 traite ensuite
des relations aggravées entre Musulmans et Juifs. A Marseille par exemple la guerre
de 1967 fut Poccasion dune alliance entre « Pieds Noirs » chrétiens rapatriés
d’Afrique du Nord et les Juifs.

Le chapitre 5 concerne La Palestine en France : les politiques radicalisées et la polarisa-
tion ethnique entre 1968 et 1972. 1auteur part d’'une émeute « qui surprit la France »
en juin 1968 a Belleville, quartier populaire de Paris, entre résidents musulmans et
juifs. Elle fut appelée « la Guerre des Six Heures », un an aprés la Guerre des Six

86



Jours | Pendant le mouvement étudiant de mai — juin 1968 a la Sorbonne, des stands
concurrents ont été montés par les étudiants nationalistes arabes et les étudiants
sionistes, ... puis démontés par le Comité d’Occupation devant les tensions qui en
résultérent. Ce chapitre montre comment les frangais d'extréme gauche, les étu-
diants musulmans nord-africains et des représentants palestiniens ont attiré l'atten-
tion du public frangais sur la question palestinienne et faconné ainsi les relations
entre Juifs et Musulmans.

Le chapitre 6 intitulé Particularisme versus Pluriculturalisme : Naissance et Mort de la
Coalition Anti-Raciste, couvre la période de 1980 a 2000. Maud Mandel y décrit la
montée puis la disparition d’une alliance judéo-musulmane pour combattre le ra-
cisme. Elle examine d’abord la politique identitaire dans les années 1980 avec Iar-
rivée de la gauche au pouvoir, puis la création de SOS Racisme (1984) et 'invention
du Pluriculturalisme. Ensuite elle décrit la fin du Pluriculturalisme, d’abord avec la
période de cohabitation droite-gauche entre 1986 et 1988 avec 'insistance sur « I'in-
tégration » ; puis avec la controverse sur le Voile Islamique, la profanation du ci-
metiére de Carpentras et le déclenchement de la Guerre du Golfe, de 1989 a 1992.

La conclusion permet de revenir sur 3 facteurs importants dans les relations
entre Musulmans et Juifs en France : (1) le passé nord-africain, (2) le conflit israélo-
arabe, et (3) la situation en France des minorités religieuses.

Paris Michel Sternberg

KATSIS, LEONID F. / HELEN TOLSTOY (eds.): Jewishness in Russian Culture. Within
and without, translataed from Russian into English by Elen Rochlin (Studia Judaeo-
slavica, Bd. 7), Leiden / Boston 2014, 203 S., ISBN 978-90-04-26161-7.

Der vorliegende Sammelband ist im Ergebnis eines wissenschaftlichen Treffens
vom 23.-25. Juni 2009 an der Hebriischen Universitit in Jerusalem entstanden. Der
Workshop ,,New Perspectives on Assimilation and Anti-Semitism in Russian Lite-
rature® widmete sich neuen Zugingen und Methoden in der Erforschung der judi-
schen Akkulturation in der russischen Literatur sowie den Folgen dieses Phino-
mens und Reaktionen darauf. Gleichzeitig befassten sich die Anwesenden mit der
Frage einer ,,Re-Definition® von Kriterien und Grenzen der Disziplin, die ungefihr
zwischen ,,Judaica Rossica® und ,,Rossica Judaica® steht.

In der Einleitung zum Buch stellen die beiden Herausgeber Uberlegungen an iiber
die Einordnung einer Disziplin tber die Rolle der Juden in der russischen Literatur
und tiber die Moglichkeiten diese Rolle zu erfassen und zu erforschen. Zwar steigt
in der letzten Zeit die Anzahl der Studien zur russisch-jiidischen Literatur oder zur
Rolle der Juden in der Russischen Literatur, oft sind diese Studien jedoch ziemlich
einseitig. Entweder sind sie von den Autoren aus dem Bereich der Jidischen Stu-
dien geschrieben, die sich oft nicht so gut mit der russischen Literatur auskennen
oder vice versa, die Slawisten verfassen eine oder die andere Studie, die die jidische
Komponente beiseitelisst. So stellen L. Katsis und H. Tolstoy die Aufforderung,
eine Disziplin zu definieren, die die beiden Bereiche in sich umfassen und verein-
baren und damit die fruchtbare Ergebnisse ins Leben rufen soll. Dafiir miissen die

87



Forscher auch die Methoden herausarbeiten, die es ithnen ermdglichen werden, die
judischen Autoren in der russischen Literatur zu untersuchen.

Zwischen Anfang 1800-er und 2000-er Jahren gab es viele Juden, die auf Rus-
sisch schrieben. Viele von ihnen wihlten eindeutig jidische Themen, die anderen
nicht. So konnten ihre Werke gar nichts , Jiidisches® an sich haben, auller dass der
Autor von Geburt an ein Jude war. Zur gleichen Zeit gab es auch Beispiele von
Ubertritten zum Christentum und damit die Frage, ob dieser Autor immer noch als
»judischer® Autor gelten soll. Alle diese Fragen fithren zu einer zentralen Frage:
,»Wer ist ein/e judisch-russische/r Autor/in?* So gibt die Einfithrung zum Buch
einen Anstof3, sich weitere Gedanken zu machen tiber die Rolle der judischen Au-
toren in der russisch-judischen/ jidisch- russischen/ russischen jidischen usw. Li-
teratur.

Die weiteren funf Teile des Buches prisentieren verschiedene Fallstudien von
international anerkannten Wissenschaftlern aus Russland, Israel, den USA, GroB3-
britannien, Osterreich und der Ukraine. Die Beitriige sind chronologisch und the-
matisch geordnet.

Im ersten Teil sind zwei Artikel zu lesen, die die frithesten Jahre der russisch-
jidischen Geschichte angehen: Ende des 18./Anfang des 19. Jahrhunderts. Olga
Minkina befasst sich in ihrem Beitrag “The Jewish Elite in the Russian Empire of
the late 18t — early 19 Centuries: Toward a rhetoric of self-presentation” mit der
Sprache offizieller Gesuche und Schreiben, die von Juden an den russischen Staat
gestellt wurden. — In “Diabolic delight: New Materials to the Jewish Theme in Rus-
sian Romantism” stellt Mikhail Weisskopf seine neuen Erkenntnisse tiber das Bild
der Juden in der russischen Kultur und Literatur vom Ende des 18./Anfang des
19. Jahrhunderts vor. Hier werden literarische Motive aus der westeuropiischen
Literatur mit entsprechenden russischen verglichen und dabei der Frage nachge-
gangen, wo sie sich gleichen und wie sie sich unterscheiden.

Der zweite Teil des Bandes befasst sich mit dem ,,Silbernem Zeitalter* in der
russischen Literatur. In der Studie von Helen Tolstoy “Akim Volynsky and his
Jewish Cycle” werden die Ideen von Akim Volynsky (Pseudonym von Chaim Flek-
ser, 1863-19206) vorgestellt und analysiert. — Galina Eliasberg geht der schwierigen
Frage des religitsen Ubertritts nach, die eine der zentralen Fragen des russisch-
judischen Dramas am Beginn des 20. Jahrhunderts geworden ist. In The Drama of
Faith and the National Question in the Russian-Jewish Playwrights (1880 — 1910)”
bespricht sie mehrere Werke, die die junge Generation der russischen Juden und
ihre Konfrontation mit der Frage des Religionswechsels von verschiedenen Seiten
beleuchten. — Im dritten Beitrag dieses Teils, in “A Philo-Semitic Narrative in the
Anti-Semitic Discourse: The Case of Vyacheslav Ivanov” untersucht Vladimir M.
Paperni den programmatischen Artikel “On the ideology of the Jewish Question”
(1915) von Vjaceslav Ivanovic Ivanov (1866-1949).

Thema des dritten Teils ist der jidisch-russische Dialog in den Jahren der Re-
volution. Brian Horowitz untersucht in seinem Beitrag “Reflection Throught Re-
volution: M. O. Gershenzon’s Side in the Correcpondence from Two Corners™ das
klassische Werk russischen Denkens vom Beginn des 20. Jahrhunderts, die von
Vjaceslav Ivanov und Mikhail Gershenzon verfasste Perepiska iz dvukh nglov (1921),

88



wIKorrespondenz aus zwei Ecken®. Oft wird dieses Werk nur nach den Gedanken
von Ivanov analysiert. Dem gegeniiber versucht Horowitz nun, den Text aus der
Perspektive von Mikhail Osipovi¢ Gershenzon (1869-1925) zu lesen und dessen
Ideen niher zu bringen. — Die Studie von Leonid F. Katsis “The Discussions on
Fedor Dostoevsky at the Moscow Branch of the St.-Petersburg “Free Philosophic
Association’ as a Russian-Jewish Dialogue” zeigt, dass die Mitglieder der beriihm-
ten intellektuellen ,,Freien Philosophischen Vereinigung® sich nicht nur fir rus-
sisch-orthodoxe philosophische Fragen interessierten, sondern mitunter auch eine
judisch-russische Diskussion tiber Fedor Dostoevskij veranstaltet haben. Leonid
Katsis analysiert diese Diskussion und die Einstellungen der Teilnehmer.

Der vierte Teil des Bandes enthilt zwei Studien. Unter der Uberschrift “Assi-
milation or Cultural Encounter?” vergleicht Olat Terpitz “The Picaresque” in Gri-
gorij Isaakovic Bogrovs (1825-1885) Aufzeichnungen eines Juden und Ilja Grigorjevic
Ehrenburgs (1891-1967) Das bewegte 1eben des Lasik Roitschwantz. —In ... We Must
Save Our People (On an Unrealized Project for a Russian Jewish Weekly in Pre-
War Paris)” beschreibt Vladimir Khazan Poljakov-Litovtsevs (Pseudonym von Sa-
muil L’'vovi¢c Poljakov, 1875-1945) gescheiterten Versuch, eine russisch-jidische
Wochenzeitschrift zu grinden, die er als Mittel im Kampf gegen den Antisemitis-
mus in Europa verstanden wissen wollte.

Im fiinften und letzten Teil geht es alte Stereotype und Motive, die auch am
Ende des 20. Jahrhundert noch immer wieder benutzt werden. M. P. Odessky zeigt
in “Anti-Semitism and The Vampire Theme”, wie das Motiv von Dracula und den
Vampiren in der Folklore, in der Literatur und im Internet antisemitisch benutzt
wird. — In “The ‘Khazar’-Varangian’ Dialogue in Dmitry Bykov’s “ZhD’: Some
Psychoanalytical Observations” bespricht Andrei Rogatchevski Dmitry I'vovic By-
kovs Buch Z4D (2006), das um die beiden Begriffe von ,,Wariger* und ,,Chasaren®
als ethno-kulturelle Konzeptionen kreist. Abgeschlossen wird das Buch mit dem
Beitrag “The Darkness of Babylon: A Russian-Jewish-Israeli Experience in Visio-
nary Journeys of Mikhail Gendelev”, in dem Sergei Shargorodsky von Mikhail Gen-
delevs (1950-2009) ,,Babylon* handelt, einem Werk eines der wichtigsten israeli-
schen russischsprachigen Autoren unserer Zeit.

Passau Katja Polzan

89



	Rezensionen

