
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 71 (2015)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

OCHS, Christoph, Matthaeus Advenus Christianos. The Use of the Gospel ofMatthew in
Jewish Polemics against the Divinity ofJesus (Wissenschaftliche Untersuchungen zum
Neuen Testament, 2. Reihe, Bd. 350), Tübingen: Mohr Siebeck 2013, 410 S., ISBN
978-3-16-152615-2

Mit der hier leicht überarbeiteten Fassung seiner 2012 in Nottingham eingereichten,

von Roland Deines betreuten Dissertation legt Christoph Ochs Vf) eine
Studie vor, die ihren Lesern einen tiefen Einblick in das breite Spektrum der Adver-
s/is-Christianos-Uit&vàtm gewährt. Sie reiht sich in die Reihe wichtiger Arbeiten wie
Hanne Trautner-Kromanns Shield and Sword. Jewish Polemics against Christianity and the

Christians in Trance and Spainfrom 1100-1500 (Tübingen 1993) und William Horburys
revidierter Fassung des Samuel Krauss'schen Werkes The Jewish-Christian Controversy
1 (Tübingen 1995) ein und erfüllt damit ein Desiderat. Mit ihrer Konzentration auf
die polemische Rezeption des Matthäusevangeliums trägt sie dem Umstand Rechnung,

dass sich das erste Evangelium des neutestamentlichen Kanons als die in der

Kirchengeschichte wirkungsgeschichtlich bedeutendste Evangelienschrift
herauskristallisiert und zudem als Brücke fungiert hat, "over which the Jewish-Christian
discourse was mediated, whether as avenue for respectful dialogue, for playful
parody, or sharp polemical attack" (S. 318). Nebenläufig untersucht Vf zudem die
Aufnahme von johanneischen und paulinischen Textpassagen (S. 272, 274-277,
304) sowie von Versen aus der Apg (S. 276, 281) an Stellen, die aus traditions- und

motivgeschichtlicher Perspektive Verbindungslinien zur matthäischen
Evangelienüberlieferung aufzeigen. Die Vorliebe für die Inanspruchnahme christlicher Texte
im Allgemeinen und des Matthäusevangeliums im Besonderen deutet Vf damit,
dass "by fending off Christian ideas with Christian texts, some of which may have
been attractive and persuasive, 'Jewishness' could be reinforced and 'Jewish
doctrine' promoted as rational and consistent" (S. 325). Dabei sind es vor allem die

Vorstellung von Jesu Menschlichkeit und Göttlichkeit, die Lehre von der Inkarnation

und das Trinitätsdogma, die auf ihre Schriftgemässheit hin befragt und kritisch
mit Hilfe des matthäischen Zeugnisses widerlegt werden.

Aus der grossen Zahl polemischer Werke stechen für Vf als in ihrer historischen

Breitenwirkung und ihrer geographischen Lancierung repräsentativ die

Werke Qissat Mujädalat al-Usquf und dessen unter dem Namen Sefer Nestor ha-

Komer bekannt gewordene hebräische Ubersetzung und Überarbeitung (S. 29-90),
Jakob b. Reuvens Milhamot ha-Shem (S. 91-126), Josef b. Nathans Sefer Josef ha-

Meqanne (S. 127-166), das Sefer Nissahon I- 'etus (S. 167-207), Shem Tov b. Isaak
Ibn Schapruts Even Bohan (S. 209-256), Profiat Durans Kelimmat ha-Goyim (S. 257-

289) und Isaak b. Abraham Trokis Sefer Hiygitq Emuna (S. 291-314) heraus, denen

er jeweils ein Kapitel seiner Arbeit widmet. In einem 9. Kapitel (S. 317-340) führt
Vf sodann die Ergebnisse seiner Untersuchungen zusammen und rundet diese

mit einem Plädoyer zur Belebung des jüdisch-christlichen Dialogs ab, das beide

76



Seiten auf die Bezugnahme des gemeinsamen Schrifthorizonts einschwören
möchte (S. 338f.). Ein zweigeteilter Appendix fügt der Arbeit Meir b. Simeons
11. Grundsatz aus Milhemet Misva an, warum Juden nicht an Jesus glauben können
(S. 341-344), sowie einen Index über die polemischen Hauptargumente der Ad-
versHs-Christianos-L.ite.Ta.tar: (S. 345-347). Beigegeben sind sodann ein Literaturverzeichnis

(S. 349-382), ein Stellenregister (S. 383-399), ein Index der modernen
Autoren (S. 401-406) und ein Sachregister (S. 407-410).

Durch die strukturierte Bearbeitung der je für sich genommenen jüdisch-polemischen

Schriften wird dem Leser eindrücklich vor Augen geführt, wie sich der
Stil des Genres über die Jahrhunderte hinweg ausdifferenziert hat: Von einer mal
wörtlichen, mal paraphrasierenden Form der Zitation des Matthäusevangeliums
in der polemischen Auseinandersetzung (so in Qissa / Nestor) über eine
Bereitstellung des gesamten mit Polemik versehenen Textes in hebräischer Übersetzung

(so bei Shem Tov b. Isaak Ibn Schaprut) bis hin zur Anwendung philologischer

und quellenkritischer Methodik (so Profiat Duran). Die Gliederung des

Bandes nach Autoren und Werken, die jeweils detailliert analysiert werden,
erfolgt um den Preis einer bisweilen redundanten Darstellung, die ihn wiederholt
zu Aussagen wie "not surprisingly the argument is the same as in earlier texts"
(S. 313) u. ä. nötigt. Diese ähnliche bis identische Argumentationsstruktur und
Auswahl an matthäischen Bezugstexten führt Vf zum einen auf direkte literarische

Abhängigkeit und zum anderen auf ein festes in der polemischen Tradition
verankertes Textrepertoire zurück (S. 322).

Trotz der würdigenden Kenntnisnahme des vor allem bei Profiat Duran
wahrzunehmenden methodischen Vorgehens, das die Texte in ihrem historischen Kontext

wahrzunehmen, den stilistischen Kontext zu berücksichtigen und Fälle von
Textinkohärenz unter quellenkritischer Perspektive zu beleuchten versucht (S. 281-

285), versäumt es Vf nicht, die Texte auch einer kritischen Wertung zu unterziehen.
So muss er den jüdischen Polemikern einen bisweilen als "atomistic exegesis"
(S. 324) zu bezeichnenden Llmgang mit den Texten attestieren, der weder einen
Blick für die Autorenintention noch den Makrokontext der Textpassagen hat, was
Vf zum einen mit einer möglichen Unzugänglichkeit des gesamten matthäischen

Bezugstextes und zum anderen mit einem eher selektiv ausgerichteten Diskursinteresse

begründet.
Zu den Stärken der Arbeit gehört die Einordnung der christologischen

Glaubensaussagen, an denen die jüdische Kritik entbrennt, in den dogmengeschichtlichen

Gesamtzusammenhang, jedoch ohne dass der Leser dabei den Eindruck
erhält, Vf unternehme denVersuch einer christlich-apologetischen refutatio. Vielmehr
flankiert Vf damit den im Zusammenhang seiner Arbeit gewonnenen Eindruck, es

gehe den mittelalterlichen jüdischen Autoren nicht in erster Linie um einen direkten
mit dem christlichen Diskurspartner geführten Schlagabtausch, sondern um die

Unterweisung einer vornehmlich jüdischen Leserschaft, deren Glaube im Kontext
christlicher Mission und befürchteter Zwangskonversion gestärkt werden soll. Dies
werde vor allem daran ersichtlich, dass die Adversus-Christianos-llterttm über weite
Strecken mit einem simplifizierten Verständnis von Jesus als Gott operiert, wenngleich

hier und dort das Wissen um die Zwei-Naturen-Lehre hindurchscheine. Vf

77



spricht daher von einem apollinarischen bzw. logos-sarx-'ihnlichen Verständnis von
Jesus (S. 331 £.), das sich in den Texten manifestiert. Dennoch würde man mit solch
einer Einschätzung den jüdischen Autoren nicht gänzlich gerecht werden, sei doch
für den disputativ geführten christlich-jüdischen Diskurs anzunehmen, dass man
sich jüdischerseits eben der Argumente der eigenen polemischen Traditionen
bedient haben dürfte (S. 15-17).

Eine kritische Anfrage wäre Vf zu stellen, wenn er den neutestamentlichen
Wissenschaftlern ein gewisses Mass an Ignoranz bei der Wahrnehmung mittelalterlichjüdischer

Autoren unterstellt, die doch hinsichtlich des neutestamentlichen Kanons
"familiär with its cultural and linguistic conventions" (S. 18) seien. Sollte Vf hier
wirklich andeuten, dass das Judentum als wandlungsresistenter Kulturträger für die

Konstituierung der Urgemeinde wichtige und die Genese ihrer Schriften ausschlaggebende

Traditionen und Konventionen konserviert und aus der Antike in das
Mittelalter transferiert hat? Einen solchen Optimismus, die Adversus-Christianos-llte.r&-

tur könnte über ihren rezeptions- und auslegungsgeschichtlichen Wert hinaus einen

wichtigen Beitrag für die neutestamentliche Exegese leisten, würde der Autor dieser
Rezension nicht teilen.

Alles in allem ist das Buch ein Muss für all jene, die zu einem vertieften
Verständnis des literarisch disputativ geführten christlich-jüdischen Diskurses im
Mittelalter gelangen möchten und die mit dem Matthäusevangelium ein vor allem

rezeptions- und auslegungsgeschichtlich orientiertes Interesse verbinden.

Münster Daniel Schumann

SCHUMANN, Daniel: Nedarim. Negirut. Übersetzung und Erklärung (Rabbinische
Texte. Erste Reihe. Die Tosefta. Seder Naschim, Bd. III/2), Stuttgart: Kohlhammer

2014, 228 S, ISBN 978-3-17-023642-4.

Schimon der Gerechte erzählte einmal, wie ein Mann aus dem Süden „mit schönen

Augen, anmutigem Haar und krausen Locken" zu ihm kam und er ihn fragte,
warum er denn sein Haar ruinieren wolle? Die Antwort: „Ich war ein Hirte in meiner
Stadt und kam, um aus dem Fluss Wasser zu füllen und betrachtet mein Spiegelbild
und mein Trieb stieg in mir auf..." Um den Kampf gegen den bösen Trieb zu
gewinnen, habe der Mann gelobt, Naziräer zu werden und sein Haar als Weihe für
den Himmel zu scheren. Schimon der Gerechte sei von dieser Erzählung so
beeindruckt gewesen, dass er den Naziräer auf sein Haupt geküsst habe. Diese an die

griechische Narkissos-Sage erinnende Erzählung von der (gefährlichen) Selbstliebe
eines Schönlings im Traktat Nazirut (IV, 7, hier S. 144-146) gehört zu den seltenen

aggadischen Stücken in diesem Band, der die Ubersetzung und den Kommentar
zweier Tosefta-Traktate der dritten Ordnung (Frauen) vereint und ansonsten
schwerpunktmässig religionsgesetzliche (halachische) Erörterungen enthält.

Der Traktat über die Gelübde (Nedarim) zu den Möglichkeiten der Annullierung

oder Bestätigung von Gelübden Schutzbefohlener Frauen knüpft in lockerer
Weise an die entsprechende biblische Diskussion (Num 30) und die Behandlung
des Stoffes in der Mischna an, geht aber über beide Texte auffallend hinaus und

78



bereitet offenbar die ausführlichere Behandlung in beiden Talmudim vor.
Bemerkenswert ist dabei besonders die Diskussion über die (in der Bibel nicht vorgesehene)

Möglichkeit, ein Gelübde durch einen rabbinischen Weisen auflösen zu lassen

(Ned V, 1-6). Überhaupt spielen Fragen der Aufhebung und der Begrenzung der

Geltung von Gelübden eine herausragende Rolle. Wenn man den Duktus dieser
Texte mit den (vom Übersetzer hier nicht genannten) Homilien des Origenes zu
Numeri vergleicht, wo von einer — natürlich niemals aufzuhebenden! — Weihe im
Gegenüber zu Gott und zugleich vom Ideal der Jungfräulichkeit die Rede ist, kann

man in dieser Hinsicht durchaus an die Möglichkeit eines verdeckt geführten
kontroverstheologischen Diskurses denken.

Der Traktat über das Naziratsgelübde, der in der Mischna den Namen „Nazir"
trägt, hier aber mit „Nezirut" überschrieben ist, behandelt im Anschluss an Num 6

die Verpflichtungen, die eine dem Naziratsgelübde unterliegende Person auf sich

genommen hat. Der in mustergültiger Weise erstellte Kommentar enthält zunächst

umfangreiche textkritische Anmerkungen — Grundlage der Übersetzung ist die
Erfurter Handschrift. Hinzu kommen sorgfaltige grammatische, syntaktische und
lexikalische Erwägungen zur Übersetzung, inhaltliche Überlegungen, traditionsgeschichtliche

Tiefenbohrungen mit Verweisen auf Texte zur jeweils behandelten
Problematik im Frühjudentum und in der Literatur der klassischen Antike sowie

Angaben zu rabbinischen Parallelstellen. Querverweise auf Fragestellungen in der
neutestamentlichen Forschung geben die Kennerschaft (und die
Forschungsschwerpunkte) des Übersetzers zu erkennen. Ein umfangreiches Stellenregister,
daneben aber auch andere Verzeichnisse (Namen, Orte, Sachen, hebräische, griechische

und lateinische Termini), machen den Band zu einem wertvollen Arbeitsmittel;

freilich ist bei der Endfassung der Register (oder beim Satz) noch ein Malheur
passiert, weil sich eine Seite verschoben hat — bei den vom Rezensenten
nachgeschlagenen Stellen ist bei den Seitenangaben jeweils eine Seite abzuziehen.

Tübingen Matthias Morgenstern

SCHMITZ, Rolf P.: Jakob ben Reuben: Kriege Gottes (Milchamot hash-shem), Frankfurt am
Main / Bern / Berlin / Bruxelles / New York / Oxford / Wien: Peter Lang GmbH
2011, 227 S., ISBN 978-3-631-59496-4.

Es ist Rolf P. Schmitz zu danken, dass er nach Jahren intensiver Arbeit an dem
Text jetzt eine vollständige deutsche Übersetzung dieses so überaus wichtigen
Buches und Zeugnisses jüdisch-christlicher Auseinandersetzung des Mittelalters
vorgelegt hat, das eine bemerkenswerte Wirkungsgeschichte gezeitigt hat und „für die

kontrovers-theologische Literatur grundlegend geblieben" ist (S. 12).

Dem Stil der Zeit folgend, hat Jakob b. Reuven, der im 12. Jahrhundert wohl
in Nordspanien oder Südfrankreich gelebt und sein Buch ums Jahr 1170 verfasst
hat (S. 7f), sein Werk in die Form eines gelehrten — freilich fiktiven - Dialogs
zwischen einem „Leugner (der Einheit Gottes)", einem Christen also, und einem
„Bekenner (der Einheit Gottes)" gekleidet, hinter dem sich der Autor selber
verbirgt. Dabei deutet bereits der Titel seines Werkes an, dass der Autor keine Scheu

79



hat, ebenso freimütig wie wehrhaft aufzutreten. Dennoch schreibt er, wie
Schmitz beobachtet, „mit grossen Respekt" und „setzt sich mit den Gedanken
und Vorstellungen seines Gegenübers ernsthaft auf hohem Niveau auseinander"
(S. 11). In der Tat ist bemerkenswert, wie vertraut der Autor nicht nur mit der

jüdischen, hier insbesondere der religionsphilosophischen Literatur des Mittelalters

ist, sondern ebenso mit der zeitgenössischen, aber auch älteren christlich -

theologischen Literatur, derer er sich in seinen Widerlegungen auf beeindruckende

Weise bedient. Vor allem kennt er sich aus in den sog. Adversus-Judaeos-

Texten, auf die er immer wieder explizit reagiert. In den insgesamt zwölf Kapiteln
seines Buches werden so gut wie alle zwischen Juden und Christen kontroversen
theologischen Themen verhandelt, von der Trinität, über die Inkarnation, die

Jungfrauengeburt und Messiasvorstellung bis hin zur Frage nach der Tora und
ihrer Bedeutung und dem Problem von Schöpfung und Erlösung, um nur einige
wenige Stichworte hier zu nennen.

Auch in methodischer Hinsicht verdient sein Buch Aufmerksamkeit. Stützt
sich doch der Autor in seiner Argumentation durchgängig auf Bibeltexte und
widerlegt die Ansichten seines Gegenübers dadurch, dass er alle herangezogenen
Bibelstellen (aus der Tora ebenso wie aus dem Neuen Testament) konsequent „in
ihrem sprachlichen und historischen Kontext" liest (S. 10). Damit redet er einer
rationalen Interpretation der Schrift das Wort und leistet damit einen eindrucksvollen

Beitrag zur Entwicklung bibelexegetischer Methodologie und Hermeneutik

im Mittelalter. Mit Recht macht Schmitz darauf aufmerksam, dass in diesem

Zusammenhang dem 11. Kapitel des Buches (S. 163-172) besondere Bedeutung
zukommt, insofern nämlich, als der Autor hierin „wohl die erste, viele Kapitel
umfassende hebräische Teilübersetzung des Matthäusevangeliums" vorgelegt (S.

8) und damit ein Musterbeispiel für jüdische Exegese eines neutestamentlichen
Textes geschaffen hat. Beachtung verdient der Autor aber auch darin, dass er mit
seinen hebräischen Wiedergaben neutestamentlicher Bibelstellen nicht anders als

christlich-theologischer Sachverhalte geradezu sprachschöpferisch tätig gewesen
ist und nicht unwesentlich zur Schaffung eines hebräischen Vokabulars für die

jüdisch-christliche Auseinandersetzung beigetragen hat, wie z.B. durch die

Prägung des Begriffs EH1?© („Verdreifachung") für trinitas (S. 11).
Bei alledem ist der Autor ebenso Apologet wie Polemiker; Polemiker, der

sein Gegenüber trotz aller gelehrten, ernsthaften Auseinandersetzung a priori
dennoch nur als zurückzuweisenden Häretiker wahrnimmt und entsprechend
darstellt, und Apologet, dem es letzten Endes nicht um die Sache geht, sondern allein
auf die Durchsetzung seiner Sicht der Dinge und damit die geistige Stärkung
seiner Glaubensgeschwister ankommt. Wie Schmitz allerdings aus dem Umstand,
dass „auf der christlichen Seiten [...] das Werk durch Konvertiten bekannt"
wurde, zu dem Schluss kommt, der Autor habe „kaum die Absicht" gehabt,
„jemanden von den Glaubenswahrheiten des Judentums zu überzeugen" (S. 13)
bleibt sein Geheimnis.

Tübingen Stefan Schreiner

80



ULUCCI, DANIEL C.: The Christian Rejection of'Animal Sacrifice, Oxford / New York
[etc.]: Oxford University Press 2012, 227 S., ISBN-13: 978-049-979170-5.

Die methodisch präzise und auf dem Gebiet der griechisch-römischen Antike,
der hebräischen Bibel und der frühchristlichen Tradition gleichermassen
kenntnisreiche Arbeit räumt mit dem Mythos auf, das Christentum habe ,von Anfang
an' aus der philosophischen Opferkritik der Griechen und der prophetischen'
Opferkritik der Bibel die Konsequenz gezogen und mit der unblutigen Feier des

Opfertodes Christi in der Eucharistie gegenüber seinen heidnischen wie
jüdischen Vorgängerreligionen eine ,höhere' oder geistlichere' Religionskultur
eingeführt. Diese christliche Position ist vielmehr das Ergebnis eines keineswegs
linearen, aber in seiner UnVorhersagbarkeit genuin evolutionären Diskurses der
ersten drei christlichen Jahrhunderte. Ausser bei einigen Pythagoräern führte weder

die philosophische Opferkritik bei Griechen und Römern noch die prophetische',

eher weisheitliche und damit ebenfalls philosophische Opferkritik der
Bibel im Judentum zur Abschaffung von Tieropfern oder auch nur zur Opferabstinenz

der Kritiker. In diesen Diskursen ging es nicht um die Abschaffung des

Opfers an sich, sondern um die Kritik von bestimmten Opferverständnissen und

Opferpraktiken. Dies haben für Arnos und seine Nachfolger auch schon
Bibelwissenschaftler festgestellt, doch sind deren Erkenntnisse noch keineswegs allgemein

verbreitet. Bei Paulus steht die Opfermetaphorik bei der Deutung des
Kreuzestodes Christi immer noch im Kontext der Kultpraxis des Zweiten Tempels,
die der Apostel mit keinem Wort ablehnt. Ein Dogma vom Ein- für Allemal des

Opfertodes Christi kannte er so wenig wie alle anderen späteren Dogmen. Die
historische Erkenntnis, dass die biblischen Standpunkte noch nicht die späteren
kirchlichen sind, wird nicht nur hier, sondern schon seit 150, wenn nicht 250

Jahren vertreten — man denke beim ersten Datum an Julius Wellhausen, beim
zweiten an Voltaire -, ohne dass die kirchliche Praxis darauf bislang eine andere
Antwort gefunden hätte, als sie weiter zu ignorieren. Der altkirchliche Opfer-
Diskurs ist nicht kreativ, sondern reaktiv. Die Ablehnung der heidnischen Opfer
hat das Christentum vom [udentum ererbt, die Möglichkeit jüdisch-christlicher
Opfer am Tempel von Jerusalem bestand seit 70 n. Chr. nicht mehr. Seitdem
konnten Christen keine biblisch legitimen Tieropfer mehr darbringen, und haben
es sinnvollerweise nicht mehr getan. — Zwei kleine Monenda: der Verfasser
beschreibt einen evolutionären Prozess (s.o.), polemisiert aber verschiedentlich
gegen ,evolutionary theories', weil er darunter offensichtlich teleologischen
Fortschrittsglauben versteht, den er ganz zu recht ablehnt. Seine Annahme, niemand
habe jemals daran gedacht, dass die Opfer der Ernährung der Götter dienten, gilt
in dem von ihm herangezogenen Quellenbereich, lässt aber den Alten Orient mit
dem Atrahasis-Epos z. B. (in Gen 8,21-22 rezipiert) ausser Acht, wo es die Aufgabe

der Menschen ist, die Götter zu ernähren.
Bern ErnstAxelKnauf

81



BENNEWITZ, Susanne, Ein Aussenseiter handelt. Der Kaufmann Isaac Dreyfus (1785-
1845) in Basel, Göttingen: Wallstein 2014, 208 S. ISBN 978-3-8353-1571-6.

Wer wie der Rezensent die Ururenkelin der hier dargestellten Persönlichkeit und
ihr hingebungsvolles Wirken für und im Basler Jüdischen Museum kennen und
schätzen lernen durfte, der wird umso gespannter auf eine Darstellung ihres Urur-
grossvaters sein. Er tat den entscheidenden Schritt vom Elsass nach Basel und vom
Handels- zum Bankgeschäft und legte dadurch den Grund dazu, dass seine Söhne
und deren Nachkommen zu den hervorragenden Vertretern des schweizerischen

Judentums und einer solide begründeten Basler Finanzwelt wurden.
Um es gleich vorwegzunehmen: dem auf „Frau Dr. Katia Guth-Dreyfus, Basel"

zurückgehenden „initiativen Auftrag" (S. 4) ist die Verfasserin gerecht geworden.
Die Historikerin hatte sich schon durch ihre 2008 erschienene Dissertation Basler

Juden — französische Bürger. Migration und Alltag einer jüdischen Gemeinde im frühen 19.

Jahrhundert und flankierende Studien als Kennerin der Wirtschafts- wie der
jüdischen Immigrationsgeschichte qualifiziert. Für die vorliegende Untersuchung stützt
sie sich auf ihre Recherchen im Basler Staatsarchiv und auf das Familienarchiv mit
Isaac Dreyfus' Testament.

Das Vorwort spricht, nicht ohne eine knappe Kritik an einer eingehenden
Wirtschaftsgeschichte, „die die Epoche vor der Ausbildung des Finanzplatzes Schweiz
abdecken" könnte, vom „Dilemma der Kreditforschung" (S. 9). In der Tat ist schon
die Begrifflichkeit für einen Beruf, den der heutige finanzpolitische Laie summarisch als

„Bankier" bezeichnet, vielfältig und verwirrend genug: „Unter den unterschiedlichen

zeitgenössischen Begriffen 'Wechselsensal', 'Wucherer' oder 'Wohltäter' dürfen wir
durchaus einen Finanzdienstleister unterschiedlicher Milieus vermuten." (S. 183) B.

wählt mit ihrem Porträt einer „individuellen Unternehmerpersönlichkeit" einen Weg
durch dieses wirtschaftsgeschichtliche Dickicht, der auch den fachfremden Leser ihr
willig folgen lässt. Dazu trägt ihr geschliffener Stühe!, auch wenn der Kasusgebrauch
bei Appositionen zuweilen befremdet (S. 69, 109). Schon der Titel mit seiner

Doppeldeutigkeit ist gleichzeitig spielerisch wie treffend.
Das handliche und mit seinen 14 Abbildungen höchst ansprechend gestaltete

Buch behandelt in seiner ersten Hälfte (S. 17-94) „Familie, Gesellschaft, Staat", in
der zweiten das „Geschäft" (S. 95-183; es folgen S. 185-208 die Anmerkungen mit
Verweisen auf die — meist juridischen — Quellen und die sorgfältig ausgewählte und
auch benützte Sekundärliteratur). Das geschieht auch hier vorwiegend anhand von
Fallstudien und daher ebenfalls plastisch und lebendig. Man bewundert Isaac

Dreyfus schon deswegen, weil er nicht bloss unbeirrt als Ausländer, der er sein
Leben lang bleiben musste und blieb, seine Position in Basel wahrnahm und
ausbaute, sondern auch sein höchst persönlich geknüpftes komplexes Geschäftsnetz
klar im Blick behielt — einem Blick, der einem nur schon bei der Lektüre der
verschiedenen Sparten wie Stojf-fcwischenfhandel, Waren- und Wechselkredit, Schuldenmanagement,

Recht und Raf Aktivität in Frankreich, Immobiliengeschäfte in der Schweif
Liquidationen manchmal fast abhanden zu kommen droht. Das liegt in der Sache begründet,

nicht an der überlegt angeordneten Darstellung (S. 103-173).
Isaac Dreyfus ist 1785/86 im elsässischen Sierenz noch als Isaac Levy geboren

worden (unbekannt sind die Gründe für die Namensänderung in den seinerseits

82



ungeklärten, aber in Sierenz verbreiteten Namen D., der ein gutes Jahrhundert später

durch einen ebenfalls elsässischen Träger zum welthistorischen Fanal werden
sollte) und am 3. September 1845 in Basel, und zwar immer noch als Franzose,
verstorben. 1812/13 tat er den „Sprung vom Dorf in die Stadt, der mit der
Emanzipation der Juden in Frankreich möglich wurde" (S. 17). Abb. 1 (S. 81) führt den
mit Basel vertrauten Leser übersichtlich an alle Adressen seiner jeweils mit dem
Geschäftssitz identischen Wohnplätze. Besonders sticht der Spalenhof heraus, den

er mit seiner Familie von 1836-49 bewohnt hat (heute das Theater Fauteuil, Abb. 7).
In ihm muss man sich nicht bloss das Kontor, sondern auch das geschmackvoll
eingerichtete Esszimmer, den Spieltisch und ein Canapé in der Ecke, aber auch
einen Voltaire in Bronze (Abb. 14) und den noch edleren Salon im zweiten Stock
mit zwei Pendeluhren und zwei Pianos vorstellen - nicht zu vergessen die „kleine
weltliche Bibliothek" und die „umfangreichere Sammlung religiöser Bücher"
(S. 60), unter denen sich die Erstausgabe von Cahens jüdisch-französischer
Bibelübersetzung von 1831 fand, mit dem Besitzereintrag „Isaac Dreyfus" (S. 64).
„Familie Dreyfus kann zu Sukkot zwei Laubhütten hervorholen, eine grosse und eine
kleinere für Kinder." (S. 61). Gesellschaftlich hält sich Isaac Dreyfus - als Ausländer

- zurück; erst 1839 übernimmt er eine leitende Aufgabe in der Synagogengemeinde,

in der er ohnehin als „Lëvï" (nicht „Priesterstamm", S. 26; das wäre

„Köhen") traditionellerweise eine besondere Stellung einnimmt. Ganz anders können

sich dann seine Nachkommen einbringen. Leopold und Samuel, nach dem Tod
ihres Vaters nun als „Isaac Dreyfus Söhne" agierend, wurden nach dem Präzedenzfall

1867, der den nach Frankfurt a. M. gezogenen Sohn Jacques betraf, 1872 endlich

in Basel eingebürgert. Sie und die Generationen nach ihnen stellten im letzte
Drittel des 19. und in der schweren ersten Hälfte des 20. Jh.s immer wieder
führende Persönlichkeiten nicht bloss der Israelitischen Gemeinde Basel, sondern des

schweizerischen Judentums und des 1904 gegründeten Schweizerischen Israelitischen

Gemeindebundes überhaupt.
Geschäftlich konnte Isaac Dreyfus mit seiner Firma den Übergang vom

Handelsgeschäft zum reinen Bankgeschäft wenigstens vorbereiten, so dass B. ihn als

„einen der ersten modernen Bankiers unter etlichen Basler Kapitalisten" bezeichnet

(S. 183). Für seine Basler Wirkungszeit bedeutete das Jahr 1839 insofern einen

Einschnitt, als es ihm möglich wurde, abgesehen vom Waren- und Zwischenhandel
nun auch in Basel Grundeigentum zu erwerben, während seine diesbezüglichen
Aktivitäten zuvor auf das benachbarte elsässische und badische Ausland und im
Falle der Holdenweid im Waldenburgertal auf den 1833 selbständig gewordenen
Kanton Baselland beschränkt waren. Den Testlauf stellte eine Liegenschaft im Langen

Loh an der westlichen Stadtgrenze dar, die Nikolaus von Brunn zusammen mit
seinem Sohn gehörte. Von Brunn war Pfarrer an der Martinskirche und hatte hier
1815 die Basler Mission mitbegründet. Aus seiner pietistischen Haltung heraus
präsidierte er auch die 1820 nach englischem Vorbild entstandene „Basler Gesellschaft

zur Verbreitung des Christentums unter den Juden". 1823 hatte er Ferdinand

Ewald, der nachmals in Nordafrika und dann vor allem in Jerusalem als

anglikanischer Geistlicher auch missionarisch tätig werden sollte, getauft. B. fragt
daher: "Weshalb sind ausgerechnet die Proselytenmacher von Brunn und Isaac

83



Dreyfus zum Geschäftsabschluss gekommen?" Die Antwort ergibt sich nur aus
dem historischen und heute weitgehend vergessenen, aber nichtsdestoweniger
wichtigen, Kontext. Ferdinand Ewald hatte zuvor in Zürich um die Taufe nachgesucht,

die ihm aber durch den dortigen Magistrat verweigert worden war - gewiss
nicht aus tieferem Respekt vor seiner jüdischen Identität. Auch in Basel wurde ihm
das Bürgerrecht trotz Taufe ausdrücklich verweigert, das heisst er blieb aufgrund
seiner fränkischen Herkunft genauso Ausländer wie Isaac Drevfus. Die Basler
Kreise um von Brunn mag man mit B. wegen deren „innigen Umarmung derJuden,
[...] am liebsten getauft" (S. 165) kritisch sehen — bei allen mentalen Reserven waren

sie aber zum Umgang mit Juden offenkundig bereit, und gerade ihre religiöse
Haltung mochte sie Isaac Dreyfus als Handelspartner empfehlen. Die spezifisch
pietistisch-protestantische Atmosphäre sollte übrigens am Ende des Jahrhunderts
mit dazu beitragen, dass Herzl seinen Ersten Zionistenkongress in Basel abhalten

konnte, während München rundweg ablehnte und auch Zürich nicht in Frage kam
— eine Affinität, die dem Zionismus dann durchaus auch angekreidet wurde (dazu
Yaakov Zur, Die deutsch-jüdische Orthodoxie und ihr \ Verhältnis gu inneren Organisationsbestrehungen

und gum Zionismus, 1982/2001).
Das Landgut im Langen Loh war jedenfalls „der Startschuss für das Handelshaus

Dreyfus auf dem Liegenschaftsmarkt des Kantons" (S. 166). Als Krönung seines

unermüdlichen Einsatzes mochte Isaac Dreyfus 1845 den Erwerb der
sogenannten „Bleiche", dem neben dem benachbarten Bäumlihof grössten Landgut
zwischen Basel und Riehen, empfunden haben. Er konnte sich dessen persönlich
leider nicht mehr erfreuen, da er am 3. September desselben Jahres starb. Auf dem

Hintergrund „der fabulösen Aufstiegsgeschichten der jüdischen Bankiers
Rothschild, Warburg, Heine und Oppenheim" (S. 179) nimmt sich die Entwicklung dieser

„jüngeren Bankendynastie der bürgerlichen Epoche" (S. 181) bescheiden aus.
Aber insgesamt hat Isaac Dreyfus mit den Grund gelegt zur „Formierung eines

Bankenplatzes Basel" (S. 182). Den nachdenklichen Betrachter mutet der „Aussenseiter"

in seinem Wandel und Handel dann doch als charakteristisch baslerisch an.

Hamburg Thomas Willi

MANDEL, MAUD: Muslims and Jews in France. History of a conflict, Princeton, N.J.:
Princeton University Press, 2014, 253 pages, ISBN 978-0-691-12581-7.

Maud S. Mandel est professeur d'Histoire et d'Etudes judaïques, mais aussi

Doyenne de Collège, à l'Université Brown de Providence, Rhode Island. Ses

recherches ont été consacrées à l'histoire juive moderne, particulièrement à

l'influence des politiques d'inclusion et d'exclusion sur les minorités ethniques et
religieuses en France au XXe siècle, plus particulièrement les Juifs, les Arméniens et
les Musulmans. Son premier ouvrage « In the Aftermath of Genocide : Armenians and

Jews in Twentieth Century France » a été publié par les Presses Universitaires de
l'Université Duke en 2003. Son nouveau livre, « Muslims and Jews in France. History of a

Conflict » a été subventionné par des fellowships de l'American Council of Learned
Societies et de l'American Philosophical Society.

84



Ce livre est d'actualité comme en témoignent les événements tragiques de
janvier 2015 dans la région parisienne, au cours desquels 4 personnes juives ont été

assassinées par un extrémiste musulman de nationalité française et d'origine
malienne dans un magasin d'alimentation cachère. Cependant le titre du livre peut
choquer, laissant entendre que les relations entre Musulmans et Juifs en général sont
conflictuelles. De plus le terme « a conflict » suggère que ce serait toujours le même
conflit. Or sur environ 6 millions de Musulmans et 600 000 Juifs en France, de

diverses tendances pour les uns et pour les autres, une très faible minorité est « en
conflit ». A l'inverse, de très bonnes relations existent entre Musulmans etJuifs dans
le monde du travail, dans le monde scolaire et universitaire et tout particulièrement
dans le monde associatif (par exemple dans la « Fraternité d'Abraham », dans la

« Ligue Internationale Contre le Racisme et l'Antisémitisme » ou 1' « Amitié Judéo-
Musulmane ». On aurait préféré un titre moins provocateur, comme Muslims and

Jews In France. Confiédualfactors in their relations. Il faut cependant signaler que l'auteur
nuance son titre dès l'Introduction : "Polarization, I believed, was a gross simplification

of the much richer and more varied range of Muslim-Jewish relations in
France. I therefore began my research most drawn to the cultural and historical
connections linking these two populations, of which there are many".

Pour Maud Mandel, l'histoire des relations entre Musulmans et Juifs en France

depuis la fin de la deuxième guerre mondiale jusqu'à la fin des années 1990 peut se

décomposer en trois phases, comme elle l'a précisé dans sa conférence de presse à

Paris en décembre 2014. (1) La décolonisation et ses effets démographiques, culturels

et psychologiques : émergence de la catégorie des juifs d'Afrique du Nord,
rancœurs dues aux différents parcours d'intégration dans la société française. (2) Le
mouvement de Mai 68 et ses conséquences : récupération de la cause palestinienne

par l'extrême gauche, début d'une polarisation «Juifs/Arabes » au miroir du conflit
israélo-palestinien. (3) L'essor et le déclin du pluriculturalisme à partir des années

1980 : début d'un travail de coopération « interethnique » avec le mouvement Beur
et la popularisation du concept pluriculturalisme par les associations antiracistes et
le gouvernement socialiste, puis délitement de ce mouvement avec la première
Intifada, de la fin des années 1980 au début des années 1990.

Le livre est divisé en six parties : après une introduction détaillée (13 pages), le

chapitre 1 porte sur Marseille en 1948, les chapitres 2 et 3 sur les années « 50 et 60 »

en Afrique du Nord et en Métropole respectivement, le chapitre 4 sur la Guerre de

1967, le chapitre 5 sur la période 1968-1972, le chapitre 6 sur les années 1980-2000,
enfin la conclusion brève (4 pages) évoque l'histoire jusqu'en 2012. L'ensemble des

notes regroupées à la fin de l'ouvrage occupe 82 pages et l'index alphabétique 11

pages
Dans l'introduction l'auteur insiste sur l'importance de l'origine nord-africaine

des Musulmans et des Juifs sépharades qui ont émigré en masse vers la métropole
depuis la fin de la seconde guerre mondiale jusque vers 1980. Entre 1944 et 1979,
240 000 Juifs sépharades sont arrivés (plus de la moitié d'Algérie, le reste de la

Tunisie et du Maroc). En 1982, les Musulmans d'origine nord-africaine représentaient

1 500 000 personnes environ. Ces deux communautés immigrées avaient un
certain bagage culturel arabe et nord-africain en commun, mais étaient inégales

85



quant à la citoyenneté française, accordée automatiquement aux Juifs vivant en
Algérie grâce au décret Crémieux, et quant aux facilités d'acquisition de la langue et
de la culture françaises. Cette inégalité constitue déjà un facteur de conflit.

Dans le premier chapitre, l'auteur décrit Marseille en 1948. C'est alors un
« centre de transit international » pour les Musulmans venus d'Algérie chercher
du travail et pour les soldats nord-africains démobilisés en France à la fin de la

guerre, mais aussi pour les Juifs : la communauté juive était tombée de 18 000
membres à 4 500 environ après la guerre, mais s'était enrichie de « milliers de

réfugiés illégaux en 1946 et 1947 ». Ceci favorisait des tensions non complètement

résolues par la définition du « statut de l'Algérie » en 1947 accordant la

nationalité française aux Algériens en métropole. Par ailleurs les départs de

bateaux essayant de rejoindre la Palestine où Juifs et Arabes se disputent le
territoire, comme YExodus en 1947 ou YAltalena en 1948, firent éclater des troubles
chez les dockers musulmans. Les troubles survenus à Oujda au Maroc (5 juifs
assassinés et 15 blessés) ont aussi leur influence dans la région marseillaise. L'auteur

décrit des épisodes conflictuels survenus dans des camps d'hébergement de

la région marseillaise avec de nombreuses références à l'appui.
Dans le chapitre 2 intitulé Décolonisation et émigration : construction du Juifnord-africain,

on est en Afrique du Nord dans les années 1950 et 1960. Maud Mandel analyse
les 3 facteurs d'opposition entre «Juifs nord-africains » d'une part et « Musulmans »

ou « Arabes » ou simplement « Nord Africains » d'autre part : premièrement l"op-
position entre sionisme et nationalisme panarabe; deuxièmement l'influence des

organisations juives internationales, comme l'Alliance Israélite Universelle vouée à

l'éducation des Juifs essentiellement au Maroc et en Tunisie ; troisièmement la pression

des mouvements indépendantistes (FLN, Néo-Destour et Istiqlal) qui au
départ ont déclaré les juifs partenaires égaux dans la lutte anticoloniale, mais ont fustigé

les moindres sympathies pro-sionistes. Lors des départs de 1962, les rapatriés
en France étaient davantage « pied noirs » qu' « Israélites », « espagnols » ou « français

d'origine ».

Dans le chapitre 3 E'impact de la décolonisation sur les relations entre Musulmans etJuifs
dans les années 1950 et 1960 en France, l'auteur décrit les lieux privilégiés où s'installent
les Juifs et les Musulmans venus d'Afrique du Nord : principalement Marseille et la

région parisienne, parfois dans les mêmes quartiers à loyers raisonnables, fréquentant

les mêmes épiceries et cafés. Elle décrit aussi les relations de l'Union des
Étudiants Juifs de France avec les jeunes musulmans, non dépourvues d'ambivalence
car l'UEJF soutenait le droit à l'indépendance de l'Algérie, mais aussi d'Israël

Le chapitre 4 traite de l'influence de la guerre de 1967, d'abord sur la mobilisation
politique des juifs, puis celle des musulmans d'Afrique du Nord. Il traite ensuite
des relations aggravées entre Musulmans et Juifs. A Marseille par exemple la guerre
de 1967 fut l'occasion d'une alliance entre « Pieds Noirs » chrétiens rapatriés
d'Afrique du Nord et les Juifs.

Le chapitre 5 concerne Ea Palestine en France : lespolitiques radicalisées et lapolarisation

ethnique entre 1968 et 1972. L'auteur part d'une émeute « qui surprit la France »

en juin 1968 à Belleville, quartier populaire de Paris, entre résidents musulmans et

juifs. Elle fut appelée « la Guerre des Six Heures », un an après la Guerre des Six

86



Jours Pendant le mouvement étudiant de mai — juin 1968 à la Sorbonne, des stands

concurrents ont été montés par les étudiants nationalistes arabes et les étudiants
sionistes, puis démontés par le Comité d'Occupation devant les tensions qui en
résultèrent. Ce chapitre montre comment les français d'extrême gauche, les
étudiants musulmans nord-africains et des représentants palestiniens ont attiré l'attention

du public français sur la question palestinienne et façonné ainsi les relations
entre Juifs et Musulmans.

Le chapitre 6 intitulé Particularisme versus Pluriculturalisme : Naissance et Mort de la

Coalition Anti-Raciste, couvre la période de 1980 à 2000. Maud Mandel y décrit la

montée puis la disparition d'une alliance judéo-musulmane pour combattre le
racisme. Elle examine d'abord la politique identitaire dans les années 1980 avec
l'arrivée de la gauche au pouvoir, puis la création de SOS Racisme (1984) et l'invention
du Pluriculturalisme. Ensuite elle décrit la fin du Pluriculturalisme, d'abord avec la

période de cohabitation droite-gauche entre 1986 et 1988 avec l'insistance sur «

l'intégration » ; puis avec la controverse sur le Voile Islamique, la profanation du
cimetière de Carpentras et le déclenchement de la Guerre du Golfe, de 1989 à 1992.

La conclusion permet de revenir sur 3 facteurs importants dans les relations
entre Musulmans et Juifs en France : (1) le passé nord-africain, (2) le conflit israélo-
arabe, et (3) la situation en France des minorités religieuses.

Paris Michel Sternberg

KATSIS, Leonid F. / Helen Tolstoy (eds.): Jewishness in Russian Culture. Within
and without, translataed from Russian into English by Elen Rochlin (Studia Judaeo-
slavica, Bd. 7), Leiden / Boston 2014, 203 S., ISBN 978-90-04-26161-7.

Der vorliegende Sammelband ist im Ergebnis eines wissenschaftlichen Treffens
vom 23.-25. Juni 2009 an der Hebräischen Universität inJerusalem entstanden. Der
Workshop „New Perspectives on Assimilation and Anti-Semitism in Russian
Literature" widmete sich neuen Zugängen und Methoden in der Erforschung der
jüdischen Akkulturation in der russischen Literatur sowie den Folgen dieses Phänomens

und Reaktionen darauf. Gleichzeitig befassten sich die Anwesenden mit der

Frage einer „Re-Definition" von Kriterien und Grenzen der Disziplin, die ungefähr
zwischen „Judaica Rossica" und „Rossica Judaica" steht.

In der Einleitung gum Ruch stellen die beiden Herausgeber Überlegungen an über
die Einordnung einer Disziplin über die Rolle der Juden in der russischen Literatur
und über die Möglichkeiten diese Rolle zu erfassen und zu erforschen. Zwar steigt
in der letzten Zeit die Anzahl der Studien zur russisch-jüdischen Literatur oder zur
Rolle der Juden in der Russischen Literatur, oft sind diese Studien jedoch ziemlich
einseitig. Entweder sind sie von den Autoren aus dem Bereich der Jüdischen
Studien geschrieben, die sich oft nicht so gut mit der russischen Literatur auskennen
oder vice versa, die Slawisten verfassen eine oder die andere Studie, die die jüdische
Komponente beiseitelässt. So stellen L. Katsis und H. Tolstoy die Aufforderung,
eine Disziplin zu definieren, die die beiden Bereiche in sich umfassen und vereinbaren

und damit die fruchtbare Ergebnisse ins Leben rufen soll. Dafür müssen die

87



Forscher auch die Methoden herausarbeiten, die es ihnen ermöglichen werden, die

jüdischen Autoren in der russischen Literatur zu untersuchen.
Zwischen Anfang 1800-er und 2000-er Jahren gab es viele Juden, die auf

Russisch schrieben. Viele von ihnen wählten eindeutig jüdische Themen, die anderen
nicht. So konnten ihre Werke gar nichts „Jüdisches" an sich haben, außer class der
Autor von Geburt an ein Jude war. Zur gleichen Zeit gab es auch Beispiele von
Ubertritten zum Christentum und damit die Frage, ob dieser Autor immer noch als

„jüdischer" Autor gelten soll. Alle diese Fragen führen zu einer zentralen Frage:
„Wer ist ein/e jüdisch-russische/r Autor/in?" So gibt die Einführung zum Buch
einen Anstoß, sich weitere Gedanken zu machen über die Rolle der jüdischen
Autoren in der russisch-jüdischen/ jüdisch- russischen/ russischen jüdischen usw.
Literatur.

Die weiteren fünf Teile des Buches präsentieren verschiedene Fallstudien von
international anerkannten Wissenschaftlern aus Russland, Israel, den USA,
Großbritannien, Osterreich und der Ukraine. Die Beiträge sind chronologisch und
thematisch geordnet.

Im ersten Teil sind zwei Artikel zu lesen, die die frühesten Jahre der
russischjüdischen Geschichte angehen: Ende des 18./Anfang des 19. Jahrhunderts. Olga
Minkina befasst sich in ihrem Beitrag "The Jewish Elite in the Russian Empire of
the late 18th — early 19th Centuries: Toward a rhetoric of self-presentation" mit der

Sprache offizieller Gesuche und Schreiben, die von Juden an den russischen Staat

gestellt wurden. - In "Diabolic delight: New Materials to the J ewish Theme in Russian

Romantism" stellt Mikhail Weisskopf seine neuen Erkenntnisse über das Bild
der Juden in der russischen Kultur und Literatur vom Ende des 18./Anfang des

19. Jahrhunderts vor. Hier werden literarische Motive aus der westeuropäischen
Literatur mit entsprechenden russischen verglichen und dabei der Frage nachgegangen,

wo sie sich gleichen und wie sie sich unterscheiden.
Der zweite Teil des Bandes befasst sich mit dem „Silbernem Zeitalter" in der

russischen Literatur. In der Studie von Helen Tolstoy "Akim Volynsky and his

Jewish Cycle" werden die Ideen von Akim Volynsky (Pseudonym von Chaim Flek-

ser, 1863-1926) vorgestellt und analysiert. - Galina Eliasberg geht der schwierigen
Frage des religiösen Ubertritts nach, die eine der zentralen Fragen des

russischjüdischen Dramas am Beginn des 20. Jahrhunderts geworden ist. In The Drama of
Faith and the National Question in the Russian-Jewish Playwrights (1880 — 1910)"
bespricht sie mehrere Werke, die die junge Generation der russischen Juden und
ihre Konfrontation mit der Frage des Religionswechsels von verschiedenen Seiten
beleuchten. - Im dritten Beitrag dieses Teils, in "A Philo-Semitic Narrative in the

Anti-Semitic Discourse: The Case of Vyacheslav Ivanov" untersucht Vladimir M.
Paperni den programmatischen Artikel "On the ideology of the Jewish Question"
(1915) von Vjaceslav Ivanovic Ivanov (1866-1949).

Thema des dritten Teils ist der jüdisch-russische Dialog in den Jahren der
Revolution. Brian Horowitz untersucht in seinem Beitrag "Reflection Throught
Revolution: M. O. Gershenzon's Side in the Correcpondence from Two Corners" das

klassische Werk russischen Denkens vom Beginn des 20. Jahrhunderts, die von
Vjaceslav Ivanov und Mikhail Gershenzon verfasste Perepiska ig dvukh uglov (1921),

88



„Korrespondenz aus zwei Ecken". Oft wird dieses Werk nur nach den Gedanken

von Ivanov analysiert. Dem gegenüber versucht Horowitz nun, den Text aus der

Perspektive von Mikhail Osipovic Gershenzon (1869-1925) zu lesen und dessen

Ideen näher zu bringen. — Die Studie von Leonid F. Katsis "The Discussions on
Fedor Dostoevsky at the Moscow Branch of the St.-Petersburg 'Free Philosophic
Association' as a Russian-]ewish Dialogue" zeigt, dass die Mitglieder der berühmten

intellektuellen „Freien Philosophischen Vereinigung" sich nicht nur für
russisch-orthodoxe philosophische Fragen interessierten, sondern mitunter auch eine

jüdisch-russische Diskussion über Fedor Dostoevskij veranstaltet haben. Leonid
Katsis analysiert diese Diskussion und die Einstellungen der Teilnehmer.

Der vierte Teil des Bandes enthält zwei Studien. Unter der Uberschrift
"Assimilation or Cultural Encounter?" vergleicht Olaf Terpitz "The Picaresque" in Gri-
gorij Isaakovic Bogrovs (1825-1885) Aufzeichnungen eines Juden und Ilja Grigorjevic
Ehrenburgs (1891-1967) Das bewegte Leben desLasik Koitschwantg. — In "... We Must
Save Our People (On an Unrealized Project for a Russian Jewish Weekly in Pre-
War Paris)" beschreibt Vladimir Khazan Poljakov-Litovtsevs (Pseudonym von Sa-

muil L'vovic Poljakov, 1875-1945) gescheiterten Versuch, eine russisch-jüdische
Wochenzeitschrift zu gründen, die er als Mittel im Kampf gegen den Antisemitismus

in Europa verstanden wissen wollte.
Im fünften und letzten Teil geht es alte Stereotype und Motive, die auch am

Ende des 20. Jahrhundert noch immer wieder benutzt werden. M. P. Odessky zeigt
in "Anti-Semitism and The Vampire Theme", wie das Motiv von Dracula und den

Vampiren in der Folklore, in der Literatur und im Internet antisemitisch benutzt
wird. — In "The 'Khazar'-'Varangian' Dialogue in Dmitry Bykov's 'ZhD': Some

Psychoanalytical Observations" bespricht Andrei Rogatchevski Dmitry L'vovic By-
kovs Buch ZhD (2006), das um die beiden Begriffe von „Waräger" und „Chasaren"
als ethno-kulturelle Konzeptionen kreist. Abgeschlossen wird das Buch mit dem

Beitrag "The Darkness of Babylon: A Russian-Jewish-Israeli Experience in Visionary

Journeys of Mikhail Gendelev", in dem Sergei Shargorodsky von Mikhail Gen-
delevs (1950-2009) „Babylon" handelt, einem Werk eines der wichtigsten israelischen

russischsprachigen Autoren unserer Zeit.

Passau Katja Polian

89


	Rezensionen

