
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 71 (2015)

Artikel: Der herodianische Tempel und die Heiligkeit Jerusalems im Judentum

Autor: Fuss, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961690

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der herodianische Tempel
und die Heiligkeit Jerusalems im Judentum

von Martin Fuß*

Einleitung
Es mag erstaunen, dass trotz der herausragenden Bedeutung der Stadt
Jerusalem für Juden, Christen und Muslime und trotz der entscheidenden Grundlage,

die das Judentum für Christentum und Islam darstellt und trotz der

jahrhundertelangen Kämpfe um die „Heilige Stadt" bis in unsere Tage hinein
diese Stadt Phänomene in sich birgt, deren Merkwürdigkeit in der
wissenschaftlichen Auseinandersetzung noch nicht bedacht worden ist. Besagte

„Merkwürdigkeiten" betreffen alle drei beteiligten Religionen, genauer: die

Anlage ihrer Hauptbauten.1 Dieser Aufsatz konzentriert sich auf das jüdische
Jerusalem und dabei auf die Phänomene, die am herodianischen Tempel als

ungeklärt gelten können.2 Diese sind: als erstes, weil am auffälligsten, die vielen

Vorhöfe, die den herodianischen Tempel umgaben. Sie werden zwar
ausführlich beschrieben, jedoch in ihrer Eigenart nicht als etwas Befragenswertes

* Dr. Martin Fuß\ Lehrstuhl für Fundamentaltheologie und vergleichende Religi¬
onswissenschaft, Julius-Maximilians-Universität Würzburg, Theologische
Fakultät, Sanderring 2, D-97070 Würzburg.

1 Für die ungeklärten Auffälligkeiten des christlichen und des islamischen Jerusalem
sowie ihre Klärung siehe MARTIN FUSS, Die Konstruktion der Heiligen StadtJerusalem.

Der Umgang mitJerusalem in Judentum, Christentum und Islam, Stuttgart 2012.
2 Es ist klar, dass es „das Judentum" nicht gibt. Für die folgenden Überlegungen

gilt das von Arnold Goldberg Gesagte: „Wenn ich es trotzdem unternehme,
vom Judentum allgemein zu sprechen, dann orientiere ich mich am rabbini-
schen Judentum der Antike, also an jener Epoche, in der das Judentum geistig
seine, wie mir scheint, endgültige Gestalt erhielt. Ich versuche dabei, einige der
Grundzüge des Judentums herauszuarbeiten, die dem Judentum wesentlich
sind und die eine gewisse allgemeine Gültigkeit haben." (ARNOLD GOLDBERG,
Judentum, in: EMMA BRUNNER-TRAUT [Hg.], Diefünf grossen Weltreligionen, Freiburg

1974, S. 88-108, dort S. 88). Da hier indessen religiöse Grundvorstellungen
betrachtet werden sollen und zwischen Israel und dem rabbinischen Judentum
nach dem Selbstverständnis der Rabbinen kein Bruch existiert, wird im vorliegenden

Aufsatz nicht zwischen diesen beiden Grössen unterschieden. So auch GÜNTER

STEMBERGER, Jüdische 'Religion, München 1995, S. 8.

33



wahrgenommen, geschweige denn mit dem jüdischen Heiligkeitsverständnis
in Zusammenhang gebracht.3

Zweitens deren vielfach abgestufte Bestimmung als heilig, die bis in die

Stadt und das Land Israel hinein mit ebenso vielen Zugangsbeschränkungen
verbunden war. Sodann verwundert drittens die Akzeptanz, die dieser

— neugebaute — Zweite Tempel bei den jüdischen Zeitgenossen fand,
obwohl er doch von dem so ungeliebten König Herodes erbaut worden war,
ungeliebt, weil Sohn einer Nabatäerin, des Hellenisierens verdächtig und

König von Roms Gnaden.4 Anders jedoch in der Sekundärliteratur: dort
wird zwar die Ablehnung des Herodes bei den Juden deutlich herausgearbeitet,

die dem entgegenstehende positive jüdische Bewertung des herodia-
nischen Tempelbaus aber ohne Erstaunen hingenommen und in historischer

Betrachtung sogar als eine der „erfolgreichsten Herrschaftsmassnah-

men, die Herodes auf die Juden bezogen hatte" bewertet.5 Selbst die nach

aussen wirkende, prächtige hellenistische Architektur der Säulenhallen, die

mit ihrer Formensprache auch im Inneren den (äusseren) Vorhof der

Nichtjuden prägte, erregte merkwürdigerweise keinen Anstoss bei den

Juden, die sonst jede hellenisierende Massnahme des Herodes als Fehltritt
kritisierten.6

Diese drei Phänomene wurden bisher nicht als fragwürdig erachtet oder

wenn doch, nicht hinreichend und überzeugend geklärt.7 Sie lassen sich, so

3 So z. B. bei EHUD NETZER, The Architecture of Herod the Great Builder, Tübingen
2006, S. 137-171.

4 Für die jüdische Ablehnung des Herodes vgl. ERNST BALTRUSCH, Herodes. König
im Heiligen Tand. Eine Biographie, München 2012, S. 179-182; KLAUS BrinG-
MANN, König Herodes und die Juden, in: LINDA-MARIE GÜNTHER (Hg.),
Herodes undJerusalem, Stuttgart 2009, S. 9-23, hier S. 19-21. Seine Verflechtungen in
die römische Reichspolitik beschreibt ERNST BALTRUSCH, Herodes, Rom und
die jüdische Diaspora, in: GÜNTHER (Hg.), Herodes und Jerusalem, S. 47-59. Für
die Akzeptanz des Tempels kann die mehrfach in der rabbinischen Literatur zu
findende Aussage stehen: „Wer den Bau des Herodes nicht gesehen hat, hat nie
ein prachtvolles Gebäude gesehen." (z. B. bSukka 51a).

5 BALTRUSCH, Herodes (Anm. 4), S. 191. Ausführlich macht Baltrusch aber klar,
dass Herodes insgesamt „mit seiner Politik gegenüber den Juden gescheitert
war." (Herodes [Anm. 4], S. 175-218, Zitat S. 217f).

6 Vgl. JULIA Wilker, Herodes Judaicus — Herodes als „jüdischer König", in:
LINDA-MARIE GÜNTHER (Hg.), Herodes und Rom, Stuttgart 2007, S. 27-45, hier:
S. 38-43.

7 So stellt BRINGMANN, König Herodes (Anm. 4), S. 20, zwar fest, dass Herodes
selbst zu seinem Leidwesen aufgrund des Tempels nicht mehr Anerkennung bei
den Juden erhielt, übergeht dabei aber den dadurch doch umso erstaunlicheren

34



die hier vorgelegte These, alle stringent aus einem zentralen Prinzip des

Judentums erklären: dem Prinzip der Unterscheidung. Wohlgemerkt: dieser

Aufsatz hat nicht zum Ziel, die Motive von Herodes für den Tempelbau an sich

zu beleuchten, dies ist in der Literatur, gerade in jüngster Zeit, vielfach und
wiederholend geschehen, wobei man doch zu keinem einleuchtenderen

Ergebnis gekommen ist, als schon Flavius Josephus in seiner Interpretation:
Herodes wollte sein Königtum vor aller Welt und auf Dauer repräsentieren, sein

Judentum und seine Frömmigkeit vor seinen jüdischen Untertanen unter
Beweis stellen und dem jüdischen Gott zu grösserem Ansehen verhelfen, was
ihm auch gelang8 Hier sollen demgegenüber vielmehr die besondere Art und

Zuspruch, den der Tempel selbst fand. Auch MAX KÜCHLER unterschätzt in
seinem sonst so verdienstvollen und monumentalen: Jerusalem. Ein Handbuch und

Studienreiseführer gur Heiligen Stadt, Göttingen 2007, S. 136, die Einzigartigkeit der
Konstruktion des Jerusalemer Tempelbereichs, wenn er sie aus einer Mischung
des Kaisareions, einem „hellenistisch-römischen Stadtzentrum mit Plätzen und
Hallen" und einer nicht weiter bestimmten jüdischen Heiligkeitsvorstellung ableiten

möchte. BALTRUSCH, Herodes (Anm. 4), S. 190, wiederum hebt auf die

Einhaltung der Religionsgesetze während des Baus und auf die angebliche Beibehaltung

der architektonischen Gliederung ab, um die Akzeptanz zu begründen. Er
übersieht dabei aber, dass genau diese architektonische Gliederung, aber auch die
Grösse des Tempels, eben nicht vom Vorgängerbau und auch nicht vom Tempel
Salomons (vgl. 1. Kön 6-8) beibehalten, sondern neu eingeführt worden sind. Die
Absonderung durch Vorhöfe und Zugangsbeschränkungen wurde beim herodi-
anischen Bau ja auf ganz neuartige Weise ins Extreme gesteigert. Auch die jüngste
Veröffentlichung zur Baupolitik des Herodes problematisiert die Besonderheit
des Tempelbaus mit keinem Wort: SILVIA ROZENBERG / DAVID MEVORAH (Hg.),
Herod the Great. The King's Final Journey, Jerusalem 2013. Dasselbe gilt für die in
Anm. 8 genannten Arbeiten jüngerer Zeit.

8 Flavius Josephus, Antiquitates Judaicae (ferner: Ant Jud) XV, 11,1 bietet die ein¬

leuchtenden Argumente und die Herodes-Rede zu den Juden. Das Gelingen
seines Vorhabens kann Anf Jud XV,11,6 belegen: „Nachdem nun auch der
eigentliche Tempelbau von den Priestern in einem Jahre und sechs Monaten
errichtet worden war, freute sich das gesamte Volk und dankte Gott dafür, dass

das Werk so schnell zur Vollendung gekommen war und dass der König
dieselbe mit so regem Eifer betrieben hatte."
Daneben werden in der Sekundärliteratur, die sich in den letztenJahren intensiv
mit der Baupolitik des Herodes beschäftigt hat, noch andere, durchaus mögliche

Motive angeführt, die aber eben nicht die Besonderheit des jüdischen Tempels

berücksichtigen. Vgl. ACHIM LICHTENBERGER, Die Baupolitik Herodes des

Grossen, Wiesbaden 1999, S. 138; SARAH JAPP, Die Baupolitik Herodes' des Grossen.

Die Bedeutung der Architekturfür die Herrschaftslegitimation eines römischen Klientelkönigs,

Rahden 2000, bes. S. 26-32; NETZER, Architecture of Herod (Anm. 3), S. 302-
306; DOUANE Roller, The Building Trogram of Herod the Great, Berkeley/ Los

35



Weise der Konstruktion und die daraus sich ergebende Akzeptanz beim
jüdischen Volk im Blickpunkt stehen. Die Besonderheit des Jerusalemer Tempels
erhellt beim Blick auf die anderen drei Tempelanlagen, die Herodes in seinem

Königreich errichten Hess: die drei Augustus-Tempel in Sebaste, Paneias und
Caesarea, aber auch wenn man die Tempel im gesamten römischen Reich

betrachtet, die in der frühen Kaiserzeit in grosser Zahl erbaut wurden. Diese
Unterschiedenheit des Jerusalemer Tempels von den „römischen" Augustus-
Tempeln war aber — natürüch — genau so von Herodes beabsichtigt.9 Bezeichnend

ist weiterhin, dass die beiden anderen herodianischen Baumassnahmen

Angeles 1998, S. 85ff, und die Übersicht über die in der Forschung vertretenen
Positionen bei RENÉ Bl.OCH, Di neglecti. La politique augustéenne d'Hérode le

Grand, in: Revue de l'histoire des religions 223 (2006), S. 123-147, hier S. 124f. Die
Übersicht ergänzt Bloch um seine eigene These, der zufolge Herodes nach Art
und in Parallele zu des Augustus Baupolitik, speziell parallel zum Apollon-Tem-
pel auf dem Palatin, einem lange vernachlässigten Gott samt seinem Kult wieder

zum rechten Ansehen verhelfen wollte, und dies sein Hauptmotiv gewesen
sei (S. 137f, 145f). Diese Interpretation ist der bei Josephus geschilderten
Rhetorik des Herodes geschuldet (AntJudXV, 11,1) und diente Herodes selbst
vielleicht als Argument für den Neubau den Juden gegenüber. Indessen hat es eine

Vernachlässigung des Tempelkultes unter den hasmonäischen Vorgängern
sicher nicht gegeben; vielmehr vernachlässigt diese These etwas: nämlich den gar
nicht römischen, sondern eben spezifisch jüdischen Aufbau der Tempelanlage
im Ganzen und des Tempelgebäudes im Besonderen. Die Akzeptanz des Neubaus

mit den hellenistisch-römischen Anklängen, was die Säulenhallen und
manche architektonische und ornamentale Details betrifft (siehe dazu LlCH-
TENBERGER, Baupolitik [Anm. 8], S. 135), ist aber nur durch diese jüdische
Ausrichtung des Gesamtaufbaus zu erklären.

Ein Echo der Vielstimmigkeit der Meinungen hinsichtlich der Besonderheit des

Jerusalemer Tempels zeigt sich auch bei einem so profunden Kenner der Bauten
des Herodes wie Ehud Netzer. So kann er einerseits (auf S. 270 seines oben Anm.
3 erwähnten Herodes-Buches) dem Tempel das Fehlen jegHcher klassischer
Parallele bescheinigen, um dann andererseits (fünf Seiten später) der wenig
überzeugenden These zuzustimmen, das Tempelkonzept folge der kaiserlichen
Bauform des „caesareum" (S. 275). Das spezifisch Jüdische des Tempels nimmt er,
wie alle anderen Autoren, dabei nicht in den Blick. Unerklärlich und unerklärt
bleibt dabei auch, wie eine blosse Nachahmung einer römischen Bauform in
Jerusalem ausgerechnet bei den Juden für so viel Zustimmung gesorgt haben sollte.

9 Vgl. ROLLER, Building Program of Herod (Anm. 8), S. 92f. Keine von all diesen

Tempelanlagen (auch Petra, Damaskus, Palmyra u.a.) weist die dezidiert
unterscheidende Hof- und Innenraumkonzeption des Jerusalemer Tempels auf, siehe

dazu die Literaturhinweise bei LICHTENBERGER, Plerodes (Anm. 8), S. 139. Auch
die älteren Tempel Ägyptens kommen nicht als Vorbilder des Jerusalemer Tempels

in Betracht: siehe dazu FUSS, Konstruktion (Anm. 1), S. 93-95.

36



von für die Juden bedeutenden Orten, Mamre und Hebron, eben keinen

Tempelbau erhalten haben, da dort ja auch kein jüdischer Tempel zu stehen
hatte.10 Umso offener liegt angesichts der Fülle an Studien zu der Baupolitik
des Herodes also die Frage nach dem Grund für die einzigartige Gestaltung
des Jerusalemer Tempels, fand aber bisher keine überzeugende Antwort.11

Doch zunächst Schritt für Schritt:

Für das Judentum gewinnt Jerusalem seine einzigartige Bedeutung aus der

Tatsache, dass diese Stadt der Überlieferung nach seit den Tagen Salomons

und bis zu seiner Zerstörung im Jahre 70 n. Chr. den Tempel, der die

Gegenwart der göttlichen Shekhina garantierte, beherbergte.12 Entsprechend
muss eine Untersuchung der jüdischen Konstruktion der Stadt vom Tempel
ihren Ausgang nehmen, der ihr eindeutiges Zentrum war.13

Folgt man der Chronologie der Tempelbauten und Konzepte, kommen
hierbei als Untersuchungsgegenstände der salomonische Tempel, die

Tempelvision des Ezechiel und der herodianische oder sogenannte „Zweite
Tempel" in Frage. Von ihnen tritt der herodianische Tempel aufgrund der

Quellenlage am deutlichsten hervor, weshalb er hier in den Blick genommen

wird. Beim salomonischen Tempel hingegen, der sich allerdings auch in
das hier vorgetragene Konzept einfügen lässt, ist das Aussehen aufgrund der

10 Vgl. NETZER, Herod, the Great Guilder (Anm. 3), S. 270ff.
11 Der Versuch von FRANCIS SCHMIDT, Gapensée du Temple. DeJérusalem àQoumrân.

Identité et lien social dans lejudaisme ancient, Seuil 1994, bes. S. 77-87, stellt soziologische

Überlegungen zur Konstitution von sozialen Hierarchien und zum
vermeintlichen Hauptziel des Ausschlusses von Fremdem durch die Reinheits-Zonen

und Gebote im Tempelkult an, was zwar — auch — eine mögliche Beschreibung

ist, aber letztlich doch nicht „den Gedanken des Tempels" trifft.
12 1. Kön 6. Vgl. OTHMAR KEEL, Die Geschichte Jerusalems und die Entstehung des

Monotheismus (Orte und Landschaften der Bibel, Bd. IV/1), 2 Bde., Göttingen
2007, Bd. II, S. 1269: Unter den Hasmonäern wurden Jerusalem und der Tempel

„ein Symbol der nationalen Unabhängigkeit und Integrität und ein
Orientierungspunkt für die weltweiten jüdischen Gemeinschaften. [...] Seine
hervorragende Stellung [im ganzen römischen Reich, A. d. V.] verdankte Jerusalem
einzig seinen religiösen Leistungen."

13 Vgl. dazu die kultur- und wirtschaftsgeschichtliche Studie von JOACHIM JEREMIAS,

Jerusalem gut Zeit Jesu. Kulturgeschichtliche Untersuchungen y/tr neutestamentlichen

Zeitgeschichte, Göttingen 21959, bes. S. 65, sowie DORON MENDELS, The Tand of
Israel as a Political Concept in Hasmonean Titeratare. Recourse to History in Second Century

B. C., Claims to the Holy Hand (Texts and Studies in Ancient Judaism, Bd. 15),

Tübingen 1987, S. 121.

37



komplizierten Überlieferungslage sehr viel hypothetischer auszumachen und
die Tempelvision des Ezechiel blieb eben nur eine Vision.14

Der herodianische Tempel
und seine erstaunliche Akzeptanz bei den Juden

Vom herodianischen oder Zweiten Tempel selbst gibt es keine archäologischen

Zeugnisse, ausgenommen die Stützmauern des heutigen Haram und

einige Tor- und Treppenüberreste, die immerhin den gewaltigen Umfang des

Tempelbezirks mit Gewissheit angeben.15 Seine Rekonstruktion muss sich

daher massgeblich auf zwei, insgesamt zuverlässige, literarische Zeugnisse
stützen: den Mischnatraktat Middot und die Beschreibungen, die Flavius Jo-

sephus bietet.16 Aus ihnen geht hervor, dass König Herodes seinen ehrgeizigen

und mutigen Umbau des bestehenden, eher bescheidenen Tempels
zwischen 23 und 19 v. Chr. begonnen hat. Die Tempelplattform wurde dazu mit
Hilfe von Aufschüttungen und Substruktionen um nahezu das Doppelte ver-

grössert, das bestehende Tempelgebäude schrittweise abgetragen und in 18

Monaten wieder aufgebaut (Josephus, deBello Judaico [ferner: Bell| V, 5,1-7).17

Damit war der Temenos zum grössten der antiken Welt geworden. Doch nicht

nur die Grösse, auch den Aufbau und die prachtvolle Wirkung hatte Herodes

verändert und gesteigert: Tempelhaus wie Vorhalle des Tempels wurden
erheblich aufgewertet, die Eigenständigkeit des Allerheiligsten im Inneren
wurde durch eine zusätzliche Abtrennung betont, Vorhöfe wurden hinzugefügt

und basilikale Säulenhallen als Umrahmung des Tempelbereichs sowie

die prächtige königliche Basilika errichtet.18 Daneben erfuhr auch die Stadt

14 Dennoch stützt auch das, was man von ihnen weiss, die These, dass das jüdische
Jerusalem nach dem Prinzip der Unterscheidung gebaut wurde, wie ich in
meinem Buch Konstruktion (Anm. 1) gezeigt habe.

15 Vgl. KÜCHLER, Jerusalem (Anm. 7), S. 137. HlLLEL GEVA, Art. Jerusalem. The

Temple Mount and its Environs, in: EPHRAIM STERN (Hg.), The New Encyclopedia of
Archaeological Excavations in the Hof Land, 4 Bde., Jerusalem 1993, Bd. II, S. 736ff.

16 BellJud V, 5, und AntJud XV, 11 ; OSCAR HOLTZMANN, Mischna Middot, Von den

Massen des Tempels, Giessen 1913. Zu den Unterschieden und Motiven sowie zur
Verlässlichkeit der beiden Quellen vgl. FUSS, Konstruktion (Anm. 1), S. 32f.

17 Zu den religionsspezifischen Details, die bei diesem Umbau zu beachten waren,
siehe: MICHAEL AVI-YONAH / SHMUEL SAFRAI / YORAM YADIN, ET. AL., Art.
Temple, in: Encyclopedia Judaica Bd. XV (21972), Sp. 942-987.

18 AntJud XV, 11, 1-5. Vgl. dazu die Rekonstruktionen bei ADEL THEODOR Bu-
SINK, Der Tempel von Jerusalem von Salomo bis Herodes. Eine archäologisch-historische
Studie unter Berücksichtigung des westsemitischen Tempelbaus, Bd. I: DerTempelSalomons,
Bd. II: Von Ezechiel- bis Middot, Leiden 1980, Bd. II, Abb. 242, 245, 253.

38



insgesamt einen immensen Ausbau durch Herodes: so wurde unter seiner

Herrschaft die Burg Antonia neu gebaut, es wurden eine königliche Residenz,

ein Theater, ein Markt- und Industriequartier, Grabstätten und Wohnbezirke

neu angelegt.19

Bedenkt man, dass Herodes ein Herrscher war, der aufgrund seiner idu-
mäischen Herkunft, seiner fehlenden Legitimation als jüdischer König und
seiner Zusammenarbeit mit den Römern von den Juden nicht akzeptiert war
und wo immer möglich, scharf kritisiert wurde, verwundert es sehr, dass keine

Kritik an seinen Umbaumassnahmen und Veränderungen an diesem Herzstück

des Judentums überliefert ist; dies verlangt nach einer Erklärung.20
Ganz im Gegenteil, von den Rabbinen sind nur lobende Aussprüche in

Bezug auf den Herodes-Bau bekannt: Wer diesen Tempel nicht gesehen

habe, habe überhaupt kein prächtiges Bauwerk gesehen und der Tempel sei

vom Himmel gesegnet.21 Worin liegt diese Zustimmung begründet? Die

19 Vgl. HANSWULF BloedHORN, Die Umgestaltung der Stadt Jerusalem durch
Herodes, in: GÜNTHER, Herodes undJerusalem (Anm. 4), S. 113-134; MAX KÜCHLER,
Art. Jerusalem, in: MANFRED GÖRG / BERNHARD LANG (Hg-), Neues Bibellexikon,
3 Bde., Zürich / Düsseldorf 1991-2001, Bd. II, Sp. 310, mit Literatur.

20 Herodes war mit seiner Politik den Juden gegenüber im Ganzen gescheitert,
obwohl er sich um deren Gunst bemüht und sich auch objektiv gesehen um sie

verdient gemacht hatte. Vgl. dazu BALTRUSCH, Herodes (Anm. 4), S. 175-218.
Während also jede Gesetzesüberschreitung auf anderen Gebieten minutiös

angeprangert wurde (BALTRUSCH, Herodes [Anm. 4], S. 191-197), kam es gegenüber

dem Tempelbau zu keiner substantiellen, religiös motivierten Kritik. Die
sogenannte Adler-Affäre kann nicht als solch substantielle Kritik am Tempel
betrachtet werden: Kurz vor dem Ende des todkranken Königs hatten einige
Jugendliche, von zwei Religionsgelehrten aufgestachelt, den goldenen Adler
über dem grossen Tempeltor abgeschlagen (Bell Jud 1, 648f£). Ob der Adler
dabei als Symbol für des Herodes Rombindung oder als vermeintlicher Verstoss

gegen ein jüdisches Bilderverbort Ärgernis erregt hatte, lässt sich schwer beurteilen.

Fest steht allerdings, dass die übrige jüdische Bevölkerung Jerusalems jahrelang

keinen Anstoss am Adler genommen hatte. Vgl. LICHTENBERGER, Baupolitik
(Anm. 8), S. 136f.

Dagegen war seine Errichtung des Augustus-Tempels in Panias auf Kritik
seitens der Juden gestossen (AntJud XV, 10, 3f). Eingriffe in den Kernbereich der
jüdischen Religion konnten aber nicht nur Anstoss, sondern auch Aufstände
auslösen; man denke nur an den (erfolgreichen) Makkabäer-Aufstand gegen die
seleukidisch gestützten Hellenisierer unter den Juden, aber auch an die
kontinuierliche prophetische Kritik an den Herrschern durch die Jahrhunderte
hindurch (etwa durch Jesaja, Micha, Jeremia). Zur prekären Situation des Herodes
siehe FUSS, Jerusalem (Anm. 1), S. 36f.

21 bBB 3a, 4a; bTaan 23a.

39



Frage beantwortet sich erst, wenn der besondere Charakter des Umbaus
beleuchtet wird und die genaue, wenn auch Geduld erfordernde Beschreibung

der Abfolge der Tore und Höfe nachvollzogen wird, wie sie Josephus
und Mischna Middot bieten.

Nach der Neugestaltung war der sogenannte Vorhof der Nichtjuden die

Hauptaufenthaltsfläche. Sie stimmt mit dem Umfang des heutigen al-Haram

al-Sharifüberein und war Juden wie Nichtjuden zugänglich. Schon die

differenzierten Benennungen weisen auf die Bedeutung der Unterscheidung
hin: Seine Ummauerung nennt Josephus die „erste Einfriedung",22 das

davon umfasste Areal das „erste Heiligtum", und unterscheidet davon das

„zweite Heiligtum", das nur den Juden zugänglich war.23 Den auf einem

Podium gelegenen Tempelbereich bezeichnet er als das „Innenheiligtum".24
Dieser eigentliche Tempelbereich war vom Vorhof der Nichtjuden mehrfach

abgegrenzt:25 zuerst durch einige Stufen, und über diesen durch eine

drei Ellen hohe Balustrade. An ihren Schranken angebrachte Verbotstafeln
in griechischer und lateinischer Sprache wiesen darauf hin, dass das Betreten

allen Nichtjuden bei Todesstrafe verboten war.26 Nur männlichen Juden
und jüdischen Frauen im reinen Zustand war der Zutritt erlaubt.

Die nächste Trennung wurde nach einem 14-stufigen Treppenaufgang
von einer 40 Ellen hohen Mauer markiert; dahinter befand sich das

Tempelhaus mit noch einmal drei vorgelagerten Höfen. Das Innenheiligtum

22 BellJudV, 2, 5.

23 BellJud V, 5, 2. Das dem heiligen Quadrat von 500 x 500 Ellen in mMid II, 1

entspricht.
24 BellJud V, 3,1;VI,2, 7.

25 Ausführlich wird die nun folgende Einteilung in Höfe, Abgrenzung und die

Frage der Masse und Treppen bei BUSINK, Tempel vonJerusalem (Anm. 18), Bd. II,
S. 1062-1105, beschrieben.

26 Für die Inschrift siehe: KURT GALLING (Hg.), Textbuch pur Geschichte Israels, Tü¬

bingen 1950, S. 55; Vgl. Apg 21,27-29; AntJud XV, 11, 5; mKel I, 8. Vgl. dazu
PERETZ Segal, The Penalty of the Warning Inscription from the Temple of
Jerusalem, in: Israel Exploration Journal 39 (1989), S. 79-84, dort S. 79ff.

BellJudV, 5, 2: „Ging man über diesen [den Aussenhof], so kam man an die den
zweiten heiligen Bezirk umschliessende, drei Ellen hohe, schön gearbeitete
steinerne Balustrade. An ihr waren in gleichen Abständen Steintafeln angebracht,
welche das Gesetz der Reinheit teils in griechischer, teils in lateinischer Sprache
verkündeten, dass nämlich kein Fremder die geweihte Stätte betreten dürfe;
denn dieser zweite heilige Bezirk wurde geweiht genannt."

Vgl. Ez 44,9: „Kein Fremdling, unbeschnitten an Herz und Fleisch, darf Mein Hei¬

ligtum betreten, keiner der Fremden, die unter den Söhnen Israels leben."

40



stand also erhöht auf einem Podium, der innerste Tempelhof war wiederum

erhöht. Die Tore ins Innere, besonders das grosse Zentraltor,
verdeutlichten mehr den Charakter der Absonderung als dass sie eine

Verbindung der beiden Höfe darstellten.27 Das Areal hinter der Mauer war
weiter untergliedert: in den im Osten liegenden quadratischen Frauenvor-
hof (mMid II,5-7a) an den sich im Westen — über eine fünfzehnstufige
monumentale Treppenanlage samt dem Hauptzugangstor — der schmale

Vorhof der Israeliten anschloss (mMid II,6e). Er war den kultfähigen
jüdischen Männern vorbehalten und lag wiederum um 1,40 Meter erhöht
über dem Frauenhof.28 Der geringere Grad an Heiligkeit des Frauenvor-
hofs war somit durch die Vorordnung, die niedrigere Lage und durch
bescheidenere Hallen gekennzeichnet. Vom Vorhof der Israeliten war der

Vorhof der Priester, der äussere Kultdienstbereich, den die Priester nur in
priesterlicher Kleidung und die Leviten nur zu deren Unterstützung bei
den Opfern betreten durften, durch eine ellenhohe Mauer geschieden

(mMid II,7b). In ihm lagen der Brandopferaltar und die Schlachtplätze
(mMid III, l-4b). Zum dritten Mal wurde der Aufstieg zum Heiligeren
durch Treppen und eine Erhöhung angezeigt:29 Über eine zwölfstufige
Treppe war das Tempelhaus zu erreichen, welches nur noch von den

Priestern zur Versorgung des Schaubrot-Tisches, des Leuchters und des

Räucheraltars betreten werden durfte. Der Tempel selbst war dreifach
gegliedert und nahm damit die Unterteilung des salomonischen Tempels in
Vorhalle (nblN), Hauptraum (htm) und Allerheiligstes (T37) auf.30 Diese

waren durch Türen und Vorhänge voneinander geschieden, das TT! (nach
mYoma V,l) durch einen doppelten Vorhang {Bellum V, 5, 4; mMid III, 7-

IV, 7). Hier hatte nur der Hohepriester am Jörn Kippur Zugang.31
Wozu aber dienten die vielen Vorhöfe, Erhöhungen, Schranken und

Tore, wie sie sich dem Besucher präsentierten?

27 Der riesige, goldene Weinstock über dem Eingangstor der Vorhalle (JOS., Bell
Jud V,5,4; yMid III,8c) spielt auf das Prophetenwort Jer 2,21 an: „Ich aber habe
dich eingepflanzt als Edelrebe, als gutes, edles Gewächs." Israel ist der Weinstock,

erwählt und gerade dadurch unterschieden.
28 Jos., BellJud V,5,3.
29 Jos., BellJud V,5,2-4; yMid III,6b.
30 Vgl. WOLFGANG Zwickel, Der salomonische Tempel., Mainz 1999, S. 55ff., 75.
31 Jos., BellJudV,5,5: „Die innerste Abteilung bemass 20 Ellen; getrennt vom an¬

deren Teil war sie ebenfalls durch einen Vorhang. Dort befand sich überhaupt
nichts, von niemand durfte dieser Raum betreten, berührt oder gesehen werden;
er hiess Allerheiligstes."

41



Offensichtlich zunächst dazu, eine religiös bestimmte Unterscheidung
sichtbar zu machen und schon bei der Annäherung an das Allerheiligste den

Gedanken der abgestuften (oder besser: aufsteigenden) und unterschiedenen

Heiligkeit erfahrbar werden zu lassen.32

Aber auch hier wieder stellt sich die Frage: wozu?

Die Einteilung der Welt in Heiligkeitsgrade
Um zu verstehen, welche Funktion und Bedeutung diesen gebauten Abtrennungen

zukam, müssen die Beschreibungen im Zusammenhang mit den

Zulassungsbestimmungen in die einzelnen Höfe gelesen werden. In der Mischna,
im Traktat Kelim,33 wird der Fokus eben auf diese gestuften Zugangsmöglichkeiten

gelegt. Dies wurde zwar erst nach der Zerstörung des Heiligtums
niedergeschrieben, spiegelt aber die Verhältnisse zum Zeitpunkt seines Bestehens

wieder und hatte nach dem Fall Jerusalems die Aufgabe, den Kult, aber

vor allem die Unterscheidung selbst, im Studium gegenwärtig zu halten.34

Machte die Tempelanlage diese Heiligkeitsgrade architektonisch sichtbar
und erfahrbar, so wurden sie hier in der religiösen Literatur schriftlich
festgehalten und dabei noch ausgeweitet:

Zehn Heiligkeitsgrade gibt es: Das Land Israel ist heilig vor allen (anderen
Ländern). Worin besteht dessen Heiligkeit? Darin, dass man von ihm die Omergarbe,
die Erstlingsfrüchte und die beiden Brote (vgl. Lev 23,1 Off., 17f£; Dm 26,1 ff.)
darbringt, die man nicht so darbringt aus allen (übrigen) Ländern. Die Städte, die

mit einer Mauer umgeben sind, sind heiliger als dieses (Land Israel); denn aus

ihnen schickt man die Aussätzigen fort.35 [...] Innerhalb der Mauern (Jerusalems)
ist der Raum noch heiliger (als in den übrigen ummauerten Städten), denn dort
darf man Minderheiliges (wie Friedmahlopfer) und zweiten Zehnt essen. Der
Tempelberg ist noch heiliger, weil ihn Männer und Frauen, die mit Ausfluss be-

32 Siehe dazu die Beschreibung des Tempelgebäudes durch BellJud V, 5, 4-6; Ant
Jud XV, 11,3. — Der Gedanke der abgestuften Zugangsmöglichkeit zu einem
Heiligtum liegt natürlich nahe. Er findet sich z. B. auch bei den ägyptischen
Tempeln, allerdings waren dort die Unterteilungen nicht so differenziert wie bei
den Juden. Vgl. HELMUT BRUNNER, Grund^iige der altägyptischen Religion,
Darmstadt 1983, S. 91, unterscheidet lediglich drei abgestufte heilige Zonen.

33 WOLFGANG Bunte, Die Mischna. VI. Seder: Toharot, 1. Traktat: Kelim, Berlin /
New York 1972.

34 Vgl. zum Phänomen der jüdischen Vergegenwärtigung von über Raum und Zeit
Getrenntem: BERNHARD UHDE, IVarum sieglauben, was sieglauben, Freiburg i. Br.
2013, S. 55f.

35 Vgl. BemR 7 (148a).

42



haftet sind, Menstruierende und Wöchnerinnen nicht betreten dürfen. Der Zwinger

ist noch heiliger, denn dort darf kein Nichtisraelit und kein an Toten
Verunreinigter hinkommen.36 Der Frauen-Vorhof ist noch heiliger, denn da darf kein

Unreiner, der heute untergetaucht ist, eintreten, doch ist man deswegen kein

Sündopfer schuldig.37 Der Israeliten-Vorhof ist noch heiliger, denn diesen darf
keiner betreten, welcher noch der Sühne ermangelt, und man ist deshalb ein

Sündopfer schuldig. Der Priester-Vorhof ist noch heiliger, denn kein Israel

(Nichtpriester) darf dahin kommen, ausser wenn er es nötig hat, um (beim Opfer)
die Handauflegung, die Schlachtung oder das Schwingen (der Opferstücke)
vorzunehmen. Der Raum zwischen der Vorhalle und dem Altar ist noch heiliger,
denn dahin dürfen keine fehlerhaften Priester und keine mit wild wachsendem

Haupthaare kommen. Der Tempel ist noch heiliger, denn dahin darf niemand
kommen, der nicht vorher seine Hände und Füsse gewaschen hat. Das Allerhei-
ligste ist heiliger als jene (genannten Räume), denn dies darf bloss der Hohepriester

am Versöhnungstage zur Zeit des Dienstes betreten." (mKel I, 6. 8. 9).38

In der nachexilischen Zeit wurde also strikt zwischen Nichtjuden und Juden,
zwischen jüdischen Frauen und Männern und zwischen Priestern und Laien
unterschieden (Lev 16).39 Entsprechend war die Zugänglichkeit der Höfe
eingeschränkt. Weiter waren von den Leviten die Priester geschieden, letztere
nochmals in Versehrte und körperlich Reine eingeteilt (BellJudV, 5, 7). Von
diesen wiederum war der Hohepriester abgehoben: durch sein goldenes
Gewand, seine besonderen Opfervorrechte (mTamid VII, 3) und seine einzigartige

Rolle am Jörn Kippur. Er stand den Opfern an Sabbat und an Feiertagen

vor, der Jom Kippur-Gottesdienst wurde ganz allein von ihm ausgeführt.40

36 Nach SifBem 5,3 § 1 war die Stadt Jerusalem entsprechend dem Lager der
Wüstenzeit in drei Bereiche unterteilt: dem Lager der Israeliten entsprach das

Stadtgebiet bis zum Tempelberg, dem Lager der Leviten der Tempelberg bis zum
inneren Vorhof, ab dem der Ort des Lagers der Shekhina begann.

37 Kam ein Israelit aus dem Ausland, galt er als unrein (vgl. Arnos 7,17) und
musste sich erst einem 7-tägigen Reinigungsverfahren unterziehen, wenn er an
einem Opfer teilnehmen wollte (mKer I, 1-2, vgl. WOLFGANG BUNTE, Kelim.

Text, Übersetzung und Erklärung, Berlin / New York 1972, 82).
38 Übersetzt in: HERMANN STRACK / PAUL BlLLERBECK, Kommentar %icm Neuen

Testament aus Talmud undMidrasch, 6 Bde, München 1922-1961, Bd. IV/2, S. 754.
Siehe zur geschichtlichen Einleitung, ausführlichen Kommentierung und
Textkritik: BUNTE, Die Mischna (Anm. 26).

39 BERTRAM Herr, Deinem Daus gebührt Herrlichkeit, JHWH, alle Tage. Typen und
Funktionen von Sakralbauten im vorexilischen Israel (Bonner Biblische Beiträge, Bd.
124), Berlin 2000, S. 84.

40 Vgl. Shmuel SAURAI, Art. Temple-Titual\ in: Avi-YONAH / SAFRAI / YADIN ET.

AL, Art. Temple (Anm. 17), Sp. 973-977.

43



Offensichtlich sollte unter den Besuchern des Heiligen Landes, der Stadt,
besonders aber des Tempelbezirks mehrfach immer schärfer geschieden
werden, bis nur noch eine einzige Person, die des Hohepriesters, zutrittsberechtigt

war. Damit wurden die Unterscheidung, und damit die abgeschiedene

Heiligkeit, architektonisch wie personal auf einzigartige Weise zum
Prinzip und Hauptthema der Tempelanlage.41 Dies ist zwar eine Interpretation,

aber noch keine Erklärung. Daher bleibt die Frage nach dem Grund
dieser Thematisierung und der Herausstellung der Unterscheidung, die — so
weit zu sehen — bisher nie in der Forschungsliteratur gestellt worden ist.

Ihre Beantwortung findet sich in den Prinzipien des Judentums.

Die Enträtselung des herodianischen Tempels:
Die Prinzipien des Judentums

Trotz der so diskussionsfreudigen und gewissermassen beweglichen
jüdischen Lehre gibt es doch verbindliche Glaubenssätze im Judentum.42
Sicher zählen dazu der Glaube an die Einheit Gottes, an die Offenbarung in

41 Durch diese Vielzahl seiner Vorhöfe und die damit verbundenen Zugangsbe¬
schränkungen unterschied sich der herodianische Tempel von allen bekannten
Tempelanlagen, auch denen Ägyptens. Es ist auffallend, dass in der Forschungsliteratur

bisher nicht nach dem Grund dieser Besonderheit gefragt worden ist.
Siehe hierzu im Detail: FUSS, Jerusalem (Anm. 1), S. 40-43.

42 Vgl. Goldberg, Judentum (Anm. 2), S. 91, der hier nur ein Minimum an Prin¬

zipiellem aufzählt.
Wenn auch „...die Bestimmung dessen, was als Inhalt und normative Substanz
der Tradition und somit als jüdische essentials gelten kann, [...] umstritten" bleibt.
JOHANN Maier, Grundlage der Geschichte desJudentums im Altertum, Darmstadt 1981,
S. 6ff. Die Spannung, die sich aus der Behauptung fester Prinzipien bei gleichzeitiger

Feststellung einer Abneigung des „altjüdischen Denkens [...] gegen das
Gewisse und Feste" (SOLOMON SCHECHTER, Aspects of Rabbinic Theology, New York
1972, S. 1) ergibt, ist eine Spannung, die man bei der Betrachtung des Judentums
merkwürdigerweise aushalten muss. Die antisubstantialistische Tendenz des
Judentums betont — zu Recht — auch KARL ERICH GrÖZINGER, Jüdisches Denken.

Theologie — Philosophie — Mystik. 3 Bde., Frankfurt am Main 2004, Bd. I: Vom Gott
Abrahams gi/m Gott desAristoteles, S. 235, im Hinblick auf die Eigenart des rabbini-
schen Denkens: „Der Grund aber, warum das altjüdische Denken gegen das feste

System ist, liegt darin begründet, dass die rabbinischen Lehren nicht mit ontolo-
gischen Kategorien, nicht als Lehre vom Sein entwickelt worden sind, sondern
als Lehren vom Geschehen, als Lehre der Beziehung zwischen der göttlichen Person

und den Menschen. Und wo die Beziehungen zwischen Gott und Welt als

Beziehungen von Personen verstanden werden, kann es kein System geben, keine

starre Dogmatik. Da gibt es nur Geschichte. Darum erstellt die altjüdische Theologie

kein System, sondern sie erzählt."

44



der Tora und die Auferstehung der Toten, an die Erwählung des Volkes

Israel,43 der Auftrag zum Studium der Tora, zur Demut, zur Unterscheidung
von den Völkern44 und zum Verharren in der Erwartung des Messias.
Bleibende Ziele und Hoffnungen waren und sind das Wohnen im Land und in
Jerusalem und die Funktion des Tempels.45 Von diesen Prinzipien kommt
bei der Gestaltung jerusalems und des Tempels unmittelbar und offensichtlich

vor allem das der Unterscheidung zum Tragen.
Die Anwendung des Prinzips der Unterscheidung wird noch deutlicher,

wenn man anstelle der recht unbestimmten deutschen Übersetzung „heilig"

für tt>17p (s. o. mKel) die mitschwingende und viel präzisere Bestimmung
„abgesondert" benutzt, um den Zweck der Vorhöfe zu charakterisieren.46

Denn die übliche Übersetzung mit dem vieldeutigen Wort „heilig" verschleiert

mehr den Sinn der Passage, als dass sie ihn erhellt. Mit der Bedeutung

43 So zum Beispiel in den 13 'Iqqarim des Mose b. Maimon; siehe dazu MARC B.

SHAPIRO, The Eimits of Orthodox Theolog: Maimontdes ' Thirteen Principles reappraised,

Oxford [etc.] 2004 [22011], bes. S. 38ff, 9Iff, 139ff, und DAVID NOVAK, The

Election of Israel. The Idea of the Chosen People, Cambridge [u.a.] 1995.

44 Vgl. JAN ASSMANN, Moses der Ägypter. Entzifferung einer Gedächtnisspur, Darmstadt

1998., S. 18£; JAN ASSMANN, Die mosaische Enterscheidung, München 2005,
S. 12-19. Nach Assmann ist die mosaische Unterscheidung aber nicht nur ein

Prinzip innerhalb des Judentums, sondern hat sich als Grundzug allen drei
Weltreligionen eingeprägt und deren Umgang mit der Welt und dem jeweils anderen
bis ins 21. Jahrhundert hinein bestimmt und somit die ganze Weltgeschichte.
Ebenso stellt OTTO KAISER, Altes Testament — Vorexilische Literatur, in:
ULRICH MANN (Hg.), Theologie und Eeligionsmssenschaft, Darmstadt 1973, S. 241-268,
dort S. 245, diese Unterschiedenheit fest, führt sie aber nicht auf den systematischen,

sondern auf einen historischen Grund zurück: „Die eigentümliche
Exklusivität des Jahweglaubens, die Israel und das Judentum als Fremdlinge unter
den Völkern erscheinen Hess, gibt immer erneut zu der Frage Anlass, ob sich
diese Eigentümlichkeit aus seinen Ursprüngen begreifen lässt."

45 Zum Wohnen im Land: Dtn 6,23; 7,13; Ps 79,1 u. ö.; zum Wohnen in Jerusalem:
mKet XIII, 11; zur Hoffnung auf die Wiederrichtung des Tempels: bShab 12b.

46 Was zumindest sekundär-ätiologisch, vielleicht sogar etymologisch vertretbar
ist. Die dem zugrundeHegende, alte These von Baudissin, wonach ÜHp in seiner

Grundbedeutung auf „scheiden, trennen" verweise und somit die Ubersetzung
mit „abgesondert" nahelege, ist zwar in jüngster Zeit angegriffen, aber bisher
nicht sinnvoll ersetzt worden, denn: sie leistet, was die anderen nicht leisten:
eine Erklärung. WOLF WILHELM GRAF VON BAUDISSIN, Der Begriff der Heiligkeit
imAlten Testament, Tübingen 1878 DF.RS., Studien put semitischen Peligionsgeschichte

Bd. II, Berhn 1911, S. 1-142, hier: S. 19ff. Vgl. WALTER KORNFELD, Art. Wip,
in: Theologisches Wörterbuch gu»1 Alten Testament, Bd. VI (1989), Sp. 1179-1204,
hier: Sp. 1181. Siehe dazu auch FUSS, Jerusalem (Anm. 1), S. 63-65.

45



„abgesondert" jedoch stellt sich bis in den Wortlaut hinein eine sich

steigernde Absonderung hin zum Allerheiligsten ein, die in ihrer Höchstform
dem entspricht, dessen Gegenwart im Allerheiligsten verehrt wird. Damit soll

am Heiligtum — wie am Alltagsleben47 der Juden — anschaulich werden, dass

Abgesondertheit und Heiligkeit Gottes auf dessen Geheiss hin vom Volk
nachgeahmt werden: „Der Herr sprach zu Mose: Rede zur ganzen Gemeinde
der Israeliten, und sag zu ihnen: Seid heilig, denn ich, der Herr, euer Gott, bin
heilig." (Lev 19,1 f.) Man könnte folglich auch — sinngemäss zutreffender —

übersetzen: „Seid unterschieden, denn ich, der Herr, euer Gott, bin
unterschieden." gemeint ist: unterschieden von allen Göttern der anderen Völker.

Insofern kann man die Struktur des herodianischen Tempels und den
diese Struktur gewissermassen begleitenden Kelim-Traktat als den genauen
und im wahrsten Sinne des Wortes offen-sichtlichen Versuch verstehen, die

Aufgabe Israels in der Welt im Bezug auf den einen Gott allen Völkern vor
Augen zu führen. So verstanden erklärt sich auch die Akzeptanz der
hellenistischen Bauformen im Tempelbereich, in Gestalt der Säulenhallen und
ihrer Ornamentik, die den Vorhof der Nichtjuden umgaben.48 Nur bis hierher

durften ja Nichtjuden gelangen. Am Tempelgebäude selbst aber war
nichts Hellenistisches mehr, weder in der Architektur, noch im Ornament.49

Der weitere Zutritt war Nichtjuden auch versagt, der Blick vom Vorhof aus

aber möglich. Selbst dieser Blick lehrte also noch etwas: die Unterscheidung
zwischen nichtjüdisch (äusserer Vorhof) und jüdisch (Vorhöfe der Israeliten).

Somit war auch die nicht-jüdische Welt im Tempelbereich aufgenommen,

zwar abgesondert und doch „aufgehoben".
Der herodianische Tempel ist so begriffen eine in Stein-Setzung des

jüdischen Prinzips der Unterscheidung. Doch damit nicht genug:
Der Auftrag des Judentums, seine Unterschiedenheit in allen seinen

Lebensäusserungen auszudrücken, ging in räumlicher Hinsicht noch über den

Tempelbereich hinaus: Er betraf auch die ganze Stadt, das Land und
schliesslich — aus jüdischer Sicht — die ganze Welt, entsprechend dem
universalen Anspruch der jüdischen Religion. Von daher ist es zu verstehen,
dass die Rabbinen die Welt in die zehn unterschiedlichen Heiligkeitsgrade

47 Im Alltag und im Gebetsleben der Juden finden sich auch sonst viele Gebräu¬
che, die gegenüber anderen Völkern und Glaubensgemeinschaften unterscheidend

wirkten: die Speisegebote des Nicht-Mischens von Fleisch und Milch, die
Kleidungsvorschriften mit dem Mischungsverbot von Wolle und Leinen, der
Jahres- und Festtagszyklus etc. Vgl. Dtn 14, 21; 22, 11.

48 Lichtenberger, Baupolitik (Anm. 8), S. 135.

49 BUSINK, Tempel von Jerusalem (Anm. 18), S. 1359ff.

46



einteilten und damit unterschiedlich abgestufte Reinheitsvorschriften und

Zugangsbesümmungen verbanden.

Der Grund der Unterscheidung: der eine Gott (qados)

Das bis hierhin festgestellte Phänomen der Einteilung der Welt, der betont
unterschiedenen Konstruktion des herodianischen Tempels und des ganzen
jüdischen Lebens führt zum Grund der Unterscheidung: dem einen Gott.

Das erste und bestimmende Prinzip des Judentums ist die Einheit Gottes:

„Höre Israel! Jahwe, unser Gott, Jahwe ist einzig." (Dtn 6,4). Aus diesem

Prinzip50 ergeben sich alle weiteren für das Judentum wichtigen
Bestimmungen, zunächst die Einheitlichkeit und Einzigartigkeit Gottes:
„Niemand ist heilig, nur der Herr; denn ausser dir gibt es keinen Gott; keiner ist
ein Fels wie unser Gott." (lSam 2,2).

Dem steht die Vielheit der Welt, der Götter und der Völker gegenüber.
Von dieser Vielheit der Welt ist die Einheit völlig geschieden: „Du kannst
mein Angesicht nicht sehen; denn kein Mensch kann mich sehen und am
Leben bleiben." (Ex 33,20; vgl. Dtn 4,12; Gen 32,31; Ex 19,21; Jes 6,5).

Die Einheit ist, weil allein einheitlich und somit als einzige anders, dem
Vielen und in sich Vielheitlichen überlegen, und weil allem Vielen überlegen,
auch vollkommen.51 Diese stark abgewandte Seite Gottes fand ihre

Entsprechung in der Kultbildlosigkeit des Tempels und in der zunehmenden

50 Dieses Prinzip war so existentiell, dass es mit der Hingabe des eigenen Lebens

bezeugt wurde. Vgl. MANFRED WEIPPERT, Synkretismus und Monotheismus.
Religionsinterne Konfliktbewältigung im alten Israel, in: MANFRED WEFPPERT,

Jabipe und die anderen Götter. Studien s(tir Religionsgeschichte des antiken Israel in ihrem

syrisch-palästinischen Kontext (Forschungen zum Alten Testament, Bd. 18), Tübingen

1997, S. 1-33. Für dieses i'.had, „Einer!", sind die Märtyrer der Seleukidenzeit
gestorben, die sich weigerten, von den Überlieferungen ihrer Vorfahren
abzuweichen (vgl. 2. Makk 6-7). Mit diesem ehad auf den Lippen ging auch Rabbi
Aqiba in den Tod, der wegen der Römer sein Tora-Studium nicht unterbrechen
wollte (bSanh 61b).

51 Die Differenz der Menschen zur Vollkommenheit und die daraus resultierende
Furcht drücken sich in der bangen Frage der Männer von Bet-Schemesch aus:

„Wer kann vor dem Herrn, diesem heiligen Gott, bestehen?" (1. Sam 6,22). Vgl.
dazu WILLY SCHOTTROFF: „Noch ungünstiger als in Ägypten waren die

Voraussetzungen für das Aufkommen von Vergottungstendenzen in Israel. Anthropologisch

war hier der Unterschied zwischen Gott und Mensch so scharf und deutlich

markiert, dass der Übergang von der einen in die andere Wesenssphäre [...]
grundsätzlich als ausgeschlossen erscheinen musste. Im Normalfall bringt nach
der hier vorwaltenden Anschauung sogar schon die Begegnung mit der Gottheit,
in der man dieser ansichtig wird oder u. U. auch nur ihre Stimme vernimmt [...]

47



Entrückung des Allerheiligsten. Dieser eine und einheitliche Gott wird als

„der Heilige" (timp) bezeichnet.52

Gott zieht das Attribut ETlp in der Hälfte der vorkommenden biblischen
Stellen auf sich.53 Er allein ist der „Heilige Israels" (PiCW tzrnp) (36mal,
besonders bei Jes 5,16; 57,15; 1. Sam 2,2, auch Ps 71,22; 78,41), von ihm geht
alle „Heiligkeit" aus.54 Er heiligt, indem er für sich aussondert. Mit dem

Exodusgeschehen hat er sein Volk aus den Völkern ausgesondert, für sich in
Anspruch genommen und seine Unterschiedenheit an den Gesetzesgehorsam

gebunden (Lev 22,31 ff.):55 „Seid mir geheiligt; denn ich, der Herr, bin heilig,

den Tod." (Art. Gottmensch I, in: Reallexikon für Antike und Christentum Bd. XII,
Sp. 155-234, dort Sp. 210).

52 Der Begriff des „Heiligen" ist irritierend und vieldeutig. Das deutsche Wort
„heilig" besitzt ein viel grösseres Bedeutungsspektrum als qados im Hebräischen
oder sanctus im Lateinischen und verführt leicht zu Assoziationen, die in der

Grundsprache nicht enthalten waren; siehe dazu WILLIAM E. PADEN, Art. Heilig
undprofan I, in: Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuchfür Theologie und

Religionswissenschaft^^. III, Tübingen 42000, Sp. 1528-1530, dort Sp. 1529.

So kommen u. a. WOLFGANG GANTKE, Art. Heilig. II. Religionsphilosophisch,
in: Lexikon für Theologie und Kirche Bd. IV, Freiburg 31995, Sp. 1268-1271;
ARNOLD ANGENENDT, Heilige und Reliquien, München 1994, S. 17; DIETER IvEL-

LERMANN, Heilig, Heiligkeit und Heiligung im Alten Testament und im Neuen
Testament, in: PETER DlNZELBACHER (Hg), Heiligenverehrung in Geschichte und

Gegenwart, Ostfildern 1990, S. 27-47, über fast tautologische Bestimmungen kaum
hinaus. Vielmehr verwirrt die Gleichsetzung von qados, hagios, hieros, sanctus und
quds, durch die immergleiche deutsche Wiedergabe mit „heilig".
Viele Konzepte sind mit dem Heiligen verbunden: Das Unverfügbare, ein

Synonym für die Göttlichkeit Gottes, die Trennung von rein und unrein, ethische

Qualifikationen, Immanenz oder Transzendenzbezug, Grenzbewahrung oder
Freiheit von Grenzen und schliesslich eine innerweltliche Gesellschaftskonstruktion

gegenüber einem Gefühl des numinosen Schreckens. Siehe hierzu die
Diskussion zwischen der soziologischen Schule um Emile Dürkheim und den
Phänomenologen um Rudolf Otto, Gerhardus van der Leeuw und Mircea Eli-
ade, kurz zusammengefasst bei PADEN, Art. Heilig und profan (Anm. 52), Sp.
1528f. Jede Verwendung von „heilig" muss daher — besonders im religionsvergleichenden

Zusammenhang — je nach Kontext auf etwaige Konnotationsverschiebungen

aufmerksam machen.

53 Ruth ScorALICK / WALTER Radl, Art. Heilig, in: Neues Bibellexikon, 3 Bde., Zü¬
rich / Düsseldorf 1991-2001, Bd. I, Sp. 86-89, dort Sp. 86.

54 In der Epiphanie bei Jes 6,3 wird seine Heiligkeit als Nicht-Vermischtsein deut¬
lich: Er thront hoch und erhaben, sogar die Serafim müssen sich vor seiner

Heiligkeit schützen, um nicht zu verglühen.
55 Wie Gott geschieden ist von den anderen Göttern, so soll Israel sich von den

Völkern unterscheiden, in talmudischer Zeit eben durch die Gebotsbeachtung:

48



und ich habe euch von all diesen Völkern ausgesondert, damit ihr mir
gehört." (Lev 20,26).

Alles, was ausser ihm ebenfalls als W17p bezeichnet wird, ist auf ihn (mrpY)

oder auf seinen Kult Irin bezogen, besteht also nicht für sich, sondern zeigt
seine Unterschiedenheit an.56 Dies trifft zu für Ort und Zeit des Kultes, für
das Kultpersonal, für die Kultgegenstände, Gewänder und Geräte.57 Da es

auf ihn hingeordnet ist, muss es rein oder geweiht und ausschliesslich zu
seinem Dienst bestimmt sein, denn er ist ein eifersüchtiger Gott (Jos 24,19-23).
Auch das Land ist darum „heilig", weil es Gott gehört (Ex 15,3; Jes 11,9) und
sein Herrschaftsgebiet (K>71p) ist (Ps 114,2), in dem seine heiligen Städte liegen
(Jes 64,9). Jerusalem ist „heilig", weil Gott den Zion zu seinem heiligen Berg
erwählt hat (Ps 3,5; 43,3; 48,2£), und es sein Wille war, dass Salomon ihm dort
den Tempel baute, in seiner heiligen Stadt (Jes 52,1).58 Wie dieser Gott selbst

so sollte sowohl sein Volk, die Stadt und der Tempel sein: unterschieden von
allem anderen. Die Selbstbezeichnungen Gottes als E>17p (Lev 11,44.45; 19,2;

20,26) stehen immer im Zusammenhang mit der Verpflichtung des Volkes:
Israel erhält den Auftrag, Gottes 'Heiligkeit' (K>71p) nachzuahmen, indem es

seine Einheitlichkeit bewahrt und sich von den Völkern unterscheidet. Diese

Heiligkeit hatte konkrete Folgen für das Leben der Juden in der Stadt.

„Ihr seid geheiligt worden und ihr seid heilig" — das bezieht sich auf die Heiligung

der Aussonderung aus den Heidenvölkern. Du sagst: Auf die Heiligung
der Aussonderung aus den Heidenvölkern nicht vielmehr auf die Heiligung
durch alle Gebote? Wenn es heisst: „Heilig sollt ihr sein" (Lev 19,2), siehe, so
ist damit die Heiligung durch alle Gebote ausgesprochen; und was will die
Schrift lehrend sagen mit: „Und ihr seid geheiligt worden"? Damit ist die
Heiligung der Aussonderung aus den Heidenvölkern gemeint." SifWay zu Lev 20,7
(365b). — Wer die Toragebote erfüllt, ist qados, denn er bewahrt damit das

Einheitliche, nämlich den einen Willen Gottes.
56 Wolf Wilhelm Graf von BAUDISSIN, DerBegriff derHeiligkeit imAlten Testament,

Tübingen 1878, S. 45: „Keine Sache ist an und für sich heilig, sondern wird es erst
durch eine religiöse Beziehung, in welche sie gesetzt wird; 'heilig' bezeichnet also

zunächst nicht eine Beschaffenheit, sondern ein Verhältnis."
57 „Deshalb gewinnt in kultischem Zusammenhang bei den inhaltlichen Momenten

der Heiligkeit der Gedanke der Absonderung und Trennung an Bedeutung."

SCORALICK/ RADE, Art. Heilig [Anm. 53], Sp. 87.
58 Vgl. ARNOLD Goldberg, Die Heiligkeit des Ortes, in der frühen rabbinischen

Theologie, in: FrankfurterJudaistische Beiträge 4 (1976), S. 26-31, dort S. 27f: „Gott
hat sich dieses Israel als eine heilige Gemeinde erwählt. Ebenso aber erwählt er
den Moria oder den Zion als den Ort seiner Gegenwart im Volke Israel." und
dort S. 28: „Israel und das Heiligtum in Jerusalem sind bestimmt, der Ort Gottes

in der Welt zu sein."

49



Folgen der Heiligkeit für das Land und für Jerusalem:
Gesetzliche Bestimmungen
Aus den Anordnungen von Mischna und Tempelrolle geht eindeutig hervor,
dass die höchste Heiligkeit dem Tempelbereich zu eigen war und von dort
aus in die Welt hinein abnahm. Nur von ihm musste daher jegliches Unreine

ferngehalten werden. Die Stadt Jerusalem wurde genau wie das Land Israel

in die 'Heiligkeits-Aura' des Tempels hineingezogen und ihre Heiligkeit war
folglich auf das Engste mit dem Tempel verflochten.59 Die Halacha sah für
alle drei Bereiche gesonderte Bestimmungen vor. Speziell auf das Land
Israel bezogen sich die vielen Gesetze, die in der Mischna-Ordnung Zeraim

gesammelt waren.60 Das Land galt als Eigentum Gottes61 und war von
daher den Rabbinen 'heilig' (mKel 1,6-9). Die volle Beachtung des Gesetzes

war nach den tannaitischen Bestimmungen nur im Land geboten (Vgl. Dtn
4,14; 5,31 u. ö.).62 Daher lehnten die Tannaiten das grundlose Verlassen des

Landes ab, wobei sie aber das Hineinziehen nicht forderten (bQid 31b).
Noch bei Maimonides (1138-1204) wird der bleibende Wert des Lebens und

Begrabenseins des Juden im Heiligen Land deutlich.63

59 SAFRAI, Temple (Anm. 17), Sp. 288.

60 Vgl. dazu GÜNTER STEMBERGER, Die Bedeutung des Landes Israel in der rab-
binischen Tradition, in: Kairos 25 (1983), S. 176-199.

61 „Das Land gehört Mir, und ihr seid nur Fremde und Halbbürger bei Mir." (Lev
25,23).

62 „Viele Gebote wurden Israel geboten, die sich nur im Land Israel erfüllen las¬

sen." (bSota 14a); oder auch bei Jehuda ha-Levi: „Das Land Kanaan ist nun
besonders für den Gott Israel bestimmt, und die religiösen Handlungen können
nur da zur Vollendung gelangen. Viele israelitische Gebote sind für den nicht
da, der nicht im Lande Israel wohnt." DAVID CASSEL, Das Buch Kusari des jehuda
ha-Tevi nach dem hebräischen Texte des jehuda Jbn-Tibbon, herausgegeben, übersetzt
und mit einem Commentar, sowie mit einer allgemeinen Einleitung versehen,
Berlin 51922, S. 430f. Vgl. GrÖZINGER, jüdisches Denken (Anm. 35), S. 612;
WILLIAM DAVID DAVIES, The Territorial Dimension of Judaism, Berkeley 1982, S. 36.39.

63 MAIMONIDES: „It is forbidden to emigrate from Palestine and go abroad, unless

one goes to study the Law, or to marry a wife, or to rescue property from
heathens, and then returns to Palestine [...]. The greatest of our sages used to kiss

(the rocks) on the borders of Palestine. They used to kiss the rocks of the land
and roll themselves in the dust. The Rabbis said that the sins of him who lives
in Palestine are forgiven, as it is written: And the inhabitant shall not say: 'I am
sick'; the people that dwell therein shall be forgiven their iniquity (Isa 33,24).
Even if one walks four cubits in it, one is assured of life in the world to come.
So too, one who is buried there will obtain atonement; [...] At all times one
should live in Palestine even in a place the majority of whose population is

50



Für Jerusalem betrafen die halachischen Bestimmungen u. a. den Hauskauf,

das Verbot entgeltlicher Vermietung von Wohnraum an Pilger, das

Verbot der Anlage von Abfallhaufen, von Hühnerzucht und von Gärten.
Des weiteren waren besondere Reinigungsriten und Riten im Zusammenhang

mit Begräbnissen und Umzügen vorgeschrieben. Auch
Stadterweiterungsvorhaben unterlagen speziellen Regeln, ebenso Gerichtssitzungen
(bSanh 23a) oder die Bedingungen von Unterschriften und Einladungen.64

Denn um die für den Tempel geforderte Reinheit zu schützen, musste
schon die Stadt möglichst rein gehalten werden. Von daher sind die
besonderen Reinheits-Vorschriften innerhalb ihrer Mauern zu verstehen, die
dazu dienten, den Pilgern den Zugang zum Tempel im Zustand der Reinheit

zu erleichtern.65 Allerdings galten in Rücksicht auf die Bewohner und
auf das alltägliche Leben in der Stadt weniger strenge Vorschriften als für
den Tempelbezirk selbst, der auch dadurch von der Stadt abgehoben —

unterschieden - war.66

heathen, and not live outside Palestine even in a place the majority of whose
population is Jewish; for he who leaves Palestine is as though he would serve
idolatry, as it is written: For they have driven me out his day that I should not
cleave unto the inheritance of the Lord, saying: Go, serve other gods (ISam
26,19)." (The Code of Maimonides, Mishneh Torah, Book 14: Book of Judges, translated

from the Hebrew by Abraham Hershman, New Haven / London 1963,
S. 217-219). So auchjehuda Ha-Levi: „Nun, so tust du (der fromme Jude, d. V.)
ja den Pflichten deines Gesetzes Abbruch, wenn du nicht diesen Ort [das Land,
A. d. V.] zum Ziele deines Strebens, zum Aufenthalt in deinem Leben und Tode
machst." (CASSEL, Kusari [Anm. 62], S. 124).

64 Baraita der zehn in Jerusalem erlassenen Gebote: ARN A XXXIX; bBQ 82b.

Vgl. ABRAHAM MEIR Habermann, Art. Jerusalem in Halakhah, in: Encyclopedia
Judaica Bd. IX, (21972), Sp. 1553f.

65 Daher war beispielsweise der Verzehr des Zehnten innerhalb der Mauern der
Stadt erlaubt.
Die biblische Archäologie bemüht sich immer noch um eine eindeutige
Rekonstruktion der Stadtmauerverläufe, anfangend von der späten Bronzezeit bis in
die römische Zeit hinein. Solange hier keine sicheren Ergebnisse vorliegen, ist
es müssig, über bestimmte Zonen innerhalb der Stadt und ihre unterschiedene
Bedeutung zu spekulieren.

66 Vgl. ELISHA QlMRON, The Holiness of the Holy Land in the Light of a new
Document from Qumran, in: Moshe SHARON (Hg.), The Holy Hand in History
and Thought. Papers submitted to the International Conference on the Relations
between the Holy Land and the World Outside it, Johannesburg 1986, Leiden
1988, S. 9-13, dort S. 12.

51



Die Unterscheidung und Verantwortung Israels
als Folge der Erwählung
Der Grund der Unterscheidung lag also im besonderen Verhältnis Israels

zu seinem Gott, der Erwählung Israels zu seinem Volk: „Der Herr, euer

Gott, hat euch als ein heiliges Volk für sich ausgesondert; Er hat euch unter
allen Völkern der Erde als Sein Eigentum ausgewählt." (Dtn 14,2).

Da dieser Gott als der Eine geglaubt wird und damit universale Bedeutung

haben muss, ist Israels Erwählung Auszeichnung und Sonderstellung
zugleich. Israel hat somit Verantwortung für alle Völker und für die ganze
Welt übertragen bekommen:

Rabbi Hiyya bar Abba sagte im Namen von Rabbi Johanan: [...]: Die Erde

sagte (in der Stunde, als Gott Israel die Tora gab): Sag, dass Israel die Tora
nicht akzeptiert, und ich werde in die Wasser zurückkehren, wie ich zuvor
war. [...] So sprach Rabbi im Namen von Rabbi Aha: [...] die Welt begann
schon sich aufzulösen. Wäre nicht Israel vor dem Berg Sinai gestanden (wo
die Tora gegeben wurde) und hätte gesagt: Alles, was der Herrgesagt hat, werden

wir tun undgehorsam sein' (Ex 24,7), die Erde wäre zum Tohu zurückgekehrt, in
die Leere (PesR 21,4).67

Das Volk Israel war also seinem Selbstverständnis nach von Gott erwählt,

um den Völkern eine vorbildliche Gottesbeziehung vorzuleben:68

Und [der Herr] sagte: Es ist zu wenig, dass du mein Knecht bist, nur um die
Stämme Jakobs wieder aufzurichten und die Verschonten heimzuführen. Ich

67 Vgl. zahlreiche andere Stellen in der rabbinischen Literatur, bei RAPHAEL PATAI,
Man and Temple in Ancient Jewish Myth and Ritual, New York 21967, S. 155: „God
said: Israel made peace between me and my world. Were it not for Israel, I
would have destroyed my world." Alles Gute kommt der Welt nur dank Israels
Verdiensten zu: BerR LXVI, 2. Vgl. BemR I, 3; DevR II, 7.

68 Literatur zu der Vorstellung der Erwählung und ihren dunklen Ursprüngen bei:
MATHIAS KoCKERT, Die Erwählung Israels und das Ziel der Wege Gottes im
Jesajabuch, in: INGO KOTTSIEPER / JÜRGEN VAN OORSCHOT (Hg.), Wer ist wie

du, HERR, unter den Göttern? Studien gurTheologie und Religionsgeschichte Israels
(Festschrift für Otto Kaiser zum 70. Geburtstag), Göttingen 1994, S. 277-300, dort
S. 278, und seine Ausführungen zum Sinn der Erwählung bei Jesaja (dort S.

286£): „Die Entronnenen der Völker sollen vielmehr an Israels gewendetem
Geschick Jahwe als einzigen Gott in scharfem Kontrast zu den eigenen Göttern
erkennen, die nicht helfen können; ja, die gesamte Welt (45,6) soll an Kyros als

Jahwes Heilswerkzeug zur Erkenntnis kommen. [...] Die Völker sollen und dürfen

das tun, was Amt und Auftrag des erwählten Volkes war (43,7.21). Insofern
sind die Völker nicht nur Zuschauer, sondern Teilhaber am Heil für Israel."

52



mache dich zum Licht für die Völker; damit mein Heil bis an das Ende der
Erde reicht (Jes 49,6; vgl. Ez 39,7).69

Die anderen Völker waren damit nicht vom Heil ausgeschlossen; dieses

stand allen Gerechten offen (bBQ 38a). Vielmehr konnten die Nichtjuden
am Verhalten Israels Orientierung gewinnen.70 Die Rabbinen verglichen
diese Rolle Israels mit der der einzigen Rose in einem wildgewucherten
Obstgarten (WayR XXIII,3); Der Herr des Obstgartens liess den Garten

nur wegen des Duftes dieser Rose bestehen, denn er wurde besänftigt durch
Israels Annahme der Tora (Ex 24,7). Diese Annahme der Tora folgte aber
fast zwingend aus der vorgängigen Erwählung durch Gott: Gott hatte sein

Volk ausgesondert aus den Völkern, ihm die Bundesschlüsse — oder besser;

Herrschaftsverträge — auferlegt,71 und somit geheiligt (Dtn 7,6; 14,2):

Denn du bist ein Volk, das dem Herrn, deinem Gott heilig ist. Dich hat der

Herr, dein Gott, ausgewählt, damit du unter allen Völkern, die auf der Erde
leben, das Volk wirst, das ihm persönlich gehört.

Diese besondere Verbindung zwischen Gott und seinem Volk ging mit der
besonderen Verpflichtung Israels einher; In Nachahmung der 'Heiligkeit'
und somit der Einheit Gottes sollte es als das Eigentum Gottes dem Auftrag

der Unterscheidung72 nachkommen — sich daher von den anderen Völkern

absondern und eben nicht vermischen:

69 Diese Verantwortung wird im Judentum bis heute gesehen: SAMSON HOCH-

FELD, zitiert von WALTER HOMOLKA, Das Judentum und das Zeremonialgesetz,
in: WALTER HOMOLKA (Hg.), Die Lehren desJudentums nach den Quellen. Bände 1-
3 (1928-1930), Darmstadt T999, Bd. I, S. XI-XVI, hier: S. XVI: „Der Gedanke
der Auserwählung Israels, der auf den ersten Blick der Lehre von der sittlichen
Gleichwertung aller Menschen zu widerstreiten scheint, ordnet sich ihr bei
näherer Betrachtung vielmehr unter: Israel hat — das ist der tiefste Sinn seiner

Begnadung durch Gott — die Aufgabe, beispielgebend auf die Menschheit
einzuwirken; es soll sein ethisches Gut nicht für sich behalten, sondern allen
Völkern mitteilen, auf dass sie aufsteigen zu immer höherer Gesinnung."

30 Vgl. zum jüdischen Modell des Universalismus: ALAN F. SEGA]., Rebeccas Child¬

ren. Judaism and Christianity in the Roman World, Cambridge 1986, bes. S. 163ff.
71 Der Charakter des Bundes hat eher einer Verpflichtung oder einem ungleichen

Vertragsverhältnis entsprochen, wie es im Alten Orient zwischen Herrscher
und Vasallen üblich war. Vgl. dazu ERNST KUTSCH, Verheissung und Gesetg.

Untersuchungen gim sog. Rund im Alten Testament (Beiheft zur Zeitschrift für die alt-
testamentliche Wissenschaft, Bd. 131) Berlin / New York 1973, und RlNTE
Frankena, The Vassal-Treaties of Esarhaddon and the Dating of Deuteronomy,

in: Oudtestamentische Studien 14 (1965), S. 122-154, dort S. 152f.
72 Im Unterschied zur Religion Israels waren die Religionen des Alten Orients —

wie die ägyptische Religion - eher dadurch geprägt, fremde Elemente in sich

53



Jetzt aber, wenn ihr auf meine Stimme hört und meinen Bund haltet, werdet
ihr unter allen Völkern mein besonderes Eigentum sein. Mir gehört die ganze
Erde, ihr aber sollt mir als ein Reich von Priestern und als ein heiliges Volk
gehören" (Ex 19,5f.)73

In allem hatte sich diese Unterschiedenheit Israels widerzuspiegeln:

Diese Worte, auf die ich dich heute verpflichte, sollen auf deinem Herzen
geschrieben stehen. Du sollst sie deinen Söhnen wiederholen. Du sollst von

aufzunehmen, und nicht dadurch, einen Unterschied zu allem anderen
aufzubauen. Vgl. ASSMANN, Moses (Anm. 44), S. 18-20.

Vgl. Nils PETER LEMCHE, Kann von einer „Israelitischen Religion" noch
weiterhin die Rede sein? Perspektiven eines Historikers, in: WALTER DIETRICH /
MARTIN A. Klopfenstein (Hg), Ein Gott allein?JHWH-Verehrung und biblischer

Monotheismus im Kontext der israelitischen und altorientalischen Religionsgeschichte,

Freiburg / Schweiz 1994, S. 59-75, hier S. 71: „Das religiöse Leben in Palästina in
der vorexilischen Zeit kann als eine Erscheinungsform des religiösen Lebens
der westsemitischen Völkerschaften betrachtet werden, obwohl es keineswegs
mit bestimmten anderen Formen der westsemitischen Religion völlig identisch

war, sondern eben eine eigenständige palästinische Sonderform darstellte." Vgl.
MORTON S. Smith, The Early History of God. Yahweh and the Other Deities in
Ancient Israel, New York 1990, S. 7.

73 Wie z. B. aus der Kritik Esras am treulosen Verhalten Israels hervorgeht: „Das
Volk und die Priester und die Leviten haben sich nicht ferngehalten von der

Bevölkerung des Landes und ihren Greueltaten. [...] So hat sich der heilige
Same (t£>7pn VIT) mit den Völkern des Landes vermischt." (Esra 9,1-3).
In der Diaspora hatten „die Rabbinen die alten Reinheitsvorschriften mittler-
weile so weit ausgedehnt und abgesteckt, dass sie praktisch zu so etwas wie
inneren Grenzen wurden zwischen dem 'reinen' jüdischen Volk und der
'unreinen' Gesellschaft [...] Denn nicht nur wie früher die Priester, sondern
bekanntlich das ganze Volk wurde jetzt als ein abgesondertes,,priesterliches Volk'
verstanden. [...] Diese, wie wir feststellten, im babylonischen Exil grundgelegte
und jetzt ganz und gar bewusst vollzogene religiös-soziale Selbstabsonderung
von Nichtjuden bedeutete faktisch eine Art Selbstisolierung." (HANS KÜNG,
Das Judentum, München / Zürich, 1991, S. 190).
Das führt im Ergebnis zu der Feststellung ASSMANNS, Mosaische Unterscheidung

(Anm. 44), S. 30: „Das Judentum ist eine Kultur der Differenz. Für das Judentum

ist es völlig selbstverständlich, dass der Monotheismus eine Grenze zieht
und dass die Juden diese Grenze zu bewahren haben." Assimilation musste für
dieses Judentum undenkbar sein. Ibid., 31: „Das Judentum ist eine Religion der
Selbstausgrenzung. [...] Das Gesetz zieht einen hohen Zaun um das erwählte
Volk und verhindert jede Kontamination mit [...] Vorstellungen [...] der
Umwelt."; und JAN ASSMANN, Herrschaft und Heil. Politische Theologie in Altägypten,
Israel und Europa, München / Wien 2000, S. 262: „Mit diesem neuen Religions typ
zieht die Unterscheidung von wahr und falsch in die Religionsgeschichte ein."

54



ihnen reden, wenn du zu Hause sitzt und wenn du auf der Strasse gehst, wenn
du dich schlafen legst und wenn du aufstehst. Du sollst sie als Zeichen um
das Handgelenk binden. Sie sollen zum Schmuck auf deiner Stirn werden.
Du sollst sie auf die Türpfosten deines Hauses und in deine Stadttore schreiben

(Dtn 6,6-9).74

Alle besonderen äusserlichen Formen, die die Erscheinungsweise des Judentums

prägten, waren dazu bestimmt, die Juden ständig an das Wesentliche,
die unvermischte Einheit Gottes und an ihren speziellen Auftrag zu erinnern.
Ein herausragendes Beispiel für diese Bestimmung war der herodianische

Tempel mit seinen Zugangsbeschränkungen. Solange er existierte, bezog sich

die unterscheidende Praxis des Judentums auf die besonderen Vorschriften
des Tempelkults und auf das Erfüllen der Gebote, wie sie den Juden nach

den Gesetzesbestimmungen in der Tora, darunter vor allem dem sogenannten

Heiligkeitsgeset\ (Lev 17-26), aufgetragen waren.75 Nach der Tempelzerstörung

70 n. Chr. blieben das Tora-Studium, die Gebete und die Beachtung der
noch ausführbaren Gebote. Das Bemühen, dem Heiligkeits-Auftrag Gottes

gerecht zu werden, führte zu einer besonderen Haltung: der bis ins Detail
reichenden Heiligung des Alltags,76 die sich — zumindest in der Orthodoxie -

durch Absonderung und Unterscheidung von der Umwelt auszeichnete.

Diese wurde nach der Zerstörung des Zweiten Tempels aufrechterhalten,
indem die Rabbinen mit ihrer Gesetzgebung einen Zaun um die Tora zogen,
vergleichbar den Vorhöfen und Heiligkeitsbezirken um das Allerheiligste. Damit

war gewährleistet, dass die Bestimmungen der Tora genau eingehalten
werden konnten. Jede Gefahr des Sich-Vermischens, und sei es im Denken,
sollte ausgeschlossen werden. Wie zu Zeiten des Tempelkultes wurde das

74 Vgl. dazu STEMBERGER, jüdische Religion (Anm. 2), S. 7: „Anders als etwa im
Christentum lässt sich nicht zwischen religiösen und profanen Bereichen des

Lebens unterscheiden. [...] Das ganze Leben ist Religion. [...] Wie man sich

kleidet, was man isst, gehörte ebenso zur Religion wie Gebet und Gottesdienst
der Synagoge. Im jüdischen Leben ist nichts wirklich profan; alles ist
religiös." Schon in der Antike wurde das Judentum daher als abgesondert und
unterschieden wahrgenommen: STRABON, Geographica XVI 2,35, beschreibt Moses
als ägyptischen Priester, der sich gegen die ägyptische Bilderverehrung wandte,
und die Hebräer als abergläubische Gruppe mit sonderbaren Sitten. Vgl. MEN-
ACHEM STERN (Hg.), Greek and Gatin authors onJews andJudaism, 3 Bde., Jerusalem
1974, Bd. I, S. 201-351, dort S. 294f.

75 Ausführlich zum jüdischen Gesetz, seinen Quellen, seiner Entstehung und sei¬

ner Geltung: MENACHEM Elon, Art. Mishpatlvri, in: EncyclopediaJudaicaR>à. XII
(21972), Sp. 109-151.

76 Zum Heiligkeitsgesetz siehe: ECKART OTTO, Art. Heiligkeitsgeset-y, in: Religion in
Geschichte und Gegenwart, Bd. III, Sp. 1570f.

55



Profane, um das Abgesonderte zu schützen, schrittweise ausgegrenzt und
abgehalten. Alles, was den Begriff von Einheit verwahrte, galt als „heilig" und
musste vor der Vermischung mit der Vielheit geschützt werden. Darunter
fielen in räumlicher Hinsicht das 'Land Israel', die Stadt Jerusalem und -
solange er Bestand hatte — eben der Tempel.

Fazit

Die auffällige und bisher nicht hinterfragte Konstruktion Jerusalems und
des Tempels hat ihren unmittelbaren Grund im Prinzip der Unterscheidung,
welches dem Volk von seinem Gott aufgetragen ist. Dieser belastende wie
erhebende Auftrag ist — alles dem Selbstverständnis Israels nach — bindend,
da Gott sich dieses Volk erwählt hat, damit es unter den Völkern das leuchtende

Beispiel des rechten Gottesverhältnisses vorlebe.
Insofern der herodianische Tempel samt dem Konzept der abgestuften

Zugänglichkeit diese Unterscheidung auf einzigartige Weise zum Ausdruck
gebracht hatte, wurde er trotz seines Bauherrn auch von den Juden akzeptiert.

Sein Dienst an der Aufgabe der Unterscheidung machte den Makel
seines Urhebers wett. Herodes hatte dieses wesentliche Prinzip des Judentums

monumental in Stein gesetzt.
Letztlich führen die Konstruktion des Tempels und die mit ihm verbundenen

Heiligkeitsgrade auf das jüdische Gottesverständnis zurück: dieser

Gott ist einer, einzig und daher geschieden von allem anderen. Dies und die

Konsequenzen für das Volk galt (und gilt?) es für die Juden sich und der Welt

gegenwärtig zu halten, durch ihr Leben, ihr vergegenwärtigendes Beten, ihre

heilige Stadt und eben auch durch den einen und unterschiedenen Tempel.77

77 Assimilation als die endgültige, nicht nur vorübergehende Aufhebung der
Unterscheidung in allen Bereichen, wurde und wird dagegen jüdischerseits als der
Untergang des religiös geprägten Judentums begriffen. Siehe dazu etwa HANS
KOHN, Art. Assimilation, in: jüdisches Lexikon, 5 Bde, Berlin 1927, Bd. I, Sp. 517-
523, hier: Sp. 520ff; ARTHUR HERTZBERG / HAIM HiLLEL BEN-SASSON, Art.
Assimilation, in: Encyclopaedia judaica, Bd. III (1974), Sp. 770-782.

56


	Der herodianische Tempel und die Heiligkeit Jerusalems im Judentum

