Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 71 (2015)

Artikel: Der herodianische Tempel und die Heiligkeit Jerusalems im Judentum
Autor: Fuss, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961690

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der herodianische Tempel
und die Heiligkeit Jerusalems im Judentum

von Martin Fuff*

Einleitung

Es mag erstaunen, dass trotz der herausragenden Bedeutung der Stadt Jeru-
salem fiir Juden, Christen und Muslime und trotz der entscheidenden Grund-
lage, die das Judentum fiir Christentum und Islam darstellt und trotz det jaht-
hundertelangen Kimpfe um die ,,Heilige Stadt“ bis in unsere Tage hinein
diese Stadt Phinomene in sich birgt, deren Metkwiirdigkeit in der wissen-
schaftlichen Auseinandersetzung noch nicht bedacht worden ist. Besagte
»Merkwiirdigkeiten® betreffen alle drei beteiligten Religionen, genauer: die
Anlage threr Hauptbauten.! Dieser Aufsatz konzentriert sich auf das jidische
Jerusalem und dabei auf die Phinomene, die am herodianischen Tempel als
ungeklirt gelten kénnen.? Diese sind: als erstes, weil am auffilligsten, die vie-
len Vorhéfe, die den herodianischen Tempel umgaben. Sie werden zwar aus-
fihrlich beschrieben, jedoch in ihrer Eigenart nicht als etwas Befragenswertes

*

Dr. Martin Fuff, Lehrstuhl fiir Fundamentaltheologie und vergleichende Religi-
onswissenschaft, Julius-Maximilians-Universitit Wirzburg, Theologische Fa-
kultit, Sanderring 2, D-97070 Wiirzburg,

1 Fur die ungeklirten Auffalligkeiten des christlichen und des islamischen Jerusalem
sowie ihre Klirung siehe MARTIN FUSS, Die Konstruktion der Heiligen Stadt Jerusalem.
Der Umgang mit Jerusalem in Judentuns, Christentum und Istam, Stuttgare 2012,

2 Esist klar, dass es ,,das Judentum® nicht gibt. Fiir die folgenden Ubetlegungen
gilt das von Arnold Goldberg Gesagte: ,,Wenn ich es trotzdem unternehme,
vom Judentum allgemein zu sprechen, dann orientiere ich mich am rabbini-
schen Judentum der Antike, also an jener Epoche, in der das Judentum geistig
seine, wie mir scheint, endgiiltige Gestalt erhielt. Ich versuche dabei, einige der
Grundzige des Judentums herauszuarbeiten, die dem Judentum wesentlich
sind und die eine gewisse allgemeine Giiltigkeit haben.” (ARNOLD GOLDBERG,
Judentum, in: EMMA BRUNNER-TRAUT [Hg,], D fiinf grossen Weltreligionen, Frei-
burg 1974, S. 88-108, dort S. 88). Da hier indessen religiose Grundvorstellungen
betrachtet werden sollen und zwischen Israel und dem rabbinischen Judentum
nach dem Selbstverstindnis der Rabbinen kein Bruch existiert, wird im vorliegen-
den Aufsatz nicht zwischen diesen beiden Gréssen unterschieden. So auch GUN-
TER STEMBERGER, Jiidische Religion, Minchen 1995, S. 8.

33



wahrgenommen, geschweige denn mit dem judischen Heiligkeitsverstandnis
in Zusammenhang gebracht.?

Zweitens deren vielfach abgestufte Bestimmung als heilig, die bis in die
Stadt und das Land Israel hinein mit ebenso vielen Zugangsbeschrinkun-
gen verbunden war. Sodann verwundert drittens die Akzeptanz, die dieser
— neugebaute — Zweite Tempel bei den jidischen Zeitgenossen fand, ob-
wohl er doch von dem so ungeliebten Konig Herodes erbaut worden war,
ungeliebt, weil Sohn einer Nabatierin, des Hellenisierens verdachtig und
Koénig von Roms Gnaden.* Anders jedoch in der Sekundirliteratur: dort
wird zwar die Ablehnung des Herodes bei den Juden deutlich herausgear-
beitet, die dem entgegenstehende positive jidische Bewertung des herodia-
nischen Tempelbaus aber ohne Erstaunen hingenommen und in histori-
scher Betrachtung sogar als eine der ,,erfolgreichsten Herrschaftsmassnah-
men, die Herodes auf die Juden bezogen hatte” bewertet.> Selbst die nach
aussen wirkende, prichtige hellenistische Architektur der Siulenhallen, die
mit ihrer Formensprache auch im Inneren den (dusseren) Vorhof der
Nichtjuden prigte, erregte merkwiirdigerweise keinen Anstoss bei den Ju-
den, die sonst jede hellenisierende Massnahme des Herodes als Fehltritt
kritisierten.©

Diese drei Phinomene wurden bisher nicht als fragwiirdig erachtet oder
wenn doch, nicht hinreichend und iiberzeugend geklirt.” Sie lassen sich, so

3 So z. B. bei EHUD NETZER, The Architecture of Herod the Great Builder, TUibingen
2000, S. 137-171.

4 Fur die judische Ablehnung des Herodes vgl. ERNST BALTRUSCH, Herodes. Kinig
im Heiligen Land. Eine Biographie, Munchen 2012, S. 179-182; KLAUS BRING-
MANN, Koénig Herodes und die Juden, in: LINDA-MARIE GUNTHER (Hg.), He-
rodes und Jerusalem, Stuttgart 2009, S. 9-23, hier S. 19-21. Seine Verflechtungen in
die romische Reichspolitik beschreibt ERNST BALTRUSCH, Herodes, Rom und
die jidische Diaspora, in: GUNTHER (Hg.), Herodes und Jerusalem, S. 47-59. Far
die Akzeptanz des Tempels kann die mehrfach in der rabbinischen Literatur zu
findende Aussage stehen: ,,Wer den Bau des Herodes nicht gesehen hat, hat nie
ein prachtvolles Gebiude gesehen.* (z. B. bSukka 51a).

5 BALTRUSCH, Herodes (Anm. 4), S. 191. Ausfihrlich macht Baltrusch aber klar,
dass Herodes insgesamt ,,mit seiner Politik gegeniiber den Juden gescheitert
wat.” (Herodes [Anm. 4], S. 175-218, Zitat S. 217f).

6 Vgl. JULIA WILKER, Herodes Judaicus — Herodes als ,,jidischer Konig®, in:
LINDA-MARIE GUNTHER (Hg.), Herodes und Rom, Stuttgart 2007, S. 27-45, hier:
S. 38-43.

7 So stellt BRINGMANN, Konig Herodes (Anm. 4), S. 20, zwar fest, dass Herodes
selbst zu seinem Leidwesen aufgrund des Tempels nicht mehr Anerkennung bei
den Juden erhielt, Gibergeht dabei aber den dadurch doch umso erstaunlicheren

34



die hier vorgelegte These, alle stringent aus einem zentralen Prinzip des Ju-
dentums erkliren: dem Prinzip der Unterscheidung, Wohlgemerkt: dieser
Aufsatz hat nicht zum Ziel, die Motive von Herodes fiir den Tempelban an sich
zu beleuchten, dies ist in der Literatur, gerade in jliingster Zeit, vielfach und
wiederholend geschehen, wobei man doch zu keinem einleuchtenderen Er-
gebnis gekommen ist, als schon Flavius Josephus in seiner Interpretation: He-
rodes wollte sein Koénigtum vor aller Welt und auf Dauer reprisentieren, sein
Judentum und seine Frommigkeit vor seinen jiidischen Untertanen unter Be-
weis stellen und dem jiidischen Gott zu grosserem Ansehen verhelfen, was
ihm auch gelang.8 Hier sollen demgegentber vielmehr die besondere Art und

Zuspruch, den der Tempel selbst fand. Auch MAX KUCHLER unterschitzt in sei-
nem sonst so verdienstvollen und monumentalen: Jerusalens. Ein Handbuch und Stu-
dienretsefiibrer zur Heiligen Stadt, Gottingen 2007, S. 136, die Einzigartigkeit der
Konstruktion des Jerusalemer Tempelbereichs, wenn er sie aus einer Mischung
des Kaisareions, einem , hellenistisch-romischen Stadtzentrum mit Plitzen und
Hallen® und einer nicht weiter bestimmten jiidischen Heiligkeitsvorstellung ablei-
ten mochte. BALTRUSCH, Herodes (Anm. 4), S. 190, wiederum hebt auf die Ein-
haltung der Religionsgesetze wihrend des Baus und auf die angebliche Beibehal-
tung der architektonischen Gliederung ab, um die Akzeptanz zu begriinden. Er
tibersieht dabei aber, dass genau diese architektonische Gliederung, aber auch die
Grosse des Tempels, eben nicht vom Vorgingerbau und auch nicht vom Tempel
Salomons (vgl. 1. Kon 6-8) beibehalten, sondern neu eingefiihrt worden sind. Die
Absonderung durch Vorhéfe und Zugangsbeschrinkungen wurde beim herodi-
anischen Bau ja auf ganz neuartige Weise ins Extreme gesteigert. Auch die jlingste
Verotfentlichung zur Baupolitik des Herodes problematisiert die Besonderheit
des Tempelbaus mit keinem Wort: SILVIA ROZENBERG / DAVID MEVORAH (Hg,),
Herod the Great. The King's Final Journey, Jerusalem 2013. Dasselbe gilt fiir die in
Anm. 8 genannten Arbeiten jungerer Zeit.

8 Flavius Josephus, Antiguitates Judaicae (ferner: Ant Jud) XV, 11, 1 bietet die ein-
leuchtenden Argumente und die Herodes-Rede zu den Juden. Das Gelingen
seines Vorhabens kann Ant Jud XV,11,6 belegen: ,,Nachdem nun auch der ei-
gentliche Tempelbau von den Priestern in einem Jahre und sechs Monaten er-
richtet worden war, freute sich das gesamte Volk und dankte Gott dafiir, dass
das Werk so schnell zur Vollendung gekommen war und dass der Konig die-
selbe mit so regem Eifer betrieben hatte.

Daneben werden in der Sekunditliteratur, die sich in den letzten Jahren intensiv
mit der Baupolitik des Herodes beschiftigt hat, noch andere, durchaus mogli-
che Motive angefiihrt, die aber eben nicht die Besondetheit des jiidischen Tem-
pels berticksichtigen. Vgl. ACHIM LICHTENBERGER, Die Baupolitik Herodes des
Grossen, Wiesbaden 1999, S. 138; SARAH JAPP, Die Baupolitik Herodes® des Grossen.
Die Bedeutung der Architektur fiir die Herrschaftslegitimation eines rimischen Klientelki-
nigs, Rahden 2000, bes. S. 26-32; NETZER, Architecture of Herod (Anm. 3), S. 302-
306; DOUANE ROLLER, The Building Program of Herod the Great, Berkeley/ Los

55



Weise der Konstruktion und die daraus sich ergebende Akzeptanz beim judi-
schen Volk im Blickpunkt stehen. Die Besonderheit des Jerusalemer Tempels
erhellt beim Blick auf die anderen drei Tempelanlagen, die Herodes in seinem
Konigreich errichten liess: die drei Augustus-Tempel in Sebaste, Paneias und
Caesarea, aber auch wenn man die Tempel im gesamten romischen Reich be-
trachtet, die in der frithen Kaiserzeit in grosser Zahl erbaut wurden. Diese
Unterschiedenheit des Jerusalemer Tempels von den ,,rémischen® Augustus-
Tempeln war aber — natiirlich — genau so von Herodes beabsichtigt.” Bezeich-
nend ist weiterhin, dass die beiden anderen herodianischen Baumassnahmen

36

Angeles 1998, S. 85ff, und die Ubersicht iiber die in der Forschung vertretenen
Positionen bei RENE BLOCH, Di neglecti. I.a politique augustéenne d'Hérode le
Grand, in: Revwe de [histoire des religions 223 (2000), S. 123-147, hier S. 124f. Die
Ubersicht erginzt Bloch um seine eigene These, der zufolge Herodes nach Art
und in Parallele zu des Augustus Baupolitik, speziell parallel zum Apollon-Tem-
pel auf dem Palatin, einem lange vernachlissigten Gott samt seinem Kult wie-
der zum rechten Ansehen verhelfen wollte, und dies sein Hauptmotiv gewesen
sei (S. 1371, 145f). Diese Interpretation ist der bei Josephus geschilderten Rhe-
torik des Herodes geschuldet (Ant Jud XV, 11, 1) und diente Herodes selbst viel-
leicht als Argument fir den Neubau den Juden gegeniiber. Indessen hat es eine
Vernachlissigung des Tempelkultes unter den hasmoniischen Vorgingern si-
cher nicht gegeben; vielmehr vernachlissigt diese These etwas: nimlich den gar
nicht rémischen, sondern eben spezifisch jidischen Aufbau der Tempelanlage
im Ganzen und des Tempelgebdudes im Besonderen. Die Akzeptanz des Neu-
baus mit den hellenistisch-romischen Anklingen, was die Saulenhallen und
manche architektonische und ornamentale Details betrifft (siche dazu LICH-
TENBERGER, Banpolitik [Anm. 8], S. 135), ist aber nur durch diese jidische Aus-
richtung des Gesamtaufbaus zu erkliren.

Ein Echo der Vielstimmigkeit der Meinungen hinsichtlich der Besonderheit des
Jerusalemer Tempels zeigt sich auch bei einem so profunden Kenner der Bauten
des Herodes wie Ehud Netzer. So kann er einerseits (auf S. 270 seines oben Anm.
3 erwihnten Herodes-Buches) dem Tempel das Fehlen jeglicher klassischer Pa-
rallele bescheinigen, um dann andererseits (fiinf Seiten spiter) der wenig tber-
zeugenden These zuzustimmen, das Tempelkonzept folge der kaisetlichen Bau-
form des ,,caesareum® (S. 275). Das spezifisch Jidische des Tempels nimmt er,
wie alle anderen Autoren, dabei nicht in den Blick. Unerklarlich und unerklirt
bleibt dabei auch, wie eine blosse Nachahmung einer rémischen Bauform in Je-
rusalem ausgerechnet bei den Juden fiir so viel Zustimmung gesorgt haben sollte.
Vgl. ROLLER, Buzlding Program of Herod (Anm. 8), S. 92f. Keine von all diesen
Tempelanlagen (auch Petra, Damaskus, Palmyra u.a.) weist die dezidiert unter-
scheidende Hof- und Innenraumkonzeption des Jerusalemer Tempels auf, siehe
dazu die Literaturhinweise bei LICHTENBERGER, Herodes (Anm. 8), S. 139. Auch
die ilteren Tempel Agyptens kommen nicht als Vorbilder des Jerusalemer Tem-
pels in Betracht: siche dazu FUSS, Konstruktion (Anm. 1), S. 93-95.



von fur die Juden bedeutenden Orten, Mamre und Hebron, eben keinen
Tempelbau erhalten haben, da dort ja auch kein jidischer Tempel zu stehen
hatte.! Umso offener liegt angesichts der Fille an Studien zu der Baupolitik
des Herodes also die Frage nach dem Grund fiir die einzigartige Gestaltung
des Jerusalemer Tempels, fand aber bisher keine tiberzeugende Antwort.!!

Doch zunichst Schritt fiir Schritt:

Fir das Judentum gewinnt Jerusalem seine einzigartige Bedeutung aus der
Tatsache, dass diese Stadt der Uberlieferung nach seit den Tagen Salomons
und bis zu seiner Zerstorung im Jahre 70 n. Chr. den Tempel, der die Ge-
genwart der gottlichen Shekhina garantierte, beherbergte.!? Entsprechend
muss eine Untersuchung der jidischen Konstruktion der Stadt vom Tempel
ithren Ausgang nehmen, der ihr eindeutiges Zentrum war.!?

Folgt man der Chronologie der Tempelbauten und Konzepte, kommen
hierbei als Untersuchungsgegenstinde der salomonische Tempel, die Tem-
pelvision des Ezechiel und der herodianische oder sogenannte ,,Zweite
Tempel” in Frage. Von ihnen tritt der herodianische Tempel aufgrund der
Quellenlage am deutlichsten hervor, weshalb er hier in den Blick genom-
men wird. Beim salomonischen Tempel hingegen, der sich allerdings auch in
das hier vorgetragene Konzept einfiigen lisst, ist das Aussehen aufgrund der

10 Vgl. NETZER, Herod, the Great Builder (Anm. 3), S. 270ff.

11 Der Versuch von FRANCIS SCHMIDT, Ia pensée du Temple. De |érusalem a Qoumrin.
Identité et lien social dans le judaisme ancient, Seuil 1994, bes. S. 77-87, stellt soziolo-
gische Uberlegungen zur Konstitution von sozialen Hierarchien und zum ver-
meintlichen Hauptziel des Ausschlusses von Fremdem durch die Reinheits-Zo-
nen und Gebote im Tempelkult an, was zwar — auch — eine mogliche Beschrei-
bung ist, aber letztlich doch nicht ,,den Gedanken des Tempels® trifft.

12 1. Kén 6. Vgl. OTHMAR KEEL, Die Geschichte Jernsalems und die Entstehung des
Monotheismus (Orte und Landschaften der Bibel, Bd. IV/1), 2 Bde., Géttingen
2007, Bd. 11, S. 1269: Unter den Hasmoniern wurden Jerusalem und der Tem-
pel ,,ein Symbol der nationalen Unabhingigkeit und Integritit und ein Orien-
tierungspunkt fur die weltweiten jidischen Gemeinschaften. [...] Seine hervor-
ragende Stellung [im ganzen romischen Reich, A. d. V)] verdankte Jerusalem
einzig seinen religidsen Leistungen.*

13 Vgl. dazu die kultur- und wirtschaftsgeschichtliche Studie von JOACHIM JERE-
MIAS, Jerusalens zur Zeit Jesn. Kulturgeschichiliche Untersuchungen gur neutestamentlichen
Zeitgeschichte, Gottingen 21959, bes. S. 65, sowie DORON MENDELS, The Land of
Israel as a Political Concept in Hasmonean Literature. Recourse to History in Second Cen-
tury B. C., Clazms to the Holy Land (Texts and Studies in Ancient Judaism, Bd. 15),
Tiibingen 1987, S. 121.

57



komplizierten Uberlieferungslage sehr viel hypothetischer auszumachen und
die Tempelvision des Ezechiel blieb eben nur eine Vision. !4

Der herodianische Tempel
und seine erstaunliche Akzeptanz bei den Juden

Vom herodianischen oder Zweiten Tempel selbst gibt es keine archiologi-
schen Zeugnisse, ausgenommen die Stiitzmauern des heutigen Haram und
einige Tor- und Treppentiberreste, die immerhin den gewaltigen Umfang des
Tempelbezirks mit Gewissheit angeben.'> Seine Rekonstruktion muss sich
daher massgeblich auf zwei, insgesamt zuverlissige, literarische Zeugnisse
stutzen: den Mischnatraktat Midde? und die Beschreibungen, die Flavius Jo-
sephus bietet.!'® Aus thnen geht hervor, dass Konig Herodes seinen ehrgeizi-
gen und mutigen Umbau des bestehenden, eher bescheidenen Tempels zwi-
schen 23 und 19 v. Chr. begonnen hat. Die Tempelplattform wurde dazu mit
Hilfe von Aufschiittungen und Substruktionen um nahezu das Doppelte ver-
grossert, das bestehende Tempelgebaude schrittweise abgetragen und in 18
Monaten wieder aufgebaut (Josephus, de Bello [udaico [ferner: Bel] 'V, 5, 1-7).17
Damit war der Temenos zum grossten der antiken Welt geworden. Doch nicht
nur die Grosse, auch den Aufbau und die prachtvolle Wirkung hatte Herodes
verandert und gesteigert: Tempelhaus wie Vorhalle des Tempels wurden er-
heblich aufgewertet, die Eigenstindigkeit des Allerheiligsten im Inneren
wurde durch eine zusitzliche Abtrennung betont, Vorhofe wurden hinzuge-
fiigt und basilikale Saulenhallen als Umrahmung des Tempelbereichs sowie
die prichtige konigliche Basilika errichtet.!® Daneben erfuhr auch die Stadt

14 Dennoch stiitzt auch das, was man von ihnen weiss, die These, dass das jiidische
Jerusalem nach dem Prinzip der Unterscheidung gebaut wurde, wie ich in mei-
nem Buch Konstruktion (Anm. 1) gezeigt habe.

15 Vgl. KUCHLER, Jerusalerr (Anm. 7), S. 137. HILLEL GEVA, Art. Jerusalem. The
Temple Mount and its Environs, in: EPHRAIM STERN (Hg,), The New Encyclopedia of
Archaeological Excavations in the Holy Land, 4 Bde., Jerusalem 1993, Bd. 11, S. 7306ft.

16 Bell Jud V, 5, und Ant Jud XV, 11; OSCAR HOLTZMANN, Mischna Middot, 1Von den
Massen des Tempels, Giessen 1913, Zu den Unterschieden und Motiven sowie zur
Verlisslichkeit der beiden Quellen vgl. FUSS, Konstruktion (Anm. 1), S. 32f.

17 Zu den religionsspezifischen Details, die bei diesem Umbau zu beachten waren,
siche: MICHAEL AVI-YONAH / SHMUEL SAFRAI / YORAM YADIN, ET. AL., Art.
Temple, in: Encyclopedia Judaica Bd. XV (*1972), Sp. 942-987.

18 Ant Jud XV, 11, 1-5. Vgl. dazu die Rekonstruktionen bei ADEL THEODOR BU-
SINK, Der Tempel von Jerusalem von Salomo bis Herodes. Eine archéologisch-bistorische
Studie unter Beriicksichtigung des westsemitischen Tempelbaus, Bd. 1: Der Tempel S alomons,
Bd. II: Von Ezechiel bis Middot, 1eiden 1980, Bd. 11, Abb. 242, 245, 253.

38



insgesamt einen immensen Ausbau durch Herodes: so wurde unter seiner
Herrschaft die Burg Antonia neu gebaut, es wurden eine konigliche Residenz,
ein Theater, ein Markt- und Industriequartier, Grabstitten und Wohnbezirke
neu angelegt.!?

Bedenkt man, dass Herodes ein Herrscher war, der aufgrund seiner idu-
miischen Herkunft, seiner fehlenden Legitimation als jiidischer Konig und
seiner Zusammenarbeit mit den Rémern von den Juden nicht akzeptiert war
und wo immer moglich, scharf kritisiert wurde, verwundert es sehr, dass keine
Kritik an seinen Umbaumassnahmen und Verinderungen an diesem Herz-
stiick des Judentums uberliefert ist; dies verlangt nach einer Erkldrung.20

Ganz im Gegenteil, von den Rabbinen sind nur lobende Ausspriiche in
Bezug auf den Herodes-Bau bekannt: Wer diesen Tempel nicht gesehen
habe, habe tibethaupt kein prichtiges Bauwerk gesehen und der Tempel sei
vom Himmel gesegnet.?! Worin liegt diese Zustimmung begriindet? Die

19 Vgl. HANSWULF BLOEDHORN, Die Umgestaltung der Stadt Jerusalem durch He-
rodes, in: GUNTHER, Herodes und Jerusalern (Anm. 4), S. 113-134; MAX KUCHLER,
Art. Jerusalem, in: MANFRED GORG / BERNHARD LANG (Hg.), Newes Bibellexikon,
3 Bde., Zirich / Dusseldorf 1991-2001, Bd. II, Sp. 310, mit Literatur.

20 Herodes war mit seiner Politik den Juden gegeniiber im Ganzen gescheitert,
obwohl er sich um deren Gunst bemiiht und sich auch objektiv gesehen um sie
verdient gemacht hatte. Vgl. dazu BALTRUSCH, Herodes (Anm. 4), S. 175-218.
Wihrend also jede Gesetzesiiberschreitung auf anderen Gebieten minutios an-
geprangert wurde (BALTRUSCH, Herodes [Anm. 4], S. 191-197), kam es gegen-
tiber dem Tempelbau zu keiner substantiellen, religiés motivierten Kritik. Die
sogenannte Adler-Affire kann nicht als solch substantielle Kritik am Tempel
betrachtet werden: Kurz vor dem Ende des todkranken Konigs hatten einige
Jugendliche, von zwei Religionsgelehrten aufgestachelt, den goldenen Adler
tiber dem grossen Tempeltor abgeschlagen (Bel Jud 1, 648ff). Ob der Adler
dabei als Symbol fiir des Herodes Rombindung oder als vermeintlicher Verstoss
gegen ein jiidisches Bilderverbort Argernis erregt hatte, lisst sich schwer beurtei-
len, Fest steht allerdings, dass die tbrige jidische Bevolkerung Jerusalems jahre-
lang keinen Anstoss am Adler genommen hatte. Vgl. LICHTENBERGER, Banpolitik
(Anm. 8), S. 136f.

Dagegen war seine Errichtung des Augustus-Tempels in Panias auf Kritik sei-
tens der Juden gestossen (Ant Jud XV, 10, 3f). Eingriffe in den Kernbereich der
jlidischen Religion konnten aber nicht nur Anstoss, sondern auch Aufstinde
auslosen; man denke nur an den (erfolgreichen) Makkabider-Aufstand gegen die
seleukidisch gestitzten Hellenisierer unter den Juden, aber auch an die konti-
nuierliche prophetische Kritik an den Herrschern durch die Jahrhunderte hin-
durch (etwa durch Jesaja, Micha, Jetemia). Zur prekiren Situation des Herodes
siehe FUSS, Jerusalers (Anm. 1), S. 361.

21 bBB 3a, 4a; bTaan 23a.

39



Frage beantwortet sich erst, wenn der besondere Charakter des Umbaus
beleuchtet wird und die genaue, wenn auch Geduld erfordernde Beschrei-
bung der Abfolge der Tore und Hofe nachvollzogen wird, wie sie Josephus
und Mischna Middot bieten.

Nach der Neugestaltung war der sogenannte Vorhof der Nichtjuden die
Hauptaufenthaltsfliche. Sie stimmt mit dem Umfang des heutigen a/-Haran:
al-$ harif iberein und war Juden wie Nichtjuden zuginglich. Schon die dif-
ferenzierten Benennungen weisen auf die Bedeutung der Unterscheidung
hin: Seine Ummauerung nennt Josephus die ,erste Einfriedung®,?? das da-
von umfasste Areal das ,erste Heiligtum®, und unterscheidet davon das
nzweite Heiligtum®, das nur den Juden zuginglich war.?? Den auf einem
Podium gelegenen Tempelbereich bezeichnet er als das ,,Innenheiligtum®.2+
Dieser eigentliche Tempelbereich war vom Vorhof der Nichtjuden mehr-
tach abgegrenzt:?> zuerst durch einige Stufen, und tber diesen durch eine
drei Ellen hohe Balustrade. An ihren Schranken angebrachte Verbotstateln
in griechischer und lateinischer Sprache wiesen darauf hin, dass das Betre-
ten allen Nichtjuden bei Todesstrafe verboten war.? Nur minnlichen Juden
und judischen Frauen im reinen Zustand war der Zutritt erlaubt.

Die nichste Trennung wurde nach einem 14-stufigen Treppenaufgang
von einer 40 Ellen hohen Mauer markiert; dahinter befand sich das Tem-
pelhaus mit noch einmal drei vorgelagerten Hofen. Das Innenheiligtum

22 Bell Jud 'V, 2, 5.

23 Bell Jud V, 5, 2. Das dem heiligen Quadrat von 500 x 500 Ellen in mMid II, 1
entspricht.

24 Bell Jud V, 3, 1; V1, 2, 7.

25 Ausfihrlich wird die nun folgende Einteilung in Hofe, Abgrenzung und die
Frage der Masse und Treppen bei BUSINK, Tempel von Jerusalers (Anm. 18), Bd. II,
S. 1062-1105, beschrieben.

26 Fir die Inschrift siehe: KURT GALLING (Hg.), Textbuch ur Geschichte Israels, Tt-
bingen 1950, S. 55; Vgl. Apg 21,27-29; Ant Jud XV, 11, 5; mKel I, 8. Vgl. dazu
PERETZ SEGAL, The Penalty of the Warning Inscription from the Temple of
Jerusalem, in: Lsrael Exploration Journal 39 (1989), S. 79-84, dort S. 791t
Bell Jud V, 5, 2: ,,Ging man {iber diesen [den Aussenhof], so kam man an die den
zweiten heiligen Bezirk umschliessende, drei Ellen hohe, schén gearbeitete stei-
nerne Balustrade. An ihr waren in gleichen Abstinden Steintafeln angebracht,
welche das Gesetz der Reinheit teils in griechischer, teils in lateinischer Sprache
verkiindeten, dass nidmlich kein Fremder die geweihte Stitte betreten dirfe;
denn dieser zweite heilige Bezirk wurde geweiht genannt.

Vgl. Ez 44,9: , Kein Fremdling, unbeschnitten an Herz und Fleisch, darf Mein Hei-
ligtum betreten, keiner der Fremden, die unter den Séhnen Israels leben.*

40



stand also erhoht auf einem Podium, der innerste Tempelhot war wiede-
rum erhoht. Die Tore ins Innere, besonders das grosse Zentraltor, ver-
deutlichten mehr den Charakter der Absonderung als dass sie eine Ver-
bindung der beiden Héfe darstellten.?” Das Areal hinter der Mauer war
weiter untergliedert: in den im Osten liegenden quadratischen Frauenvor-
hof (mMid I1,5-7a) an den sich im Westen — lber eine finfzehnstufige
monumentale Treppenanlage samt dem Hauptzugangstor — der schmale
Vorhot der Israeliten anschloss (mMid I1,6e). Er war den kultfahigen ji-
dischen Minnern vorbehalten und lag wiederum um 1,40 Meter erhoht
tber dem Frauenhof.?8 Der geringere Grad an Heiligkeit des F'rauenvor-
hofs war somit durch die Vorordnung, die niedrigere Lage und durch be-
scheidenere Hallen gekennzeichnet. Vom Vorhof der Israeliten war der
Vorhof der Priester, der aussere Kultdienstbereich, den die Priester nur in
priesterlicher Kleidung und die Leviten nur zu deren Unterstlitzung bei
den Opfern betreten durften, durch eine ellenhohe Mauer geschieden
(mMid IL7b). In ihm lagen der Brandopferaltar und die Schlachtplatze
(mMid III, 1-4b). Zum dritten Mal wurde der Aufstieg zum Heiligeren
durch Treppen und eine Erhéhung angezeigt:? Uber eine zwolfstufige
Treppe war das Tempelhaus zu erreichen, welches nur noch von den
Priestern zur Versorgung des Schaubrot-Tisches, des Leuchters und des
Riucheraltars betreten werden durfte. Der Tempel selbst war dreifach ge-
gliedert und nahm damit die Unterteilung des salomonischen Tempels in
Vorhalle (o7x), Hauptraum (7277) und Allerheiligstes (1°27) auf.’0 Diese
waren durch Tiren und Vorhinge voneinander geschieden, das 7727 (nach
mYoma V,1) durch einen doppelten Vorhang (Bellum V, 5, 4; mMid 111, 7-
IV, 7). Hier hatte nur der Hoheptiester am Jom Kippur Zugang.!

Wozu aber dienten die vielen Vorhofe, Erhéhungen, Schranken und
Tore, wie sie sich dem Besucher prisentierten?

27 Der riesige, goldene Weinstock iiber dem Eingangstor der Vorhalle (JOS., Be//
Jud V,5,4; yMid 111,8¢) spielt auf das Prophetenwort Jer 2,21 an: ,,Ich aber habe
dich eingepflanzt als Edelrebe, als gutes, edles Gewichs. Israel ist der Wein-
stock, erwihlt und gerade dadurch unterschieden.

28 Jos., Bell Jud V,5,3.

29 Jos,, Bell Jud V,5,2-4; yMid 111,6b.

30 Vel. WOLFGANG ZWICKEL, Der salomonische Tempel, Mainz 1999, S. 55£t., 75.

31 Jos., Bell Jud V,5,5: ,.Die innerste Abteilung bemass 20 Ellen; getrennt vom an-
deren Teil war sie ebenfalls durch einen Vorhang. Dort befand sich tiberhaupt

nichts, von niemand durfte dieser Raum betreten, bertihrt oder gesehen werden;
et hiess Allerheiligstes.*

41



Offensichtlich zunichst dazu, eine religios bestimmte Unterscheidung
sichtbar zu machen und schon bei der Annaherung an das Allerheiligste den
Gedanken der abgestuften (oder besser: aufsteigenden) und unterschiede-
nen Heiligkeit erfahrbar werden zu lassen.??

Aber auch hier wieder stellt sich die Frage: wozu?

Die Einteilung der Welt in Heiligkeitsgrade

Um zu verstehen, welche Funktion und Bedeutung diesen gebauten Abtren-
nungen zukam, miissen die Beschreibungen im Zusammenhang mit den Zu-
lassungsbestimmungen in die einzelnen Hofe gelesen werden. In der Mischna,
im Traktat Kelim,?? wird der Fokus eben auf diese gestuften Zugangsmag-
lichkeiten gelegt. Dies wurde zwar erst nach der Zerstoérung des Heiligtums
niedergeschrieben, spiegelt aber die Verhiltnisse zum Zeitpunkt seines Beste-
hens wieder und hatte nach dem Fall Jerusalems die Aufgabe, den Kult, aber
vor allem die Unterscheidung selbst, im Studium gegenwirtig zu halten.3*
Machte die Tempelanlage diese Heiligkeitsgrade architektonisch sichtbar
und erfahrbar, so wurden sie hier in der religiosen Literatur schriftlich fest-
gehalten und dabei noch ausgeweitet:
Zehn Heiligkeitsgrade gibt es: Das I.and Israel ist heilig vor allen (anderen Lin-
dern). Worin besteht dessen Heiligkeit? Darin, dass man von ihm die Omergarbe,
die Erstlingsfriichte und die beiden Brote (vgl. Lev 23,10ff,,17ff; Dtn 26,1ff)
darbringt, die man nicht so darbringt aus allen (iibrigen) Lindern. Die Stadte, die
mit einer Mauer umgeben sind, sind heiliger als dieses (I.and Israel); denn aus
ihnen schickt man die Aussitzigen fort.? [...] Innerhalb der Mauern (Jerusalems)
ist der Raum noch heiliger (als in den tibrigen ummauerten Stidten), denn dort
darf man Minderheiliges (wie Friedmahlopfer) und zweiten Zehnt essen. Der
Tempelberg ist noch heiliger, weil ihn Ménner und Frauen, die mit Ausfluss be-

32 Siche dazu die Beschreibung des Tempelgebiudes durch Be// Jud 'V, 5, 4-6; Ant
Jud XV, 11, 3. — Der Gedanke der abgestuften Zugangsmaoglichkeit zu einem
Heiligtum liegt natiirlich nahe. Er findet sich z. B. auch bei den dgyptischen
Tempeln, allerdings waren dort die Unterteilungen nicht so differenziert wie bei
den Juden. Vgl. HELMUT BRUNNER, Grundziige der altigyptischen Religion,
Darmstadt 1983, S. 91, unterscheidet lediglich drei abgestufte heilige Zonen.

33 WOLFGANG BUNTE, Die Mischna. V1. Seder: Tobarot, 1. Traktat: Kelim, Betlin /
New York 1972.

34 Vgl. zum Phinomen der jidischen Vergegenwirtigung von tiber Raum und Zeit
Getrenntem: BERNHARD UHDE, Warum sie glauben, was sie glanben, Freiburg 1. Br.
2013, 8, 55%

35 Vgl. BemR 7 (148a).

42



haftet sind, Menstruierende und Wochnerinnen nicht betreten diitfen. Der Zwin-
ger ist noch heiliger, denn dort darf kein Nichtisraelit und kein an Toten Verun-
reinigter hinkommen.3¢ Der Frauen-Vorhof ist noch heiliget, denn da datf kein
Unreiner, der heute untergetaucht ist, eintreten, doch ist man deswegen kein
Stindopfer schuldig:?” Der Israeliten-Vorhof ist noch heiliger, denn diesen darf
keiner betreten, welcher noch der Stihne ermangelt, und man ist deshalb ein
Stindopfer schuldig. Der Priester-Vorhof ist noch heiliger, denn kein Israel
(Nichtpriester) datf dahin kommen, ausser wenn er es notig hat, um (beim Opfer)
die Handauflegung, die Schlachtung oder das Schwingen (der Opferstiicke) vor-
zunehmen. Der Raum zwischen der Vorhalle und dem Altar ist noch heiliger,
denn dahin dirfen keine fehlerhaften Priester und keine mit wild wachsendem
Haupthaare kommen. Der Tempel ist noch heiliger, denn dahin darf niemand
kommen, der nicht vorher seine Hinde und Fusse gewaschen hat. Das Allerhei-
ligste ist heiliger als jene (genannten Riume), denn dies datf bloss der Hohepries-
ter am Versohnungstage zur Zeit des Dienstes betreten. (mKel I, 6. 8. 9).38

In der nachexilischen Zeit wurde also strikt zwischen Nichtjuden und Juden,
zwischen judischen Frauen und Mannern und zwischen Priestern und Laien
unterschieden (Lev 16).3 Entsprechend war die Zuginglichkeit der Hofe ein-
geschrankt. Weiter waren von den Leviten die Priester geschieden, letztere
nochmals in Versehrte und korperlich Reine eingeteilt (Be// Jud V, 5, 7). Von
diesen wiederum war der Hohepriester abgehoben: dutch sein goldenes Ge-
wand, seine besonderen Opfervorrechte (mTamid VII, 3) und seine einzigat-
tige Rolle am Jom Kippur. Er stand den Opfern an Sabbat und an Feiertagen
vor, der Jom Kippur-Gottesdienst wurde ganz allein von thm ausgeftihrt.40

36 Nach SifBem 5,3 § 1 war die Stadt Jerusalem entsprechend dem Lager der Wiis-
tenzeit in drei Bereiche unterteilt: dem Lager der Israeliten entsprach das Stadt-
gebiet bis zum Tempelberg, dem Lager der Leviten der Tempelberg bis zum
inneren Vorhof, ab dem der Ort des Lagers der Shekbina begann.

37 Kam ein Israelit aus dem Ausland, galt er als unrein (vgl. Amos 7,17) und
musste sich erst einem 7-tdgigen Reinigungsverfahren unterziehen, wenn er an
einem Opfer teilnehmen wollte (mKer I, 1-2, vgl. WOLFGANG BUNTE, Kelin.
Text, Ubersetzung und Erklirung, Berlin / New York 1972, 82).

38 Ubersetzt in: HERMANN STRACK / PAUL BILLERBECK, Kommentar zum Nenen
Testament ans Talmud und Midrasch, 6 Bde, Miinchen 1922-1961, Bd. IV/2, S. 754.
Siehe zur geschichtlichen Einleitung, ausfiihtlichen Kommentierung und Text-
kritik: BUNTE, Die Mischna (Anm. 26).

39 BERTRAM HERR, Deinemr Haus gebithrt Herrlichkeit, [HWH, alle Tage. Typen und
Funktionen von Sakralbauten im vorexilischen Israel (Bonner Biblische Beitrige, Bd.
124), Berlin 2000, S. 84.

40 Vgl. SHMUEL SAFRAL, Art. Temple-Ritual, in: AVI-YONAH / SAFRAI / YADIN ET.
AL., Art. Temple (Anm. 17), Sp. 973-977.

43



Oftensichtlich sollte unter den Besuchern des Heiligen Landes, der Stadt,
besonders aber des Tempelbezirks mehrfach immer scharfer geschieden
werden, bis nur noch eine einzige Person, die des Hohepriesters, zutrittsbe-
rechtigt war. Damit wurden die Unterscheidung, und damit die abgeschie-
dene Heiligkeit, architektonisch wie personal auf einzigartige Weise zum
Prinzip und Hauptthema der Tempelanlage.#! Dies ist zwar eine Interpreta-
tion, aber noch keine Erklarung, Daher bleibt die Frage nach dem Grund
dieser Thematisierung und der Herausstellung der Unterscheidung, die — so
weit zu sehen — bisher nie in der Forschungsliteratur gestellt worden ist.

Ihre Beantwortung findet sich in den Prinzipien des Judentums.

Die Entritselung des herodianischen Tempels:
Die Prinzipien des Judentums

Trotz der so diskussionsfreudigen und gewissermassen beweglichen judi-
schen Lehre gibt es doch verbindliche Glaubenssitze im Judentum.*? Si-
cher zihlen dazu der Glaube an die Einheit Gottes, an die Offenbarung in

41 Durch diese Vielzahl seiner Vorhéfe und die damit verbundenen Zugangsbe-
schrinkungen unterschied sich der herodianische Tempel von allen bekannten
Tempelanlagen, auch denen Agyptens. Es ist auffallend, dass in der Forschungs-
literatur bisher nicht nach dem Grund dieser Besonderheit gefragt worden ist.
Siehe hierzu im Detail: FUSS, Jerusalers (Anm. 1), S. 40-43.

42 Vgl. GOLDBERG, Judentum (Anm. 2), S. 91, der hier nur ein Minimum an Prin-

zipiellem aufzihlt.
Wenn auch ,,...die Bestimmung dessen, was als Inhalt und normative Substanz
der Tradition und somit als jiidische essentials gelten kann, [...] umstritten® bleibt.
JOHANN MAIER, Grandziige der Geschichte des Judentums im Altertum, Darmstadt 1981,
S. 6ff. Die Spannung, die sich aus der Behauptung fester Prinzipien bei gleichzei-
tiger Feststellung einer Abneigung des ,alfjidischen Denkens [...] gegen das Ge-
wisse und Feste® (SOLOMON SCHECHTER, Aspects of Rabbinic Theology, New York
1972, S. 1) ergibt, ist eine Spannung, die man bei der Betrachtung des Judentums
merkwurdigerweise aushalten muss. Die antisubstantialistische Tendenz des Ju-
dentums betont — zu Recht — auch KARL ERICH GROZINGER, Jidisches Denken.
Theologie — Philosgphie — Mystik. 3 Bde., Frankfurt am Main 2004, Bd. I: Vo Gott
Abrabams zum Gott des Aristoteles, S. 235, im Hinblick auf die Eigenart des rabbini-
schen Denkens: ,,Der Grund aber, warum das altjidische Denken gegen das feste
System ist, liegt darin begriindet, dass die rabbinischen Lehren nicht mit ontolo-
gischen Kategorien, nicht als Lehre vom Sein entwickelt worden sind, sondern
als Lehren vom Geschehen, als Lehre der Beziehung zwischen der gottlichen Per-
son und den Menschen. Und wo die Beziehungen zwischen Gott und Welt als
Beziechungen von Personen verstanden werden, kann es kein System geben, keine
starre Dogmatik. Da gibt es nur Geschichte. Darum erstellt die altjiidische Theo-
logie kein System, sondern sie erzihlt.

44



der Tora und die Auferstehung der Toten, an die Erwihlung des Volkes
Israel,¥ der Auftrag zum Studium der Tora, zur Demut, zur Unterscheidung
von den Volkern* und zum Verharren in der Erwartung des Messias. Blei-
bende Ziele und Hoffnungen waren und sind das Wohnen im Land und in
Jerusalem und die Funktion des Tempels.*> Von diesen Prinzipien kommt
bei der Gestaltung Jerusalems und des Tempels unmittelbar und offensicht-
lich vor allem das der Unterscheidung zum Tragen.

Die Anwendung des Prinzips der Unterscheidung wird noch deutlicher,
wenn man anstelle der recht unbestimmten deutschen Ubersetzung ,,hei-
lig” fir 1P (s. 0. mKel) die mitschwingende und viel prizisere Bestimmung
»abgesondert™ benutzt, um den Zweck der Vorhoéfe zu charakterisieren. 46
Denn die tbliche Ubersetzung mit dem vieldeutigen Wort ,,heilig* verschlei-
ert mehr den Sinn der Passage, als dass sie thn erhellt. Mit der Bedeutung

43 So zum Beispiel in den 13 'Iggarim des Mose b. Maimon,; siehe dazu MARC B.
SHAPIRO, The Limits of Orthodox Theology: Maimonides’ Thirteen Principles reappraised,
Oxford [etc.] 2004 [#22011], bes. S. 38ff, 91ff, 139ff, und DAVID NOVAK, The
Elfection of Israel. The Idea of the Chosen People, Cambridge [u.a.] 1995.

44 Vgl. JAN ASSMANN, Moses der Agypter. Entziffernng einer Gedéichtnisspur, Darm-
stadt 1998., S. 18f.; JAN ASSMANN, Die mosaische Unterscheidung, Miinchen 2005,
S. 12-19. Nach Assmann ist die mosaische Unterscheidung aber nicht nur ein
Prinzip innerhalb des Judentums, sondern hat sich als Grundzug allen drei Welt-
religionen eingeprigt und deren Umgang mit der Welt und dem jeweils anderen
bis ins 21. Jahrhundert hinein besdimmt und somit die ganze Weltgeschichte.
Ebenso stellt OTTO KAISER, Altes Testament — Vorexilische Literatur, in: UL-
RICH MANN (Hg,), Theologie und Religionswissenschaft, Darmstadt 1973, S. 241-268,
dort S. 245, diese Unterschiedenheit fest, fithrt sie aber nicht auf den systema-
tischen, sondern auf einen historischen Grund zuriick: ,,Die eigentiimliche Ex-
klusivitit des Jahweglaubens, die Israel und das Judentum als Fremdlinge unter
den Volkern erscheinen liess, gibt immer erneut zu der Frage Anlass, ob sich
diese Figentiimlichkeit aus seinen Urspringen begreifen lisst.

45 Zum Wohnen im Land: Dtn 6,23; 7,13; Ps 79,1 u. 6.; zam Wohnen in Jerusalem:
mKet XIII, 11; zur Hoffnung auf die Wiederrichtung des Tempels: bShab 12b.

46 Was zumindest sekundir-itiologisch, vielleicht sogar etymologisch vertretbar
ist. Die dem zugrundeliegende, alte These von Baudissin, wonach W7p in seiner
Grundbedeutung auf ,,scheiden, trennen® verweise und somit die Ubersetzung
mit ,,abgesondert” nahelege, ist zwar in jungster Zeit angegriffen, aber bisher
nicht sinnvoll ersetzt worden, denn: sie leistet, was die anderen nicht leisten:
eine Erklirung. WOLF WILHELM GRAF VON BAUDISSIN, Der Begriff der Heiligkeit
im Alten Testament, Tubingen 1878 = DERS., Studien ur semitischen Religionsgeschichte
Bd. II, Berlin 1911, S. 1-142, hier: S. 19ff. Vgl. WALTER KORNFELD, Art. w7p,
in: Theologisches Wirterbuch sum Alten Testament, Bd. VI (1989), Sp. 1179-1204,
hier: Sp. 1181. Siehe dazu auch FUss, Jerusalern (Anm. 1), S. 63-65.

45



»abgesondert” jedoch stellt sich bis in den Wortlaut hinein eine sich stei-
gernde Absonderung hin zum Allerheiligsten ein, die in ihrer Hochstform
dem entspricht, dessen Gegenwart im Allerheiligsten verehrt wird. Damit soll
am Heiligtum — wie am Alltagsleben*” der Juden — anschaulich werden, dass
Abgesondertheit und Heiligkeit Gottes auf dessen Geheiss hin vom Volk
nachgeahmt werden: ,,Der Herr sprach zu Mose: Rede zur ganzen Gemeinde
der Israeliten, und sag zu ithnen: Seid heilig, denn ich, der Hert, euer Gott, bin
heilig.”“ (Lev 19,1f) Man konnte folglich auch — sinngemiss zutreffender —
Ubersetzen: ,,Seid unterschieden, denn ich, der Herr, euer Gott, bin unter-
schieden.” gemeint ist: unterschieden von allen Géttern der anderen Volker.

Insofern kann man die Struktur des herodianischen Tempels und den
diese Struktur gewissermassen begleitenden Kelim-Traktat als den genauen
und im wahrsten Sinne des Wortes offen-sichtlichen Versuch verstehen, die
Aufgabe Israels in der Welt im Bezug auf den einen Gott allen Vélkern vor
Augen zu fithren. So verstanden erklart sich auch die Akzeptanz der helle-
nistischen Bauformen im Tempelbereich, in Gestalt der Siulenhallen und
ihrer Ornamentik, die den Vorhot der Nichtjuden umgaben.*® Nur bis hier-
her durften ja Nichtjuden gelangen. Am Tempelgebiude selbst aber war
nichts Hellenistisches meht, weder in der Architektur, noch im Ornament.*
Der weitere Zutritt war Nichtjuden auch versagt, der Blick vom Vorhof aus
aber moglich. Selbst dieser Blick lehrte also noch etwas: die Unterscheidung
zwischen nichtjiidisch (dusserer Vorhof) und jidisch (Vorhofe der Israeli-
ten). Somit war auch die nicht-jidische Welt im Tempelbereich aufgenom-
men, zwar abgesondert und doch ,,aufgehoben®.

Der herodianische Tempel ist so begriffen eine in Stein-Setzung des jii-
dischen Prinzips der Unterscheidung. Doch damit nicht genug;

Der Auftrag des Judentums, seine Unterschiedenheit in allen seinen Le-
bensdusserungen auszudriicken, ging in raumlicher Hinsicht noch tber den
Tempelbereich hinaus: Er betraf auch die ganze Stadt, das Land und
schliesslich — aus jlidischer Sicht — die ganze Welt, entsprechend dem uni-
versalen Anspruch der jiidischen Religion. Von daher ist es zu verstehen,
dass die Rabbinen die Welt in die zehn unterschiedlichen Heiligkeitsgrade

47 Im Alltag und im Gebetsleben der Juden finden sich auch sonst viele Gebriu-
che, die gegeniiber anderen Volkern und Glaubensgemeinschaften unterschei-
dend wirkten: die Speisegebote des Nicht-Mischens von Fleisch und Milch, die
Kleidungsvorschriften mit dem Mischungsverbot von Wolle und Leinen, der
Jahres- und Festtagszyklus etc. Vgl. Dtn 14, 21; 22, 11.

48 LICHTENBERGER, Baupolizik (Anm. 8), S. 135.

49 BUSINK, Tempel von Jerusalers (Anm. 18), S. 1359ff.

46



einteilten und damit unterschiedlich abgestufte Reinheitsvorschriften und
Zugangsbestimmungen verbanden.

Der Grund der Unterscheidung: der eine Gott (gados)

Das bis hierhin festgestellte Phinomen der Einteilung der Welt, der betont
unterschiedenen Konstruktion des herodianischen Tempels und des ganzen
judischen Lebens fihrt zum Grund der Unterscheidung: dem einen Gott.

Das erste und bestimmende Prinzip des Judentums ist die Einheit Got-
tes: ,,Hore Israell Jahwe, unser Gott, Jahwe ist einzig.” (Dtn 6,4). Aus diesem
Prinzip® ergeben sich alle weiteren fiir das Judentum wichtigen Bestim-
mungen, zunichst die Finheitlichkeit und Einzigartigkeit Gottes: ,,Nie-
mand ist heilig, nur der Herr; denn ausser dir gibt es keinen Gott; keiner ist
ein Fels wie unser Gott.“ (1Sam 2,2).

Dem steht die Vielheit der Welt, der Gétter und der Vélker gegeniiber.
Von dieser Vielheit der Welt ist die Einheit vollig geschieden: ,,Du kannst
mein Angesicht nicht sehen; denn kein Mensch kann mich sehen und am
Leben bleiben.“ (Ex 33,20; vgl. Dtn 4,12; Gen 32,31; Ex 19,21; Jes 6,5).

Die Einheit ist, weil allein einheitlich und somit als einzige anders, dem
Vielen und in sich Vielheitlichen tiberlegen, und weil allem Vielen iiberlegen,
auch vollkommen.>! Diese stark abgewandte Seite Gottes fand ihre Ent-
sprechung in der Kultbildlosigkeit des Tempels und in der zunehmenden

50 Dieses Prinzip war so existentiell, dass es mit der Hingabe des eigenen Lebens
bezeugt wurde. Vgl. MANFRED WEIPPERT, Synkretismus und Monotheismus.
Religionsinterne Konfliktbewiltigung im alten Israel, in: MANFRED WEIPPERT,
Jabwe und die anderen Gotter. Studien zur Religionsgeschichte des antiken Israel in ibrem
syrisch-paldstinischen Kontext (Forschungen zum Alten Testament, Bd. 18), Tiibin-
gen 1997, S. 1-33. Fiir dieses éhad, ,,Einer!”, sind die Mirtyrer der Seleukidenzeit
gestorben, die sich weigerten, von den Uberlieferungen ihrer Vorfahren abzu-
weichen (vgl. 2. Makk 6-7). Mit diesem éhad auf den Lippen ging auch Rabbi
Agiba in den Tod, der wegen der Romer sein Tora-Studium nicht unterbrechen
wollte (bSanh 61b).

51 Die Differenz der Menschen zur Vollkommenheit und die daraus resultierende
Furcht driicken sich in der bangen Frage der Minner von Bet-Schemesch aus:
»Wer kann vor dem Herrn, diesem heiligen Gott, bestehen?* (1. Sam 6,22). Vgl.
dazu WILLY SCHOTTROFF: ,,Noch ungiinstiger als in Agypten waren die Voraus-
setzungen fiir das Aufkommen von Vergottungstendenzen in Israel. Anthropo-
logisch war hier der Unterschied zwischen Gott und Mensch so scharf und deut-
lich markiert, dass der Ubergang von der einen in die andere Wesenssphire [...]
grundsitzlich als ausgeschlossen erscheinen musste. Im Normalfall bringt nach
der hier vorwaltenden Anschauung sogar schon die Begegnung mit der Gottheit,
in der man dieser ansichtig wird oder u. U. auch nur ihre Stimme vernimmt [...]

47



Entriickung des Allerheiligsten. Dieser eine und einheitliche Gott wird als
,,der Heilige* (W17p) bezeichnet.>?

Gott zieht das Attribut v11p in der Hilfte der vorkommenden biblischen
Stellen auf sich.” Er allein ist der ,,Heilige Israels® (28w v11p) (36mal, be-
sonders bei Jes 5,16; 57,15; 1. Sam 2,2, auch Ps 71,22; 78,41), von thm geht
alle ,,Heiligkeit™ aus.> Er heiligt, indem er fiir sich aussondert. Mit dem Exo-
dusgeschehen hat er sein Volk aus den Volkern ausgesondert, fiir sich in An-
spruch genommen und seine Unterschiedenheit an den Gesetzesgehorsam

gebunden (Lev 22,311£.):5> , Seid mir geheiligt; denn ich, der Herr, bin heilig,

den Tod.“ (Art. Gottmensch 1, in: Reallexikon fiir Antike und Christentum Bd. X11,
Sp. 155-234, dort Sp. 210).

52 Der Begriff des ,,Heiligen® ist irritierend und vieldeutig. Das deutsche Wort
,»heilig® besitzt ein viel grosseres Bedeutungsspektrum als gados'im Hebriischen
oder sanctus im Lateinischen und verfuhrt leicht zu Assoziationen, die in der
Grundsprache nicht enthalten waren; siche dazu WILLIAM E. PADEN, Art. Heslig
und profan 1, in: Relzgion in Geschichte und Gegemwart. Handwirterbuch fiir Theologie und
Religionswissenschaft Bd. 111, Tibingen 42000, Sp. 1528-1530, dort Sp. 1529.

So kommen u. a. WOLFGANG GANTKE, Art. Hezlig. 11. Religionsphilosophisch,
in: Lexikon fiir Theologie und Kirche Bd. 1V, Freiburg *1995, Sp. 1268-1271; AR-
NOLD ANGENENDT, Heilige und Religuien, Minchen 1994, S. 17; DIETER KEL-
LERMANN, Heilig, Heiligkeit und Heiligung im Alten Testament und im Neuen
Testament, in: PETER DINZELBACHER (Hg,), Heiligenverehrung in Geschichte und
Gegenwart, Ostfildern 1990, S. 27-47, tber fast tautologische Bestimmungen kaum
hinaus. Vielmehr verwirrt die Gleichsetzung von gados, hagios, hieros, sanctus und
guds, durch die immergleiche deutsche Wiedergabe mit ,,heilig®.

Viele Konzepte sind mit dem Heiligen verbunden: Das Unverftgbare, ein Sy-
nonym flir die Géttlichkeit Gottes, die Trennung von rein und unrein, ethische
Qualifikationen, Immanenz oder Transzendenzbezug, Grenzbewahrung oder
Freiheit von Grenzen und schliesslich eine innerweltliche Gesellschaftskon-
struktion gegentiber einem Gefiihl des numinosen Schreckens. Siehe hierzu die
Diskussion zwischen der soziologischen Schule um Emile Durkheim und den
Phinomenologen um Rudolf Otto, Gerhardus van der Leeuw und Mircea Eli-
ade, kurz zusammengefasst bei PADEN, Art. Heilig nnd profan (Anm. 52), Sp.
1528f. Jede Verwendung von ,heilig® muss daher — besonders im religionsver-
gleichenden Zusammenhang — je nach Kontext auf etwaige Konnotationsver-
schiebungen aufmerksam machen.

53 RUTH SCORALICK / WALTER RADL, Art. Hezlig, in: Neues Bibellexifon, 3 Bde., Zi-
rich / Disseldorf 1991-2001, Bd. I, Sp. 86-89, dort Sp. 86.

54 In der Epiphanie bei Jes 6,3 wird seine Heiligkeit als Nicht-Vermischtsein deut-
lich: Er thront hoch und erhaben, sogar die Serafim miissen sich vor seiner
Heiligkeit schiitzen, um nicht zu verglihen.

55 Wie Gott geschieden ist von den anderen Gottern, so soll Israel sich von den
Volkern unterscheiden, in talmudischer Zeit eben durch die Gebotsbeachtung:

48



und ich habe euch von all diesen Vélkern ausgesondert, damit ihr mir ge-
hort. (Lev 20,206).

Alles, was ausser ihm ebenfalls als w17p bezeichnet wird, ist auf ihn (7°9)
oder auf seinen Kult hin bezogen, besteht also nicht fiir sich, sondern zeigt
seine Unterschiedenheit an.3¢ Dies trifft zu fiir Ort und Zeit des Kultes, fir
das Kultpersonal, fir die Kultgegenstinde, Gewinder und Gerite.”” Da es
auf ihn hingeordnet ist, muss es rein oder geweiht und ausschliesslich zu sei-
nem Dienst bestimmt sein, denn er ist ein eiferstichtiger Gott (Jos 24,19-23).
Auch das Land ist darum ,,heilig®, weil es Gott gehort (Ex 15,3; Jes 11,9) und
sein Herrschaftsgebiet (w?) ist (Ps 114,2), in dem seine heiligen Stadte liegen
(Jes 64,9). Jerusalem ist ,,heilig®, weil Gott den Zion zu seinem heiligen Berg
erwihlt hat (Ps 3,5; 43,3; 48,21.), und es sein Wille war, dass Salomon thm dort
den Tempel baute, in seiner heiligen Stadt (Jes 52,1).58 Wie dieser Gott selbst
so sollte sowohl sein Volk, die Stadt und der Tempel sein: unterschieden von
allem anderen. Die Selbstbezeichnungen Gottes als t1Tp (Lev 11,44.45; 19,2;
20,26) stehen immer im Zusammenhang mit der Verpflichtung des Volkes:
Israel erhilt den Auftrag, Gottes ‘Heiligkeit” (W) nachzuahmen, indem es
seine Einheitlichkeit bewahtt und sich von den Volkern unterscheidet. Diese
Heiligkeit hatte konkrete Folgen fiir das Leben der Juden in der Stadt.

,1hr seid geheiligt worden und ihr seid heilig” — das bezieht sich auf die Heili-
gung der Aussonderung aus den Heidenvolkern. Du sagst: Auf die Heiligung
der Aussonderung aus den Heidenvélkern nicht vielmehr auf die Heiligung
durch alle Gebote? Wenn es heisst: ,,Heilig sollt ihr sein® (Lev 19,2), siche, so
ist damit die Heiligung durch alle Gebote ausgesprochen; und was will die
Schrift lehrend sagen mit: ,,Und ihr seid geheiligt worden®? Damit ist die Hei-
ligung der Aussonderung aus den Heidenvolkern gemeint.” SifWay zu Lev 20,7
(365b). — Wer die Toragebote erfiillt, ist gados, denn er bewahrt damit das Ein-
heitliche, nimlich den einen Willen Gottes.

56 WOLF WILHELM GRAF VON BAUDISSIN, Der Begriff” der Heiligkeit im Alten Testament,
Tubingen 1878, S. 45: ,,Keine Sache ist an und fiir sich heilig, sondern wird es erst
durch eine religiose Bezichung, in welche sie gesetzt wird; 'heilig’ bezeichnet also
zunachst nicht eine Beschaffenheit, sondern ein Verhiltnis.*

57 ,Deshalb gewinnt in kultischem Zusammenhang bei den inhaltlichen Momen-
ten der Heiligkeit der Gedanke der Absonderung und Trennung an Bedeu-
tung.“ SCORALICK/ RADL, Art. Hedilig [Anm. 53], Sp. 87.

58 Vgl. ARNOLD GOLDBERG, Die Heiligkeit des Ortes, in der frithen rabbinischen
Theologie, in: Frankfurter [udaistische Beitrige 4 (1976), S. 26-31, dort S. 27f: ,,Gott
hat sich dieses Israel als eine heilige Gemeinde erwihlt. Ebenso aber erwihlt er
den Moria oder den Zion als den Ort seiner Gegenwart im Volke Israel.“ und
dort S. 28:  Israel und das Heiligtum in Jerusalem sind bestimmt, der Ort Got-
tes in der Welt zu sein.

49



Folgen der Heiligkeit fiir das Land und fiir Jerusalem:
Gesetzliche Bestimmungen

Aus den Anordnungen von Mischna und Tempelrolle geht eindeutig hervor,
dass die hochste Heiligkeit dem Tempelbereich zu eigen war und von dort
aus in die Welt hinein abnahm. Nur von thm musste daher jegliches Unreine
ferngehalten werden. Die Stadt Jerusalem wurde genau wie das Land Israel
in die ‘Heiligkeits-Aura’ des Tempels hineingezogen und ihre Heiligkeit war
folglich auf das Engste mit dem Tempel verflochten.> Die Halacha sah fur
alle drei Bereiche gesonderte Bestimmungen vor. Speziell auf das Land Is-
rael bezogen sich die vielen Gesetze, die in der Mischna-Ordnung Zeraim
gesammelt waren.®” Das Land galt als Eigentum Gottes®' und war von da-
her den Rabbinen ‘heilig’ (mKel 1,6-9). Die volle Beachtung des Gesetzes
war nach den tannaitischen Bestimmungen nur im Land geboten (Vgl. Dtn
4,14; 5,31 u. 6.).92 Daher lehnten die Tannaiten das grundlose Verlassen des
Landes ab, wobei sie aber das Hineinziehen nicht forderten (bQid 31b).
Noch bei Maimonides (1138-1204) wird der bleibende Wert des Lebens und
Begrabenseins des Juden im Heiligen Land deutlich.6?

59 SAFRAI, Temple (Anm. 17), Sp. 288.

60 Vgl. dazu GUNTER STEMBERGER, Die Bedeutung des Landes Israel in der rab-
binischen Tradition, in: Kairos 25 (1983), S. 176-199.

61 ,,Das Land gehort Mir, und ihr seid nur Fremde und Halbbiirger bei Mir.* (Lev
25,257

62 ,,Viele Gebote wurden Istael geboten, die sich nur im Land Israel erfillen las-
sen.“ (bSota 14a); oder auch bei Jehuda ha-Levi: ,,Das Land Kanaan ist nun
besonders fiir den Gott Israel bestimmt, und die religiosen Handlungen kénnen
nur da zur Vollendung gelangen. Viele israelitische Gebote sind fiir den nicht
da, der nicht im Lande Israel wohnt." DAVID CASSEL, Das Buch Kusari des Jehuda
ha-Levi nach dem hebriischen Texte des Jehuda Ibn-Tibbon, herausgegeben, Gbersetzt
und mit einem Commentar, sowie mit einer allgemeinen Einleitung versehen,
Berlin 51922, S. 430f. Vgl. GROZINGER, Jiidisches Denken (Anm. 35), S. 612; WIL-
LIAM DAVID DAVIES, The Territorial Dimension of Judaism, Betkeley 1982, S. 36.39.

63 MAIMONIDES: , It is forbidden to emigrate from Palestine and go abroad, unless
one goes to study the Law, or to marry a wife, or to rescue property from hea-
thens, and then returns to Palestine [...]. The greatest of our sages used to kiss
(the rocks) on the borders of Palestine. They used to kiss the rocks of the land
and roll themselves in the dust. The Rabbis said that the sins of him who lives
in Palestine are forgiven, as it is written: And the inhabitant shall not say: ‘I am
sick’; the people that dwell therein shall be forgiven their iniquity (Isa 33,24).
Even if one walks four cubits in it, one is assured of life in the world to come.
So too, one who is buried there will obtain atonement; [...] At all times one
should live in Palestine even in a place the majority of whose population is

50



Fur Jerusalem betrafen die halachischen Bestimmungen u. a. den Haus-
kauf, das Verbot entgeltlicher Vermietung von Wohnraum an Pilger, das
Verbot der Anlage von Abfallhaufen, von Hithnerzucht und von Girten.
Des weiteren waren besondere Reinigungsriten und Riten im Zusammen-
hang mit Begribnissen und Umziigen vorgeschrieben. Auch Stadterweite-
rungsvorhaben unterlagen speziellen Regeln, ebenso Gerichtssitzungen
(bSanh 23a) oder die Bedingungen von Unterschriften und Einladungen.%

Denn um die fur den Tempel geforderte Reinheit zu schiitzen, musste
schon die Stadt moglichst rein gehalten werden. Von daher sind die be-
sonderen Reinheits-Vorschriften innerhalb ihrer Mauern zu verstehen, die
dazu dienten, den Pilgern den Zugang zum Tempel im Zustand der Rein-
heit zu erleichtern.® Allerdings galten in Rucksicht auf die Bewohner und
auf das alltidgliche Leben in der Stadt weniger strenge Vorschriften als fiir
den Tempelbezirk selbst, der auch dadutch von der Stadt abgehoben —
unterschieden - war.66

heathen, and not live outside Palestine even in a place the majority of whose
population is Jewish; for he who leaves Palestine is as though he would serve
idolatry, as it is written: For they have driven me out his day that I should not
cleave unto the inheritance of the Lotd, saying: Go, serve other gods (1Sam
206,19).” (The Code of Maimonides, Mishneh Torah, Book 14: Book of Judges, trans-
lated from the Hebrew by Abraham Hershman, New Haven / London 1963,
S. 217-219). So auch Jehuda Ha-Levi: ,,Nun, so tust du (der fromme Jude, d. V)
ja den Pflichten deines Gesetzes Abbruch, wenn du nicht diesen Ort [das Land,
A. d. V] zum Ziele deines Strebens, zum Aufenthalt in deinem Leben und Tode
machst.” (CASSEL, Kusari [Anm. 62], S. 124).

64 Baraita der zehn in Jerusalem erlassenen Gebote: ARN A XXXIX; bBQ 82b.
Vgl. ABRAHAM MEIR HABERMANN, Art. Jerusalem in Halakbah, in: Encyclopedia
Judaica Bd. IX, (21972), Sp. 1553f.

65 Daher war beispielsweise der Verzehr des Zehnten innerhalb der Mauern der

Stadt erlaubt.
Die biblische Archiologie bemiiht sich immer noch um eine eindeutige Rekon-
struktion der Stadtmauerverldufe, anfangend von der spiten Bronzezeit bis in
die rémische Zeit hinein. Solange hier keine sicheren Ergebnisse vorliegen, ist
es mussig, iiber bestimmte Zonen innerhalb der Stadt und ihre unterschiedene
Bedeutung zu spekulieren.

66 Vgl. ELISHA QIMRON, The Holiness of the Holy Land in the Light of a new
Document from Qumran, in: Moshe SHARON (Hg)), The Holy Land in History
and Thought. Papers submitted to the International Conference on the Relations
between the Holy Land and the World Outside it, Johannesburg 1986, Leiden
1988, S. 9-13, dort S. 12.

51



Die Unterscheidung und Verantwortung Israels
als Folge der Erwihlung

Der Grund der Unterscheidung lag also im besonderen Verhiltnis Israels
zu seinem Gott, der Erwihlung Israels zu seinem Volk: ,,.Der Herr, euer
Gott, hat euch als ein heiliges Volk fiir sich ausgesondert; Er hat euch unter
allen Vélkern der Erde als Sein Higentum ausgewihlt.” (Dtn 14,2).

Da dieser Gott als der Eine geglaubt wird und damit universale Bedeu-
tung haben muss, ist Israels Erwihlung Auszeichnung und Sonderstellung
zugleich. Israel hat somit Verantwortung fiir alle Volker und fur die ganze
Welt tbertragen bekommen:

Rabbi Hiyya bar Abba sagte im Namen von Rabbi Johanan: [...]: Die Erde
sagte (in der Stunde, als Gott Israel die Tora gab): Sag, dass Israel die Tora
nicht akzeptiert, und ich werde in die Wasser zuriickkehren, wie ich zuvor
wat. [...] So sprach Rabbi im Namen von Rabbi Aha: [...] die Welt begann
schon sich aufzulésen. Wire nicht Israel vor dem Berg Sinai gestanden (wo
die Tora gegeben wurde) und hitte gesagt: Ales, was der Herr gesagt hat, werden
wir tun und gehorsam sein’ (Ex 24,7), die Erde ware zum Tohu zurtickgekehrt, in
die Leere (PesR 21,4).67

Das Volk Israel war also seinem Selbstverstindnis nach von Gott erwihlt,
um den Volkern eine vorbildliche Gottesbeziehung vorzuleben:68

Und [der Herr| sagte: Es ist zu wenig, dass du mein Knecht bist, nur um die
Stimme Jakobs wieder aufzurichten und die Verschonten heimzufiihren. Ich

67 Vgl. zahlreiche andere Stellen in der rabbinischen Literatur, bei RAPHAEL PATALI,
Man and Temple in Ancient Jewish Myth and Ritual, New York 21967, S, 155: ,,God
said: Israel made peace between me and my world. Were it not for Israel, I
would have destroyed my world.” Alles Gute kommt der Welt nur dank Israels
Verdiensten zu: BerR LXVI, 2. Vgl. BemR 1, 3; DevR 11, 7.

68 Literatur zu der Vorstellung der Erwihlung und ihren dunklen Urspriingen bei:
MATHIAS KOCKERT, Die Erwihlung Israels und das Ziel der Wege Gottes im
Jesajabuch, in: INGO KOTTSIEPER / JURGEN VAN OORSCHOT (Hg,), Wer ist wie
du, HERR, unter den Gattern? Studien ur Theologie und Religionsgeschichte Israels (Fest-
schrift fiir Otto Kaiser zum 70. Geburtstag), Géttingen 1994, S, 277-300, dort
S. 278, und seine Ausfiihrungen zum Sinn der Erwihlung bei Jesaja (dort S.
286f.): ,,Die Entronnenen der Vélker sollen vielmehr an Israels gewendetem
Geschick Jahwe als einzigen Gott in scharfem Kontrast zu den eigenen Gottern
erkennen, die nicht helfen konnen; ja, die gesamte Welt (45,0) soll an Kyros als
Jahwes Heilswerkzeug zur Erkenntnis kommen. [...] Die Vélker sollen und diir-
fen das tun, was Amt und Auftrag des erwihlten Volkes war (43,7.21). Insofern
sind die Volker nicht nur Zuschauer, sondern Teilhaber am Heil fiir Israel.

52



mache dich zum Licht fur die Volker; damit mein Heil bis an das Ende der
Erde reicht (Jes 49,6; vgl. Bz 39,7).%

Die anderen Volker waren damit nicht vom Heil ausgeschlossen; dieses
stand allen Gerechten offen (bBQ 38a). Vielmehr konnten die Nichtjuden
am Verhalten Israels Orientierung gewinnen.” Die Rabbinen verglichen
diese Rolle Israels mit der der einzigen Rose in einem wildgewucherten
Obstgarten (WayR XXIII,3): Der Herr des Obstgartens liess den Garten
nur wegen des Duftes dieser Rose bestehen, denn er wurde besanftigt durch
Israels Annahme der Tora (Ex 24,7). Diese Annahme der Tora folgte aber
fast zwingend aus der vorgingigen Erwihlung durch Gott: Gott hatte sein
Volk ausgesondert aus den Vélkern, thm die Bundesschliisse — oder besser:
Herrschaftsvertrage — auferlegt,”! und somit geheiligt (Dtn 7,6; 14,2):

Denn du bist ein Volk, das dem Herrn, deinem Gott heilig ist. Dich hat der
Herr, dein Gott, ausgewihlt, damit du unter allen Volkern, die auf der Erde
leben, das Volk wirst, das thm personlich gehort.

Diese besondere Verbindung zwischen Gott und seinem Volk ging mit der
besonderen Verpflichtung Israels einher: In Nachahmung der “Heiligkeit’
und somit der Einheit Gottes sollte es als das Eigentum Gottes dem Auf-
trag der Unterscheidung’ nachkommen — sich daher von den anderen Vol-
kern absondern und eben nicht vermischen:

69 Diese Verantwortung wird im Judentum bis heute gesehen: SAMSON HOCH-
FELD, zitiert von WALTER HOMOLKA, Das Judentum und das Zeremonialgesetz,
1n: WALTER HOMOLKA (Hg.), Die Lebren des Judentuns nach den Quellen. Binde 1-
3 (1928-1930), Darmstadt 21999, Bd. I, S. XI-XVI, hier: S. XVI: ,,Der Gedanke
der Auserwihlung Israels, der auf den ersten Blick der Lehre von der sittlichen
Gleichwertung aller Menschen zu widerstreiten scheint, ordnet sich ihr bei ni-
herer Betrachtung vielmehr unter: Israel hat — das ist der tiefste Sinn seiner
Begnadung durch Gott — die Aufgabe, beispielgebend auf die Menschheit ein-
zuwirken; es soll sein ethisches Gut nicht fur sich behalten, sondern allen V6l-
kern mitteilen, auf dass sie aufsteigen zu immer héherer Gesinnung,*

70 Vgl. zum jiidischen Modell des Universalismus: ALAN F. SEGAL, Rebecca’s Child-
ren. Judaism and Christianity in the Roman World, Cambridge 1986, bes. S. 163ff.

71 Der Charakter des Bundes hat eher einer Verpflichtung oder einem ungleichen
Vertragsverhiltnis entsprochen, wie es im Alten Orient zwischen Herrscher
und Vasallen tblich war. Vgl. dazu ERNST KUTSCH, Verbeissung und Gesetz. Un-
tersuchungen um sog. Bund im Alten Testament (Beiheft zur Zeitschrift fiir die alt-
testamentliche Wissenschaft, Bd. 131) | Bertlin / New York 1973, und RINTE
FRANKENA, The Vassal-Treaties of Esarhaddon and the Dating of Deutero-
nomy, in: Oudtestamentische Studien 14 (1965), S. 122-154, dort S. 152f.

72 Im Unterschied zur Religion Israels waren die Religionen des Alten Orients —
wie die dgyptische Religion - eher dadurch geprigt, fremde Elemente in sich

53



Jetzt aber, wenn ihr auf meine Stimme hort und meinen Bund haltet, werdet
ihr unter allen Vélkern mein besonderes Eigentum sein. Mir gehort die ganze
Erde, ihr aber sollt mir als ein Reich von Priestern und als ein heiliges Volk
gehoren® (Ex 19,5£)7

In allem hatte sich diese Unterschiedenheit Israels widerzuspiegeln:

Diese Worte, auf die ich dich heute verpflichte, sollen auf deinem Herzen
geschrieben stehen. Du sollst sie deinen S6hnen wiederholen. Du sollst von

73

54

aufzunehmen, und nicht dadurch, einen Unterschied zu allem anderen aufzu-
bauen. Vgl. ASSMANN, Moses (Anm. 44), S. 18-20.

Vgl. Nils PETER LEMCHE, Kann von einer , Israelitischen Religion® noch wei-
terhin die Rede sein? Perspektiven eines Historikers, in: WALTER DIETRICH /
MARTIN A. KLOPFENSTEIN (Hg.), Ein Gott allein? [HWH-1 erehrung und biblischer
Monotheismus im Kontext der israelitischen und altorientalischen Religionsgeschichte, Frei-
burg / Schweiz 1994, S. 59-75, hier S. 71: ,,Das religicse Leben in Palistina in
der vorexilischen Zeit kann als eine Erscheinungsform des religidésen Lebens
der westsemitischen Voélkerschaften betrachtet werden, obwohl es keineswegs
mit bestimmten anderen Formen der westsemitischen Religion vollig identisch
war, sondern eben eine eigenstindige paldstinische Sonderform darstellte.” Vgl.
MORTON 8. SMITH, The Early History of God. Yahweh and the Other Deities in An-
cient Israel, New York 1990, S. 7.

Wie z. B. aus der Kritik Esras am treulosen Verhalten Israels hervorgeht: ,,Das
Volk und die Priester und die Leviten haben sich nicht ferngehalten von der
Bevolkerung des Landes und ihren Greueltaten. [...] So hat sich der heilige
Same (27271 ¥71) mit den Volkern des Landes vermischt. (Esra 9,1-3).

In der Diaspora hatten ,,die Rabbinen die alten Reinheitsvorschriften mittler-
weile so weit ausgedehnt und abgesteckt, dass sie praktisch zu so etwas wie
inneren Grenzen wurden zwischen dem ‘reinen’ jidischen Volk und der “un-
reinen’ Gesellschaft [...] Denn nicht nur wie frither die Priester, sondern be-
kanntlich das ganze Volk wurde jetzt als ein abgesondertes, ,priesterliches Volk’
verstanden. [...] Diese, wie wir feststellten, im babylonischen Exil grundgelegte
und jetzt ganz und gar bewusst vollzogene religits-soziale Selbstabsonderung
von Nichtjuden bedeutete faktisch eine Art Selbstisolierung.* (HANS KUNG,
Das Judentum, Minchen / Zirich, 1991, S. 190).

Das fiihrt im Ergebnis zu der Feststellung ASSMANNS, Mosaische Unterscheidung
(Anm. 44), S. 30: ,,Das Judentum ist eine Kultur der Differenz. Fur das Juden-
tum ist es vollig selbstverstindlich, dass der Monotheismus eine Grenze zieht
und dass die Juden diese Grenze zu bewahren haben.” Assimilation musste fiir
dieses Judentum undenkbar sein. Ibid., 31: ,,Das Judentum ist eine Religion der
Selbstausgrenzung, |...] Das Gesetz zieht einen hohen Zaun um das erwihlte
Volk und verhindert jede Kontamination mit [...] Vorstellungen [...] der Um-
welt.; und JAN ASSMANN, Herrschaft und Heil. Politische Theologie in Altagypten,
Israel und Enrgpa, Miinchen / Wien 2000, S. 262: ,,Mit diesem neuen Religionstyp
zieht die Unterscheidung von wahr und falsch in die Religionsgeschichte ein.*



thnen reden, wenn du zu Hause sitzt und wenn du auf der Strasse gehst, wenn
du dich schlafen legst und wenn du aufstehst. Du sollst sie als Zeichen um
das Handgelenk binden. Sie sollen zum Schmuck auf deiner Stirn werden.
Du sollst sie auf die Tirpfosten deines Hauses und in deine Stadttore schrei-
ben (Dtn 6,6-9).7

Alle besonderen dusserlichen Formen, die die Erscheinungsweise des Juden-
tums pragten, waren dazu bestimmt, die Juden stindig an das Wesentliche,
die unvermischte Einheit Gottes und an ihren speziellen Auftrag zu erinnern.
Ein herausragendes Beispiel fiir diese Bestimmung war der herodianische
Tempel mit seinen Zugangsbeschrinkungen. Solange er existierte, bezog sich
die unterscheidende Praxis des Judentums auf die besonderen Vorschriften
des Tempelkults und auf das Erfiillen der Gebote, wie sie den Juden nach
den Gesetzesbestimmungen in der Tora, darunter vor allem dem sogenann-
ten Heiligkeitsgesety (Lev 17-26), aufgetragen waren.” Nach der Tempelzersto-
rung 70 n. Chr. blieben das Tora-Studium, die Gebete und die Beachtung der
noch ausfithrbaren Gebote. Das Bemiihen, dem Heiligkeits-Auftrag Gottes
gerecht zu werden, fithrte zu einer besonderen Haltung: der bis ins Detail
reichenden Heiligung des Alltags,’® die sich — zumindest in der Orthodoxie -
durch Absonderung und Unterscheidung von der Umwelt auszeichnete.
Diese wurde nach der Zerstorung des Zweiten Tempels aufrechterhalten, in-
dem die Rabbinen mit ihrer Gesetzgebung einen Zaun um die Tora zogen,
vergleichbar den Vorhofen und Heiligkeitsbezitken um das Allerheiligste. Da-
mit war gewihrleistet, dass die Bestimmungen der Tora genau eingehalten
werden konnten. Jede Gefahr des Sich-Vermischens, und sei es im Denken,
sollte ausgeschlossen werden. Wie zu Zeiten des Tempelkultes wurde das

74 Vgl. dazu STEMBERGER, Jiidische Religion (Anm. 2), S. 7: ,,Anders als etwa im
Christentum lisst sich nicht zwischen religiésen und profanen Bereichen des
Lebens unterscheiden. [...] Das ganze Leben ist Religion. [...] Wie man sich
kleidet, was man isst, gehorte ebenso zur Religion wie Gebet und Gottesdienst
der Synagoge. Im judischen Leben ist nichts wirklich profan; alles ist reli-
gi0s.“ Schon in der Antike wurde das Judentum daher als abgesondert und un-
terschieden wahrgenommen: STRABON, Geographica XV1 2,35, beschreibt Moses
als dgyptischen Priester, der sich gegen die dgyptische Bilderverehrung wandte,
und die Hebrier als abergliubische Gruppe mit sonderbaren Sitten. Vgl. MEN-
ACHEM STERN (Hg,), Greek and Latin anthors on Jews and Judaisn, 3 Bde., Jerusalem
1974, Bd. 1, S. 201-351, dort S. 294f.

75 Ausfiihrlich zum jiddischen Gesetz, seinen Quellen, seiner Entstehung und sei-
ner Geltung: MENACHEM ELON, Art. Mishpat Ivri, in: Encyclopedia Judaica Bd. XI1
(*1972), Sp. 109-151.

76 Zum Heiligkeitsgesetz siche: ECKART OTTO, Art. Heiligkeitsgesers, in: Religion in
Geschichte und Gegenwart, Bd. 111, Sp. 1570f.

55



Protane, um das Abgesonderte zu schiitzen, schrittweise ausgegrenzt und ab-
gehalten. Alles, was den Begriff von Einheit verwahrte, galt als ,heilig™ und
musste vor der Vermischung mit der Vielheit geschtitzt werden. Darunter
fielen in raumlicher Hinsicht das 'Land Israel', die Stadt Jerusalem und — so-
lange er Bestand hatte — eben der Tempel.

Fazit

Die auftillige und bisher nicht hinterfragte Konstruktion Jerusalems und
des Tempels hat ihren unmittelbaren Grund im Prinzip der Unterscheidung,
welches dem Volk von seinem Gott aufgetragen ist. Dieser belastende wie
erhebende Auftrag ist — alles dem Selbstverstindnis Israels nach — bindend,
da Gott sich dieses Volk erwihlt hat, damit es unter den Volkern das leuch-
tende Beispiel des rechten Gottesverhaltnisses vorlebe.

Insofern der herodianische Tempel samt dem Konzept der abgestuften
Zuginglichkeit diese Unterscheidung auf einzigartige Weise zum Ausdruck
gebracht hatte, wurde er trotz seines Bauherrn auch von den Juden akzep-
tiert. Sein Dienst an der Aufgabe der Unterscheidung machte den Makel
seines Urhebers wett. Herodes hatte dieses wesentliche Prinzip des Juden-
tums monumental in Stein gesetzt.

Letztlich fuhren die Konstruktion des Tempels und die mit ihm verbun-
denen Heiligkeitsgrade auf das jiidische Gottesverstindnis zurtick: dieser
Gott ist einer, einzig und daher geschieden von allem anderen. Dies und die
Konsequenzen flir das Volk galt (und gilt?) es fiir die Juden sich und der Welt
gegenwirtig zu halten, durch ihr Leben, ihr vergegenwirtigendes Beten, ihre
heilige Stadt und eben auch durch den einen und unterschiedenen Tempel.””

77 Assimilation als die endgiiltige, nicht nur voriibergehende Aufhebung der Un-
terscheidung in allen Bereichen, wurde und wird dagegen judischerseits als der
Untergang des religios gepriagten Judentums begriffen. Siehe dazu etwa HANS
KOHN, Art. Assimilation, in: Jiidisches Lexikon, 5 Bde, Berlin 1927, Bd. I, Sp. 517-
523, hier: Sp. 520ff; ARTHUR HERTZBERG / HAIM HILLEL BEN-SASSON, Art,
Assimilation, in: Encyclopaedia Judaica, Bd. 111 (1974), Sp. 770-782.

56



	Der herodianische Tempel und die Heiligkeit Jerusalems im Judentum

