Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 71 (2015)

Artikel: "Die zweyte Secte der heutigen Juden" : die Karaer in Johann Jacob
Schudts Judischen Merckwirdigkeiten

Autor: Schreiner, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961688

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961688
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

»Die zweyte Secte der heutigen Juden®
Die Karier in Johann Jacob Schudts
Jiidischen Merckwiirdigkeiten

von Stefan Schreiner*

2. Die Karier nach rabbanitischer Halacha

Nachdem sich Schudt, wie eingangs erwihnt, zunachst wesentlich mit der
Gegenwart der Karder und ihrer Verbreitung, und dabei insbesondere im
Osten Europas, befasst hat (Bd. I, Buch IV, Kap. 2, §§ 5-6; Kap. 3, §§ 2-3,
Kap. 13, §§ 1-2), kommt er im Zusammenhang der Darstellung ,,Von den
heutigen Secten der Juden®™ (Bd. II, S. 28-63 = Buch VI, Kap. 27, §§ 2-38)
nun noch einmal auf die Karder (Bd. II, S. 31-34 = Buch VI, Kap. 27, §f 6-
10) zu sprechen und behandelt sie hier nach den Samaritanern (Bd. II, S. 28-
31 = Buch VI, Kap. 27, §§ 2-5) als ,,die zweyte Secte der heutigen Juden®,
vor den ,,2127 Rabbaniten®, die er ,,die dritte Secte der heutigen Juden*
nennt (Bd. II, S. 35-63 = Buch VI, Kap. 27, §{§ 11-38). An sein Kapitel tiber
die Karder Band I, Buch IV? anknuipfend schreibt er:

Die zweyte Secte der heutigen Juden sind die in geringer Anzahl der eusser-
sten lLandschafften dess Konigreichs Pohlen / und in einigen Winckeln der
Morgenlinder sich auffhaltende (wie Herr Tentzel monathl. Unterred. ad an.
1706. p. 133% von ihnen redet) Karder oder Karaiten* (Bd. II, S. 31 = Buch
VI, Kap. 27, § 6), und wiederholt: ,,Die Katrier finden sich im Otient / son-
derlich Turckey / Egypten / auch einige in Reussen und Litthauen. Davon
wir schon oben L. 4. C. 2. § 5. und 6. gehandelt.

Zuerst beschiftigt sich Schudt mit dem Namen Karder und seiner Be-
deutung und erklart, dass ithr Name Karder oder Karaiten ,,Hebriisch ax7p

*  Fortsetzung von Judaica 4 (2014), S. 376-398.

94 SCHUDT, Jiidische Merckwiirdigkeiten (Anm. 8), Bd. I, S. 105-106 = Buch IV,
Kap. 2, § 5-6.

95 WILHELM ERNST TENTZEL (Hg.), Monathliche Unterredungen einiger guten Freunde
von allerband Biichern und andern annemlichen Geschichten | allen Iiebhabern der Curi-
osititen ur Ergetzligkeit und Nachsinnen heraus gegeben, 10 Bde, Leipzig 1689-
1698, nach mehrjihriger Unterbrechung fortgesetzt als Curiense Bibliothec, oder,
Fortsetzung der Monathlichen Unterredungen [ete.], 3 Bde, Frankfurt am Main /
Leipzig: 1704-1706, hier Bd. 111, S. 133.



von Xpn der H. Schrifft® abgeleitet ist und ,,gleichsam Serptuari’® bedeu-
tet. Ahnlich hatte zuvor Guillaume Postel (1510-1581), der Kariern in
Istanbul begegnet war und in seinem Buch Linguarum duodecim characteribus
differentinm Alphabeta (1538) als erster unter den christlichen Theologen
von der Existenz eines nicht-rabbanitischen Judentums berichtet hatte,”
die Karier Lectuarii genannt. Postel schreibt tiber die Karder:

[...] Alii dicuntur Caraim, 1. lectuariz, si liceat verbum effingere, qui reiectis hominum
documentis omnibus tantum sacra amplectuntur, observant ditisimum hominum genus; sed
vsqueadeo caeteris innisum, vt bona pars virginum illorum quia per affinitatem, et pancita-
tem non sibi satis sunt, innupta maneat, asserunt insuper communis opinionis ludaei, si
accideret vt Christianus, et Carainus vnus demergerentur vna pari vtriusque saluandi potes-
tate, pontem se effecturos corpore Caraimi as saluandum christianum .’

Und bei Johann Stephanus Rittangel (1606-1652), Professor fiir Hebriisch
in Konigsberg, mit dem das eigentliche akademische Interesse an den
Kariern, vorab in Osteuropa, beginnt, heissen sie Textuari (siehe unten
S. 12-13 mit Anm. 137 und 138).

Den Grund fir diese (Selbst)Bezeichnung der Karier sieht Schudt da-
rin, hier weiss er sich sowohl mit den Kardern selbst als auch mit ihren
Interpreten einig, dass sie ,,nichts dann die Bicher der H. Schrifft anneh-
men / hingegen den Talmud und der Rabbinen Pharisiische Menschen-
Satzungen verwerffen* (Bd. 11, S. 31 = Buch VI, Kap. 27, § 06).

Allerdings widerspricht er im selben Satz zugleich dem von ithm bereits
mehrfach zitierten R. Leone da Modena, der in seiner Historia de riti hebraici
behauptet hatte:

sie nimen nur die 5. Bucher Mosis an‘: Fundamentum denominationis in eo situm,
quoniam tantum quingue libros Mosaicos agnoscunt, atque amplectuntur, eosque juxta

96 So bereits der franzdsische Orientalist und Theologe Nicolas Barat (?-1700)
in seiner ausfiihrlichen Rezension von Schuparts, 0X i n2. De secta Karraeo-
rum (Anm. 33), in: NICOLAS BARAT, Nowvelle bibliothéque choisie, on l'on fait
connaitre les bons livres en divers genres de Literature, & l'usage qu'on en doit faire, 2
Bde, Amsterdam 1714, Bd. 1, S. 224-242_ dort S. 224-225.

97 Lingnarnm duodecim characteribus differentinm Alphabeta, introductio ac legendi mo-
dus longe factlimus Paris 1538, ohne Paginierung (Zitat auf Seite 1 des Kapi-
tels De lingna Samaritana). Dieselben Sitze Postels zitiert auch JOHANN VON
LENT, 200K 1 20 710K ses, De Moderna Theologia Judaica, Herborn 1694,
S. 551-552. — Zur Sache sieche MARION L. KUNTZ, Guillaume Postel: Prophet of
the Restitution of All Things, His Life and Thought, DORDRECHT / BOSTON 1981,
S. 94-96; FRED ASTREN, Karaite [ndaism and Historical Understanding, Columbia,
S. C. 2004, S. 248 Anm. 17.



literam accipiunt & inlerpretantur, neglectis doctorum expositionibus, paraphrasibus, &
constitutionibus. 9

Dem gegentiber bescheinigt ihnen Schudt ausdriicklich, dass sie keines-
wegs die Finf Biicher Mose allein als ithre Heilige Schrift anerkennen,
sondern ,,sie haben eben die Bibeln im Hebr[dischen], die wir haben / und
unsere Juden® / nennen sie auch also 7y27R1 0wy die vier und zwantzig /
nemlich Biicher* (Bd. II, S. 31 = Buch VI, Kap. 27, § 06).

Dieselbe Kritik an Leone da Modena, nur auf Lateinisch, hatte einige

Jahre vor Schudt bereits Johann von Lent (1654-1696) in seiner Theologia
Moderna |ndaica vorgebracht:
Credunt [die Kardet| non quingne Libros Mosis tantum pro fidei norma amplectendos,
wuitt ipse Rabbi Leo Mutinensis ex errore putavit, sed reliquos quoque V'eteris Testamenti
libros pari pietatis affectn excipiendos, quod inde quam manifeste patet, quia eadem
Bibliorum habent exemplaria, ipsumaque V'etus Testamentum a numero librorum appellant
v oy Viginti guatuor

Die Frage, ob die Karier nur die Finf Biicher Mose oder alle 24 Biicher
der hebriischen Bibel als ihre Heilige Schrift betrachten, ist in der Tat ein
zu jener Zeit mehrfach diskutiertes Thema gewesen. Dies belegt ebenso
ein aus dem Jahre 1646 datierender Briefwechsel, den der franzosische
Theologe Johannes Morinus’ (Jean Morin; 1591-1659) und Johann Bux-
torf der Jungere (1599-1664) gefithrt haben.!”! Wie den diesbeziiglichen
Bemerkungen Wilhelm Ernst Tentzels in seinen Monathlichen Unterredungen

98 Schudt zitiert hier wiederum nach der lateinischen Ubersetzung: Leonis
Mutinensis Opusculum de ceremoniis et consuetudinibus hodie inter Judaeos receptis, una
cum Richardi Simonii supplemento Karracorum et Samaritanornm nostri aevi historiam
complectente, ejusdemque exercitatione gua ceremoniarum judaicarum cum  disciplina
ecclesiastica collatio instituitnr, interprete JOH. VALENTINO GROSSGEBAUER,
Frankfurt am Main 1692 [*1693], S. 133. In LEONE DA MODENAs italie-
nischem Original heisst es: [...]| che é i puro testo della Bibbia, perche essi intendono
che si debba obseruar solamente il Pentatenco come sta, e gice alla lettera, ne admettono, ne
vogliono vdir alcuna interpretatione, glosa, ne ordine de Rabini (Historia de riti hebraici
[Anm. 23], S. 107 = Tedl V, Kap. 1 § 1).

99 Den Ausdruck ,unsere Juden® verwendet Schudt immer dann, wenn er von
den rabbanitischen Juden spricht, wie er sie Frankfurt kennt.

100 VON LENT, Moderna Theologia [udaica (Anm. 97), S. 553.

101 Abgedruckt in JOHANNES MORINUS, _Antiguitates Ecclesiae Orientalis, London
1682, S. 349-396, dort S. 363-365. — Auf diesen Briefwechsel beziehen sich
u. a. auch PRITIUS Introductio in lectionesn Novi Testamenti (Anm. 17), S. 451-452
/ S.327-328, und VON LENT Moderna Theologia Jndaica, (Anm. 97), S. 553-554.

3



vom Juli 1691192 allerdings zu entnehmen ist, waren sich alle an der Dis-
kussion Beteiligten mit Verweis auf den Bibelkommentar qrani 790 (1299)
des Karders Aharon b. Joset ha-Rofe (um 1250-1320)19% darin einig, dass
die Karder wie die rabbanitischen Juden ,,die gantze Bibel Altes Testa-
ments annehmen®.104

Und nicht nur das. Mit Nachdruck widerspricht Schudt, und wiederum
nicht allein er, auch denen, die der Ansicht sind, dass die Karier, wie Leo-
ne da Modena mit seinem Verweis auf deren alleinige Anerkennung der
Finf Biicher Mose als Heilige Schrift einst wollte und behauptet hatte,
Nachfahren und Erben der antiken Sadduzier sind, die sich nach Flavius
Josephus von den anderen Juden nicht zuletzt dadurch unterschieden
haben, dass sie die ,,Tora des Mose® allein anerkannten, den Rest der
Schrift aber nicht (Antignitates |udaicae XVIII, 1,4). Leone da Modena
nannte die Karier daher Saduces riformari1%

Dagegen wendet Schudt ein: ,,Allein unsere Juden dichten ihnen [den
Kariern] noch mehr Unwarheiten an / [ndmlich] dass sie Sadduczer seyen
oder doch von ihnen herkommen.” (Bd. II, S. 31 = Buch VI, Kap. 27, § 6).

Es ist dies iibrigens eine These, die bis heute immer wieder — wenn
auch kontrovers — diskutiert wird. Haben sich doch die Karaer nicht nur
selber, zumindest nach der Geschichte, wie sie Ya‘qub al-Qirgisani im
10. Jahrhundert von ihren Anfingen bis zum Mittelalter erzahlt hat, in
eben dieser Linie gesehen und sich, wenn auch nicht als direkte Nachfah-
ren, so doch in einem gewissen Sinne zumindest als Erben der Sadduzier
betrachtet.!0

Im Mittelalter waren es vor allem Sa‘adya b. Josef al-Fayyumi (892-
942), Abraham b. Dawid ha-Lewi Ilbn Da’ud (um 1110-1180) und Abra-
ham (Abu Ishaq) b. Me’ir Ibn Esra (1089-11064), die die Karier in der Tra-

102 TENTZEL (Hg.), Monathliche Unterredungen (Anm. 33), Bd. 111, S. 574-576.

103 7mna ¥ D — N2 01 R2awT 190, hg, von JOSEF SHLOMO B. MOSE LUTZKI
(1777-1844), G6zlov (Evpatorija) 1835.

104 So TENTZEL (Hg.), Monathliche Unterredungen (Anm. 33), Bd. 111, S. 575.

105 LEONE DA MODENA, Historia dei Riti ebraici [Anm. 23], S. 107 = Teil V,
Kap. 1, § 2; dasselbe bei PRITIUS, Introductio in lectionem Nowvi Testamenti (Anm.
17), S. 451-452 / S. 327-328. — Wohl nicht zufillig behandelt Pritius (Anm.
17) die Karder (Kap. XXXIII §7) gleich im Anschluss an die Sadduzier
(Kap. XXXIII §§ 5-6).

106 BRUNO CHIESA / WILFRID LOCKWOOD, Ya gub al-Qirgisani on Jewish Sects and
Christianity. A translation of “Kitdb al-anwar” Book I, Frankfurt am Main [etc.]
1984, S. 95-105.



dition der Sadduzier sahen.!"” Ahnlicher Ansicht war auch Jehuda (Ab I-
Hasan) b. Shemu’el ha-Lewi (1070/5-1141), der in seinem Sefer ha-Kuzari
(Buch III, § 65) mit Bezug auf die talmudische Geschichte von der Auf-
spaltung des antiken Judentums (bQidd 66a) gleichfalls von einem saddu-
ziischen Ursprung der kardischen ,,Haresie® ausging.!®® Auf kardischer
Seite ist diese Geschichte spiter u. a. von Elija Bashyaci (um 1420-1490)
aufgenommen worden, verbunden allerdings mit dem Hinweis darauf,
dass sie von rabbanitischer Seite verdreht worden sei, um die Karder zu
einer mittelalterlichen Haresie zu machen.1%?

Wenn es auch von Anfang an zum kardischen Selbstverstindnis gehort
hat, die rabbinische ,,Kette der Tradition® (722pn nowow / mAvot 1,1£f),
und mit thr die rabbinische Halacha abzulehnen, wire es dennoch ebenso
falsch, das kardische Judentum allein von diesem Antitraditionalismus her
zu betrachten wie in thm einen reinen jidischen Skripturalismus zu erken-
nen, wie Fred Astren mit Recht meinte.!’® Denn zu tbersehen ist nicht,
dass die Karier bereits sehr frih in ihrer Geschichte begonnen haben,
nicht nur eine eigene ,,Kette der Tradition® (in Abgrenzung zum rabbani-
tischen Begriff heisst sie hier zunichst npnva ba'taga ,,Ubertragung® und
spater dann WA 920 sevel ha-yerusa ,,das Joch des Erbes®),!'! sondern
ebenso auch eine eigene, ihre eigene Halacha zu entwickeln.!!2

107 Siehe dazu u. a. ASTREN, Karaite Judaism (Anm. 97), S. 81-83.

108 YEHUDA HA-LEWI, (>7177R 2RN2YR) 272"19R 112K °0 2971 719K axnd, ed. D. Z. BA-
NETH / H. BEN-SHAMMAI, Jerusalem 1977, S. 137-141; YEHUDA HA-LEWT,
DM M — *Maa 90, ed. YOSEF D. QAFIH, Qiryat Ono 5757/1997, S. 137-
141 (dt. Ubersetzung: Das Buch al-Chazari ans dem Arabischen des Abu-I-Hasan
Yehuda Hallewi, ibers. HARTWIG HIRSCHFELD, Breslau 1885, S. 169-175).
Zur Sache: DANIEL J. LASKER, Judah Halevi and Karaism, in: JACOB NEUS-
NER / ERNEST S. FRERICHS / NAHUM SARNA (Hg.), From Ancient Lsrael to
Modern Judaism: Intellect in Quest of Understanding: Essays in Honor of Marvin Fox,
Atlanta, Georgia 1989, Bd. 111, S. 111-125 = in: DANIEL |]. LASKER, From Ju-
dah Hadassi to Elijalh Bashyatchi: Studies in Late Medieval Karaite Philosophy, Leiden
/ Boston 2008, S. 141-154; ASTREN, Karaite Judaism (Anm. 97), S. 192-201.

109 ASTREN, Karaite Judaism (Anm. 97), S. 229-230. — Zu Elija Bashyaci siehe
besonders DANIEL J. LASKER, Elijah Bashyatchi, in: LASKER, From Judah
Hadassi to Elijab Bashyatchi (Anm. 108), S. 96-122.

110 ASTREN, Karaite Judaism (Anm. 97), S. TTff.

111 ASTREN, Karaite [udaism (Anm. 97), S. S. 174ff, 185-216, 283-285 (dort ein
Beispiel einer kardischen ,,Kette der Tradition” in englischer Wiedergabe).

112 ASTREN, Karaite Judaism (Anm. 97), S. 13-14, 158-182. — Zur kariischen Hala-
cha und Methodologie der kariischen halachischen Exegese siche BERNARD
REVEL, The Karaite Halakah and its Relation to Sadducean, Samaritan and Philonian

5



Wichtiger als die Frage der Bezeichnung Karder und deren Herleitung
ist fir Schudt indessen zum einen die halachisch begriindete Rechtsstel-
lung der Karder im Gegeniiber zu den rabbanitischen Juden und zum
anderen das durch die Halacha bestimmte praktische Verhiltnis zwischen
beiden. Diesbeziiglich lisst er es in seiner Beschreibung nicht an deutli-
chen Formulierungen und entsprechend drastischen Beispielen fehlen.
Wiederum an Leone da Modena ankntipfend und ithn wortlich zitierend,
beginnt er seinen diesbeztiglichen Abschnitt mit den Worten:

Es ist niemahls kein so bitterer Hass und Feindschafft in der Welt erdacht
worden / als unsere Juden / und alle Juden der Welt / so keine Karier sind /
wider diese Karier haben / sie schelten sie Ketzer / Epicurer / Sadducier /
Cuthier / halten sie drger als die Christen / fluchen ihnen alles Ungliick auf
den Halss / sagen sie seyen alle 0™ Huren-Kinder / weil ihre Weiber in det
Ehe / Scheidung und Reinigung der Rabbinen Satzungen nicht folgen.

Dass die Karder mehr als andere von den rabbanitischen Juden ,,gehasst
werden®, war ibrigens auch die Meinung von Leone da Modena. In der
von Schudt verwendeten lateinischen Ubersetzung seines Buches Historia
de gli riti hebraici hatte er geschrieben:

Vocant Judaeos a se dissentientes o012, (2d est Sectatores Doctorum,) gvi odio plus
quam Vatiniano insectantur Karraeos; nolunt cum iis in gratiam redire; omnem ipsorum
conversationem fuginnt; habent denique ipsos pro o (id est: pro natis spuriis) eo
quod despicinnt, & simpliciter repudiant omnia Rabbinorum consilia & responsa in
negotio conjugit, repudii & mundationis mulierum.!13

Halakah, Philadelphia 1913 (Nachdruck 1971), S. 1-88; Zv1 CAHAN, The Ha-
lakhab of the Karaites, New York 1936; ZV1 ANKORI, Karaites in Byzantium. The
Formative Years (970—1100), New York / Jerusalem 1959, S. 204-251, 354-360;
YOSEF B. OVADIA ALGAMIL, awna nva poXapa m7rn, Ramleh 1985, S, 165-
210; MOURAD EL-KODSI, The Karaite Jews of Egypt, Lyons N.Y. 1987, S. 142-
208; NATHAN SCHUR, The Karaite Encyclopedia (Beitrige zur Erforschung des
Alten Testaments und des Antiken Judentums; Bd. 38), Frankfurt am Main /
Berlin / Bern / New York / Paris / Wien 1995, S. 122-125; MICHAEL CORI-
NALDI, Karaite halakhah, in: N. S. HECHT ET AL. (Hg.), An Introduction to the
History and Sources of Jewish Law, Oxford 1996, S. 251-269; AVRAHAM QANNAT
/ YOSEF YARON ET AL. (Hg.), An Introduction to Karaite [udaism. History, Theolo-
&), Practice, and Custom, New York 2003, S. 45-53.

113 In LEONE DA MODENAS italienischem Original (De dez Riti Hebraici, S. 108 =
Teil V, Kap. 1 § 4): In tutti i lnoghi dowe si trouano, sono fuor di modo odiari da
gl’Hebrei, che essi chiamano Rabbanim, cioé seguaci de Rabbint, e non si apparentano
con essi, ne li conuersano volontieri, & intendono che fiano Mamzerim, cioé Bastard;,



Was Schudt hier auflistet, ist in mehtfacher Hinsicht bemerkenswert. Da
sind zunichst die funf Begriffe, die er zidert: ,,Ketzer / Epicurer / Saddu-
cier / Cuthder” und ,,o"mn Huren-Kindetr. Sie begegnen nicht nur in
der zeitgendssischen polemischen Literatur, sondern ebenso auch und vor
allem in der rabbanitischen halachischen Literatur und dienen der religi-
onsgesetzlichen Klassifizierung und Einordnung der Karier.

Es wiirde weit Uber den hier gegebenen Rahmen hinausgehen, an die-
ser Stelle 7z extenso darauf eingehen zu wollen.!'* Gleichwohl sind einige
Anmerkungen dazu angebracht, soweit sie zum Verstandnis von Schudts
Darstellung hilfreich und erforderlich sind.

Auszugehen ist dabei zunichst davon, dass alle finf von Schudt zitier-
ten Begriffe zur halachischen Klassifizierung der Karder nicht neu sind
und schon gar nicht von ithm stammen. Vielmehr begegnen sie in der
halachischen Literatur bereits seit dem Mittelalter, so u. a. auch bei Mose
b. Maimon (1138-1204), um nur auf ihn zu verweisen. Wenn er den Kari-
ern gegeniiber auch eine durchaus ambivalente Haltung eingenommen
und zwischen seiner Theorie und seiner Praxis mehr als deutlich unter-
schieden hat,!15 hat er in seinem Mishneh Tora die Katrder halachisch als
eben jene ,,Ketzer / Epicurer / Sadducier / Cuthder und o™imn Huren-
Kinder” definiert.!'¢ Bereits in seinem Kommentar zur Mischna (mAvot 1, 3)
hatte er geschrieben, dass ,,alle o1n (mznim Hiretiker), die in dieser Ge-
gend, d. h. in Agypten, Karier (PR7p) genannt werden, bei den Talmud-
weisen Sadduzder ("17¥) und Boethusianer (1'0n"2) genannt wurden®.!7

perche nelle cose de matrimoni, e repudio, e nelle purificatione del menstrno le lor donne non
obsernano gl'ordini de Rabini.

114 Siehe dazu STEFAN SCHREINER, Religidse Toleranz im Judentum? Die Ka-
raer als halachischer Priifstein — Mose Isserles’ Entscheidung und ihre Fol-
gen, in: D. HUCHTKER / Y. KLEINMANN / M. THOMSEN (Hg.), Reden und
Schweigen iiber religiose Differens. Tolerieren in epocheniibergreifender Perspektive, Got-
tingen 2013, S. 109-133.

115 Mose b.Maimons ambivalente Haltung gegentiber den Kardern ist in letzter
Zeit mehrfach Thema gewesen; siche dazu u.a. DANIEL J. LASKER,
Maimonides and Karaism — Mutual Influences, in: LLASKER, From [udabh
Hadassi to Elijah Bashyatchi (Anm. 108), S. 155-189, dort S. 159-164.

116 MOSE B. MAIMON, Apiia 77 X1 770 mwn, hg. von M. D. RABINOWITZ /
SH. T. RUBINSTEIN ET AL., 17 Bde., Jerusalem 5741-5745/1981-1985 (ferner:
MT Hil), u. a. Hil. Aku"m X,1 / Bd. 11, S. 187-188; Hil. Teshuva 111,6-8 /
Bd. 11, S. 220-227.

117 MOSE B. MAIMON, owm Tpn 1™ 12 awn w1 e oy mwn, ed. YOSEF
D. QAFIH, 6 Bde, Jerusalem 25729/1968, Bd. 1V, S. 410. — Zur Sache siehe

7



Ahnlich schrieb er in seinem Buch der Gebote, dass ,,in den Sstlichen Lin-
dern die 2vn (minim) PRIP (Karder) genannt werden®. 118

Hinsichtlich des praktischen Umgangs mit den Kardern konnte Mose
b. Maimon — dabei seiner ambivalenten Haltung folgend — zwar einerseits
empfehlen:
Die Karier, die hier in Alexandria, in Agypten, Damaskus oder anderswo in
arabischen Lindern leben, verdienen mit Respekt behandelt zu werden. Man
soll ithnen mit Anstand begegnen und sich ihnen gegentiber demiitig, aufrich-
tig und friedfertig verhalten, solange sie uns gegentiber ehtlich sind und auf-
héren, tber die grossen Gelehrten unserer Zeit torichte und abfillige Bemer-
kungen zu machen, ganz zu schweigen davon, dass sie thre Zunge im Zaun
halten und die Worte unserer Weisen, ithr Andenken zum Segen, nicht zum
Gesp6tt machen sollen. !t

andererseits in seinem Mishneh Tora aber zugleich auch daran festhalten
und betonen, dass auf die Karier alle halachischen Bestimmungen anzu-
wenden sind, die auch sonst fiir ,,Ketzer / Epicurer / Sadducder / Cuthi-
er und o mn Huren-Kinder* gelten.

Es war erst der in Krakau geborene Kabbalist und Talmudist Jonathan
Eybeschitz (1690-1764), der als Rabbiner unter anderem in Prag, Metz und
Altona wirkte und sich jahrelang gegen den Vorwurf verteidigen musste,
Anhinger des ,,falschen Messias® Shabbatai Zwi zu sein, der in seinem
Kommentar zum Shulhan Aruch (Yoreh De'a) diese halachische Klassifi-
zierung der Karder zuriickwies, die Mose b. Maimon und manche andere
vor und nach ithm vorgenommen hatten, und unmissverstiandlich klarstellte,
dass die Karder weder ,,Sadduzier” noch ,,Boethusianer® und schon gar
keine , Haretiker* seien, da sie von ihnen deutlich abweichende Ansichten
vertreten. Daher wire es letztlich eine Beleidigung fiir die einen wie fiir die
anderen, wenn sie alle in ein und denselben Topf geworfen wiirden.!?

Auch Schudts Hinweis auf das rabbanitische Ehe- und Scheidungs-
recht und die Reinigungsvorschriften gehort zum stindigen Repertoire der
Argumente, die die uniiberbriickbaren Gegensitze zwischen Kardern und

DANIEL J. LASKER, Maimonides and Karaism — Mutual Influences, in: LAS-
KER, From Judah Hadassi to Elijah Bashyatchi (Anm. 108), S. 155-189, dort 8.
156-159.

118 MOSE B. MAIMON, 0"an% nnxnn 190, hg. von YOSEF D. Qafih, Jerusalem
21994, S. 136 (= nwy myn Nr. 153).

119 MOSE B. MAIMON, 0" nmawn, hg. von JOSHUA BLAU, 4 Bde., Jerusalem
5718/1957-5746/1986, Bd. 111, § 449, S. 729.

120 ay7 7 — 099 072 790, Jerusalem 2005, zu Yoreh De'a § 2.

8



rabbanitischen Juden, zwischen rabbanitischem und kardischem Judentum
plausibilisieren und begriinden sollten.

In Fragen der Ehe und den ,,verbotenen Beziehungen®, 12! zu denen
aus kardischer Sicht unter anderem auch die Ehe mit einem rabbanitischen
Juden bzw. einer rabbanitischen Judin gehort, ist die kardische Halacha
besonders streng. Denn anders als die rabbanitische Halacha, nach der
,Jude ist, wer von einer judischen Mutter geboren wurde“, wird nach
kardischer Halacha nur der/die als Karier/in anerkannt, der/die einen
kardischen Vater #nd eine kariische Mutter hat.122

Und hinsichtlich der Bestimmungen ritueller Reinheit und Unreinheit
sowie Reinigung, einschliesslich der Bestimmungen fir die men-
struierende Frau (771 nidda), gilt nach rabbanitischer Halacha, dass Frauen
zum Beispiel nach der Menstruation zur Wiedererlangung ritueller Rein-
heit eine Migweh, ein rituelles Bad, aufsuchen miussen. Dem gegeniiber
kann nach den strenger gefassten Vorschriften der kardischen Halacha die
rituelle Reinheit der Frau allein durch das Bad in ,fliessendem® oder ,,le-
bendigem Wasser wiederhergestellt werden.!?>

Aufgrund dieser und weiterer Differenzen,'?* und nicht zuletzt mit Be-
zug auf die Autoritit Mose b. Maimons und seine halachische Detfinition
der Karier und deren Begriindung, sind die Karier am Ende von den rab-
banitischen Juden mit dem ,Bann® (27m) belegt, also aus der ,,Gesamtheit
Israels* (78w> 999) formal ausgeschlossen worden, und zwar fiir immer. Die
diesbeziigliche halachische Diskussion zusammenfassend, hatte Mose b.
Israel Isserles aus Krakau (um 1525/30-1572) im Shuthan ‘Arukh dekretiert:

Hinsichtlich der Karier gilt: (1) es ist verboten, sich mit ihnen zu verheiraten,
denn (2) sie alle sind zweifelsfrei ‘Nachkommen verbotener Beziechungen’
(@ 1). Daher (3) nehmen wir sie nicht [in die Gemeinschaft Israels] auf,
selbst wenn sie [zu ihr] zuriickkehren wollen. (Even ha-"Ezer § 4,36-37)

121 Siehe 3. Mose 18.

122 YOSEF B. OVADIA ALGAMIL, n°Kpa men m7an, Ramleh 1970, S. 32-37, 99
und 107; MICHAEL CORINALDI, The Problem of Divorce by Judicial Decree
in Karaite Halakha, in: Dine Yisra'e/ 9 (1979/80), S. 101-144; MICHAEL CORI-
NALDI, D°Rpi 20 WORa Tavnn, Jerusalem 1984, S. 60-93; SCHUR, Karaite En-
oyelopedia (Anm. 112), S. 91-92; HAYYIM B. YITSHAK HA-LEWI, D720 990
0»n, Ashdod 1995, S. 11-31; HAYYIM B. YITSHAK HA-LEWI, 1°¥n — T°1 190
o™n, Ashdod 1999, S. 12-80. |

123 QANNAI / YARON ET AL. (Hg.), Introduction to Karaite |udaism (Anm. 112),
S.81-109.

124 Siehe dazu SCHREINER, Religiése Toleranz im Judentum? (Anm. 114), §.118-
125; ferner LASKER, Maimonides and Karaism (Anm. 108), S. 164-189.



Damit hatte Mose Isserles zugleich eine Demarkationslinie zwischen rab-
banitischem Judentum und kardischem Judentum, zwischen rabbaniti-
schen Juden und kardischen Juden gezogen, die untiberwindbar sein und —
aus der Rickschau auch — uniiberwindbar bleiben sollte, und zwar flr
immer, wie es im Nachsatz ausdrucklich heisst.

Da die Karider fortan also nicht (mehr) als Glaubensgeschwister ange-
sehen wurden, galten fiir private und/oder geschiftliche Beziehungen mit
ithnen fernerhin auch nicht (mehr) die halachischen Bestimmungen, die fiir
die Bezichungen der rabbanitischen Juden untereinander gelten. Der
streitbare Talmudist und Altonaer Rabbiner Jakob Emden (1697-1776)
ging sogar so weit, in einem seiner Rechtsentscheide mit Verweis auf Mo-
se Isserles zu verlangen, dass ,,die Karder genauso zu behandeln sind wie
alle anderen Nichtjuden [0 ggzm| auch®.125 Allerdings ist dessen Ansicht
von den rabbanitischen Gelehrten weder seiner Zeit noch spater uni sono
geteilt worden.!26

Die praktischen Folgen, die sich aus einer Auffassung wie der Jakob
Emdens fur den Umgang rabbanitischer Juden mit Kardern im Alltag
ergeben, sind offensichtlich. Schudt illustriert sie denn auch anhand eini-
ger Beispiele, die ihrerseits wiederum ebenso auch in der ilteren und zeit-
gendssischen rabbanitischen halachischen Literatur zum Thema zu finden
sind. So schreibt Schudt zur Illustration der Problematik:

Wann ein Christ und ein Karrier zugleich in das Wasser fielen / so wiirde der
Jude dem Christen die Hand zur Hilffe reichen und den Karrdischen Juden
ersauffen lassen (Bd. II, S. 32 = Buch 6, Kap. 27, § 8).

und gibt dartiber hinaus noch das folgende ,,merckwiirdig Beyspiel®, das
er bereits in seiner

Historia [ndaica 1.3 C. 13. p. 528127 (so auch nach mir angefiihret haben Herr
Eisenmeng. Entd. Judenth. P. I. Cap. 8. p. 305.128 und Herr Difenbach seel. Jud.

125 y"ay» noxw 790, New York 1961, Nr. 152.

126 siehe dazu die Hinweise bei SCHREINER, Religiése Toleranz im Judentum?
(Anm. 114), S. 126-128.

127 JOHANN JAKOB SCHUDT, Compendium Historie Judaice, De Origine, Incrementis
& Rebus Gestis Judaorum, Ad ductum Justini Histor. Libr. XXXV'1. potissimum ex
Gentilium Scriptoribus collectums, Quo Falsa confutantur, Dubia ventilantur, 1'era
confirmantnr |...); Accedit Appendix De Ratione & Methodo procedendi in promovenda,
per Dei gratiam, conversione hominis Judei, Frankfurt am Main 1700, Buch 2, Kap.
13, S. 528 (hier ist die folgende Geschichte auf Lateinisch erzahlt).

128 JOHANN ANDREAS EISENMENGER (1654-1704), Ewntdecktes Judenthum oder
Griindlicher und wabrbaffter Bericht, welchergestalt die verstockten [uden die hochbeilige

10



Convers. §. 12. p. 113.)129 erzehlet / indem A. C. 1696. ein Orientalischer Karait
von Mosul oder Ninive nach Franckfurt in armer Gestalt gekommen in die
Juden-Gass / dem andere Juden anfanglich etwas gesteuert haben aus Mitleiden
/ so bald sie aber vernommen / dass er ein Kartier seye / haben sie ihn mit
Schimpff und Spott zur Gassen hinaus gejagt / und ihre Knaben ihn mit Koth
und Steinen verfolget, da er dann mit ein paar Biicher und Pickelgen / (welche
Carriische Bucher er / wie Basnage L. 2. C. 19. p. 476,'30 aus Herr Ludolfi'3!
Mund berichtet / tiberaus hoch schitzte) der Lands-Sprachen gantz unkindig /
nicht / was er thun soll / gewusst / biss der sell. Herr Ludolf es innen worden
/ ihn in seine Behausung aufgenommen / einige Tage beherberget und mit
einem Zeht-Pfennig von sich gelassen (Bd. II, S. 33 = Buch 6, Kap. 27, § 8).

Hinter diesen und dhnlichen Beispiel(geschicht)en steht tber die oben
erwahnte Frage hinaus das Problem, ob die talmudischen Bestimmungen
beziiglich der Nichtjuden und des Umgangs mit ihnen auch auf die Karier
selbst dann noch anzuwenden sind, wenn es um solch existentielle Dinge
geht wie die Zubereitung von lebensnotwendigem Essen (w91 791 okbe/
nefes) oder die Rettung von Leben (w91 mp® piggnah nefes).

Drey-Einigkeit, Gott Vater, Sobn und Heil. Geist erschrecklicher Weise listern und ver-
unehren, die Heil. Mutter Christi verschmdben, das Neue Testament, die Evangelisten
und Aposteln, die Christliche Religion spottisch durchzieben, und die gantze Christenbeit
anff das dusserste verachten und verfluchen: dabei noch viel andere, bisshero unter den
Christen entweder gar nicht oder nur zum Theil bekannt gewesene Dinge |[...], Ko-
nigsberg 1711, Teil I, Kap. 8, S. 305. — Zu Eisenmenger siche FRIEDRICH
NIEWOHNER, Entdecktes Judentum und jiidische Augen-Gliser. Johann
Andreas Eisenmenger, in: RICHARD VAN DULMEN / SINA RAUSCHENBACH
(Hg.), Denkwelten um 1700, Zebn intellektuelle Profile, Koln / Weimar / Wien
2002, S. 167-180.

129 MARTIN DIFENBACH (1661-1709; Evangelischer Prediger in Frankfurt am
Main), Judaeus conversus oder umstindliche und glanbhafte Ergehlung, was sich vormahls
mit einem allhier im Hospitahl Dieb-Stahls halber gefdanglich gesessenen, und anff sein ins-
tendiges Begebren im Christenthumb wobl unterwiesenen, darauff gehirig getauften und so
nachmahls am Hoch-Gericht im Glanben an Christum seelig Verstorbenen bekehrten Ju-
den begeben. Sammt fernern Erlauterung und Aussfihrung des von Ihm allbereit 1696
heranss gegebenen Tudaei convertendi. Zn Endt findet sich die Nachricht wegen der vor
5 Jahren albier geschebenen Tanffe Amsel Isaaes um Hinterbecht hiesigen sesshafften Jn-
dens Sobns [...], Frankfurt am Main 1709, § 12 S. 113. — Vgl. auch MARTIN
DIFENBACH, Judaeus Convertendus oder verschiedene Utrtheile und 1V orschlage
Frrnehmer Theologen und anderer Gelabrten, Wie die Bekebrung eines Juden Durch Got-
tes Gnade u suchen nnd u befordern seye [...], Frankfurt am Main 1696.

130 BASNAGES, Histoire des Juifs (Anm. 15), Bd. 11, S. 476.

131 HIOB LUDOLF (Leutholf oder Ludolph) (1624-1704), Professor in Frankfurt;
siche GASIOROWSKI, Karaimi w Koronie i na Litwie (Anm. 42), S. 21-22.

i |



Die Zubereitung von lebensnotwendigem Essen meint die Frage, ob es
erlaubt ist, am Sabbat — unter Verletzung des Gebots der Sabbatruhe —
eine Arbeit zu verrichten, die der Vorbereitung einer Speise dient, die am
Sabbat oder an einem Fest- bzw. Feiertag gegessen werden soll, da sie
lebensnotwendig ist. Demgegentiber ist das Gebot der — mit 3. Mose
19,16: ,,Du sollst nicht stillstehen angesichts des Blutes deines Nichsten®
— begrindeten Lebensrettung nicht nur das wichtigste Gebot (mn mizwa),
sondern als religiose Pflicht zugleich auch eine moralische Verpflich-
tung,!32 die alle anderen Gebote aufwiegt, selbst um den Preis der Entwei-
hung des Sabbats.!3? Die Prage ist nur, ob diese Gebote zu befolgen sind,
wenn es um das Leben (w1 nefes) eines Juden geht, oder auch dann, wenn
es das Leben eines Nichtjuden — in diesem Fall eines Kariders — betrifft?!34

Wenn aber Karier Nichtjuden sind, entspricht es talmudischem Recht,
dass man das Leben eines Kariers nicht retten muss; allerdings darf man
ihn auch nicht ums Leben bringen: Wenn ein Nichtjude in einen Brunnen
fallt, ,,holt man ithn nicht heraus, man stiirzt ithn aber auch nicht hinab“,
heisst es im Babylonischen Talmud (bAZ 26b), und Mose b. Maimon
erginzt dazu: ,,Hinsichtlich der Nichtjuden aber, mit denen wir uns nicht
im Krieg befinden, [...] gilt: Man darf ihren Tod nicht verursachen, es ist
aber verboten, sie zu retten, wenn sie dem Tod ausgesetzt sind [...], denn
ein Nichtjude ist nicht dein Nichster.13>

Des weiteren folgt aus der halachischen Einordnung der Karier, wie
Schudt wiederum mit Verweis auf Leone da Modena schreibt, der hier

dem Shulhan “Arnkh folgt:

Sie [die rabbanitischen Juden] geben keinem Karrier eine Tochter und heyra-
then gar nicht unter sie / essen und trincken nicht mit ihnen / leiden sie nicht
unter sich / viel weniger in ihren Synagogen / ja / wo gleich ein Karrier zu
ihnen treten und ihre Weise annehmen wollte / nehmen sie ihn nicht an!36 /
wie R. Leo I. c. p. 135. bezeuget.!¥

132 Shuthan “Arukh, Hosen Mispat § 426.

133 bAZ 26; MOSE B. MAIMON, MT Hil. Shabbat 11,12, 20-21 / Bd. IV, S. 14, 16-
17; Shuthan ‘Arukh, Orah Hayin §§ 329-330.

134 bBeza 21a-b; Shulhan “‘Arukb, Orah Hayim § 512.

135 MOSE B. MAIMON, MT Hil Roseah u-Shmirat nefes TV, 11 / Bd. XIV, S. 280-
281; vgl. Shulhan ‘Arukh, Hosen Mispat § 425; Yoreh De’a § 158.

136 = Shulhan ‘Arukh, Even ha-"Ezer § 4, 36-37).

137 LEONE DA MODENA, De ceremoniis et consuetudinibus (Anm. 23), S. 135 = Telil
V, Kap. 1§ 4: [...] E# sané tanta in Karraeos Rabbanistarum exacerbatio est, ut signi
Karraeornm ad religuorum [udaeornm sacra perfransire velint, arcentur, & ab omni aditu

12



Und gleichsam als Bestitigung des dauernden Ausschlusses der Karder aus
der ,,Gesamtheit Israels” zitiert Schudt noch die folgende, von Johann
Stephanus Rittangel!3® tibetlieferte Geschichte:

Es ist merckwiirdig / was der bekehrte Jud Joh. Steph. Rittangel in seinen
Notis ad librum Jezirah p. 33. bemerckt:'3 Christiani namgue vel Turcae non ita
abominabiles sunt Pharisais, ac ipsos Samaritanos sen Textuarios abominantur et
excecrantur. Hugus anten rei ex multis unicum admirandum exemplum ob oculos ponemus.
Inter Pharisewos enim sub pana anathematis cantum est, ne guis Texctuariorum in ipsorum
ceetum admittatur. Onodsi ergo contigit, nt Textuarius in sua forte conscientia convictus ad
Phariseos transire velit, ipsum tamen, ne a lege anathemais recessisse videantur, inter suos
referre non dignantur, nisi denegata Textnariornm religione ad Turcarum fidem defecerit,
ant per Baptismum Christianus prius factus fuerit. d. 1. Die Christen und Tircken
[d. i. Muslime — Sch.] sind denen Pharisdern nicht so ein Greuel / als sie einen
Eckel haben fiir denen Samaritanern oder Karrdern und selbige verfluchen.
Dieser Sache will ich aus vielen ein eintziges wunderbahres Exempel vor
Augen legen. Dann unter den Pharisiern ist unter Straffe des Bannes ver-
boten / dass kein Karrier in ihre Versammlung gelassen werde. Wo sichs
aber zutriige / dass etwan ein Karrier in seinem Gewissen tiberzeugt zu de-
nen Pharisiern treten wollte / so wirdigen sie ithn nicht / damit sie nicht

interclhiduntur. Im italienischen Original: [...] e guello che ¢ pin, che se aleuno di loro
§2 volesse connertire ad esser de’ Rabbanim, cioé de glaltri Hebrei, non vogliono in ninn
modo accettarlo. — Zu den halachischen Differenzen zwischen rabbanitischen
Juden und Kariern siche SCHREINER, Religiose Toleranz im Judentum
(Anm. 114), S. 118-125.

138 Johann Stephanus Rittangel (1606-1652) war Professor fiir Hebriisch an der
Universitdt in Konigsberg. Mit ihm beginnt das akademische Interesse an
den Kariern in Osteuropa. Dazu hatte er 1641 eine Reise zu den Kariern Li-
tauens unternommen. Darliber berichtet MORDEKHAI B. NISAN, "7 17,
Wien 1830, Nachdruck Ramleh 1966, Kap. 6, S. 37; siche dazu auch
NATHAN SCHUR, The Karaite Encyclopedia (Anm. 112), S. 244.

139 JOHANN STEPHAN RITTANGEL, ¥ 790 id est Liber legirab: gui Abrahamo
Patriarchae adscribitur, una cum commentario Rabi Abrabam F. D. super 32 Semitis
sapientiae, a guibus liber legirah incipit / translatus & notis illustratus 4 Joanne
Stephano Rittangelio [...], Amsterdam 1642. — Rittangels Version des 777% 790
ist tibrigens die erste zweisprachige hebriisch-lateinische Ausgabe des Textes.
Angefligt sind die ,,32 Pfade der Weisheit*, gleichfalls auf Hebriisch und La-
teinisch, und ein von ihm etlduterter hebriisch-lateinischer Kommentar dazu,,
der von Josef b. Shalom ha-Ashkenazi aus Barcelona (14. Jh.) stammt, aber
irrttimlich Abraham b. David aus Posquiére (um 1125-1198) zugeschrieben
worden ist; zu Rittangels 77% 900-Edition siehe DANIEL J. LASKER, Karaism

and Christian Hebraism: A New Document, in: Renaissance Quarterly 59
(2006), S. 1089-1116.

13



scheinen von ihrem Gesetz des Bannes abgetreten zu seyn / unter sich auff-
zunehmen / wo er nicht vorhero der Karrier Religion verldugnet und zu der
Tircken Glauben abgefallen / oder durch die Taufe ein Christ worden ist.
Vorstius in Notis ad R. Dav. Gans Zewach David, p. 2564 erzehlet eben sol-
ches und sagt ein bekehrter Jude hab ihm solches erzehlet; dergleichen sagt
auch Basnage Hist. des Juifs 1. 2. C. 19. p. 477.141 '

Dabei ist sich auch Schudt durchaus bewusst, dass es zumindest seitens der
Karier nicht nur einmal Versuche gegeben hat, den Graben zwischen
thnen und den rabbanitischen Juden zu uberbriicken. Als Beispiel daftir
nennt et:

Doch hat R. Gedaljah'#? an einer Union der Karrier mit denen Rabbaniten
geatbeitet zu Constantinopel / da die Karrider ihn gebeten / sie zu untertich-
ten und wieder zu der Rabbanitischen Synagogen zu fithren / so sich aber
fruchtloss zerschlagen / Basnage Hist. des Juifs L. 7. C. 28. p. 2009 (§. 7).143

140 [WILLEM HENDRIK VORST (?-1652) / DAVID B. SHELOMO GANS (GANZ)
(1541-1613)]: Chronologia sacra-profana: a mundi conditu ad annum M. 5352 vel
Christi 1592, dicta Tsemah David (W1 1), Germen Davidis | auctore David Gang;
Cui addita sunt Pirke vel capitula R. Elieser (7958 227 *p0): Vtrague exc Hebraeo in
Latinum versa, & Observationibus illustrata; quibus etiam inserta sunt Hebraorum tam
veternm quam recentiorum testimonia de D. lesu, nec non de Psendochristis Indworum, per
Guiltelmum Henric. Vorstium C, I., Leiden 1644, S. 256.

141 Vgl. dazu auch das von BASNAGES (Histoire des Juifs [Anm. 15], Bd. I, Buch 2,
Kap. 9, § 21, S. 477) zitierte Sprichwort (proverbe): Ou’'un Caraite doit se faire
Mehomiétan, on Chrétien, avant que de pouvoir étre recu entre les [uifs Rabbanistes (His-
toire des [uifs [Anm. 15], Bd. 11, S. 441).

142 Gedalja b. Dawid Ibn Yahya (1437-1487), aus Lissabon stammender Autor
des poetischen Werkes 01w nyaw, Istanbul 5303 (1543); Venedig 5310 (1550).

143 BASNAGE, Histoire des Juifs (Anm. 15), Bd. V, S. 2009 = Buch VII, Kap. 28,
§ 8, berichtet: Ghedalia, qui se pretendoit descndu de David, prit anssi le parti de quit-
ter son pere, & Lishonne sa patrie, pour aller profisser la Medecine a Conantinople. Mais
comme la plupart des Medecins chez les Juifs sont a méme tems Doctenrs, il enseigna les
Rites @ les 1oix de sa Nation. 1/ devint Chef de la Synagogue, & travailla a la reiinion
des Caraites avec les Rabbanistes. Il assure que ce furent les Caraites qui le prierent de les
instruire, & de les ramener a la Synagogue : mats soit gue les Rabbanistes se rendissent
trop difficiles, ou qu’ils trouvassent laffaire trop délicate, soit que les Caraites revinssent
a leur premier entétement, la reiinion ne se fit pas; & les derniers profiterent senlement
de 1'avantage gun'on avoit a Constantinople d’imprimer des livres; car ils y publierent
quelgues-uns de leurs Ouvrages, qui ne laissent pas d'étre trés rares. Ghedalia publia de
son c0té les Sept Yeux, & quelgues antres Ouvrages; mais ils ne sont pas conus: car il
ne faut pas le confondre avec un de ses parens du méme nom, dont nous parlerons dans
la suite.

14



Und der erwihnte Gedalja war, wie gesagt, nicht der einzige, der einen
solchen Versuch unternommen hatte.'# Indessen sind all diese Annihe-
rungsversuche nicht nur erfolglos geblieben, sondern haben den Graben
zwischen Kariern und Rabbaniten am Ende nur noch breiter und tiefer
werden lassen.

Fir alle weitere Beschiftigung mit den Kardern verweist Schudt
schliesslich auch hier auf die Literatur. Im einzelnen nennt er:

Buxtorfii Lexie. Talm. rad. 8. col. 2111.ss.1%5 und Synag. Jud. C. 1. p. 1.ss,146
R. Leon. Mutin, 1 c.!¥” Lent. Theol. Modern. Jud. C. 15. §. 20. p. 551.ss.148
auch in Teutscher Sprach findet man gute Nachricht von ihnen bey Christiani
der Juden Glaube und Aberglaube C. 19. p. 13r.ss.!% Herr Difenbach seel.
Jud. Convers. §. 12. p. 113. seq.!50 insonderheit was Hert Petinger ausgetichtet
/ davon handelt Herr Tentzel seel. in den Monathl. Unterred. An. 1691.
p. 572. vid. & ad An. 1689. p. 638.151 Herr Schupart de Secta Karr. C. 2. §. 4.
p. 25.58.152 Triglandius Diatribe de de (sic!) Secta Karwor!>® und sonderlich Bas-
nage Histoire des Juifs 1. 2. C. 8. und 9. p. 433.ss. Supplements p. 1117.ss, L. 7

144 Ein weiteres Beispiel bei STEFAN SCHREINER, Jehuda b. Elija b. Josef Gib-
bors Sefer miswot “aseh u-miswot lo” ta’aseh, in: ANNELIES KUYT / GEROLD NE-
CKER (Hg.), Orient als Grenzbereich? Rabbinisches und aufSerrabbinisches Judentum
(Abhandlungen fiir die Kunde des Morgenlandes, Bd. 60), Wiesbaden 2007,
S. 115-137.

145 [JOHANN BUXTORF (der Altere) (1564-1629) / JOHANN BUXTORF (der Jiin-
gere) (1599-1664)): Jobannis Buxtorfi P. Lexicon Chaldaicum, Talmudicum et Rab-
binicum, Basel 1639, Sp. 2111-2113, Neuausgabe S. 1045-1046.

146 [JOHANN BUXTORF (der Altere)]: Johannis Bustorfi P., Synagoga indaica: hoc est
schola [udaeorum in gua nativitas, institutio, religio, vita, mors, sepulturagne ipsorum e
libris eorundem, Hanau 21622 = Basel 1643, Jobannis Buxtorfii patris Synagoga
Judaica: de Iudaeorum fide, ritibus, ceremontis, tam publicis & sacris, quam privatis [...],
Basel 41680,

147 LEONE DA MODENA, de ceremoniis et consnetudinibus (Anm. 23),

148 JOHANNES A LENT (1654-1696, Theologieprofessor in Herborn), De Moderna
Theologia Judaica, Herborn 1694.

149 CHRISTIANI, Der Jiiden Glaube nnd Aberglanbe (Anm. 79), S. 13a ff.

150 DIFENBACH, Judaeus comversus (Anm. 116), § 12, S. 113.ff.

151 TENTZEL (Hg.), Monathliche Unterredungen (Anm. 33), Bd. I, S. 638; Bd. III,
5. 572,

152 SCHUPART: oxpr1 n5 sen Secta Caraeorum [Anm. 33], Kap. II, S. 21-57, dort
§4,8.24-27.

153 [TRIGLAND: Jacobi Trglandii Diatribe de Secta Karaeornm (Anm. 106); siche dazu
GASIOROWSKI, Karaimi (Anm. 42), S. 23-24

15



C. 25. p. 1952.ss.1* Lundius im 6ffentl. Gottes-Dienst der Alten Hebr. C. 61.
f. 1160.seq.'> und was wir oben L. 4. C. 2. §. 2.ss. von ihnen berichtet haben
(Bd. I, S. 99-100).

und fugt erganzend hinzu:

Ihre [der Karier] X. Glaubens-Articul / als das Symbolum ihrer Secte kann
man lesen bey Triglandio L. c. C. 10. p. 151:

L. Onod omnis existentia materialis, videlicel orbes & quicquid in iis est sunt creata. 11
Quod horum creator ipse sit increatus. I1I. Quod nulla illi similitudo, ipseque unicus
ex omni parte. 11V, Onod miserit Mosen Magistrum p.m. V. Quod cum, & per
Mosen, nobis demiserit Legem suam perfectam. V1. Quod tenetur fidelis linguan: scire
nostra Legis eusque expositionen, hoc est Scripturam epusque interpretaionnm. V11
Quod Deus Benedictus Spiritu Prophetico ducerit religuos Propheteas. V1. Quod
Deus Benedictus vivificabit filios hominum in Judicii die. 1X. Quod retribuet Dens
Benedictus unicuigne juxta vias suas, & fructum opernm suorum. X. Quod Deus
Benedictus non reprobavit populum in captivitate |...] etiam dum castigationibus Dei
subjacent; sed conveniens est nt vel unoquogue die excepiant Salutem suam per
Messzam filinm Davidis. 150

NB: Im Anschluss an diese Wiedergabe der zehn Glaubensartikel zitiert
Trigland Ubrigens noch den Kommentar dazu von Yefet ibn ‘Eli, den er
interessanterweise Rabbi & Magister R. Abram Aben Egra nennt, ihn also
als Abraham b. Me’ir Ibn ‘Ezra identifiziert. Thren Grund hat diese auf
den ersten Blick merkwiirdig erscheinende Gleichsetzung darin, dass Ibn
‘BEzra als Exeget bei den Kardern, nicht minder aber auch bei Gelehrten
wie Josef Shelomo Delmedigo (1590-1655), nicht nur hoch im Kurs stand,
sondern — wenn er schon nicht selber ein Karder war, so doch — in seiner
um den Peshat und die Grammatik bemiihten Bibelauslegung zutiefst als
von der frithen, mittelalterlichen kariischen Exegese beeinflusst galt. Wa-

154 BASNAGES, Histoire des Juifs (Anm. 15), Bd. II, Kap. 8 und 9, S. 433ff, und
S. 1117ff; Bd. VII, Kap. 25, S. 1952ff.

155 JOHANNES LUNDIUS (1638-1686) behandelt die Karder unter Uberschrift
,»Von den Sadduciern®, in: Johannis Lundii |...] Offentlicher Gottesdienst Der alten
Hebréer, Darinnen fiirgestellet wird, wie das tdgliche Morgen- und Abendopffer gebracht,
der Sabbat, das Fest der Neumonden, nebst den jabrlichen Festen gefeirrt, was die beym
Lenchter, Reiuch- nund Brannt-Altar taglich dabey verrichtet, und wie sie mit dem Segen
die Gemeine gelassen [...], Hamburg / Schleswig 1695, Kap. 61, S. 1158-1167,
vgl. JOHANNES LUNDIUS, Die alten Jidischen Heiligthiimer, Gottesdienste und Ge-
wobnbeiten, fiir Augen gestellet [...], Hamburg 1701 (21704, 1711, #1722; erwei-
terte Neuausgabe 1738), Kap. 12, S. 785a-787b.

156 TRIGLAND, Diatribe de secta Karaeorum (Anm. 16), Kap. 10, S. 151-181.

16



ren sie doch Uberzeugt, dass die meisten seiner Auslegungen ,,von frithen
kardischen Exegeten Ubernommen worden sind, solchen wie R. Yehos-
hua® [b. Yehuda!®’], R. Yefet [b. ‘Eli ha-Lewi]'® und R. Yehuda ha-
Parsi“.!®? Vor allem Ibn Ezras tatsidchliche oder vermeintliche Abhingig-
keit von Yefet b. ‘Eli'® war es, die immer wieder dazu gefuhrt hatte, in
thm dessen Schiler zu schen, was historisch gesehen natiirlich nicht
stimmt, oder gar mit thm zu identifizieren. Richtig ist dabet, dass Ibn ‘Ezra
sowohl mehrfach in der Einleitung zu seinem Tora-Kommentar!'¢! und im
Tora-Kommentar selbst als auch in seinen Kommentaren zu den , Hinte-
ren Propheten® und den ,,Schriften® einige dieser frithen kardischen Exe-
geten namentlich erwihnt und sich mit ithren Ansichten nicht nur ausei-
nandergesetzt hat. Zu den von Ibn ‘Ezra namentlich Genannten gehoren
u. a. Yefet b. ‘Eli und Yehuda ha-Parsi. Wihrend er jedoch Yehuda ha-
Parsi, vor allem dessen exegetisch begriindeter Berechnung des biblischen
Festkalenders ausdriicklich widersprochen hat, 192 hat er Yefet b. ‘Eli, den
er an die vierzigmal namentlich zitiert (von den namenlosen Zitaten und
Anspielungen ganz zu schweigen),'®® hiufig zugestimmt. Ob indessen

157 Mit seinem arabischen Namen Abu l-Farag Furgan ibn Asad (11. Jh.); zur
Person s. SCHUR, Karaite Encyclopedia (Anm. 112), S. 161-162.

158 Mit seinem arabischen Namen Abu ‘All ibn al-Hasan ibn ‘All (2. Hilfte 10.
Jh., gest. nach 1005); zur Person s. SCHUR, Karaite Encyclopedia (Anm. 112),
S. 154-155.

159 ABRAHAM GEIGER (Hg.), Melo Chofnajir, Berlin 1840, S. 15.20f.

160 S. dazu die Belege bei J. MANN, Texts and Studies, Bd. II, S. 303.306.

161 ABRAHAM IBN EZRA, Perush ‘al ha-Tora, haqdama, in: Torar Hayim — Hamissa
Humse Tora, ed. M. L. KATZENELLENBOGEN, 7 Bde, Jerusalem 1986-1993,
Bd. I, S. 6f; DIRK U. ROTTZOLL, Abrabhan Ibn Egras Kommentar ur Urgeschichte
(Studia Judaica, Bd. 15), Berlin-New York 1996, S. 41t.

162 So in der Einleitung zu seinem Tora-Kommentar (in: Torat Hayim, Bd. 1, S. 7;
ROTTZOLL, 1bn Ezras Kommentar [Anm. 150], S. 10), sowie im Kommentar zu
Ex 12,2 (lange Version; in: Torat Hayim, Bd. 111, S. 120bf), Lev 25,9 (in: Torat
Hayim, Bd. V, S. 259b) und Num 3,39 (in: Torat Hayim, Bd. V1, S. 20a).

163 Dreimal erscheint Yefet b. ‘Eli mit vollen Namen, und zwar im Kommentar
zu Hos 3,4 (in: Migra'ot Gedolot N“Kh, 3 Bde, 0.0. o.]. (Nachdruck der War-
schauer Ausgabe 1860), Bd. 1I, BL. 279b) und Dan 1,14; 12,13 (in: Migra'ot
Gedolot N *Kh, Bd. 111, Bl. 204b.2252); weitere 36mal zitiert Ibn “Ezra ihn als
Jefet, so im Kommentar zu Ex (lange Version) 4,3.4; 5,5; 7,29; 8,22; 10,5.21;
12,19.29; 22,27; 25,4.20; 27,21; Hos 5,5; 14,8; Joel 1,4; 2,23; Am 9,7; Ob 17,
Mi 1,14; 4,8; 7,5; Hab 2,6; Zef 2,6; 3,1; Hag 2,9; Sach 8,23; 13,7; Mal 2,6; Ps
8,7; Dan 1,3; 3,4; 4,9; 7,1; 8,2; 9,23 (alle Belege nach Torat Hayim, Bd. 111 u.
IV, sowie Migra'ot Gedolot N “Kh, Bd. 11 u. III).

17



diese und weitere Erwiahnungen kardischer Exegeten bzw. Bezugnahmen
auf deren Werke selbst in der Summe ausreichen, Ibn ‘Ezra zu deren
,.Schtilet zu machen, steht auf einem anderen Blatt.

Doch zurlick zu Schudt.

3. Karier als reformatorisches Schisma

Aus allem, was Schudt von den Kariern in Erfahrung gebracht hat und
Uber sie zu berichten weiss, ist deutlich herauszuho6ren, dass seine Sympa-
thien ihnen, nicht jedoch den rabbanitischen Juden gelten. Immer wieder
vergleicht er, der protestantische Theologe und Frankfurter Gemeinde-
ptarrer, die Beziechungen zwischen Kardern und rabbanitischen Juden mit
dem Gegentiber von Protestanten und Katholiken und sieht zumindest
phanomenologische Vergleichspunkte zwischen Kardern und Protestanten
einerseits und Katholiken und rabbanitischen Juden andererseits:

Es ist zwischen diesen beyden Judischen Secten ein Unterscheid / wie zwi-
schen denen Evangelischen / so allein die heil. Schrifft fiir ihre Glaubens-
und Lebens-Regul halten; und denen Papisten / welche tiber das auch die
Traditiones und Satzungen der alten Lehrer darzu setzen.

Und mit Bezug auf Johannes Wilfers Theriaca [udaica erganzt er:

Herr Wiilfer berichtet in denen Animadversion. ad R. Zevi Ther. Jud. C. 5. §. 8.
p. 318.1* Dass es noch heutiges Tages bey den Juden tblich / dass sie die
Karrier jihrlich in Bann thun und verfluchen; wie etwan der Pabst mit Able-
sung der Bulla de Cena Domini jihrlich auff Grindonnerstag die so genandte
Ketzer / und alle 7 / die es mit der Romisch-Cath. Kirchen nicht halten / in
Bann thut; allein es wird ihm mit gleicher Muntz bezahlet / indem der Patti-
arch der Griechischen Kirchen zu Constantinopel alle Jahr auff den Sonntag
Invocavit den Pabst und seine gantze Kirche in Bann und Fluch thut; Wlf.
L. c. p. 319.165 Getlach Tirck. Tag-Buch / f. 83.2.166

164 JOHANNES WULFER (1651-1724) (Hg.), Theriaca Judaica: ad examen revocata, sive
scripta amoibaea Samuelis Friderici Brengit, conversi Judaei, & Salomonis Zevi apellae
astutissimi, a viris doctis hucusque desiderata, nunc primum versione latina [...], Nirn-
berg 1681, Kap. V, §. 8, S. 318.

165 WULFER, Theriaca Judaica: (Anm. 153), S. 319,

166 [STEPHAN GERLACH (1546-1612)]: Stephan Gerlachs dess Aeltern Tage-Buch Der
von ween Glorwiirdigsten Romischen Kdaysern Maximiliano und Rudolpho, Beyderseits
den Andern dieses Nabmens Hichstseeligster Geddchtniss An die Ottomanische Pforte u
Constantinopel Abgefertigten und durch den Woblgebohrnen Hn. David Ungnad zn Son-
negk und Preyburg ec. Romisch-Kayserl. Rabt Mit wiircklicher Erhalt- und 1V erlingernng
dess Friedens zwischen dem Ottomannischen und Romischen Kayserthum und demselben
angeborigen Landen und Kinigreichen ec. Gliicklichst-vollbrachter Gesandtschafft: Auss

18



Schudt scheut sich auch nicht, die Karder nicht nur die , besseren®, son-
dern — wie er nicht nur einmal ausdriicklich hervorhebt — die ,,besten
Juden® zu nennen, und dies aus den eingangs genannten Erwigungen
heraus, wobei er sich wiederum exp/icite auf einen jidischen Konvertiten
beruft:

Sonsten muss man gestehen / dass die Karrder Juden in Lehr und Leben
weit besser sind als unsere Pharisidischen Rabbaniten; in der Lehre halten sie
sich an die Schrifften Mosis und der Propheten / und verwetffen die alberne
thorichte Grillen des Talmuds der Rabbaniten; im Leben sind sie Feinde des
Schacherns und Wucherns / wie Hootnb. de Convine. Jud. 1..7. C. 7. p. 531.167
aus Victor. von Carbens!® Buch 1. 2. C. 3. erweiset / dahero sie sich mit
Handwercken und ehtlichen Handlungen in Reussen etnehren / als wir oben
angemerckt haben C. 12. §. 4.19 (Bd. I, S. 34 = Buch VI, Kap. 27, § 9).

Und an anderer Stelle wiederholt er, dass

denen Gerlachischen Zeit Seiner hierbey bedienten Hoff-Prediger-Ampis-Stelle eygenhéindig
auffgesetzten und nachgelassenen Schrifften Herfiir gegeben durch Seinen Enckel M. Sa-
muelens Gerlachinm (1609-1683), Special-Superintendenten gu Griningen in dem Hert-
zogthum Wiirtemberg [...], Frankfurt am Main 1674, Bl. 83a.

167 JOHANNES HOORNBEECK (1617-1666), i n2Wn sive pro convincendis et conver-
tendis Judeis Libri octo, ete, Leiden 1655, S. 531: De Karaeis, seu Judacis Scripturariis
Victor a Carbe, conversus Judaeus, seribit lib. 11. cap. 111. quod reliquiorum [udaeorum
usuras improbant. Plurimi enim de gente vestra in aliis regionibus procul abbine extant
Judei, qui Moysi praecepta longe aliter ac melius forte et tradunt et servant qui inter vos
Coraim appellantur: gui nec nsuras committunt, ut vos ntique facitis.

168 Victor von Carben (Karben) (1422-1515) war Rabbiner, bevor et zum Ka-
tholizismus tbertrat und Priester wurde. Daran erinnert die von ihm gestifte-
te, auf einer Konsole mit musizierenden Engeln stehende Anna Selbdritt-
Gruppe im Kolner Dom. Der Stifter kniet neben der hl. Anna, der Mutter
Marias. Am Fuss der Gruppe findet sich die Stifterinschrift: victor sacerdos olim
tudens (,,Victor, der Priester, vormals Jude®). — VICTOR VON CARBEN ist Ver-
fasser von: Opus Aurenm ac Novam in quo Omnes Judeorum Errores Manifestantur,
Koln 1509; Propugnaculum Fidei Christiana, Instar Dialogi inter Christianum et
Judaum, in guo guod Jesus VVerus Messias, VVerus Deus et Homo, Totiusque Humani
Generis Salvator Sit Demonstratur, Koln 1504-1508; [uden Biichlein. Hyerinne wiirt
Zelesen, Wie Herr Victor von Carben, welcher ein Rabi der Juden gewesst ist, zu Christl:-
chem glanbem kommen. Weiter findet man darinnen ein kostliche disputatz, eines gelerten
Christen, und eines gelerten Juden, o. O. 1550. — Siehe dazu MARIA DIEMLING,
»Christliche Ethnographien* iiber Juden und Judentum in der Friihen Neuzgeit: Die Kon-
vertiten Victor von Carben und Antonius Margaritha und ibre Darstellung jiidischen 1 e-
bens und jidischer Religion, Diss. phil. Universitit Wien 1999.

169 Schupr, Jéidische Merckwiirdigkeiten, Bd. 11, Buch 4, Kap. 12, § 4.

19



doch wahrhafftig die Karrder unter denen Juden die beste sind / als welche
blos bey dem Buchstaben der heil. Schrifft verbleiben und die Menschen-
Satzungen der Pharisdischen Juden verwerffen / und ist zwischen ihnen und
anderen Juden / wie gedacht / ein solcher Unterscheid / wie unter uns Evan-
gelische / die wir nur die H. Schrifft als Gottes Wort zur Glaubens- und Le-
bens-Regul annehmen / und denen Romisch-Catholischen / welche darne-
ben auch des Pabsts Deereta veneriren und die H. Schrifft nur nach ihren De-
creten wollen deuten (Bd. II, S. 32 = Buch VI, Kap. 27, § 7).

Wie fiir Leone da Modena die Karder einst die Saduces riformati waren (sie-
he oben S. 4 mit Anm. 99), so reprisentieren sie fir Schudt ebenfalls eine
Art reformatorische Bewegung, eine Art Protestantismus; jedenfalls ver-
halten sich Karier und rabbanitische Juden so zueinander wie Protestan-
ten und Katholiken;*”® und die Ironie der Geschichte will es, dass sich
Schudt dabei auf den katholischen Gelehrten Jean Jovet (fiir ihn ,ein
Pibstischer neuer Scribent™) beruft, aus dessen monumentaler Histoire des
religions de tons les Royaumes du Monde er zuvor schon zitiert hatte.

Im Band II seiner Histoire des religions'”" hatte Jovet ,,p. 538.ss. von die-
sen beyden Jud. Secten gehandelt™ und gesagt:

Or comme les [uifs, gui ne voulotent point recevoir ces vaines traditions, se servoient, pour le
détronire, de 1.'Ecriture Sainte, qu'ils appellent Micray ils en furent surnommez; Carain;
comme on a vii de nos jours des Protestans se nommer Evangeligues, a cause gu’tls preten-
dotent, qu'on ne se doit appnyer que sur 1’ Evangile, en rejettent les traditions, d. 1. Die
Juden / so nicht wolten die eitele Satzungen annehmen / bedienten sich / um
selbige iiber einen Hauffen zu werffen / der heil. Schrifft, so sie Micra nennen
/ bekamen dahero den Zunahmen Carder; wie man zu unserer Zeit hat gese-
hen / dass die Protestanten sich Evangelische genennet / weil sie vorgaben /

man miusse sich nur auf das Evangelium griinden / mit Verwerffung der
Traditionen (Bd. II, S. 32 = Buch VI, Kap. 27, § 06).

Und dem kann Schudt nur uneingeschrinkt beipflichten.

170 So auch VAN DEN BERG, Proto-Protestants? The Image of the Karaites as a
Mirror of the Catholic-Protestant Controversy (Anm. 5), S. 33-50.

171 JOVET, Histoire des Religions (Anm. 18), Bd. II, S. 158-164 (mit Bezug auf
Leone da Modena), Zitat S. 159-160. Schudt zitiert hier wiederum nach der
ersten erweiterten Neuausgabe: 4 Bde, Paris 1710, hier Bd. 11, S. 538-541, Zi-
tat S. 539.

20



	"Die zweyte Secte der heutigen Juden" : die Karäer in Johann Jacob Schudts Jüdischen Merckwürdigkeiten

