
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 71 (2015)

Artikel: "Die zweyte Secte der heutigen Juden" : die Karäer in Johann Jacob
Schudts Jüdischen Merckwürdigkeiten

Autor: Schreiner, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961688

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961688
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Die zweyte Secte der heutigen Juden"
Die Karäer in Johann Jacob Schudts

Jüdischen Merkwürdigkeiten

von Stefan Schreiner*

2. Die Karäer nach rabbanitischer Halacha

Nachdem sich Schudt, wie eingangs erwähnt, zunächst wesentlich mit der

Gegenwart der Karäer und ihrer Verbreitung, und dabei insbesondere im
Osten Europas, befasst hat (Bd. I, Buch IV, Kap. 2, §§ 5-6; Kap. 3, §§ 2-3,

Kap. 13, §§ 1-2), kommt er im Zusammenhang der Darstellung „Von den

heutigen Secten der Juden" (Bd. II, S. 28-63 Buch VI, Kap. 27, §§ 2-38)

nun noch einmal auf die Karäer (Bd. II, S. 31-34 Buch VI, Kap. 27, §§ 6-

10) zu sprechen und behandelt sie hier nach den Samaritanern (Bd. II, S. 28-

31 Buch VI, Kap. 27, §§ 2-5) als „die zweyte Secte der heutigen Juden",
vor den „EP?3"l Rabbaniten", die er „die dritte Secte der heutigen Juden"
nennt (Bd. II, S. 35-63 Buch VI, Kap. 27, §§ 11-38). An sein Kapitel über
die Karäer Band I, Buch IV94 anknüpfend schreibt er:

Die zweyte Secte der heutigen Juden sind die in geringer Anzahl der eusser-
sten Landschafften dess Königreichs Pohlen / und in einigen Winckeln der

Morgenländer sich auffhaltende (wie Herr Tentzel monathl. Unterred. ad an.
1706. p. 13395 von ihnen redet) Karäer oder Karaiten" (Bd. II, S. 31 Buch

VI, Kap. 27, § 6), und wiederholt: „Die Karräer finden sich im Orient /
sonderlich Türckey / Egypten / auch einige in Reussen und Litthauen. Davon
wir schon oben L. 4. C. 2. § 5. und 6. gehandelt.

Zuerst beschäftigt sich Schudt mit dem Namen Karäer und seiner

Bedeutung und erklärt, dass ihr Name Karäer oder Karaiten „Hebräisch CTSIj?

* Fortsetzung von Jridaica 4 (2014), S. 376-398.

94 SCHUDT, Jüdische Merckwürdigkeiten (Anm. 8), Bd. I, S. 105-106 Buch IV,
Kap. 2, § 5-6.

95 WILHELM Ernst Tentzel (Hg.), Monathliche Unterredungen einigerguten Freunde

von allerhand Büchern und andern annemlichen Geschichten / allen Uebhabem der Curi-
ositäten vgtr Frgetfigkeit und Nachsinnen heraus gegeben, 10 Bde, Leipzig 1689-

1698, nach mehrjähriger Unterbrechung fortgesetzt als Curieuse Bibliothec, oder,

Fortsetzung der Monath/ichen Unterredungen /etc.], 3 Bde, Frankfurt am Main /
Leipzig: 1704-1706, hier Bd. III, S. 133.

1



von KTjjö der H. Schrifft" abgeleitet ist und „gleichsam Scriptuarit' bedeutet.

Ähnlich hatte zuvor Guillaume Postel (1510-1581), der Karäern in
Istanbul begegnet war und in seinem Buch Unguarum duodeäm characteribus

differentium Alphabeta (1538) als erster unter den christlichen Theologen
von der Existenz eines nicht-rabbanitischen Judentums berichtet hatte,96

die Karäer Uectuarii genannt. Postel schreibt über die Karäer:

[...] Alii dicuntur Caraim, i. lectuarü, si liceat verbum effingere, qui reiectis hominum

documentis omnibus tantum sacra amplectuntur, observant ditisimum hominum genus; sed

vsqueadeo caeteris inuisum, vt bona pars virginum illorum quia per afßnitatem, etpauäta-
tem non sibi satis sunt, innupta maneat, assentnt insuper communis opinionis Iudaei, si

accideret vt Christianus, et Caraimus vnus demergerentur vnapari vtriusque saluandipotes-

tate, pontem se effecturos corpore Caraimi as saluandum christianumf1

Und bei Johann Stephanus Rittangel (1606-1652), Professor für Hebräisch
in Königsberg, mit dem das eigentliche akademische Interesse an den

Karäern, vorab in Osteuropa, beginnt, heissen sie Textuarii (siehe unten
S. 12-13 mit Anm. 137 und 138).

Den Grund für diese (Selbst)Bezeichnung der Karäer sieht Schudt
darin, hier weiss er sich sowohl mit den Karäern selbst als auch mit ihren

Interpreten einig, dass sie „nichts dann die Bücher der H. Schrifft annehmen

/ hingegen den Talmud und der Rabbinen Pharisäische Menschen-

Satzungen verwerffen" (Bd. II, S. 31 Buch VI, Kap. 27, § 6).

Allerdings widerspricht er im selben Satz zugleich dem von ihm bereits
mehrfach zitierten R. Leone da Modena, der in seiner Historia de riti hebraici

behauptet hatte:

sie nämen nur die 5. Bücher Mosis an": Fundamentum denominationis in eo situm,

quoniam tantum quinque libros Mosaicos agnoscunt, atque amplectuntur, eosque juxta

96 So bereits der französische Orientalist und Theologe Nicolas Barat P-1706)
in seiner ausführlichen Rezension von Schuparts, CPfrnpn DD. De secta Karraeo-

rum (Anm. 33), in: NICOLAS BARAT, Nouvelle bibliothèque choisie, où l'on fait
connaître les bons livres en divers genres de Uterature, l'usage qu'on en doit faire, 2

Bde, Amsterdam 1714, Bd. I, S. 224-242, dort S. 224-225.
97 Unguarum duodecim characteribus differentium Alphabeta, introductio ac legendi mo¬

dus longe faâlimus Paris 1538, ohne Paginierung (Zitat auf Seite 1 des Kapitels

De lingua Samaritand). Dieselben Sätze Posteis zitiert auch JOHANN VON

Lent, tnnnx Wirr 5c rurax seu, De Moderna Theologia fudaica, Herborn 1694,
S. 551-552. — Zur Sache siehe MARION L. KUNTZ, Guillaume Postel: Prophet of
the Restitution ofAll Things, His Life and Thought, DORDRECHT / BOSTON 1981,
S. 94-96; FRED Astren, Karaite Judaism and Historical Understanding, Columbia,
S. C. 2004, S. 248 Anm. 17.

2



literam accipiunt eh interpretantur, neglectis doctonim expositionibus, paraphrasibus, <&

constitutionibus.98

Dem gegenüber bescheinigt ihnen Schudt ausdrücklich, dass sie keineswegs

die Fünf Bücher Mose allein als ihre Heilige Schrift anerkennen,
sondern „sie haben eben die Bibeln im Hebr[äischen], die wir haben / und

unsere Juden99 / nennen sie auch also niQ~iN1 tP"lüV die vier und zwantzig /
nemlich Bücher" (Bd. II, S. 31 Buch VI, Kap. 27, § 6).

Dieselbe Kritik an Leone da Modena, nur auf Lateinisch, hatte einige

Jahre vor Schudt bereits Johann von Lent (1654-1696) in seiner Theologia

ModemaJudaica vorgebracht:
Credunt [die Karäer] non quinque Libros Mosis tantum pro fidei noma asnplectendos,

uiti ipse Rabbi Leo Mutinensis ex errore putavit, sed reliquos quoque Veteris Testamenti

libros pari pietatis affectu excipiendos, quod inde quam manifeste patet, quia eadem

Bibliorum habent exemplaria, ipsumque Vetus Testamentum à numéro librorum appellant

nsn-ixi crura Viginti quatuor.
Die Frage, ob die Karäer nur die Fünf Bücher Mose oder alle 24 Bücher
der hebräischen Bibel als ihre Heilige Schrift betrachten, ist in der Tat ein

zu jener Zeit mehrfach diskutiertes Thema gewesen. Dies belegt ebenso

ein aus dem Jahre 1646 datierender Briefwechsel, den der französische

Theologe Johannes Morinus' (Jean Morin; 1591-1659) und Johann Bux-
torf der Jüngere (1599-1664) geführt haben.101 Wie den diesbezüglichen

Bemerkungen Wilhelm Ernst Tentzels in seinen Monathlichen Unterredungen

98 Schudt zitiert hier wiederum nach der lateinischen Übersetzung: Leonis

Mutinensis Opusculum de ceremoniis et consuetudinibus hodie inter Judaeos receptis, una

cum RJchardi Simonii supplemento Karraeorum et Samaritanorum nostri aevi historiam

complectente, ejusdemque exercitatione qua ceremoniarum judaicarum cum disciplina
ecclesiastica collatio instituitur, interprète JOH. VALENTINO GROSSGEBAUER,

Frankfurt am Main 1692 [21693], S. 133. In LEONE DA MODENAs
italienischem Original heisst es: [...] che è ilpuro testo délia Bibbia, perche essi intendono

che si debba obseruar solamente il Tentateuco come stà, e gice alla lettera, ne admettono, ne

vogliono vdir alcuna interpretatione, glosa, ne ordine de Rabini (Historia de riti hebraici

[Anm. 23], S. 107 Teü V, Kap. 1 § 1).

99 Den Ausdruck „unsere Juden" verwendet Schudt immer dann, wenn er von
den rabbanitischen Juden spricht, wie er sie Frankfurt kennt.

100 VON LENT, Moderna Theologia Judaica (Anm. 97), S. 553.

101 Abgedruckt in JOHANNES MORINUS, Antiquitates Ecclesiae Orientalis, London
1682, S. 349-396, dort S. 363-365. — Auf diesen Briefwechsel beziehen sich

u. a. auch PRITIUS Introductio in lectionem Novi Testamenti (Anm. 17), S. 451-452

/ S. 327-328, und VON LENT Moderna Theologia Judaica, (Anm. 97), S. 553-554.

3



vom Juli 1691102 allerdings zu entnehmen ist, waren sich alle an der
Diskussion Beteiligten mit Verweis auf den Bibelkommentar "iraan ~IDD (1299)
des Karäers Aharon b. Josef ha-Rofe (um 1250-1320)103 darin einig, dass

die Karäer wie die rabbanitischen Juden „die gantze Bibel Altes Testaments

annehmen".104

Und nicht nur das. Mit Nachdruck widerspricht Schudt, und wiederum
nicht allein er, auch denen, die der Ansicht sind, dass die Karäer, wie Leone

da Modena mit seinem Verweis auf deren alleinige Anerkennung der

Fünf Bücher Mose als Heilige Schrift einst wollte und behauptet hatte,
Nachfahren und Erben der antiken Sadduzäer sind, die sich nach Flavius

Josephus von den anderen Juden nicht zuletzt dadurch unterschieden

haben, dass sie die „Tora des Alose" allein anerkannten, den Rest der

Schrift aber nicht (Antiquitates Judaicae XVIII, 1,4). Leone da Modena

nannte die Karäer daher Saducei riformati.w5

Dagegen wendet Schudt ein: „Allein unsere Juden dichten ihnen [den

Karäern] noch mehr Unwarheiten an / [nämlich] dass sie Sadducaeer seyen
oder doch von ihnen herkommen." (Bd. Il, S. 31 Buch VI, Kap. 27, § 6).

Es ist dies übrigens eine These, die bis heute immer wieder — wenn
auch kontrovers — diskutiert wird. Haben sich doch die Karäer nicht nur
selber, zumindest nach der Geschichte, wie sie Ya'qüb al-Qirqisänl im
10. Jahrhundert von ihren Anfängen bis zum Mittelalter erzählt hat, in
eben dieser Linie gesehen und sich, wenn auch nicht als direkte Nachfahren,

so doch in einem gewissen Sinne zumindest als Erben der Sadduzäer

betrachtet.106

Im Mittelalter waren es vor allem Sa'adya b. Josef al-Fayyüm! (892-

942), Abraham b. Dawid ha-Lewi lbn Da'ud (um 1110-1180) und Abraham

(Abü Ishäq) b. Me'ir lbn Esra (1089-1164), die die Karäer in der Tra-

102 Tentzf.L (Hg.), Monatbliche Unterredungen (Anm. 33), Bd. III, S. 574-576.

103 nnnn 5i? witd - -iman mm -inaan idd, hg. von Josf.f Shlomo b. Mose Lutzki
(1777-1844), Gözlöv (Evpatorija) 1835.

104 So TENTZEL (Hg.), Monatbliche Unterredungen (Anm. 33), Bd. III, S. 575.

105 LEONE DA AIodena, Historia dei Biti ebraici [Anm. 23], S. 107 Teil V,
Kap. 1, § 2; dasselbe bei PRITIUS, Introductio in lectionem Novi Testamenti (Anm.
17), S. 451-452 / S. 327-328. — Wohl nicht zufällig behandelt Pritius (Anm.
17) die Karäer (Kap. XXXIII § 7) gleich im Anschluss an die Sadduzäer

(Kap. XXXIII §§ 5-6).
106 Bruno Chiesa / Wilfrid Lockwood, Ya'qüb al-Qirqisânï on Jewish Sects and

Cbristianih. A translation of "Kitäb al-anwär" Book I, Frankfurt am Main fete.]

1984, S. 95-105.

4



dition der Sadduzäer sahen.107 Ähnlicher Ansicht war auch Jehuda (Abü 1-

Hasan) b. Shemu'el ha-Lewi (1070/5-1141), der in seinem Sefer ha-Kuyari

(Buch III, § 65) mit Bezug auf die talmudische Geschichte von der

Aufspaltung des antiken Judentums (bQidd 66a) gleichfalls von einem saddu-
zäischen Ursprung der karäischen „Häresie" ausging.108 Auf karäischer
Seite ist diese Geschichte später u. a. von Elija Bashyaci (um 1420-1490)

aufgenommen worden, verbunden allerdings mit dem Hinweis darauf,
dass sie von rabbanitischer Seite verdreht worden sei, um die Karäer zu
einer mittelalterlichen Häresie zu machen.109

Wenn es auch von Anfang an zum karäischen Selbstverständnis gehört
hat, die rabbinische „Kette der Tradition" (rtapn rbwbw / mAvot 1,1 ff),
und mit ihr die rabbinische Halacha abzulehnen, wäre es dennoch ebenso

falsch, das karäische Judentum allein von diesem Antitraditionalismus her

zu betrachten wie in ihm einen reinen jüdischen Skripturalismus zu erkennen,

wie Fred Astren mit Recht meinte.110 Denn zu übersehen ist nicht,
dass die Karäer bereits sehr früh in ihrer Geschichte begonnen haben,
nicht nur eine eigene „Kette der Tradition" (in Abgrenzung zum rabbani-
dschen Begriff heisst sie hier zunächst npnyn ha'taqa „Übertragung" und

später dann ntPTTTl 5no sevel ha-jerusa „das Joch des Erbes"),111 sondern
ebenso auch eine eigene, ihre eigene Halacha zu entwickeln.112

107 Siehe dazu u. a. ASTREN, Karaite Judaism (Anm. 97), S. 81-83.

108 Yehuda ha-Lewi, p-imPx iniidPs) piPx ^ 5dm n5s nxro, ed. D. Z. Ba-
NETH / H. BEN-SHAMMAI, Jerusalem 1977, S. 137-141; YEHUDA HA-LEWI,
mnm npa - nran idd, ed. Yosef D. Qafih, Qiryat Ono 5757/1997, S. 137-
141 (dt. Ubersetzung: Das Buch al-Chayari aus dem Arabischen des Abu-l-Hasan
Yehuda Hallend, übers. HARTWIG HIRSCHFELD, Breslau 1885, S. 169-175).
Zur Sache: DANIEL J. LASKER, )udah Halevi and Karaism, in: JACOB NEUS-

NER / Ernest S. FRERICHS / NAHUM Sarna (Hg.), From Ancient Israel to

Modern Judaism: Intellect in Quest of Understanding: Essays in Honor ofMarvin Fox,
Adanta, Georgia 1989, Bd. III, S. 111-125 in: DANIEL J. LASKER, From Ju-
dah Hadassi to Elijah Bashyatchi: Studies in Eate Medieval Karaite Philosophy, Leiden

/ Boston 2008, S. 141-154; ASTREN, Karaite Judaism (Anm. 97), S. 192-201.
109 ASTREN, Karaite Judaism (Anm. 97), S. 229-230. — Zu Elija Bashyaci siehe

besonders DANIEL J. LASKER, Elijah Bashyatchi, in: LASKER, From Judah
Hadassi to Elijah Bashyatchi (Anm. 108), S. 96-122.

110 ASTREN, Karaite Judaism (Anm. 97), S. 77ff.
111 ASTREN, Karaite Judaism (Anm. 97), S. S. 174ff, 185-216, 283-285 (dort ein

Beispiel einer karäischen „Kette der Tradition" in englischer Wiedergabe).
112 ASTREN, Karaite Judaism (Anm. 97), S. 13-14, 158-182. — Zur karäischen Hala¬

cha und Methodologie der karäischen halachischen Exegese siehe BERNARD

REVEL, The Karaite Halakah and its Puliation to Sadducean, Samaritan and Philonian

5



Wichtiger als die Frage der Bezeichnung Karäer und deren Herleitung
ist für Schudt indessen zum einen die halachisch begründete Rechtsstellung

der Karäer im Gegenüber zu den rabbanitischen Juden und zum
anderen das durch die Halacha bestimmte praktische Verhältnis zwischen
beiden. Diesbezüglich lässt er es in seiner Beschreibung nicht an deutlichen

Formulierungen und entsprechend drastischen Beispielen fehlen.
Wiederum an Leone da Modena anknüpfend und ihn wörtlich zitierend,

beginnt er seinen diesbezüglichen Abschnitt mit den Worten:

Es ist niemahls kein so bitterer Hass und Feindschafft in der Welt erdacht
worden / als unsere Juden / und alle Juden der Welt / so keine Karäer sind /
wider diese Karäer haben / sie schelten sie Ketzer / Epicurer / Sadducäer /
Cuthäer / halten sie ärger als die Christen / fluchen ihnen alles Unglück auf
den Halss / sagen sie seyen alle D'Haa Huren-Kinder / weil ihre Weiber in der
Ehe / Scheidung und Reinigung der Rabbinen Satzungen nicht folgen.

Dass die Karäer mehr als andere von den rabbanitischen Juden „gehasst
werden", war übrigens auch die Meinung von Leone da Modena. In der

von Schudt verwendeten lateinischen Ubersetzung seines Buches Historia
de gli riti hebraiä hatte er geschrieben:

Vocant Judaeos a se dissentientes Dim, (id est Sectatores Doctorum,) qvi odio plus

qvam Vatiniano insectantur Karraeos; nolunt cum Iis in gratiam redire; omnem ipsorum
conversationem fugiunt; habent deniqve ipsos pro trima (id est: pro natis spurüs) eo

qvod despiciunt, <& sinrpliciter répudiant omnia Rabbinorum consilia <& responsa in

negotio conjugii, repudii & mundationis mulierum.ui

Halakah, Philadelphia 1913 (Nachdruck 1971), S. 1-88; Zvi CAHAN, The Ha-
lakhah of the Karaites, New York 1936; Zvi ANKORI, Karaites in Byzantium. The

Formative Years (970—1100), New York / Jerusalem 1959, S. 204-251, 354-360;
Yosef b. Ovadia Algamil, nwmn ran rrtnpn nnrrn, Ramleh 1985, S. 165-

210; MOURAD EL-Kodsi, The Karaite Jews ofEgypt, Lyons N.Y. 1987, S. 142-

208; NATHAN Schur, The Karaite. Encyclopedia (Beiträge zur Erforschung des

Alten Testaments und des Antiken Judentums; Bd. 38), Frankfurt am Main /
Berlin / Bern / New York / Paris / Wien 1995, S. 122-125; MICHAEL CORI-

NALDI, Karaite halakhah, in: N. S. HECHT ET AL. (Hg.), An Introduction to the

History and Sources ofJewish Eaw, Oxford 1996, S. 251-269; AVRAHAM QANNAÏ
/ YOSEF Yaron ET AL. (Hg.), An Introduction to Karaite Judaism. History, Theology,

Practice, and Custom, New York 2003, S. 45-53.
113 In LEONE da ModenAS italienischem Original (De dei Rati Hebraiä, S. 108

Teil V, Kap. 1 § 4): In tutti i luoghi doue si trouano, sono fuor di modo odiari da

gl'Hebrei, che essi chiamano Rabbanim, doè seguaä de Rabbini, e non si apparentano
con essi, ne Ii conuersano volontien, <& intendono che ßano Mamzerim, äoe Bastardi,

6



Was Schudt hier auflistet, ist in mehrfacher Hinsicht bemerkenswert. Da
sind zunächst die fünf Begriffe, die er zitiert: „Ketzer / Epicurer / Saddu-

cäer / Cuthäer" und „Q'ITöS Huren-Kinder". Sie begegnen nicht nur in
der zeitgenössischen polemischen Literatur, sondern ebenso auch und vor
allem in der rabbanitischen halachischen Literatur und dienen der
religionsgesetzlichen Klassifizierung und Einordnung der Karäer.

Es würde weit über den hier gegebenen Rahmen hinausgehen, an dieser

Stelle in extenso darauf eingehen zu wollen.114 Gleichwohl sind einige

Anmerkungen dazu angebracht, soweit sie zum Verständnis von Schudts

Darstellung hilfreich und erforderlich sind.

Auszugehen ist dabei zunächst davon, dass alle fünf von Schudt zitierten

Begriffe zur halachischen Klassifizierung der Karäer nicht neu sind

und schon gar nicht von ihm stammen. Vielmehr begegnen sie in der
halachischen Literatur bereits seit dem Mittelalter, so u. a. auch bei Mose
b. Maimon (1138-1204), um nur auf ihn zu verweisen. Wenn er den Karä-

ern gegenüber auch eine durchaus ambivalente Haltung eingenommen
und zwischen seiner Theorie und seiner Praxis mehr als deutlich
unterschieden hat,115 hat er in seinem Mishneh Tora die Karäer halachisch als

eben jene „Ketzer / Epicurer / Sadducäer / Cuthäer und nnTBö Huren-
Kinder" definiert.116 Bereits in seinem Kommentar %ur Mischna (mAvot I, 3)

hatte er geschrieben, dass „alle DTB (minim Häretiker), die in dieser

Gegend, d. h. in Ägypten, Karäer (pxip) genannt werden, bei den Talmudweisen

Sadduzäer (ppnx) und Boethusianer (poinp) genannt wurden".117

perche nelle cose de matrimoni, e repudio, e nettepurificatione del menstruo te lor donne non
obseruano gl'ordini de Kabini.

114 Siehe dazu STEFAN SCHREINER, Religiöse Toleranz im Judentum? Die Ka¬
räer als halachischer Prüfstein - Mose Isseries' Entscheidung und ihre
Folgen, in: D. HÜCHTKER / Y. KLEINMANN / M. THOMSEN (Hg.), Reden und

Schweigen über religiöse Differenz Tolerieren in epochenübergreifender Perspektive,
Göttingen 2013, S. 109-133.

115 Mose b.Maimons ambivalente Haltung gegenüber den Karäern ist in letzter
Zeit mehrfach Thema gewesen; siehe dazu u. a. DANIEL J. LASKER,
Maimonides and Karaism — Mutual Influences, in: LASKER, From Judah
Hadassi to Elijah Bashpatchi (Anm. 108), S. 155-189, dort S. 159-164.

116 Mose b. Maimon, nprnn rn xin nun ruwa, hg. von M. D. Rabinowitz /
Sh. T. RUBINSTEIN ET al., 17 Bde., Jerusalem 5741-5745/1981-1985 (ferner:
MT Hill), u. a. Hil Aku"m X,1 / Bd. II, S. 187-188; Hil. Teshuva 111,6-8 /
Bd. II, S. 220-227.

117 Mose b. Maimon, ainm npa twb p ;rc>a irai wits dv rutra, ed. Yosef
D. Qafih, 6 Bde, Jerusalem 25729/1968, Bd. IV, S. 410. — Zur Sache siehe

7



Ähnlich schrieb er in seinem Buch der Gebote, dass „in den östlichen Ländern

die DTö (minim) TNIp (Karäer) genannt werden".118

Hinsichtlich des praktischen Umgangs mit den Karäern konnte Mose
b. Maimon — dabei seiner ambivalenten Haltung folgend — zwar einerseits

empfehlen:

Die Karäer, die hier in Alexandria, in Ägypten, Damaskus oder anderswo in
arabischen Ländern leben, verdienen mit Respekt behandelt zu werden. Man
soll ihnen mit Anstand begegnen und sich ihnen gegenüber demütig, aufrichtig

und friedfertig verhalten, solange sie uns gegenüber ehrlich sind und
aufhören, über die grossen Gelehrten unserer Zeit törichte und abfällige
Bemerkungen zu machen, ganz zu schweigen davon, dass sie ihre Zunge im Zaun
halten und die Worte unserer Weisen, ihr Andenken zum Segen, nicht zum
Gespött machen sollen.119

andererseits in seinem Mishneh Tora aber zugleich auch daran festhalten
und betonen, dass auf die Karäer alle halachischen Bestimmungen
anzuwenden sind, die auch sonst für „Ketzer / Epicurer / Sadducäer / Cuthä-

er und CP-IT»» Huren-Kinder" gelten.
Es war erst der in Krakau geborene Kabbaiist und Talmudist Jonathan

Eybeschütz (1690-1764), der als Rabbiner unter anderem in Prag, Metz und
Altona wirkte und sich jahrelang gegen den Vorwurf verteidigen mus s te,

Anhänger des „falschen Messias" Shabbatai Zwi zu sein, der in seinem

Kommentar zum Shulhan Aruch (Yoreh De a) diese halachische Klassifizierung

der Karäer zurückwies, die Mose b. Maimon und manche andere

vor und nach ihm vorgenommen hatten, und unmissverständlich klarstellte,
dass die Karäer weder „Sadduzäer" noch „Boethusianer" und schon gar
keine „Häretiker" seien, da sie von ihnen deutlich abweichende Ansichten

vertreten. Daher wäre es letztlich eine Beleidigung für die einen wie für die

anderen, wenn sie alle in ein und denselben Topf geworfen würden.120

Auch Schudts Hinweis auf das rabbanitische Ehe- und Scheidungsrecht

und die Reinigungsvorschriften gehört zum ständigen Repertoire der

Argumente, die die unüberbrückbaren Gegensätze zwischen Karäern und

DANIEL J. LASKER, Maimonides and Karaism - Mutual Influences, in: LAS-

KER, From Judah Hadassi to Elijah Bashyatchi (Anm. 108), S. 155-189, dort S.

156-159.

118 Mose B. Maimon, nnxan ido, hg. von YOSEF D. Qafih, Jerusalem
21994, S. 136 Nr. 153).

119 Mose b. Maimon, "nrnn nimm, hg. von Joshua Blau, 4 Bde., Jerusalem

5718/1957-5746/1986, Bd. III, § 449, S. 729.

120 rm mv - 77Î>2? 777J ISO Jerusalem 2005, zu Yoreh De'a § 2.

8



rabbanitischen Juden, zwischen rabbanitischem und karäischem Judentum
plausibilisieren und begründen sollten.

In Fragen der Ehe und den „verbotenen Beziehungen", 121 zu denen

aus karäischer Sicht unter anderem auch die Ehe mit einem rabbanitischen

Juden bzw. einer rabbanitischen Jüdin gehört, ist die karäische Halacha

besonders streng. Denn anders als die rabbanitische Halacha, nach der

„Jude ist, wer von einer jüdischen Mutter geboren wurde", wird nach

karäischer Halacha nur der/die als Karäer/in anerkannt, der/die einen

karäischen Vater und eine karäische Mutter hat.122

Und hinsichtlich der Bestimmungen ritueller Reinheit und Unreinheit
sowie Reinigung, einschliesslich der Bestimmungen für die

menstruierende Frau (ITH niddd), gilt nach rabbanitischer Halacha, dass Frauen

zum Beispiel nach der Menstruation zur Wiedererlangung ritueller Reinheit

eine Miqweh, ein rituelles Bad, aufsuchen müssen. Dem gegenüber
kann nach den strenger gefassten Vorschriften der karäischen Halacha die

rituelle Reinheit der Frau allein durch das Bad in „fliessendem" oder

„lebendigem Wasser" wiederhergestellt werden.123

Aufgrund dieser und weiterer Differenzen,124 und nicht zuletzt mit
Bezug auf die Autorität Mose b. Maimons und seine halachische Definition
der Karäer und deren Begründung, sind die Karäer am Ende von den
rabbanitischen Juden mit dem „Bann" (mn) belegt, also aus der „Gesamtheit
Israels" (PN-ity1 V?3) formal ausgeschlossen worden, und zwar für immer. Die
diesbezügliche halachische Diskussion zusammenfassend, hatte Mose b.

Israel Isseries aus Krakau (um 1525/30—1572) im Shulhan 'Arukh dekretiert:

Hinsichtlich der Karäer gilt: (1) es ist verboten, sich mit ihnen zu verheiraten,
denn (2) sie alle sind zweifelsfrei TSIachkommen verbotener Beziehungen'
(üDTaa). Daher (3) nehmen wir sie nicht [in die Gemeinschaft Israels] auf,
selbst wenn sie [zu ihr] zurückkehren wollen. (Even ha-'E^er^ 4,36-37)

121 Siehe 3. Mose 18.

122 Yosef b. Ovadia Algamil, rra-ipn nnrrn nninn, Ramleh 1970, S. 32-37, 99

und 107; MICHAEL CORINALDI, The Problem of Divorce by Judicial Decree
in Karaite Halakha, in: Dine Yisra'el 9 (1979/80), S. 101-144; MICHAEL
CORINALDI, D'Xipn 'WNn Payan, Jerusalem 1984, S. 60-93; SCHUR, Karaite
Encyclopedia (Anm. 112), S. 91-92; HAYYIM B. YlTSHAK HA-LEWI, ringln "IDD

crn, Ashdod 1995, S. 11-31; hayyim b. Yitshak ha-Lewi, pya - pirn idd
"n, Ashdod 1999, S. 12-80.

123 QannAI / YARON ET AL. (Hg.), Introduction to Karaite Judaism (Anm. 112),
S.81-109.

124 Siehe dazu SCHREINER, Religiöse Toleranz im Judentum? (Anm. 114), S.118-
125; ferner LASKER, Maimonides and Karaism (Anm. 108), S. 164-189.

9



Damit hatte Mose Isseries zugleich eine Demarkationslinie zwischen rab-
banitischem Judentum und karäischem Judentum, zwischen rabbanitischen

Juden und karäischen Juden gezogen, die unüberwindbar sein und —

aus der Rückschau auch — unüberwindbar bleiben sollte, und zwar für
immer, wie es im Nachsatz ausdrücklich heisst.

Da die Karäer fortan also nicht (mehr) als Glaubensgeschwister
angesehen wurden, galten für private und/oder geschäftliche Beziehungen mit
ihnen fernerhin auch nicht (mehr) die halachischen Bestimmungen, die für
die Beziehungen der rabbanitischen Juden untereinander gelten. Der
streitbare Talmudist und Altonaer Rabbiner Jakob Emden (1697-1776)

ging sogar so weit, in einem seiner Rechtsentscheide mit Verweis auf Mose

Isseries zu verlangen, dass „die Karäer genauso zu behandeln sind wie
alle anderen Nichtjuden [,U gojim\ auch".125 Allerdings ist dessen Ansicht
von den rabbanitischen Gelehrten weder seiner Zeit noch später uni sono

geteilt worden.126

Die praktischen Folgen, die sich aus einer Auffassung wie der Jakob
Emdens für den Umgang rabbanitischer Juden mit Karäern im Alltag
ergeben, sind offensichtlich. Schudt illustriert sie denn auch anhand einiger

Beispiele, die ihrerseits wiederum ebenso auch in der älteren und
zeitgenössischen rabbanitischen halachischen Literatur zum Thema zu finden
sind. So schreibt Schudt zur Illustration der Problematik:

Wann ein Christ und ein Karräer zugleich in das Wasser fielen / so würde der

Jude dem Christen die Hand zur Hülffe reichen und den Karräischen Juden
ersäuffen lassen (Bd. II, S. 32 Buch 6, Kap. 27, § 8).

und gibt darüber hinaus noch das folgende „merckwürdig Beyspiel", das

er bereits in seiner

Historia Judaica L. 3 C. 13. p. 528127 (so auch nach mir angeführet haben Herr
Eisenmeng. Entd. Judenth. P. I. Cap. 8. p. 305.128 und Herr Difenbach seel. Jud.

125 f'riy1 nrim* ido, New York 1961, Nr. 152.

126 siehe dazu die Hinweise bei SCHREINER, Religiöse Toleranz im Judentum?
(Anm. 114), S. 126-128.

127 JOHANN Jakob Schudt, Compendium Historia judaica, De Origine, Incrementis

<& Rebus Gestis Judaorum, Ad ductum Justini Histor. Ubr. XXXVI. potissimum ex
Gentilium Scriptoribus colledum, Quo Falsa confutantur, Dubia ventilantur, Vera

conßrmantur [...]/ AcceditAppendix De Ratione & Metbodo procedendi in promovenda,

per Deigratiam, conversione hominis Judai, Frankfurt am Main 1700, Buch 2, Kap.
13, S. 528 (hier ist die folgende Geschichte auf Lateinisch erzählt).

128 JOHANN Andreas EISENMENGER (1654-1704), Entdecktes Judenthum oder

Gründlicher und wahrhafter Bericht, welchergestalt die verstockten Juden die hochheilige

10



Convers. §. 12. p. 113.)129 erzehlet / indem A. C. 1696. ein Orientalischer Karait
von Mosul oder Ninive nach Franckfurt in armer Gestalt gekommen in die

Juden-Gass / dem andere Juden anfänglich etwas gesteuert haben aus Mideiden

/ so bald sie aber vernommen / dass er ein Karräer seye / haben sie ihn mit
Schimpff und Spott zur Gassen hinaus gejagt / und ihre Knaben ihn mit Koth
und Steinen verfolget, da er dann mit ein paar Bücher und Päckelgen / (welche
Carräische Bücher er / wie Basnage L. 2. C. 19. p. 476,130 aus Herr Ludolf!131

Mund berichtet / überaus hoch schätzte) der Lands-Sprachen gantz unkündig /
nicht / was er thun soll / gewusst / biss der seil. Herr Ludolf es innen worden

/ ihn in seine Behausung aufgenommen / einige Tage beherberget und mit
einem Zehr-Pfennig von sich gelassen (Bd. II, S. 33 Buch 6, Kap. 27, § 8).

Hinter diesen und ähnlichen Beispiel(geschicht)en steht über die oben
erwähnte Frage hinaus das Problem, ob die talmudischen Bestimmungen
bezüglich der Nichtjuden und des Umgangs mit ihnen auch auf die Karäer
selbst dann noch anzuwenden sind, wenn es um solch existentielle Dinge
geht wie die Zubereitung von lebensnotwendigem Essen (tI>D: hDIK okhel

nefes) oder die Rettung von Leben (ïffSi mp'Q piqquah nefes).

Hrey-Einigkeit, Gott Vater, Sohn und Heil. Geist erschrecklicher Weise lästern und ver-

unehren, die Heil. Mutter Christi verschmähen, das Neue Testament, die Evangelisten
und Aposteln, die Christliche Religion spöttisch durchgehen, und die gantée Christenheit

auff das äusserste verachten und verfluchen: dabei noch viel andere, bisshero unter den

Christen entweder gar nicht oder nur yum Thei! bekannt gewesene Hinge [...],
Königsberg 1711, Teil I, Kap. 8, S. 305. - Zu Eisenmenger siehe FRIEDRICH

NlEWÖHNER, Entdecktes Judentum und jüdische Augen-Gläser. Johann
Andreas Eisenmenger, in: RICHARD VAN DÜLMEN / SlNA RAUSCHENBACH

(Hg.), Henkwelten um 1700, Zehn intellektuelle Profile, Köln / Weimar / Wien
2002, S. 167-180.

129 MARTIN DifenbACH (1661-1709; Evangelischer Prediger in Frankfurt am
Main), Judaeus conversus oder umständliche undglaubhafte Eryehlung, was sich vormahls

mit einem allhier im Hospitahl Hieb-Stahls halbergefänglich gesessenen, und auffsein ins-

tendiges Begehren im Christenthumb wohl unterwiesenen, darauffgehörig getauften und so

nachmahls am Hoch-Gericht im Glauben an Christum seelig Verstorbenen bekehrten Juden

begeben. Sammt fernem Erläuterung und Aussführung des von Ihm allbereit 1696
herauss gegebenen Iudaei convertendi. Zu Endt findet sich die Nachricht wegen der vor
5Jahren alhiergeschehenen Tauffe Amsel Isaacs ^um Hinterhecht hiesigen sesshafften
Judens Sohns [...], Frankfurt am Main 1709, § 12 S. 113. - Vgl. auch MARTIN
DIFENBACH, Judaeus Convertendus oder verschiedene Urtheile und Vorschläge
Furnehmer Theologen und anderer Gelahrten, Wie die Bekehrung eines Juden Hurch Gottes

Gnade %u suchen und %u befördern seye [...], Frankfurt am Main 1696.
130 BASNAGES, Histoire des Juifs (Anm. 15), Bd. II, S. 476.
131 HlOB LUDOLF (Leutholf oder Ludolph) (1624-1704), Professor in Frankfurt;

siehe GASIOROWSKI, Karaimi w Koronie i na Eitwie (Anm. 42), S. 21-22.

11



Die Zubereitung von lebensnotwendigem Essen meint die Frage, ob es

erlaubt ist, am Sabbat — unter Verletzung des Gebots der Sabbatruhe -
eine Arbeit zu verrichten, die der Vorbereitung einer Speise dient, die am
Sabbat oder an einem Fest- bzw. Feiertag gegessen werden soll, da sie

lebensnotwendig ist. Demgegenüber ist das Gebot der — mit 3. Mose

19,16: „Du sollst nicht stillstehen angesichts des Blutes deines Nächsten"
— begründeten Lebensrettung nicht nur das wichtigste Gebot (mxa mitpvà),
sondern als religiöse Pflicht zugleich auch eine moralische Verpflichtung,132

die alle anderen Gebote aufwiegt, selbst um den Preis der Entweihung

des Sabbats.133 Die Frage ist nur, ob diese Gebote zu befolgen sind,

wenn es um das Leben nefes) eines Juden geht, oder auch dann, wenn
es das Leben eines Nichtjuden — in diesem Fall eines Karäers — betrifft?134

Wenn aber Karäer Nichtjuden sind, entspricht es talmudischem Recht,
dass man das Leben eines Karäers nicht retten muss; allerdings darf man
ihn auch nicht ums Leben bringen: Wenn ein Nichtjude in einen Brunnen

fällt, „holt man ihn nicht heraus, man stürzt ihn aber auch nicht hinab",
heisst es im Babylonischen Talmud (bAZ 26b), und Mose b. Maimon

ergänzt dazu: „Flinsichtlich der Nichtjuden aber, mit denen wir uns nicht
im Krieg befinden, [...] gilt: Man darf ihren Tod nicht verursachen, es ist
aber verboten, sie zu retten, wenn sie dem Tod ausgesetzt sind [...], denn
ein Nichtjude ist nicht dein Nächster".135

Des weiteren folgt aus der halachischen Einordnung der Karäer, wie
Schudt wiederum mit Verweis auf Leone da Modena schreibt, der hier
dem Shulhan 'Arukh folgt:
Sie [die rabbanitischen Juden] geben keinem Karräer eine Tochter und heyra-
then gar nicht unter sie / essen und trincken nicht mit ihnen / leiden sie nicht
unter sich / viel weniger in ihren Synagogen / ja / wo gleich ein Karräer zu
ihnen treten und ihre Weise annehmen wollte / nehmen sie ihn nicht an136 /
wie R. Leo 1. c. p. 135. bezeuget.137

132 Shulhan 'Arukh, Hosen Mispat § 426.

133 bAZ 26; MOSE B. Maimon, MT Hil. Shabbatll, 12, 20-21 / Bd. IV, S. 14, 16-

17; Shulhan Arukh, Orah //ayin §§ 329-330.
134 bBeza 21a-b; Shulhan Arukh, Orah Hayim § 512.
135 MOSE B. Maimon, MT Hil Roseah U-Shmirat nefes IV, 11 / Bd. XIV, S. 280-

281; vgl. Shulhan Arukh, Hosen Mispat § 425; Yoreb De'a § 158.

136 Shulhan Arukh, Even ha-'E%er§ 4, 36-37).
137 LEONE da Modena, De ceremoniis et consuetudinibus (Anm. 23), S. 135 Teil

V, Kap. 1 § 4: [...] Et sane tanta in Karraeos Rabbanistarum exacerbatio est, ut siqui
Karraeorum ad reliquorum ]udaeorum sacrapertransire velint, arcentur, <& ab omni aditu

12



Und gleichsam als Bestätigung des dauernden Ausschlusses der Karäer aus

der „Gesamtheit Israels" zitiert Schudt noch die folgende, von Johann
Stephanus Rittangel138 überlieferte Geschichte:

Es ist merckwürdig / was der bekehrte Jud Joh. Steph. Rittangel in seinen
Notis ad librum Jefirab p. 33. bemerckt:139 Christiani namque vel Turcce non ita
abominabiles sunt Pharisceis, ac ipsos Samaritanos sen Textuarios abominantur et

execrantur. Hujus autem rei ex multis unicum admirandum exemplum ob octtlosponemus.

Inter Pbarisceos enim sub pœna anathematis cautum est, ne quis Textuariorum in ipsorum
ccetum admittatur. Quodsi ergo contigit, ut Textuarius in sua forte conscientia convictus ad
Pbarisceos transire velit, ipsum tarnen, ne a lege anathematis recessisse videantur, inter suos

referre non dignantur, nisi denegata Textuariorum religione ad Turcarum fidem defecerit,

aut per Taptiscnum Christianas prias factus fuerit. d. i. Die Christen und Türcken
[d. i. Muslime — Sch.] sind denen Pharisäern nicht so ein Greuel / als sie einen
Eckel haben für denen Samaritanern oder Karräern und selbige verfluchen.
Dieser Sache will ich aus vielen ein eintziges wunderbahres Exempel vor
Augen legen. Dann unter den Pharisäern ist unter Straffe des Bannes
verboten / dass kein Karräer in ihre Versammlung gelassen werde. Wo sichs
aber zutrüge / dass etwan ein Karräer in seinem Gewissen überzeugt zu
denen Pharisäern treten wollte / so würdigen sie ihn nicht / damit sie nicht

intercluduntur. Im italienischen Original: [...] e quello che èpiù, che se alcuno di loro

si volesse conuertire ad esser de' Rnbbanim, cioè de gl'altri Hebrei, non vogliono in niun
modo accettarlo. - Zu den halachischen Differenzen zwischen rabbanitischen
Juden und Karäern siehe SCHREINER, Religiöse Toleranz im Judentum
(Anm. 114), S. 118-125.

138 Johann Stephanus Rittangel (1606-1652) war Professor für Hebräisch an der
Universität in Königsberg. Mit ihm beginnt das akademische Interesse an
den Karäern in Osteuropa. Dazu hatte er 1641 eine Reise zu den Karäern
Litauens unternommen. Darüber berichtet MORDEKHAI B. NlSAN, '377ö 717,

Wien 1830, Nachdruck Ramleh 1966, Kap. 6, S. 37; siehe dazu auch
NATHAN Schur, The Karaite Tncydopedia (Anm. 112), S. 244.

139 JOHANN Stephan Rittangel, mT 730 id est Uber lefirah: qui Abrahamo
Patriarchae adscribitur, una cum commentario Rabi Abraham F. D. super 32 Semitis

sapientiae, à quibus Uber Iefirah ineipit / translatus & notis illustratus à Joanne
Stephano Rittangelio [...], Amsterdam 1642. — Rittangeis Version des rrrs1 730

ist übrigens die erste zweisprachige hebräisch-lateinische Ausgabe des Textes.
Angefügt sind die „32 Pfade der Weisheit", gleichfalls auf Hebräisch und
Lateinisch, und ein von ihm erläuterter hebräisch-lateinischer Kommentar dazu,,
der von Josef b. Shalom ha-Ashkenazi aus Barcelona (14. Jh.) stammt, aber
irrtümlich Abraham b. David aus Posquière (um 1125-1198) zugeschrieben
worden ist; zu Rittangeis mtr 730-Edition siehe DANIELJ. LASHER, Ivaraism
and Christian Hebraism: A New Document, in: Renaissance Quarterly 59

(2006), S. 1089-1116.

13



scheinen von ihrem Gesetz des Bannes abgetreten zu seyn / unter sich
aufzunehmen / wo er nicht vorhero der Karräer Religion verläugnet und zu der
Türcken Glauben abgefallen / oder durch die Taufe ein Christ worden ist.
Vorstius in Notis ad R. Dav. Gans Zemach David, p. 256140 erzehlet eben
solches und sagt ein bekehrter Jude hab ihm solches erzehlet; dergleichen sagt
auch Basnage Hist, des Juifs L. 2. C. 19. p. 477.141

Dabei ist sich auch Schudt durchaus bewusst, dass es zumindest seitens der
Karäer nicht nur einmal Versuche gegeben hat, den Graben zwischen
ihnen und den rabbanitischen Juden zu überbrücken. Als Beispiel dafür
nennt er:

Doch hat R. Gedaljah142 an einer Union der Karräer mit denen Rabbaniten

gearbeitet zu Constantinopel / da die Karräer ihn gebeten / sie zu unterrichten

und wieder zu der Rabbanitischen Synagogen zu führen / so sich aber

fruchtloss zerschlagen / Basnage Hist, des Juifs L. 7. C. 28. p. 2009 (§. 7).143

140 [Willem Hendrik Vorst (P-1652) / David b. Shelomo Gans (Ganz)
(1541-1613)]: Chronologia sacra-profana: a mundi conditu ad annum M. 5352 vel

Christi 1592, dicta Tsemah David (m rtbs), Gemen Davidis / auctore David Gangq

Cid addita sunt Pirke vel capitula R. Elieser ("iTSPhs 'Ti V"13)-' Vtraque ex Hebrceo in
Eatinum versa, & Observationibus illustrata; quibus etiam inserta sunt Hebrœorum tarn

veterum quam recentiorum testimonia de D. lesu, nec non de Pseudochristis ludaorutn, per
Guilielmum Herme. Vorstium C. F., Leiden 1644, S. 256.

141 Vgl. dazu auch das von BASNAGES (Histoire des Juifs [Anm. 15], Bd. I, Buch 2,

Kap. 9, § 21, S. 477) zitierte Sprichwort proverbe)-. Qu'un Caraite doit se faire
Mehométan, ou Chrétien, avant que de pouvoir être reçu entre les Juifs Rabbanistes (Histoire

des Juifs [Anm. 15], Bd. II, S. 441).
142 Gedalja b. Dawid Ibn Yahya (1437-1487), aus Lissabon stammender Autor

des poetischen Werkes QTV nsatff, Istanbul 5303 (1543); Venedig 5310 (1550).
143 BASNAGE, Histoire des Juifs (Anm. 15), Bd. V, S. 2009 Buch VII, Kap. 28,

§ 8, berichtet: Ghedalia, qui sepretendoit desendu de David, prit aussi le parti de quitter

son pere, CELisbonne sa patrie, pour allerprofesser la Medecine à Conantinople. Mais
comme la plupart des Médecins che^ les Juifs sont à même tems Docteurs, il enseigna les

Rites <& les Foix de sa Nation. Il devint Chef de la Synagogue, <& travailla à la reünion

des Cardites avec les Rabbanistes. Il assure que cefurent les Cardites qui le prièrent de les

instruire, & de les ramener à la Synagogue : mais soit que les Rabbanistes se rendissent

trop difficiles, ou qu'ils trouvassent l'affaire trop délicate, soit que les Cardites revinssent

à leurpremier entêtement, la reiinion ne se fit pas; & les derniers profitèrent seulement

de l'avantage qu'on avoit à Constantinople d'imprimer des livres; car ilsy publièrent
quelques-uns de leurs Ouvrages, qui ne laissentpas d'être très rares. Ghedaliapublia de

son côté les Sept Yeux, & quelques autres Ouvrages; mais ils ne sont pas conus: car il
ne faut pas le confondre avec un de ses parens du même nom, dont nous parlerons dans

la suite.

14



Und der erwähnte Gedalja war, wie gesagt, nicht der einzige, der einen
solchen Versuch unternommen hatte.144 Indessen sind all diese
Annäherungsversuche nicht nur erfolglos geblieben, sondern haben den Graben
zwischen Karäern und Rabbaniten am Ende nur noch breiter und tiefer
werden lassen.

Für alle weitere Beschäftigung mit den Karäern verweist Schudt
schliesslich auch hier auf die Literatur. Im einzelnen nennt er:

Buxtorfii Lexic. Talm. rad. N~lp. col. 2111 .ss.145 und Synag. Jud. C. 1. p. l.ss,146
R. Leon. Mutin, 1. c.147 Lent. Theol. Modern. Jud. C. 15. §. 20. p. 551.ss.148

auch in Teutscher Sprach findet man gute Nachricht von ihnen bey Christiani
der Juden Glaube und Aberglaube C. 19. p. 13r.ss.149 Herr Difenbach seel.

Jud. Corners. §. 12. p. 113. seq.150 insonderheit was Herr Peringer ausgerichtet
/ davon handelt Herr Tentzel seel. in den Monathl. Unterred. An. 1691.

p. 572. vid. & ad An. 1689. p. 638.151 Herr Schupart de Secta Karr. C. 2. §. 4.

p. 25.ss.1:i2 Triglandius Diatribe de de (sie!) Secta Karaord53 und sonderlich
Basnage Historie des Juifs L. 2. C. 8. und 9. p. 433.ss. Supplements p. Ill 7.ss, L. 7

144 Ein weiteres Beispiel bei STEFAN SCHREINER, Jehuda b. Elija b. Josef Gib¬
bors Sefer miswot 'aseb u-miswot lo' ta'aseh, in: ANNELIES Kuyt / GEROLD NE-
CKER (Hg.), Orient als Grenfisereich? Rabbinisches und außerrabbinisches Judentum

(Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes, Bd. 60), Wiesbaden 2007,
S. 115-137.

145 [Johann Buxtorf (der Ältere) (1564-1629) / JOHANN BUXTORF (der Jün¬
gere) (1599-1664)]: Johannis Buxtorfii P. Lexicon Chaldaicum, Talmudicum et Rab-

binicum, Basel 1639, Sp. 2111-2113, Neuausgabe S. 1045-1046.
146 [JOHANN Buxtorf (der Ältere)]: Johannis Buxtofii P., Synagoga iudaica: hoc est

schola Judaeorum in qua nativitas, institutio, religio, vita, mors, sepulturaque ipsorum e

libris eorundem, Hanau 31622 Basel 1643, Johannis Buxtorfii patris Synagoga

judaica: de ludaeorumfide, ritibus, ceremoniis, tarnpublicis & sacris, quamprivatis [...],
Basel 41680,

147 LEONE DA ModenA, de ceremoniis et consuetudinibus (Anm. 23).
148 JOHANNES A Lent (1654-1696, Theologieprofessor in Herborn), De Moderna

Theologia Judaica, Herborn 1694.
149 CHRISTIANI, DerJuden Glaube und Aberglaube (Anm. 79), S. 13a ff.
150 DlFENBACH, Judaeus conversus (Anm. 116), § 12, S. 113.ff.
1^1 TENTZEL (Hg.), Monathliche Unterredungen (Anm. 33), Bd. I, S. 638; Bd. III,

S. 572.
152 SCHUPART: ,xipn ro seu Secta Caraeorum [Anm. 33], Kap. II, S. 21-57, dort

§ 4, S. 24-27.
153 [Trigland]: Jacobi Trglandii Diatribe de Secta Karaeorum (Anm. 16); siehe dazu

G4SIOROWSKI, Karaimi (Anm. 42), S. 23-24.

15



C. 25. p. 1952.ss.154 Lundius im offend. Gottes-Dienst der Alten Hebr. C. 61.

f. 1160.seq.155 und was wir oben L. 4. C. 2. §. 2,ss. von ihnen berichtet haben

(Bd. I,S. 99-106).

und fügt ergänzend hinzu:

Ihre [der Karäer] X. Glaubens-Articul / als das Symbolum ihrer Secte kann

man lesen bey Triglandio 1. c. C. 10. p. 151:

I. Quod omnis existentia materialis, videlicet orbes & quicquid in Us est sunt creata. II
Ouod horum creator ipse sit increatus. III. Quod nulla illi similitudo, ipseque unicus

ex omni parte. III Quod misent Mosen Magistrum p.m. V. Quod cum, <&per
Mosen, nobis demiserit Legem suam perfectam. IM. Quod teneturfidelis linguam scire

nostra Legis ejusque expositionem, hoc est Scripturam ejusque interpretaionum. I 71.

Quod Dens Benedictas Spiritu Prophetico duxerit reliquos Propheteas. 1711. Quod
Dens Benedictas vivificabit filios hominum in Jadicii die. IX. Quod retribuet Dens

Benedictas unicaique juxta vias suas, <& fructum operum suorum. X. Quod Deus

Benedictas non reprobavitpopulam in captivitate [...] etiam dam castigationibus Dei

subjacent; sed conveniens est ut vel unoquoque die excepiant Salutem suam per
Messiamfiilium Davidis}56

NB: Im Anschluss an diese Wiedergabe der zehn Glaubensartikel zitiert

Trigland übrigens noch den Kommentar dazu von Yefct ibn 'Eli, den er
interessanterweise Rabbi <& Magister R. Abram Aben Eqra nennt, ihn also

als Abraham b. Me'ir Ibn 'Ezra identifiziert. Ihren Grund hat diese auf
den ersten Blick merkwürdig erscheinende Gleichsetzung darin, dass Ibn
cEzra als Exeget bei den Karäern, nicht minder aber auch bei Gelehrten
wie Josef Shelomo Delmedigo (1590-1655), nicht nur hoch im Kurs stand,
sondern — wenn er schon nicht selber ein Karäer war, so doch — in seiner

um den Peshat und die Grammatik bemühten Bibelauslegung zutiefst als

von der frühen, mittelalterlichen karäischen Exegese beeinflusst galt. Wa-

154 BASNAGES, Histoire des juifs (Anm. 15), Bd. II, Kap. 8 und 9, S. 433ff, und
S. 1117ff; Bd. VII, Kap. 25, S. 1952ff.

155 JOHANNES Lundius (1638-1686) behandelt die Karäer unter Überschrift
„Von den Sadducäern", in: Johannis Lundii [...] Öffentlicher Gottesdienst Der alten

Hebräer, Darinnen fürgestellet wird, wie das tägliche Morgen- und Abendopffergebracht,
der Sabbat, das Fest der Neumonden, nebst den jährlichen Festen gefeirrt, was die beym

Leuchter, Räuch- und Brannt-Altar täglich dabey vemchtet, und wie sie mit dem Segen

die Gemeine gelassen [...], Hamburg / Schleswig 1695, Kap. 61, S. 1158-1167;

vgl. JOHANNES Lundius, Die alten jüdischen Heiligthümer, Gottesdienste und

Gewohnheiten, für Augen gestellet [...], Hamburg 1701 (21704, 31711, 41722; erweiterte

Neuausgabe 1738), Kap. 12, S. 785a-787b.
156 TRIGLAND, Diatribe de secta Karaeorum (Anm. 16), Kap. 10, S. 151-181.

16



ren sie doch überzeugt, dass die meisten seiner Auslegungen „von frühen
karäischen Exegeten übernommen worden sind, solchen wie R. Yehos-
hua' [b. Yehuda157], R. Yefet [b. 'Eli ha-Lewi]158 und R. Yehuda ha-
Parsi".159 Vor allem Ibn Ezras tatsächliche oder vermeintliche Abhängigkeit

von Yefet b. 'Eli160 war es, die immer wieder dazu geführt hatte, in
ihm dessen Schüler zu sehen, was historisch gesehen natürlich nicht
stimmt, oder gar mit ihm zu identifizieren. Richtig ist dabei, dass Ibn 'Ezra
sowohl mehrfach in der Einleitung zu seinem Tora-Kommentar161 und im
Tora-Kommentar selbst als auch in seinen Kommentaren zu den „Hinteren

Propheten" und den „Schriften" einige dieser frühen karäischen

Exegeten namentlich erwähnt und sich mit ihren Ansichten nicht nur
auseinandergesetzt hat. Zu den von Ibn cEzra namentlich Genannten gehören
u. a. Yefet b. 'Eli und Yehuda ha-Parsi. Während er jedoch Yehuda ha-

Parsi, vor allem dessen exegetisch begründeter Berechnung des biblischen
Festkalenders ausdrücklich widersprochen hat,162 hat er Yefet b. 'Eli, den

er an die vierzigmal namentlich zitiert (von den namenlosen Zitaten und

Anspielungen ganz zu schweigen),163 häufig zugestimmt. Ob indessen

157 Mit seinem arabischen Namen Abü 1-Farag Furqän ibn Asad (11. Jh.); zur
Person s. SCHUR, Karaite Encyclopedia (Anm. 112), S. 161-162.

158 Mit seinem arabischen Namen Abü 'All ibn al-Hasan ibn 'All (2. Hälfte 10.

Jh., gest. nach 1005); zur Person s. SCHUR, Karaite Encyclopedia (Anm. 112),
S. 154-155.

159 Abraham Geiger (Hg.), Melo Chofnajim, Berlin 1840, S. 15.20f.

160 S. dazu die Belege bei J. MANN, Texts and Studies, Bd. II, S. 303.306.
161 ABRAHAM ibn Ezra, Per/tsh 'al ha-Tora, haqdama, in: Torat Hayim — Hamissa

Humse Tora, ed. M. L. KATZENELLENBOGEN, 7 Bde, Jerusalem 1986-1993,
Bd. I, S. 6f; Dirk U. ROTTZOLL, Abraham Ibn Eyras Kommentar yur Urgeschichte

(Studia Judaica, Bd. 15), Berlin-New York 1996, S. 4ff.
162 So in der Einleitung zu seinem Tora-Kommentar (in: Torat Hayim, Bd. I, S. 7;

ROTTZOLL, Ibn Eyras Kommentar [Anm. 150], S. 10), sowie im Kommentar zu
Ex 12,2 (lange Version; in: Torat Hayim, Bd. III, S. 120bf), Lev 25,9 (in: Torat

Hayim, Bd. V, S. 259b) und Num 3,39 (in: Torat Hayim, Bd. VI, S. 20a).
163 Dreimal erscheint Yefet b. 'Eli mit vollen Namen, und zwar im Kommentar

zu Hos 3,4 (in: Miqra'ot Gedolot N"Kh, 3 Bde, o.O. o.J. (Nachdruck der
Warschauer Ausgabe 1860), Bd. II, Bl. 279b) und Dan 1,14; 12,13 (in: Miqra'ot
Gedolot N"K/o, Bd. III, Bl. 204b.225a); weitere 36mal zitiert Ibn 'Ezra ihn als

Jefet, so im Kommentar zu Ex (lange Version) 4,3.4; 5,5; 7,29; 8,22; 10,5.21;
12,19.29; 22,27; 25,4.20; 27,21; Hos 5,5; 14,8; Joel 1,4; 2,23; Am 9,7; Ob 17;

Mi 1,14; 4,8; 7,5; Hab 2,6; Zef 2,6; 3,1; Hag 2,9; Sach 8,23; 13,7; Mal 2,6; Ps

8,7; Dan 1,3; 3,4; 4,9; 7,1; 8,2; 9,23 (alle Belege nach Torat Hayim, Bd. III u.

IV, sowie Miqra'ot Gedolot N'Kh, Bd. II u. III).

17



diese und weitere Erwähnungen karäischer Exegeten bzw. Bezugnahmen
auf deren Werke selbst in der Summe ausreichen, Ibn 'Ezra zu deren

„Schüler" zu machen, steht auf einem anderen Blatt.
Doch zurück zu Schudt.

3. Karäer als reformatorisches Schisma

Aus allem, was Schudt von den Karäern in Erfahrung gebracht hat und
über sie zu berichten weiss, ist deutlich herauszuhören, dass seine Sympathien

ihnen, nicht jedoch den rabbanitischen Juden gelten. Immer wieder

vergleicht er, der protestantische Theologe und Frankfurter Gemeindepfarrer,

die Beziehungen zwischen Karäern und rabbanitischen Juden mit
dem Gegenüber von Protestanten und Katholiken und sieht zumindest

phänomenologische Vergleichspunkte zwischen Karäern und Protestanten
einerseits und Katholiken und rabbanitischen Juden andererseits:

Es ist zwischen diesen beyden Jüdischen Secten ein Unterscheid / wie
zwischen denen Evangelischen / so allein die heil. Schrifft für ihre Glaubensund

Lebens-Regul halten; und denen Papisten / welche über das auch die

Traditiones und Satzungen der alten Lehrer darzu setzen.

Und mit Bezug aufJohannes Wülfers Theriaca Judaica ergänzt er:

Herr Wülfer berichtet in denen Animadversion, ad R. Zevi Ther. Jud. C. 5. §. 8.

p. 318.164 Dass es noch heutiges Tages bey den Juden üblich / dass sie die

Karräer jährlich in Bann thun und verfluchen; wie etwan der Pabst mit Ablesung

der Bulla de Cana Domini jährlich auff Gründonnerstag die so genandte
Ketzer / und alle 7 / die es mit der Römisch-Cath. Kirchen nicht halten / in
Bann thut; allein es wird ihm mit gleicher Müntz bezahlet / indem der Patriarch

der Griechischen Kirchen zu Constantinopel alle Jahr auff den Sonntag
Invocavit den Pabst und seine gantze Kirche in Bann und Fluch thut; Wülf.
1. c. p. 319.165 Gerlach Türck. Tag-Buch / f. 83.a.166

164 JOHANNES WÜLFER (1651-1724) (Hg.), Theriaca judaica: ad examen revocata, sive

scripta amoibaea Samuelis Friderici Brenyii, conversi Judaei, & Salomonis Zevi apellae

astutissimi, a viris doctis hucusque desiderata, nunc primum versione latina [...], Nürnberg

1681, Kap. V, §. 8, S. 318.

165 WÜLFER, Theriaca Judaica: (Anm. 153), S. 319.

166 [STEPHAN Gerlach (1546-1612)]: Stephan Gerlachs dess Aeltern Tage-Buch Der
von %ween Glorwürdigsten Kömischen Käysern Maximiliano und Rudolpho, Beyderseits
den Andern dieses Nahmens Höchstseeligster Gedächtniss An die Ottomanische Pforte

ConstantinopelAbgefertigten und durch den Wohlgebohrnen Hn. David Ungnad Son-

negk und Preybürg ec. Römisch-Käyserl Kaht Mit würcklicher Erhalt- und Verlängerung
dess Friedens syrischen dem Ottomannischen und Kömischen Käyserthum und demselben

ungehörigen Landen und Königreichen ec. Glücklichst-vollbrachter Gesandtschaft: Auss

18



Schudt scheut sich auch nicht, die Karäer nicht nur die „besseren",
sondern — wie er nicht nur einmal ausdrücklich hervorhebt — die „besten
Juden" zu nennen, und dies aus den eingangs genannten Erwägungen
heraus, wobei er sich wiederum explicite auf einen jüdischen Konvertiten
beruft:

Sonsten muss man gestehen / dass die Karräer Juden in Lehr und Leben

weit besser sind als unsere Pharisäischen Rabbaniten; in der Lehre halten sie

sich an die Schrifften Mosis und der Propheten / und verwerffen die alberne

thörichte Grillen des Talmuds der Rabbaniten; im Leben sind sie Feinde des

Schacherns und Wucherns / wie Hoornb. de Convinc. Jud. L. 7. C. 7. p. 531.167

aus Victor, von Carbens168 Buch L. 2. C. 3. erweiset / dahero sie sich mit
Handwercken und ehrlichen Handlungen in Reussen ernehren / als wir oben

angemerckt haben C. 12. §. 4.165 (Bd. II, S. 34 Buch VI, Kap. 27, § 9).

Und an anderer Stelle wiederholt er, dass

denen Gerlachiscben Zeit Seiner hierbej bedienten Hoff-Prediger-Ampts-Stelle eigenhändig

aufgesetzten und nachgelassenen Schriften Hefür gegeben durch Seinen Enckel M. Sa-

muelem Gerlachium (1609-1683), Special-Superintendenten zp Groningen in dem Hert-

Zpgthum Würtemberg Frankfurt am Main 1674, Bl. 83a.

167 JOHANNES Hoornbeeck (1617-1666), rmrr rmwn sivepro convincendis et conver-

tendis Judais IJbri octo, etc, Leiden 1655, S. 531: De Karaeis, seu Judaeis Scripturariis
\ rictor â Carbe, conversus Judaeus, scribitYib. II. cap. III. quod reliquiorum Judaeorum

usuras improbant Plurimi enim de gente vestra in aliis regionibus procul abhinc extant

Judei, qui Mojsi praecepta longe aliter ac melius forte et tradunt et servant qui inter vos

Coraim appellantur: qui nec usuras committunt, ut vos utiquefacitis.
168 Victor von Carben (Karben) (1422-1515) war Rabbiner, bevor er zum Ka¬

tholizismus übertrat und Priester wurde. Daran erinnert die von ihm gestiftete,

auf einer Konsole mit musizierenden Engeln stehende Anna Selbdritt-
Gruppe im Kölner Dom. Der Stifter kniet neben der hl. Anna, der Mutter
Marias. Am Fuss der Gruppe findet sich die Stifterinschrift: victor sacerdos olim

iudeus („Victor, der Priester, vormals Jude"). — VICTOR VON CARBEN ist
Verfasser von: Opus Aureum ac Novum in quo Omnes Judaorum Errores Manifestantur,
Köln 1509; Propugnaculum Fidei Christiana, Instar Dialogi inter Christianum et

Judaum, in quo quod Jesus Verus Messias, Verus Deus et Homo, Totiusque Humani
Generis Salvator Sit Demonstratur, Köln 1504-1508; Juden Büchlein. Hyerinne würt
gelesen, Wie Herr Victor von Carben, welcher ein ~Rabi derJuden gewesst ist, zp Christlichem

glaubem kommen. Weiterfindet man darinnen ein köstliche disputatz e*nes gotten
Christen, und eines gelerten Juden, o. O. 1550. — Siehe dazu MARIA DlEMLING,
„Christliche Ethnographien" überJuden undJudentum in der Frühen Neuzeit: Die
Konvertiten Victor von Carben undAntonius Margaritha und ihre Darstellungjüdischen
Lebens undjüdischer Religion, Diss. phil. Universität Wien 1999.

169 SCHUDT, Jüdische Merkwürdigkeiten, Bd. II, Buch 4, Kap. 12, § 4.

19



doch wahrhafftig die Karräer unter denen Juden die beste sind / als welche
bios bey dem Buchstaben der heil. Schrifft verbleiben und die Menschen-
Satzungen der Pharisäischen Juden verwerffen / und ist zwischen ihnen und
anderen Juden / wie gedacht / ein solcher Unterscheid / wie unter uns
Evangelische / die wir nur die H. Schrifft als Gottes Wort zur Glaubens- und Le-
bens-Regul annehmen / und denen Römisch-Catholischen / welche darneben

auch des Pabsts Décréta veneriren und die H. Schrifft nur nach ihren De-
creten wollen deuten (Bd. II, S. 32 Buch VI, Kap. 27, § 7).

Wie für Leone da Modena die Karäer einst die Saducei riformati waren (siehe

oben S. 4 mit Anm. 99), so repräsentieren sie für Schudt ebenfalls eine

Art reformatorische Bewegung, eine Art Protestantismus; jedenfalls
verhalten sich Karäer und rabbanitische Juden so zueinander wie Protestanten

und Katholiken; und die Ironie der Geschichte will es, dass sich

Schudt dabei auf den katholischen Gelehrten Jean Jovet (für Ihn „ein
Päbstischer neuer Scribent") beruft, aus dessen monumentaler Histoire des

religions de tous les Royaumes du Monde er zuvor schon zitiert hatte.

Im Band II seiner Histoire des religions171 hatte Jovet „p. 538.ss. von diesen

beyden Jüd. Secten gehandelt" und gesagt:

Or comme les Juifs, qui ne vouloient point recevoir ces vaines traditions, se servoient, pour le

détrouire, de L'Ecriture Sainte, qu'ils appellent Micra; Us en furent surnommeg Caraim;
comme on a vû de nosjours des Protestons se nommer Evangeliques, à cause qu'ilspreten-
doient, qu'on ne se doit appuyer que sur L'Evangile, en rejettent les traditions, d. i. Die
Juden / so nicht wolten die eitele Satzungen annehmen / bedienten sich / um
selbige über einen Hauffen zu werffen / der heil. Schrifft, so sie Micra nennen
/ bekamen dahero den Zunahmen Caräer, wie man zu unserer Zeit hat gesehen

/ dass die Protestanten sich Evangelische genennet / weil sie vorgaben /
man müsse sich nur auf das Evangelium gründen / mit Verwerffung der
Traditionen (Bd. II, S. 32 Buch VI, Kap. 27, § 6).

Und dem kann Schudt nur uneingeschränkt beipflichten.

170 So auch VAN DEN BERG, Proto-Protestants? The Image of the Karaites as a

Mirror of the Catholic-Protestant Controversy (Anm. 5), S. 33-50.
171 JOVET, Histoire des Religions (Anm. 18), Bd. II, S. 158-164 (mit Bezug auf

Leone da Modena), Zitat S. 159-160. Schudt zitiert hier wiederum nach der
ersten erweiterten Neuausgabe: 4 Bde, Paris 1710, hier Bd. II, S. 538-541, Zitat

S. 539.

20


	"Die zweyte Secte der heutigen Juden" : die Karäer in Johann Jacob Schudts Jüdischen Merckwürdigkeiten

