Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 70 (2014)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

MARTINEZ GAZQUEZ, JOSE / JOHN VICTOR TOLAN (Hg.): Ritus infidelium. Mira-
das interconfesionales sobre las prdcticas religiosas en la Edad Media (= Collection de la
Casa de Velazquez, Bd. 138), Madrid: Casa de Velazquez 2013, 334 S., ISBN 978-
8-496-82094-4.

Looking at the plethora of studies on medieval and early modern Christian percep-
tions of Islam which have emerged in the last decades, it becomes obvious that the
ground-breaking studies by Norman Daniel (Iskam and the West — the making of an
image, Edinburgh 1960; *1993) and Richard W. Southern (Western views of Islam in the
Middle Ages, Cambridge, Mass. 1962) have defined, perhaps unconsciously, a new
field of research, i.e. the history of the so-called “‘Western views of Islam’. Despite
the diverse structure and level of detail of the two works, the hermeneutic approach
they jointly launched, based on an alleged progression of influential ideas in time,
has dominated this field for more than half a century. A rare example of a diverse
approach provided a collection of essays edited in 2013 by two distinguished ex-
perts, José Martinez Gazquez and John Victor Tolan. The sturdy tree of ideas, that
thus far has been growing almost undisturbed, is climbed down here, to enter the
fascinating path of mutual understanding of religious praxis. Crystallised 7gpoi of
religious otherness finally are related to the well-defined historical framework, in
which ideas emerged and differently developed according to daily religious experi-
ence and shared spaces. The research focus of this book starts to move from a
linear, monolithic narrative of the dualism Christianity/Islam, to a careful exami-
nation of the intertwined Abrahamic religions in regional contexts. In this sense,
the book sheds more light upon Christian-Islamic interactions, but also draws spe-
cial attention to Jewish-Christian relations, and in so doing, provides a valuable
precedent to establish a more comprehensive approach to interreligious history.
The involvement of Jewish counterpart fruitfully succeeds in allowing for new ap-
praisals of the history of Christian-Muslim relations.

This collection of eighteen essays written in Spanish, French, and English, reflects
the cooperation between three research institutions, namely Iskmolatina (Universitat
Autonoma de Barcelona), RELMIN (Université de Nantes), and the Ecole des hanutes
études hispanigues et ibérigues of the Casa de Velazquez, the latter also being the publisher
of this volume. The book’s title, “The rites of the infidels”, harkens back to a quota-
tion from Thomas Aquinas’s Swmma Theologiae and alludes to the objective of the
whole volume, better clarified by its subtitle: “Interconfessional views on religious
practices in the Middle Ages”. Questioning the concept of ‘rite’ as a phenomenon
that amalgamates well-established habits and doctrinal-juridical formulations (Intro-
duction, p. 2), the wide geographical framework considered extends from the ‘West-
ern’ world to Eastern Europe, e.g. Hungary, to Byzantium and the Near East, while
the timespan embraces examples from late Antiquity up to the sixteenth century Mo-
risco experience in Spain. The book consists of a brief introduction (pp. 1-3), five

420



thematic parts (pp. 7-273), a conclusion that gives an outline of the book’s contents
(pp-. 275-279), a usetul bibliography including both primary and secondary sources
(pp. 282-318), and the index of historical authors and anonymous works (pp. 319-
321). The titles chosen for the five parts of the book do not always coherently group
the contents of the related essays, and surprisingly, neither the introduction nor the
conclusion help in clarifying the volume’s internal organisation. This however does
not detract from the innovative historical view promoted by the editors and taken
collectively by the authors, who singularly contribute to engaging closely with the
debate. Indeed each essay sheds light on interreligious aspects, which certainly will
invite further studies to great extent.

Adopting a slightly misleading expression, the first part of the book is entitled
“Reinterpreting rites”, thus allegedly referring to religious practices, which have been
transferred from one religion to another (pp. 7-53). Francois Déroche makes a com-
parison between the manuscript tradition of the Qur’an and a series of Christian Ar-
abic manusctipts of the Bible. The main source, i.e. the translation of the Torah pre-
served in the manuscript Ms. Arabe 12° of the Bibliothéque Nationale de France, the author
compares with Qur’anic manuscripts and extant copies of the Gospels from the mon-
astery of Saint Macarius in Wadi Natran (Egypt). The author underlines differences
and similatities in writing devices, titles and formulas, layout, e.g. columns, decoration
and illumination of the page, and shows a degree of shared material elements between
Islamic and Biblical manuscripts. The second essay, written by Maravillas Aguiar
Aguilar, mainly investigates the Kitab al-atar al-bagiya ‘an al-qurin aljdliya by al-Birani.
Beginning with substantial information on the Islamic calendar and ritual prayers, the
essay proves how Jewish and Christian calendars were assimilated by the Islamic com-
putation of time. Shifting from Qur’anic and Islamic topics to Christian understand-
ings of Islam, Antoni Biosca i Bas examines a passage about Muhammad’s opinion
on baptism from Alfonso Buenhombre’s Disputatio Abutalib (“sine aqua salvari non
valemus”), and in so doing, he lends insight into the compared use of water for prac-
tising fevilah, baptism, and Islamic ablution. Besides an effective interpretation of the
Disputatio, the author provides information on the derisive description of Islamic ab-
luton in Christian writings from 12% and 13% centuries, with special focus on the
Dominican tradition. The final essay, by Alexander Fidora, focuses on what he de-
fines as “un nuevo campo de saber” in medieval thought, i.e. the Christian awareness
of the Islamic perception of the Christian faith. In this partcularly creative survey,
Fidora compares Aquinas’s formula “irrident quod dicimus™ and Ramon Llull’s re-
curring expression “credunt quod nos credamus”. He navigates dichotomies and con-
cepts such as doxa / epistemse, reason /faith, second-order-beliefs, firstly with regard to
the medieval debate and secondly by comparing Aquinas’ and Llull’s arguments to
Raimon Panikkar’s intercultural hermeneutics.

The second part of the book is devoted to the mutual perception of rites in
both Jewish and Christian travel accounts (pp. 57-111). Juliette Sibon questions the
role of non-Jewish practices by investigating three well-known Jewish [zneraries.
Each of the medieval authors based their writings on chronicles and anecdotes
more than direct experience, revealing two common aims, i.e. entertaining readers
and claiming Jewish superiority over other religions. Although, according to Sibon,

421



“It would be stretching to admit that religious practices of the ‘other’ play an ancil-
lary role in the three Sifres massa‘ot from the twelfth century” (p. 71) [transl. from
French by the reviewer], these works contain meaningful remarks on interreligious
practices, e.g. the Islamic veneration for the tombs of Jewish saints and prophets.
Subsequently, dealing with the interaction between travel accounts and theological
treaties with regard to Oriental religions, Christine Gadrat correlates, in terms of
heuristics, two literary genres that up to now have been studies almost separately.
The research focuses in particular on William of Rubruck / Roger Bacon and
Marco Polo / Thomas Bradwardine’s case studies, and a special remark is made on
the unpublished Oculus fide: by a Carthusian monk from Cologne, allegedly Henri
de Dissen (T 1484). Concerned with the Italian friar Ricoldo of Monte Croce, and
taking into account the related manuscript tradition, Rita George Tvrtkovi¢ inves-
tigates the concepts of bismillah and salawat as perceived and used by both Ricoldo
and his Dominican brother Jordan of Pisa, whose preaching activities in Florence
was in great demand at that time. Finally, on the balance between praxis and stere-
otype regarding Christian perceptions of Islamic rites, remarks can be found in
Roser Salicra i Lluch’s excellent contribution. For her purpose, the author examines
both narrative sources (travellers and merchants) and far less investigated archival
documents, which show a special concern for the Islamic call to prayer as well as
Muslim eating and dressing habits.

The third section of the book, which consists of three essays, bears the general
title of “Representing Islam” (pp. 115-161). Still far less noticed than treatises and
literary dialogues, it is, as can be learned from Inés Monteira Arias’s essay, icono-
graphic sources that coherently integrate written Christian accounts on Islam. The
author scrutinises a series of ecclesiastical architectonic elements from 12t to 13t
century, i.e. capitals, architraves, apses, which plastically reflect anti-Islamic fgpo:
such as idolatry and lechery by stressing either the type of the ancient moschaphoros,
who carries the lamb for sacrifice, or the sexual turpitude attributed to Muslim
dancers. Given its philological substance, the following essay by Oscar de la Cruz
Palma should be considered a fruitful support for further research on salawat (the
tive daily Islamic ritual prayers) as seen in Christian polemics. After a brief intro-
duction to this Islamic practice, the author draws upon a substantial array of
sources, from al-Kindf’s Risa/a to Jiménez de Rada’s Historia Arabum, from the Liber
de doctrina Mahumet to Ricoldo of Monte Croce’s Itinerarium, providing thorough
comments especially on Ramon Llull’s I./ibre del gentil i dels tres savis. The last essay
on representation turns to Eastern Christianity. Pedro Badenas de la Pefia analyses
Gregory Palamas’s epistolary dossier, written during the one-year captivity in the
Ottoman Nicea, with regard to Christian-Muslim encounters in Asia Minor. Two
sections of Palamas’s epistles are particularly highlighted namely the anthropologi-
cal classification of four different Muslim speakers (ghazis, apostates, notables, re-
ligious judges) and the interreligious discussion on the eschatological role of Christ,
which marks a point of discord within a receptive intercultural environment.

The fourth part of the book presents a coherent contribution on Jewish-Chris-
tian polemics (pp. 165-220). Studying the constitution issued in 408 by the praeto-
rian prefect of the East, Anthemius, and later, in 438, incorporated into the Codex

422



Theodosianus (16.8.18), John Victor Tolan discusses the Jewish rites of Purim as seen
by the legislator at the time Christianity had emerged as a dominant religion in the
Roman Empire. Burned out of mockery during the annual rite issued by Anthe-
mius’s legislation, the crucified effigy of the Biblical figure of Haman (Esth 7:9-10)
speaks of a disturbing Jewish interference into the making of a solid Christian con-
text. Although Roman emperors in the fifth century were willing to preserve both
Jewish privileges and rites, the border between the two religions had to be marked,
and the risks of transfer or syncretism carefully avoided. Switching to the Jewish
perspective, Claire Soussen’s article focuses on 13t century Jewish anti-Christian
polemics in Languedoc and Aragon. By comparing five writers (Jacob b. Reuven,
David Kimhi, Meir b. Simon of Narbonne, Moseh b. Nahman, Shelomo ibn Adret),
Soussen points out the intellectual switch from defence (apology) to attack (po-
lemic) against Christianity. At an earlier stage, Jewish topics included classic argu-
ments against trinity, incarnation, virginity of Mary, people of God, whereas later
other aspects emerge such as the role of reason in apology and the Eucharistic
practice, which has been seen, e.g. by Jacob b. Reuven, as “horrible” and “ridicu-
lous”. Two further essays, dealing with impurity of menstrual blood and semen and
the desecration of the holy cross respectively, show how the language of Christian-
Jewish polemic could increase in terms of moral contempt. After providing an
overview on the reception of Leviticus 15 in both Judaism and Christianity, Sean
Eisen Murphy investigates carefully William of Auvergne’s De /egibus, which bears
witness to the positive Christian understanding of the /x Moysis and shows its use
in theological attacks against idolatry. On the other hand, Harvey J. Hames deals
with a more belligerent, polemical literary dialogue that 7nfer alia mentions the act
of urinating on the cross, 1.e. the Sefer Yoseph ha-Meganneh written by the scion of a
French Rabbinical family, Joseph b. Nathan Official (c. 1260).

The last part of the book is devoted to three case studies of “Assimilation and
negation” (pp. 223-273). The social integration of Muslims into a Christian political
framework seems to drive down the difference, which on the other hand affects
theological approaches, between cultural and religious aspects of Islamic identity.
What Christian rulers and churchmen did recommend to their audience with re-
spect to the rites of the infidels? An effective historical answer to that question
“utrum infidelium ritus sint tolerandi?” José Martinez Gazquez provides by exam-
ining Thomas Aquinas’s Swmma Theologiae and a series of normative Western tenets
from late Antiquity. The reading of doctrinal articles from Aquinas’s masterpiece,
wherein heresy as category is discussed under the more extended definition of in-
fidelity, is followed by a comparison between the Canones conciliares Elvirae (302) and
the Decreta imperatorum (4% c.). An appendix of Latin texts enhances the taxonomy
of normative definitions on heretical and Jewish rites. The next essay, by Nora
Berend, enriches the ‘Western’ context by adding a case study from medieval Hun-
gary. Here, Islamic rites from the 11% to 13" centuries emerge by means of both,
legal Christian sources and Muslim accounts, in particular the extensive work drawn
up by the Spanish lawyer and traveller, Abu Hamid al-Garnati, who spent three
years in Hungary after living in Damascus and Baghdad. In spite of the on-going
strategy of forced evangelisation, local observation and accurate knowledge turn

423



out to be well-grounded features of the Christian perception of Islamic rites (cir-
cumcision, eating habits, and ablution). A fact that Berend ascribes to the existence
of a small, 1solated Muslim community unable to realistically challenge the Christian
kingdom. Hence, she concludes: “the more the Muslims were portrayed as an en-
emy and a threat, the less attention was paid to the real practice of Islam” (p. 259).
The closing essay of the collection leads the reader to explore the reactions to Mo-
risco identity and rites in Catholic Spain at the end of the sixteenth century. Candida
Ferrero Hernandez has written a cogent essay on Pedro Guerra de Lorca’s work
on Islam, the Cathecheses mystagogicae pro advenis ex secta Mahometana, focusing espe-
cially on the second catechesis out of sixteen. This work argues against Morisco
clothing and language in order to stress the major relevance of the inner identity of
the believers, which according to Pedro, who assimilates Paul’s idea of the ‘spiritual
man’, should characterise the newly converted to Christianity.

Consistently, the collection of essays published by the Casa de Velazquez shows
how ideas and 7gpoi hardly can be separated from religious practices, bringing the
latter to the centre of the historiographical stage. On the one hand, each of the
eighteen essays provides valuable results to enhance the study of interreligious re-
lations in medieval Europe and the Mediterranean. On the other hand, a critical,
comprehensive, and at least preliminary reflection on the results achieved by each
essay is lacking. Nevertheless, this very fact might enable scholars to carry on a
research approach that turns out to be innovative, well grounded, and further sub-
stantiated. In case of future re-publication, English abstracts to each text would be
welcome so that significantly wider audiences interested in the topic, may benefit
from the huge amount of information collected here. Indeed, the results deserve to
be taken into consideration by all those who are studying interactions between re-
ligions. An intriguing perspective on mutual understanding of religious practices,
as put forward e.g. by Salicrt 1 Lluch offering a definition of ‘rite’, can be fruitfully
applied also to other authors as well as geographical and chronological frameworks.
This definition, given in her comments on a document by Juan I, king of Castile,
addressed simultaneously in 1374 to one of his porters as well as to Amet Alcaudi,
a Muslim from Teruel, demonstrates, what a difficult task it was, and remained to
be, to draw historical demarcation lines between doctrinal claims and daily religious
practices, which in fact were often negotiable and negotiated: “Therefore, we don’t
know exactly to what ‘Moorish rites and habits’ the document refers. Nevertheless,
on the basis of many cases it is clear, that what is questioned here is not profession
of faith, religion, dogma or Islamic doctrine itself, but rather its expression, its pub-
lic manifestation, its visualisation, the ‘rites and habits’ which are identified with
doctrine regardless of the extent of verisimilitude and awareness. Under judgement
is what emerges, what is externalised, what Christian people perceive about Mus-
lims in their daily life” (p. 100) [transl. from Spanish by the reviewer].

Tibingen Davide Scotto

424



NECKER, GEROLD: Humanistische Kabbala im Barock. 1.eben und Werk des Abraham
Cohen de Herrera (= Studia Judaica. Forschungen zur Wissenschaft des Judentums,
Bd. 58), Betlin / Boston: De Gruyter 2011, 298 §., ISBN 978-3-11-025220-0.

Das von Gerold Necker vorgelegte Buch fusst auf dessen Habilitation aus dem
Jahr 2009. Es widmet sich dem Werk des spanischen conversos Abraham Nuiiez
de Herrera (1564-1635), der nach seiner Rickkehr zu seinen jiidischen Wurzeln
als Abraham Cohen de Herrera einen gewichtigen Beitrag zur europiischen Re-
naissance leistete. Er verfasste die zwei einzigen derzeit bekannten kabbalisti-
schen Werke in spanischer Sprache. Diese zeichnen sich zudem dadurch aus,
,.christliche Philosophie mit der damals noch jungen lurianischen Kabbala |[...]
zusammenzuftihren® (S. IX).

Wie etliche andere der aus Spanien und Portugal Vertriebenen, so etlitt auch
Abraham Cohen de Herrera einen bewegten Lebensweg, der ihn in viele Regionen
Europas, Nordafrikas und Asiens flihrte, Gefangenschaft und Verfolgung erdulden
liess und ihn dabei mit vielfiltigen Traditionen und Kulturen in Kontakt brachte.
Folgerichtig wihlt Necker zur Darbietung der beiden kabbalistischen Hauptwerke
Herreras, des Casa de la divinidad (Gotteshaus) sowie der Puerta del cielo (Himmels-
pforte), einen biographisch-histotischen Ansatz (S. X). Vor die eigentliche Prisen-
tation der Texte und ihrer Rezeptionsgeschichte setzt der Hallenser Judaist daher
Uberlegungen zur Bedeutung der Renaissance-Philosophie und der zeitgendssi-
schen Rhetorik sowie zur lurianischen Kabbala — jeweils eingebettet in die Lebens-
geschichte und den historischen Kontext Herreras.

Aus der vorgestellten Konzeption Neckers ergibt sich ein klarer Aufbau des
Werks, der sich wie folgt dartut:

In einer klassischen Einleitung (S. 1-51) umreisst der Verfasser die Forschungs-
geschichte zu Herreras Leben und Werk, die (wen wundert’s?) mit Gershom Scho-
lem einsetzt und in eine Reihe neuerer Dissertationen (mit deutlich philosophischer
Ausrichtung) und — jiingst — in Editionen und Ubersetzungen miindet (S.1-8). Ins-
besondere gegen die (erste) umfassende Studie zu Abraham Herrera, die Nissim
Yosha 1994 vorlegte, grenzt Necker seinen eigenen Forschungsansatz ab (S. 15).
Thm geht es darum, die Biographie Herreras durch neue Quellen zu erginzen und
durch sorgfiltige Kontextualisierung von Humanismus und Kabbala eine neue Per-
spektive auf dessen Werk zu ermdglichen. Necker zielt darauf, mit seinem Begriff
einer ,,humanistischen Kabbala® eine angemessene Wiirdigung der umfassenden
Bildung jidischer Renaissanceautoren zu ermdglichen (S. 19). Folgerichtig lautet
die These des Buches: ,,Herreras Ansatz war im Grunde (...) eine anspruchsvolle
Vermittlung von jidischer Bildung im Geist des Humanismus und unter besonde-
rer Bertlicksichtigung der Kabbala.* (S. 23) In dieser Einschitzung bestirkt ihn die
Einsicht einer gemeinsamen Vorgeschichte von Humanismus und Kabbala, welche
er (sehr verdienstvoll!) systematisch absteckt (S.28-42), bevor er Herrera in dieser
Traditionskette verortet (S. 43-51).

Das zweite Hauptkapitel (,,Der spanische Hintergrund®, S. 52-94) thematisiert
die erste dramatische Wendung im Leben Herreras, der 1596 als Kriegsgeisel aus
Cadiz nach England entfiihrt und dort bis 1599 gefangengesetzt wurde. In der da-
rauf folgend ersten Phase seines Lebens in Freiheit erlebt man Abraham Cohen auf

425



zahlreichen Reisen, die ihn u.a. nach Venedig, Hamburg und Rouen und nicht zu-
letzt nach Ragusa (Dubrovnik) fithrten, wo er durch Israel Saruq in die lurianische
Kabbala eingefiithrt wurde. Mit zahlreichen Quellen und Zeugnissen weiss Necker
das Geschehen um diese dramatischen Ereignisse zu illustrieren. Wenig einsichtig
erscheint indessen, warum der Verfasser die (oft italienischen oder spanischen)
Texte manchmal iibersetzt und einige Male (vgl. S. 69-72) nicht. Uberhaupt zeigt
sich der (formale) Umgang mit den original-sprachlichen Partien des Buches un-
systematisch; mindestens kann der/die geneigte Leser/in selten erschliessen, wa-
rum Original oder Ubersetzung in Text oder Fussnote oder letztere eben gar nicht
erscheint.

Im zweiten Teil des Kapitels (S. 82-94) verkniipft Necker das Konzept der Pu-
erta del cielo mit der philosophischen Kultur des 16. Jahrhunderts. Gekonnt paralle-
lisiert er die Struktur der ,,Himmelspforte® mit einem der Hauptwerke der spani-
schen Spitscholastik, den Disputationes metaphysicae des Jesuiten Francisco Sudrez.

Im dritten Hauptkapitel (,,Das Erbe der Renaissance®, S. 95-137) erginzt Ne-
cker die philosophische Kontextualisierung durch eine humanistische; wendet er
sich von der Puerta de cielo nunmehr dem ,,Gotteshaus* (Casa de /la divinidad) zu. Mit
besonderer Sorgfalt referiert und reflektiert der Verfasser die Situation der Juden
in Norditalien (v.a. in Florenz) und deren Kontakte mit christlichen Gelehrten des
15. und 16. Jh. (S. 95-104), wonach er Herrera wiederum in diesen Kontext einord-
net. Die tiefgreifenden Wandlungen im philosophischen Curriculum, wie sie z.B.
am Werk Pico della Mirandolas sichtbar werden, zeigen sich auch im ,,Gotteshaus®
Herreras. Wie im vorangegangenen Kapitel, so erweist Necker diese seine Auffas-
sung durch Parallelfithrung des Werkes Herreras mit dem eines christlichen Huma-
nisten (in diesem Falle der Nova de universis philosophia des Francesco Patrizi da
Cherso, 1529-1597).

In eine dhnliche Richtung weist der zweite Teil des Kapitels, welcher die Logik
(d.i. Dialektik) und Rhetorik Herreras in sein humanistisches Umfeld einordnet
(§.116-137). Grundlage der Darstellung bildet die Epitome y compendio de la logica o
dialectica Herreras, mit der dieser einen tiberaus eigenstindigen Beitrag zur ,,ars dis-
putandi et discendi® (S. 134) der Renaissance jidischer Provenienz leistet. Necker
bietet in diesem Zusammenhang eine kurze Entwicklungsgeschichte der jiidischen
Rhetorik-Dialektik von ihren Anfingen bei Jehuda Messer Leon bis zu Herrera.

Das vierte Hauptkapitel, ,,Die Frage nach der religitsen Identitit™ (S. 138-223),
widmet sich schliesslich der kabbalistischen Prigung des sefardischen Autors. Aus-
gangspunkt bildet ein weiteres Mal die biographische Verortung — als welche die
Begegnung zwischen Herrera und dem bedeutenden Kabbalisten Israel Saruq in
Ragusa/Dubrovnik identifiziert wird. Mit dem Zusammentreffen Sarugs und Her-
reras, das der Verfasser zwischen 1609 und 1612 datiert, tritt die in der Forschung
noch immer umstrittene Frage nach der europiischen Rezeption der lurianischen
Kabbala auf den Plan. Necker thematisiert die wesentlichen Probleme dieses Pha-
nomens (vgl. S. 143-149), insbesondere das der tatsichlich zur fraglichen Zeit zur
Verfugung stehenden Quellen. Anliegen Herreras (wie auch des beriihmten italie-
nischen Kabbalisten Menachem Asarja da Fano, 1548-1620) sei es gewesen, die
beiden grossen Protagonisten der Kabbala von Safed/Zefat, Mosche Cotdovero

426



(1522-1570) und Jitzchak Luria (1534-72), miteinander zu harmonisieren. In Be-
zugnahme auf die grossen Protagonisten der lurianischen Kabbala, v.a. Lurias,
Chajim Vitals (1542-1620) und Sarugs, erldutert Necker die Interpretation Herreras
zu einigen ihrer wesentlichen Topoi — wie dem urspriinglichen Schépfungsakt
(Adam Qadmon und Zimzum, S. 149-152), der Emanationslehre (S. 152-157) oder
dem sefirotischen System (S. 157-169).

Im zweiten Teil des vierten Kapitels (S. 171-223) findet sich der Leser in Ams-
terdam wieder, in Herreras nichster Lebensstation. Analog der vorangegangenen
Kapitel wird zundchst die judische Geschichte Amsterdams sowie Herreras Leben
dort skizziert (S. 171-181), bevor Necker einen wesentlichen Akzent des dortigen
Wirkens seines Autors herausgreift und untersucht. In diesem Fall handelt es sich
um die Auseinandersetzung um zwei Werke des Josef Salomo Delmedigo (1591-
1655), zu deren Drucklegung Herrera als Sachverstindiger ein Gutachten verfassen
sollte. Diesen Vorgang, dem die Nachwelt das einzige Autograph Herreras vet-
dankt, nimmt Necker zum Anlass einer lingeren Auseinandersetzung mit dem
Werk Delmedigos (S. 184-194), dem er schliesslich wiederum Herreras Positionen
entgegensetzt (S. 196-212). Hin und wieder muss sich der Leser angesichts der pro-
funden (manches Mal aber auch ausschweifenden) Darlegungen Neckers bewusst
an Ausgangspunkt und Ziel der Untersuchung erinnern, um im Wald der Gelehr-
samkeit nicht Pfad und Ziel aus den Augen zu verlieren. Herreras Kontakte und
Beziige zu weiteren grossen Gelehrtenpersonlichkeiten — wie Menasche ben Israel
(1604-1657) oder Isaak Aboab da Fonseca (1605-1693) — beschliessen seine letzte,
die Amsterdamer Lebensphase.

Von grossem Wert erweist sich das abschliessende fiinfte Kapitel, welches nicht
nur die Erkenntnisse seiner Vorginger restimiert, sondern auch ,,alte® Forschungs-
fragen neu gewichtet und zu beantworten sucht (S. 224-230). Ausfihrlich widmet
sich Necker der Rezeptionsgeschichte Herreras, die (aufgrund der sprachlichen
Konstitution seiner Werke naheliegend) christliche und judische Facetten zeigt.
Herreras Texte vermittelten sich dabei insbesondere durch Christian Knorr von
Rosenroths (1636-1689) Kabbala denndata. Dabei erfuhr Herreras Werk hochst un-
terschiedliche und eigenwillige Bewertungen — von atheistisch-spinozistischen Ver-
teufelungen (S. 235) bis hin zu positiverer Rezeption durch Leibniz oder Newton
(S. 238 £.).

Ein Anhang bietet (gleichfalls sehr verdienstvoll) Faksimile und Ubersetzung
eines vom Autor im Staatsarchiv Dubrovnik aufgefundenen Dokuments, das die
judische Abstammung und Lebensweise Herreras bezeugt (S. 253-262).

Es ist dem Buch zu wiinschen, dass es zahlreiche interessierte Leser/innen fin-
det, die sich von Gerold Neckers profunder Gelehrsamkeit inspiriert, in das tber-
aus reiche geistige Erbe der jiidischen Renaissance einfithren lassen. Der Ansatz
des Werks, die jeweiligen philosophischen, dialektischen und nicht zuletzt kabba-
listischen Besonderheiten Herreras in ihren biographischen, historischen oder geis-
tesgeschichtdichen Kontext einzuordnen, erweist sich als hochst anregend und zur
Nachahmung empfohlen.

Bamberg Susanne Talabardon

427



HAHN, HANS-JOACHIM / TOBIAS FREIMULLER / ELISABETH KOHLHAAS / WER-
NER KONITZER (Hg.): Rezension, Kommunikationsrinme des Enropdischen — [iidische Wis-
senskulturen jenseits des Nationalen (= Leipziger Beitrige zur Jidischen Geschichte und
Kultur, Bd. VIII/2010), Leipzig: Universititsverlag GmbH 2014, 301 S., ISBN
978-3-86583-649-6.

Der vorliegende Band versammelt 15 Beitrige verschiedener Fachdisziplinen, wel-
che die judisch-europiische Wissenskultur seit dem Ausgang des 18. Jahrhunderts
zum Thema haben. Als verbindende Linie nahezu aller Beitrige fungiert die Uber-
zeugung der Herausgeber, der zufolge die diasporische jiidische Kultur in Furopa
des 19. und 20. Jahrhunderts eine europiische, gleichsam transnationale Lebens-
welt realisierte, deren tieferes Verstindnis auch einen Beitrag fiir aktuelle politische
Debatten geben kann. Dabet ist besonders an die Auseinandersetzung zwischen
nationalen und transnationalen Kriften in Europa sowie den Verwerfungen euro-
paischer und amerikanischer Grundprinzipien zu denken. Die Beitrdge thematisie-
ren Phinomene kultureller Herausforderungen, Briiche, Verwerfungen, Vernet-
zungen und Uberginge im Spannungsfeld von jiidischer und nichtjiidischer, tradi-
tioneller und moderner jidischer Geschichte, Kultur sowie Lebenswelt. Judentum
dient dabei hiufig als wirksame Folie zu einem tieferen Verstindnis soziokultureller
Phinomene postnationaler Diskurse. Dieser programmatische Ansatz fiigt sich in
das vom Simon-Dubnow-Institut vertretene Forschungsfeld einer kulturhistori-
schen Erschliessung der europiisch-jidischen Geschichte und Kultur im Kontext
auch gegenwirtiger gesellschaftspolitische Diskurse ein, was wesentlich von Dan
Diner, dem jahrelangen Leiter des Instituts und zugleich Herausgeber der dem vor-
liegenden Sammelband zugeordneten Buchreihe (Leipziger Beitrige zur Judischen
Geschichte und Kultur) begrindet wurde. Die Beitrige entstammen zum Grossteil
einer Abschlusskonferenz, die im Rahmen des Verbundprojekts ,,Kommunikati-
onsriume des Europiischen — Jidische Wissenskulturen jenseits des Nationalen®
im Oktober 2009 am Simon-Dubnow-Institut in Leipzig abgehalten wurde und mit
diesen Band erstmals publiziert vorliegen.

Es wiirde den Rahmen der Besprechung sprengen, auf jeden Beitrag einzeln
einzugehen, zumal sich der Leser in der von den Herausgebern des Bandes verfass-
ten informativen Finleitung einen ersten Einblick tber die Einzelbeitrige verschaf-
fen kann. Die Herausgeber untergliedern die Beitrage gemaiss ihres zeitlichen Un-
tersuchungsraumes in drei Ordnungen, wobei die Themen sehr disparat ausfallen.
Die ersten zwei Beitrige befassen sich mit jlidischen Lebenswelten des 19. Jahr-
hunderts So diskutiert Simone Lissig (Braunschweig) in ,,Systeme des Wissens und
Praktiken der Erziehung. Transfer und Ubersetzungen im deutschen Judentum des
19. Jahrhunderts® (S. 15-42) am Beispiel der jiidischen Freischulen den Prozess der
Verbirgerlichung judischer Kreise und den daraus erwachsenen Kommunikations-
und Wissensraumen. Mirjam Thulin (Mainz) arbeitet die inhdrente europiische Per-
spektive der judischen Wissens- und Wissenschaftsgeschichte in der Moderne am
Beispiel der Rabbinerseminare heraus und zeigt auf, inwieweit diese zugleich als
Modell einer modernen europdischen Gelehrsamkeit dienten (,,Wissenschaft des
Judentums als Institution. Die modernen Rabbinerseminare als gelehrte Netz-
werke®; S. 43-60).

428



Vier Beitridge kreisen um jiidische Wissenskulturen um 1900. Judith Ciminski
(Berlin) interpretiert in ,,Jiidische Statistik. Fin Netzwerk europiischer Topogra-
phen® (S. 61-75) das in jidischen Verbandsstrukturen um 1900 und besonders in
zionistischen Kreisen aufkommende Interesse an Statistiken wie dem Erfassen,
Sammeln und Erheben wissenschaftlicher Daten im Allgemeinen als Ausdruck ei-
ner Wirklichkeitserfassung der Moderne. Tobias Metzlers (Southampton/Bang-
kok) Milieustudie ,,Der Kontinent auf der Insel. London als europiisch-jiidisches
Etkundungs- und Experimentierfeld” (S. 77-97) tber das Londoner East End um
1900 zielt auf die grenziiberschreitende Wirkung vieler Akteure und deren Auswir-
kungen auf die europiische Kultur und Geschichte. Mit der Rolle vor allem rus-
sischstimmiger Juden bei der Herausbildung des Feuilletons in der Konfrontation
mit dem Antisemitismus beschiftigt sich Olaf Terpitz (Wien) in ,,Russisches Feuil-
leton und jidische Selbstverstindigung: Kulturgeschichtliche Anniherung an die
“kleine Form™ (S. 99-112). Hansjakob Ziemer (Berlin) diskutiert in einer Detailstu-
die die Partizipation von Juden im Feuilleton im Spannungsfeld der Herausbildung
neuer Wissenschaftsfelder, Medien und der Suche nach kultureller Identitit (,,Der
ethnologische Blick: Paul Bekker und das Feuilleton zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts®; S. 113-129).

Drei weitere Aufsitze des Sammelbandes verhandeln Aspekte der Zwischen-
kriegszeit am Anfang des 20. Jahrhunderts: Hans-Joachim Hahn (Berlin/Aachen)
sptrt den weit verbreiteten Topos ,Athen und Jerusalem® in Texten judischer Au-
toren dieser Zeit nach und interpretiert den Befund im Kontext einer Konstruktion
des Europiischen (,,Athen und Jerusalem. Eine Denkfigur zur Bestimmung des
Europiischen®) (S. 131-148). Mit Wissensvermittlung und der Ausformung einer
jidischen Offentlichkeit in Czernovitz befasst sich Susanne Marten-Finnis (Port-
hsmouth) in ,,Die Erben der Monarchie: Jiidische Offentlichkeit und kulturelle In-
teraktion in Czernowitz 1918 — 1941% (S. 149159); Johannes Wiggering (Leipzig)
beleuchtet in ,,Die Griindung einer Universitit. Frithsowjetische Nationalititenpo-
littk und Wissensbildung in Minsk* (S. 161-181) die Rolle der Juden im Aufbau und
Lehrbetrieb der Weissrussischen Staatsuniversitit (BGU).

Der Hauptteil des Bandes widmet sich dem jiidischen Leben in Europa nach
der Vernichtungspolitik des Nationalsozialismus: Anhand des jidischen Gemein-
delebens nach 1945 in Frankfurt a. M. fiihrt Tobias Freimller (Jena) die Notwen-
digkeit einer transnationalen Geschichtskultur als Grundlage judischer Geschichte
ins Feld (,,Poratives Vaterland. Jiidische Transnationalitit im Nachkriegsdeutsch-
land“; S. 183-199). Hendrik Niether (Hannover) beleuchtet den disparaten Umgang
mit dem judischen Erbe Leipzigs in der DDR bei den staatlichen Organen einer-
seits sowie bei den Biirgerrechtlern andererseits (,,Sammeln, Erinnern, Gedenken.
Uber die Verwaltung des Erbes der Leipziger judischen Vorkriegsgemeinde im So-
zialismus®; S. 201-219). Eine Reflexion Helmut Plessners soziologischer Thesen in
den bundesrepublikanischen besonders akademischen Debatten entfaltet Monika
Boll (Frankfurt a. M.) in ,,Diesseits der Utopie — Helmuth Plessner in der frithen
Bundesrepublik“ (S. 221-236). Werner Konitzer (Frankfurt a. M.) widmet sich in
,»»Die Juden Europas‘: Habermas, Horkheimer oder ein Nachspiel des Nationalen®
(S. 237-253) dem Verhiltnis Max Horkheimers und Jlirgen Habermas®in Bezug auf

429



die Wahrnehmung von Nationalitit und Gesellschaft. Die Rezeption der kritischen
Theorie in den amerikanischen Zeitschriften New German Critigue und Telos beleuch-
tet Robert Zwarg (Leipzig) in ,,Europa in Amerika: Uber die Akademisierung der
Kritischen Theorie® (S. 255-274). Im Schlussbeitrag reflektiert Elisabeth Kohlhaas
(Leipzig) in ,,Transnationale Aussichten: Uber deutsch-jiidische Geschichtsdidak-
tik* (S. 275-293) tiber die Darstellung der europdisch-jidischen Geschichte in zeit-
gendssischen Lehrbtichern.

Die Beitrige zu einerseits in der Forschungsgeschichte bereits etablierten For-
schungsfeldern (Geschichte und Wirkung der Rabbinerseminare, Rezeption der
kritischen Theorie), wie andererseits zu relativ unbekannten Phinomenen (Statistik
und Verwaltung, Aspekte judischen Lebens in Deutschland nach 1945) bedienen
naturgemass hochst unterschiedliche Interessen und fallen, dies ist nicht zuletzt
dem Format eines solchen Sammelbandes geschuldet, sehr disparat aus. Wihrend
einige Autoren anhand ihres Untersuchungsgegenstandes tiberzeugend das Phino-
men des transnationalen Charakters judischer Geschichte ins Zentrum ihrer Un-
tersuchung ricken, verschwindet dieses Moment in anderen Beitrigen hinter einer
primir sozialgeschichtlich-thematischen Darstellung.

Tubingen Alexander Dubran

COLLINS, JOHN J. (ed.): The Oxford Handbook of Apocalyptic Literature, Oxford / New
York: Oxford University Press 2014, XIII + 546 S. gr.8°, ISBN 978-0-19-985649-7.

Das Kunstwort ,,Apokalyptik® entstammt nicht der antiken Terminologie, sondern
wurde erst seit dem 19. Jahrhundert von christlichen Gelehrten zur Bezeichnung
einer bestimmten Literaturgattung, einer theologiegeschichtlichen Phase oder einer
geistigen bzw. religidsen Strémung mit besonderen inhaltlichen, historischen oder
ideologischen Merkmalen verwendet. In der Einfithrung des Herausgebers (S. 1-
16) des vorliegenden Kompendiums, das auf ein umfassendes und serioses Ver-
stindnis des Phinomens abzielt, wird zum einen auf die grundlegende Problematik
eines definitorischen Zugangs zu ,,apokalyptischen® Formen und Inhalten und
zum anderen auf deren hohe Bedeutung als Ausdrucksweisen menschlicher Imagi-
nation (auch unabhingig von religiosen KKontexten bzw. Deutungen) hingewiesen.

Der erste Hauptteil des Buches befasst sich mit dem literarischen und geistes-
geschichtlichen Bezugsrahmen der ,klassischen® Apokalyptik. Stephen L. Cook (S.
19-35) und Hindy Najman (S. 36-51) untersuchen ihr komplexes Verhiltnis zur
biblischen Prophetie, aus der sie wichtige Formen und Inhalte Gibernimmt, diese
jedoch in neue Kontexte stellt und ihnen zugleich neue Funktionen zuweist.
Matthew Goff (S. 52-68) behandelt die Rezeption und Reflexion weisheitlicher
Ideen, Traditionen und theologischer Deutungsmuster in der — insbesondere antik-
jidischen — Apokalyptik (z. B. den Zeitbegriff, den Determinationsgedanken, den
Universalismus, das enzyklopidische Interesse und die dualistische Struktur der
Weltbetrachtung). Alex P. Jassen (S. 69-84) geht den hermeneutischen Vorausset-
zungen der ,creative reinterpretation® (S. 82) autoritativer Schrifttraditionen in
apokalyptischen Texten nach. Die Gemeinsamkeiten und Differenzen zwischen

430



Apokalyptik und frither judischer Mystik als funktional vergleichbarer Ausdrucks-
formen religiéser Normen und Hoffnungen erheben Ra’anan Boustan und Patrick
G. McCullough (S. 85-103). Der Sinngehalt und die Funktion von Traumerzihlun-
gen und Visionsschilderungen als literarisch fixierter Offenbarungsformen ausset-
weltlicher Enthtillungen und Deutungen wird sodann von Frances Flannery (S.
104-120) thematisiert.

Im zweiten Hauptteil geht es um anthropologische, soziale und ékonomische
Implikationen der Apokalyptik. Philip F. Esler (S. 123-144) spricht die gesellschaft-
liche Verankerung der apokalyptischen Bewegung an, Anathea Portier-Young (S.
145-162) die Selbstwahrnehmung der Trigerkreise judisch-apokalyptischer Texte
und Traditionen als einer ausgegrenzten bzw. dissidenten Minderheit ein, die dem
(als eine bedrohliche religitse und kulturelle Erosion wahrgenommenen) Hellenis-
mus Widerstand zu leisten beabsichtigt. Steven J. Friesen (S. 163-179) geht auf die
differenten Wahrnehmungen der perspektivischen Sichtweise der Johannesoffen-
barung auf das Imperiunm Romanum in der neueren exegetischen Forschung ein, und
der Beitrag von Daniel L. Smith-Christophers (S. 180-198) nihert sich dem apoka-
lyptischen Schrifttum aus der Perspektive der postkolonialen Studien.

Der dritte Hauptteil konzentriert sich auf literaturwissenschaftliche Aspekte des
Themas. Wihrend Carol A. Newsom (S. 201-217) rhetorische Figuren und Struk-
turen in der apokalyptischen Literatur aus dem Traditionsbereich des antiken Ju-
dentums analysiert, betrachtet Greg Carey (S. 218-234) analoge kommunikative
und argumentative Darstellungsformen in vergleichbaren frithchristlichen Texten.
Mit aktualisierenden Allegoresen auf der Basis der Johannesoffenbarung beschat-
tigt sich Erin Runions (S. 235-252).

Der vierte Hauptteil enthalt Beitriige zu theologisch relevanten Gesichtspunk-
ten des Themas. Mladen Popovic (S. 255-270) untersucht die apokalyptische Wahr-
nehmung der Realgeschichte als einer linearen und determinierten innerhistori-
schen Geschehensfolge in ihrem traditionsgeschichtlichen Kontext. Jorg Frey
(S. 271-294) nimmt die kontrastierende Gegentiberstellung antagonistischer
Michte, Prinzipien und Weltzeitalter in antiken jidischen und frihchristlichen du-
alistischen Konzepten in den Blick und betont zugleich ihre engen traditionsge-
schichtlichen Verbindungen. Die Berechtigung einer direkten Verknipfung von
ethischen und eschatologischen Aussagen in apokalyptischen Texten wird in dem
Beitrag von Dale C. Allison, Jr. (5. 295-311) angesprochen, die Intensitit und die
Ausdrucksformen der Verbindung jiidischer Torafrémmigkeit mit der apokalypti-
schen Vorstellungswelt in dem Aufsatz von Matthias Henze (S. 312-325). Adela
Yarbro Collins (S. 326-339) setzt sich kritisch mit neuzeitlichen Einschitzungen
der Bedeutung der Apokalyptik fiir die Entfaltung des frihchristlichen Glaubens
(wie z.B. ihre pauschalierende Bezeichnung als ,,Mutter aller christlichen Theolo-
gie“ durch den evangelischen Theologen Ernst Kisemann) auseinander. Jan N.
Bremmer (S. 340-357) erkundet hellenistisch-pagane, jiidische und christliche Schil-
derungen kosmischer Aufstiege und Himmelsreisen bis in den gottlichen Thron-
bereich bzw. Abstiege an jenseitige Straforte. Die kontrovers diskutierte Frage nach
der Intensitit des Zusammenhangs zwischen der Apokalyptik und gnostischen

431



bzw. manichdischen Denksystemen wird von Dylan M. Burns (S. 358-372) behan-
delt. Stefan Beyerle (S. 373-387) schliesslich nimmt in einem instruktiven Beitrag
die eigenstindige Kosmologie jidischer Apokalypsen aus dem 3. und 2. Jahrhun-
dert u.Z. in den Blick.

Im finften Hauptteil gelangen neuzeitliche Reflexe der apokalyptischen Denk-
bewegung zur Darstellung. Motti Inbari (S. 391-4006) stellt politische Bezugnahmen
auf messianische Ideen im neuzeitlichen Judentum vor. Christopher Rowland (S.
407-421) greift verschiedene radikale und militante Ausgestaltungen apokalyp-
tischer Ideen von der Antike bis zur Gegenwart auf und hilt fest: ,,It is the ac-
ceptance of the central status of the apocalyptic moment, and the subordination of
all else to it that makes apocalypticism such an important motor of radicalism in
the history of religion® (S. 419). Mit dem Gewaltpotential apokalyptischer Traditi-
onen befasst sich auch Catherine Wessinger (S. 422-440). Zahlreiche informative
Aussagen iiber die Ausgestaltungen apokalyptischer Uberlieferungen und Kon-
zepte in gegenwirtigen christlichen Stromungen (insbesondere in den U.S.A.) ent-
hilt der Beitrag von Amy Johnson Frykholm (S. 441-456). Am Ende des volumi-
nésen Sammelwerkes stehen zwei Essays von Dereck Daschke (S. 457-472) und
Lorenzo DiTommaso (S. 473-509), von denen der eine auf die hohe Bedeutung
(individueller und kollektiver) traumatischer Erfahrungen fir die Formulierung
apokalyptischer Ideen und der andere auf deren Reflexe, Engfithrungen und Um-
deutungen in der Populirkultur zu sprechen kommt. Beigegeben sind Register der
Stellen (S. 511-532) und Sachen (S. 533-546).

Die einzelnen Beitrige des lesenswerten Bandes erlauben durchweg umfas-
sende und prizise Einblicke in den aktuellen wissenschaftlichen Diskussionsstand
hinsichtlich zahlreicher Ausdrucksformen und wichtiger Teilbereiche der Erfor-
schung des religions- und kulturgeschichtlichen Phinomens ,,Apokalyptik®.

Tibingen Michael Tilly

KALIMI, ISAAC / SETH RICHARDSON (eds.): Sennacherib at the Gates of Jerusalem. Story,
History and Historiography (CHANE 71), Leiden / Boston: Brill 2014, 548+XII S.,
ISBN 978-90-04-26561-5.

Die Herausgeber des vorliegenden Bandes sind der israclische Bibelwissenschaftler
Isaac Kalimi, derzeit Inhaber einer Forschungsprofessur an der Universitit Mainz,
und Seth Richardson, Assyriologe an der University of Chicago. Gleich zu Beginn
seiner Einleitung schreibt Kalimi, dass die Belagerung Jerusalems durch den Assy-
rerkonig Sanherib im Jahr 701 v. u. Z ein ,,world event® war, auf das tiber Jahrhun-
derte hinweg in zahlreichen Texten Bezug genommen wurde. Die dreizehn Bei-
trige des Sammelbandes zielen weniger darauf ab, die bereits umfangreiche For-
schung zu den Ereignissen des Jahres 701 noch weiter zu verfeinern, vielmehr wer-
den uberwiegend historiographische und rezeptionsgeschichtliche Fragen behan-
delt. Der folgende Uberblick stellt die historisch orientierten Beitrige nur kurz vor,
die rezeptionsgeschichtlichen Beitrige dagegen ausfihrlicher.

432



Der Beitrag von Isaac Kalimi ist der einzige exegetische des Bandes. Er ver-
gleicht die Darstellung Sanheribs im Koénigebuch mit der im Chronikbuch (S. 11-
50). Die Beitrige des Assyriologen Mordechai Cogan (S. 51-74), des Archidologen
David Ussishkin (S. 75-103) und des Agyptologen Jeremy Pope (S. 150-160) be-
handeln historische und historiographische Fragen aus dem Blickwinkel der jewei-
ligen Einzelwissenschaft.

Der Aufsatz des Assyriologen Eckart Frahm (8. 163-222) beleuchtet verschie-
dene Aspekte der Personlichkeit Sanheribs, wobei freilich viele der Uberlegungen
,.speculative (S. 220) bleiben. — Mario Fales (S. 223-248), ebenfalls Assyriologe,
otdnet den dritten Feldzug Sanheribs ein in den Gesamtkontext seiner Aussenpo-
litik. — Der Alttestamentler Peter Dubovsky (S. 249-291) durchsucht die Quellen
auf Begriffe wie ,,Kundschafter etc. und rekonstruiert die Bedeutung des assyri-
schen Geheimdienstes.

Nun zu den rezeptionsgeschichtlichen Arbeiten. Tawny Holm, Memories of
Sennacherib in Aramaic Tradition (S. 295-323): Holm behandelt die Rezeption San-
heribs beginnend mit dem Ahigar-Roman tber das Tobit-Buch bis hin zu spitan-
tiken, christlich-syrischen Texten. — Gerbern S. Oegema, Sennacherib’s Campaign
and its Reception in the Time of the Second Temple (S. 325-345): Oegema unter-
sucht vor allem die griechische und frihjiidische Literatur, u. a. Herodot, Josephus,
4. Esra, 3. Makkabier und die Himmelfahrt Jesajas. — Rivka Ulmer, Sennacherib in
Midrashic and Related Literature: Inscribing History in Midrash (S. 348-387): Ul-
mer behandelt die bekannten Midraschim und kommt zu dem Schluss, dass die
vielen Liicken in der biblischen Darstellung die kreative Ausbildung weiterer Er-
zihlungen tber Sanherib durch die Rabbinen katalysierten. Diese Neuschopfungen
kreisten ganz entschieden um den theologischen Deutevers Jes 37,36 = 2. Kon
19,35: ,,Da zog ein Engel JHWHSs aus und schlug im Lager von Assur 185000
Mann. Und als man frih am Morgen aufstand, siche, da waren sie alle Leichen.” —
Joseph Verheyden, The Devil in Person, The Devil in Disguise: Looking for King
Sennacherib in Early Christian Literature (S. 389-431): Verheyden wertet die alt-
kirchliche Literatur aus, beginnend beim Apologeten Theophilus von Antiochia im
zweiten Jahrhundert, tber Clemens von Alexandria, Eusebius, Basilius und Atha-
nasius bis hin zum Chronicon Paschale aus dem 7. Jahrhundert. — Seth Richardson,
The First ,World Event®: Sennacherib at Jerusalem (8. 433-505): Der abschliessende
Beitrag des Mitherausgebers versucht, mit einer hermeneutisch systematisierenden
Zusammenfassung das in den Einzelbeitrigen Erarbeitete zu reflektieren.

Die Beitrige des Bandes sind recht umfangreich und bieten zu den behandelten
Themen detaillierte Informationen. Jeder leistet fiir seine jeweilige Fragestellung
einen substantiellen Forschungsbeitrag. Mehrere ausfithrliche Indices erschliessen
die Informationsfiille des Bandes.

Tubingen Wolfsang Oswald

433



GRONAUER, GERHARD: Der Staat Israel im westdentschen Protestantismus. Wahrneh-
mungen in Kirche und Publizistik von 1948 bis 1972, Gottingen: Vandenhoeck & Rup-
recht 2013, 518 S., ISBN 978-3-525-55772-3.

Was bedeutet die Existenz des Staates Israel — theologisch, moralisch und politisch?
Unter dieser Leitfrage hat Gerhard Gronauer 2008 in einer sowohl zeitgeschichtli-
chen als auch publizistikwissenschaftlichen Dissertation Wahrnehmungen des
Staates Israel im westdeutschen Protestantismus untersucht und 2013 fir die vor-
liegende Buchverdffentlichung tberarbeitet. Die aufgeworfenen Themenfelder
und Konfliktlinien haben bis heute nichts von ihrer Aktualitit eingebiift, denn sie
l6sen in kirchlichen, christlich-jiidischen und sikularen Diskurskontexten regelmi-
Big heftige Debatten aus. Um Antworten auf seine Kernfrage zu finden, hat
Gronauer zahlreiche Einzelpersonen, kirchliche Gruppierungen und Gremien so-
wie ausgewihlte evangelische Zeitschriften in den Blick genommen. Dabei macht
der Autor keinen Hehl aus seiner eigenen Standortbestimmung als deutscher evan-
gelisch-lutherischer Christ und Pfarrer — geprigt von der biblischen ,,Lehre einer
bleibenden Erwihlung des jidischen Volkes® und bei aller wissenschaftlichen Mul-
tiperspektivitit tendenziell einer ,,proisraelische(n) Sichtweise® zugetan: ,,Gerade
die israelisch-arabische Gegnerschaft zeigt, dass ein wohlfeiler Kulturrelativismus
dort nicht tragfihig ist, wo sich unterschiedliche Nationen und Kulturen feindlich
begegnen.” (S. 27)

Beeindruckend ist die stringente Systematik, mit der Gronauer seine Arbeit glie-
dert: Dabei nimmt er eine klare zeitliche und inhaltliche Abgrenzung vor, skizziert
souverdn die auf den ersten Blick untibersichtlich anmutende Forschungslage und
erklart sein methodisches Vorgehen in Bezug auf die qualitative Inhaltsanalyse so-
wie die Kriterien der Zeitschriftenauswahl. Im Hauptteil seiner quellengesittigten
Studie unterscheidet Gronauer einen zeitgeschichtlichen von einem publizistischen
Untersuchungsstrang. Beide Forschungsstringe unterteilt er in drei Phasen: Im Ka-
pitel ,,Zeitgeschichte* untersucht der Autor den Staat Israel als ,,Storfaktor der
Mission (1948-1957), sodann als ,,Motor der christlich-jiidischen Annéherung
(1958-1967°) und schliefilich als ,,Politikum (seit 1967)“. Das Kapitel ,,Publizistik*
teilt Gronauer in drei geringfiigig andere zeitliche Phasen auf; Diese werden jedoch
mit einem spezifischen Klassifizierungssystem iiberzogen: Die Phasen 1948-1958,
1959-1967 und 1967-1972 analysiert Gronauer zunichst unter religids-theologi-
schen und siakularen Aspekten; sodann riickt die Darstellung des Nahostkonflikts
in den Fokus; zum Abschluss fragt Gronauer, inwieweit in der kirchlichen Publi-
zistik eine Parteinahme fir den Staat Israel bzw. fiir die arabisch-palistinensische
Seite erkennbar wird. Die Arbeit endet mit einer ausfiihrlichen Zusammenfassung
und einem bilanzierenden Ausblick.

In allen Themenfeldern und Phasen zeigt sich: a) Fur die Mehrheit der Protes-
tanten war und ist Israel kein Staat wie jeder andere; b) trotz innerkirchlicher und -
gesellschaftlicher Verinderungen lassen sich aus dem vielstimmigen Chor protes-
tantischer Israel-Perzeptionen zu keiner Zeit eindimensionale Trends ausmachen.
Damit sind schon die beiden kleinsten gemeinsamen Nenner umrissen, die den
deutschen Protestantismus einen. Ansonsten beherrschen Konfliktlinien und

434



scharfe Debatten das Bild: Haben Juden aufgrund biblischer VerheiBungen tatsich-
lich ein Recht auf das Heilige Land? Inwieweit ist (deutschen) Christen angesichts
der Schoa eine besondere Verantwortung und Solidaritit fiir den Staat Israel auf-
gegeben? Was folgt daraus fiir die Bewertung des Nahost-Konflikts?

Wihrend die 1950er Jahre von den Topoi traditioneller Theologie bestimmt
waren — etwa vom Fiir und Wider der ,,Judenmission® und der eschatologischen
Bedeutung Israels —, zogen spitestens 1967 vermehrt politische Kategorien in den
protestantischen Diskurs ein. In den frithen 1970er Jahren infizierte die 1967 in der
sog. Neuen Linken aufgebrochene Israel-Feindschaft auch kirchliche Milieus — ins-
besondere in den Evangelischen Studentengemeinden — und evozierte heftige Dis-
kussionen tiber die Anschlussfihigkeit antizionistischer Parolen an antisemitische
Ressentiments. Die Kritik an bzw. die affirmative Zustimmung zu Israel nahmen
auch im kirchlichen Kontext immer wieder teils profilierte, teils aber auch hysteri-
sche Ausmal3e an, was sich besonders an publizistischen Interventionen einzelner
Akteure ablesen lisst. Wihrend sich pro- bzw. antiisraelische Protagonisten stindig
um theologisch-politische Deutungshoheit bemiihten; benotigten behibig anmu-
tende kirchliche Gremien wie z. B. die EKD-Studienkommission lingere Anlaufe,
um sich in kompromissférmigen Verlautbarungen schlussendlich ausfthrlich zu
Wort zu melden.

Ungeachtet aller Kontroversen lassen sich riickblickend zwei verbindliche Eck-
pfeiler evangelischer Israel-Wahrnehmung erkennen: a) die Bejahung des jiidischen
Selbstverstindnisses und b) das Bekenntnis zum Existenzrecht des jidischen Staa-
tes. Dartiber hinaus vermeiden kirchliche Institutionen die Entfaltung eindimensi-
onaler geschichtstheologischer Entwicklungslinien und Rickschlisse. Im dauet-
haften Ringen um verantwortbare Positionen sind kirchliche Positionsbestimmun-
gen von kompromisshaften Formulierungen geprigt. Gronauer sieht in dieser pro-
testantischen Pluralitit keinen Ausdruck von Beliebigkeit, sondern die Chance, ein-
dimensional proisraelische oder proarabische Fehlentwicklungen zu korrigieren.
Im gréBeren zeitlichen Abstand, so hofft Gronauer, werde sich ,,das MaB3volle und
Bescheidene gegeniiber allen Radikalpositionen als starker® (S. 402) erweisen.

Berlin Martin Kloke

435



	Rezensionen

