
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 70 (2014)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Martinez Gàzquez, José / John Victor Tolan (Hg.): Ritus infidelium. Mira-
das interconfesionales sobre las prâcticas religiosas en la Edad Media Collection de la
Casa de Velâzquez, Bd. 138), Madrid: Casa de Velâzquez 2013, 334 S., ISBN 978-
8-496-82094-4.

Looking at the plethora of studies on medieval and early modern Christian perceptions

of Islam which have emerged in the last decades, it becomes obvious that the

ground-breaking studies by Norman Daniel (Islam and the West - the making of an

image, Edinburgh 1960; 31993) and Richard W. Southern (iWestern views ofIslam in the

Middle Ages, Cambridge, Mass. 1962) have defined, perhaps unconsciously, a new
field of research, i.e. the history of the so-called "Western views of Islam'. Despite
the diverse structure and level of detail of the two works, the hermeneutic approach
they jointly launched, based on an alleged progression of influential ideas in time,
has dominated this field for more than half a century. A rare example of a diverse

approach provided a collection of essays edited in 2013 by two distinguished
experts, José Martinez Gâzquez and John Victor Tolan. The sturdy tree of ideas, that
thus far has been growing almost undisturbed, is climbed down here, to enter the

fascinating path of mutual understanding of religious praxis. Crystallised topoi of
religious otherness finally are related to the well-defined historical framework, in
which ideas emerged and differently developed according to daily religious experience

and shared spaces. The research focus of this book starts to move from a

linear, monolithic narrative of the dualism Christianity/Islam, to a careful examination

of the intertwined Abrahamic religions in regional contexts. In this sense,
the book sheds more light upon Christian-Islamic interactions, but also draws special

attention to Jewish-Christian relations, and in so doing, provides a valuable

precedent to establish a more comprehensive approach to interreligious history.
The involvement ofJewish counterpart fruitfully succeeds in allowing for new
appraisals of the history of Christian-Muslim relations.

This collection of eighteen essays written in Spanish, French, and English, reflects
the cooperation between three research institutions, namely Islamolatina (Universität
Autônoma de Barcelona), RELMIN (Université de Nantes), and the École des hautes

études hispaniques et ibériques of the Casa de Velâzquez, the latter also being the publisher
of this volume. The book's title, "The rites of the infidels", harkens back to a quotation

from Thomas Aquinas's Summa Theologiae and alludes to the objective of the
whole volume, better clarified by its subtitle: "Interconfessional views on religious
practices in the Middle Ages". Questioning the concept of 'rite' as a phenomenon
that amalgamates well-established habits and doctrinal-juridical formulations
(Introduction, p. 2), the wide geographical framework considered extends from the 'Western'

world to Eastern Europe, e.g. Hungary, to Byzantium and the Near East, while
the timespan embraces examples from late Antiquity up to the sixteenth century Mo-
risco experience in Spain. The book consists of a brief introduction (pp. 1-3), five

420



thematic parts (pp. 7-273), a conclusion that gives an outline of the book's contents
(pp. 275-279), a useful bibliography including both primary and secondary sources
(pp. 282-318), and the index of historical authors and anonymous works (pp. 319-

321). The titles chosen for the five parts of the book do not always coherendy group
the contents of the related essays, and surprisingly, neither the introduction nor the
conclusion help in clarifying the volume's internal organisation. This however does

not detract from the innovative historical view promoted by the editors and taken

collectively by the authors, who singularly contribute to engaging closely with the
debate. Indeed each essay sheds light on interreligious aspects, which certainly will
invite further studies to great extent.

Adopting a slightly misleading expression, the first part of the book is entitled
"Reinterpreting rites", thus allegedly referring to religious practices, which have been
transferred from one religion to another (pp. 7-53). François Déroche makes a

comparison between the manuscript tradition of the Qur'an and a series of Christian
Arabic manuscripts of the Bible. The main source, i.e. the translation of the Torah
preserved in the manuscript Ms. Arabe 12s of the bibliothèque Nationale de France, the author

compares with Qur'anic manuscripts and extant copies of the Gospels from the

monastery of Saint Macarius in Wädi Natrün (Egypt). The author underlines differences
and similarities in writing devices, titles and formulas, layout, e.g. columns, decoration
and illumination of the page, and shows a degree of shared material elements between
Islamic and Biblical manuscripts. The second essay, written by Maravillas Aguiar
Aguilar, mainly investigates the Kitäb al-ätär al-bäqiya 'an al-qurün al-jäliya by al-Blrünl.

Beginning with substantial information on the Islamic calendar and ritual prayers, the

essay proves howjewish and Christian calendars were assimilated by the Islamic
computation of time. Shifting from Qur'anic and Islamic topics to Christian understandings

of Islam, Antoni Biosca i Bas examines a passage about Muhammad's opinion
on baptism from Alfonso Buenhombre's Disputafio Abutalib ("sine aqua salvari non
valemus"), and in so doing, he lends insight into the compared use of water for
practising tevilah, baptism, and Islamic ablution. Besides an effective interpretation of the

Disputatio, the author provides information on the derisive description of Islamic
ablution in Christian writings from 12th and 13th centuries, with special focus on the
Dominican tradition. The final essay, by Alexander Fidora, focuses on what he
defines as "un nuevo campo de saber" in medieval thought, i.e. the Christian awareness
of the Islamic perception of the Christian faith. In this particularly creative survey,
Fidora compares Aquinas's formula "irrident quod dicimus" and Ramon Llull's
recurring expression "credunt quod nos credamus". He navigates dichotomies and

concepts such as doxa /episteme, reason /faith, second-order-beliefs, firstly with regard to
the medieval debate and secondly by comparing Aquinas' and Llull's arguments to
Raimon Panikkar's intercultural hermeneutics.

The second part of the book is devoted to the mutual perception of rites in
both Jewish and Christian travel accounts (pp. 57-111). Juliette Sibon questions the
role of non-Jewish practices by investigating three well-known Jewish Itineraries.

Each of the medieval authors based their writings on chronicles and anecdotes

more than direct experience, revealing two common aims, i.e. entertaining readers
and claimingJewish superiority over other religions. Although, according to Sibon,

421



"It would be stretching to admit that religious practices of the 'other' play an ancillary

role in the three Sifrei massa ot from the twelfth century" (p. 71) [transi, from
French by the reviewer], these works contain meaningful remarks on interreligious
practices, e.g. the Islamic veneration for the tombs ofJewish saints and prophets.
Subsequently, dealing with the interaction between travel accounts and theological
treaties with regard to Oriental religions, Christine Gadrat correlates, in terms of
heuristics, two literary genres that up to now have been studies almost separately.
The research focuses in particular on William of Rubruck / Roger Bacon and
Marco Polo / Thomas Bradwardine's case studies, and a special remark is made on
the unpublished Oculus fidei by a Carthusian monk from Cologne, allegedly Henri
de Dissen (f 1484). Concerned with the Italian friar Ricoldo of Monte Croce, and

taking into account the related manuscript tradition, Rita George Tvrtkovic
investigates the concepts of bismilläh and salawdt as perceived and used by both Ricoldo
and his Dominican brother Jordan of Pisa, whose preaching activities in Florence
was in great demand at that time. Finally, on the balance between praxis and

stereotype regarding Christian perceptions of Islamic rites, remarks can be found in
Roser Saliern i Lluch's excellent contribution. For her purpose, the author examines
both narrative sources (travellers and merchants) and far less investigated archival
documents, which show a special concern for the Islamic call to prayer as well as

Muslim eating and dressing habits.
The third section of the book, which consists of three essays, bears the general

title of "Representing Islam" (pp. 115-161). Still far less noticed than treatises and

literary dialogues, it is, as can be learned from Inès Monteira Arias's essay,
iconographie sources that coherently integrate written Christian accounts on Islam. The
author scrutinises a series of ecclesiastical architectonic elements from 12th to 13th

century, i.e. capitals, architraves, apses, which plastically reflect anti-Islamic topoi
such as idolatry and lechery by stressing either the type of the ancient tnoschophoros,

who carries the lamb for sacrifice, or the sexual turpitude attributed to Muslim
dancers. Given its philological substance, the following essay by Oscar de la Cruz
Palma should be considered a fruitful support for further research on salaivdt (the
five daily Islamic ritual prayers) as seen in Christian polemics. After a brief
introduction to this Islamic practice, the author draws upon a substantial array of
sources, from al-Kindï's Kisäla to Jimenez de Rada's HistoriaArabitm, from the Liber
de doctrina Mahumet to Ricoldo of Monte Croce's Itinerarium, providing thorough
comments especially on Ramon Llull's Llibre delgentil i dels très sai'is. The last essay
on representation turns to Eastern Christianity. Pedro Bâdenas de la Pena analyses

Gregory Palamas's epistolary dossier, written during the one-year captivity in the
Ottoman Nicea, with regard to Christian-Muslim encounters in Asia Minor. Two
sections of Palamas's epistles are particularly highlighted namely the anthropological

classification of four different Muslim speakers (ghazis, apostates, notables,
religious judges) and the interreligious discussion on the eschatological role of Christ,
which marks a point of discord within a receptive intercultural environment.

The fourth part of the book presents a coherent contribution on Jewish-Christian

polemics (pp. 165-220). Studying the constitution issued in 408 by the praetorian

prefect of the East, Anthemius, and later, in 438, incorporated into the Codex

422



Theodosianus (16.8.18), John Victor Tolan discusses the Jewish rites of Purim as seen

by the legislator at the time Christianity had emerged as a dominant religion in the
Roman Empire. Burned out of mockery during the annual rite issued by Anthe-
mius's legislation, the crucified effigy of the Biblical figure of Haman (Esth 7:9-10)
speaks of a disturbing Jewish interference into the making of a solid Christian context.

Although Roman emperors in the fifth century were willing to preserve both
Jewish privileges and rites, the border between the two religions had to be marked,
and the risks of transfer or syncretism carefully avoided. Switching to the Jewish

perspective, Claire Soussen's article focuses on 13th century Jewish anti-Christian
polemics in Languedoc and Aragon. By comparing five writers (Jacob b. Reuven,
David Kimhi, Meïr b. Simon of Narbonne, Moseh b. Nahman, Shelomo ibn Adret),
Soussen points out the intellectual switch from defence (apology) to attack
(polemic) against Christianity. At an earlier stage, Jewish topics included classic

arguments against trinity, incarnation, virginity of Maty, people of God, whereas later
other aspects emerge such as the role of reason in apology and the Eucharistie

practice, which has been seen, e.g. by Jacob b. Reuven, as "horrible" and "ridiculous".

Two further essays, dealing with impurity of menstrual blood and semen and
the desecration of the holy cross respectively, show how the language of Christian-
Jewish polemic could increase in terms of moral contempt. After providing an
overview on the reception of Leviticus 15 in both Judaism and Christianity, Sean

Eisen Murphy investigates carefully William of Auvergne's De legibus, which bears

witness to the positive Christian understanding of the lex Mojsis and shows its use
in theological attacks against idolatry. On the other hand, Harvey J. Hames deals

with a more belligerent, polemical literary dialogue that inter alia mentions the act
of urinating on the cross, i.e. the Sefer Yosepb ha-Meqanneh written by the scion of a

French Rabbinical family, Joseph b. Nathan Official (c. 1260).
The last part of the book is devoted to three case studies of "Assimilation and

negation" (pp. 223-273). The social integration of Muslims into a Christian political
framework seems to drive down the difference, which on the other hand affects
theological approaches, between cultural and religious aspects of Islamic identity.
What Christian rulers and churchmen did recommend to their audience with
respect to the rites of the infidels? An effective historical answer to that question
"utrum infidelium rims sint tolerandi?" José Martinez Gâzquez provides by examining

Thomas Aquinas's Summa Theologiae and a series of normative Western tenets
from late Antiquity. The reading of doctrinal articles from Aquinas's masterpiece,
wherein heresy as category is discussed under the more extended definition of
infidelity, is followed by a comparison between the Canones conciliares Elvirae (302) and
the Décréta imperatorum (4th c.). An appendix of Latin texts enhances the taxonomy
of normative definitions on heretical and Jewish rites. The next essay, by Nora
Berend, enriches the 'Western' context by adding a case study from medieval Hungary.

Here, Islamic rites from the 11th to 13th centuries emerge by means of both,
legal Christian sources and Muslim accounts, in particular the extensive work drawn

up by the Spanish lawyer and traveller, Abü Hamid al-Garnätl, who spent three

years in Hungary after living in Damascus and Baghdad. In spite of the on-going
strategy of forced evangelisation, local observation and accurate knowledge turn

423



out to be well-grounded features of the Christian perception of Islamic rites
(circumcision, eating habits, and ablution). A fact that Berend ascribes to the existence

of a small, isolated Muslim community unable to realistically challenge the Christian
kingdom. Hence, she concludes: "the more the Muslims were portrayed as an

enemy and a threat, the less attention was paid to the real practice of Islam" (p. 259).
The closing essay of the collection leads the reader to explore the reactions to Mo-
risco identity and rites in Catholic Spain at the end of the sixteenth century. Candida
Ferrero Hernandez has written a cogent essay on Pedro Guerra de Lorca's work
on Islam, the Cathecheses mystagogicae pro advenis ex secta Mahometana, focusing especially

on the second catechesis out of sixteen. This work argues against Morisco
clothing and language in order to stress the major relevance of the inner identity of
the believers, which according to Pedro, who assimilates Paul's idea of the 'spiritual
man', should characterise the newly converted to Christianity.

Consistently, the collection of essays published by the Casa de Velazquez shows
how ideas and topoi hardly can be separated from religious practices, bringing the
latter to the centre of the historiographical stage. On the one hand, each of the

eighteen essays provides valuable results to enhance the study of interreligious
relations in medieval Europe and the Mediterranean. On the other hand, a critical,
comprehensive, and at least preliminary reflection on the results achieved by each

essay is lacking. Nevertheless, this very fact might enable scholars to carry on a

research approach that turns out to be innovative, well grounded, and further
substantiated. In case of future re-publication, English abstracts to each text would be

welcome so that significantly wider audiences interested in the topic, may benefit
from the huge amount of information collected here. Indeed, the results deserve to
be taken into consideration by all those who are studying interactions between
religions. An intriguing perspective on mutual understanding of religious practices,
as put forward e.g. by Salient i Lluch offering a definition of 'rite', can be fruitfully
applied also to other authors as well as geographical and chronological frameworks.
This definition, given in her comments on a document by Juan I, king of Castile,
addressed simultaneously in 1374 to one of his porters as well as to Amet Alcaudi,
a Muslim from Teruel, demonstrates, what a difficult task it was, and remained to
be, to draw historical demarcation lines between doctrinal claims and daily religious
practices, which in fact were often negotiable and negotiated: "Therefore, we don't
know exactly to what 'Moorish rites and habits' the document refers. Nevertheless,
on the basis of many cases it is clear, that what is questioned here is not profession
of faith, religion, dogma or Islamic doctrine itself, but rather its expression, its public

manifestation, its visualisation, the 'rites and habits' which are identified with
doctrine regardless of the extent of verisimilitude and awareness. Under judgement
is what emerges, what is externalised, what Christian people perceive about Muslims

in their daily life" (p. 100) [transi, from Spanish by the reviewer].

Tübingen Davide Scotto

424



NECKER, Gerold: Humanistische Kabbala im Barock. Leben und Werk des Abraham
Cohen de Herrera Studia Judaica. Forschungen zur Wissenschaft des Judentums,
Bd. 58), Berlin / Boston: De Gruyter 2011, 298 S, ISBN 978-3-11-025220-0.

Das von Gerold Necker vorgelegte Buch fusst auf dessen Habilitation aus dem

Jahr 2009. Es widmet sich dem Werk des spanischen conversos Abraham Nunez
de Herrera (1564-1635), der nach seiner Rückkehr zu seinen jüdischen Wurzeln
als Abraham Cohen de Herrera einen gewichtigen Beitrag zur europäischen
Renaissance leistete. Er verfasste die zwei einzigen derzeit bekannten kabbalistischen

Werke in spanischer Sprache. Diese zeichnen sich zudem dadurch aus,
„christliche Philosophie mit der damals noch jungen lurianischen Kabbala [...]
zusammenzuführen" (S. IX).

Wie etliche andere der aus Spanien und Portugal Vertriebenen, so erlitt auch

Abraham Cohen de Herrera einen bewegten Lebensweg, der ihn in viele Regionen
Europas, Nordafrikas und Asiens führte, Gefangenschaft und Verfolgung erdulden
Hess und ihn dabei mit vielfältigen Traditionen und Kulturen in Kontakt brachte.

Folgerichtig wählt Necker zur Darbietung der beiden kabbaHstischen Hauptwerke
Herreras, des Casa de la divinidad (Gotteshaus) sowie der Puerta del cielo (Himmelspforte),

einen biographisch-historischen Ansatz (S. X). Vor die eigentiiche Präsentation

der Texte und ihrer Rezeptionsgeschichte setzt der Hallenser Judaist daher

Überlegungen zur Bedeutung der Renaissance-Philosophie und der zeitgenössischen

Rhetorik sowie zur lurianischen Kabbala — jeweils eingebettet in die
Lebensgeschichte und den historischen Kontext Herreras.

Aus der vorgestellten Konzeption Neckers ergibt sich ein klarer Aufbau des

Werks, der sich wie folgt dartut:
In einer klassischen Einleitung (S. 1-51) umreisst der Verfasser die Forschungsgeschichte

zu Herreras Leben und Werk, die (wen wundert's?) mit Gershom Scho-
lem einsetzt und in eine Reihe neuerer Dissertationen (mit deutiich philosophischer
Ausrichtung) und — jüngst — in Editionen und Übersetzungen mündet (S.l-8).
Insbesondere gegen die (erste) umfassende Studie zu Abraham Herrera, die Nissim
Yosha 1994 vorlegte, grenzt Necker seinen eigenen Forschungsansatz ab (S. 15).
Ihm geht es darum, die Biographie Herreras durch neue Quellen zu ergänzen und
durch sorgfältige KontextuaHsierung von Humanismus und Kabbala eine neue
Perspektive auf dessen Werk zu ermögHchen. Necker zielt darauf, mit seinem Begriff
einer „humanistischen Kabbala" eine angemessene Würdigung der umfassenden

Bildung jüdischer Renaissanceautoren zu ermögHchen (S. 19). Folgerichtig lautet
die These des Buches: „Herreras Ansatz war im Grunde eine anspruchsvoHe
Vermittlung von jüdischer Bildung im Geist des Humanismus und unter besonderer

Berücksichtigung der Kabbala." (S. 23) In dieser Einschätzung bestärkt ihn die
Einsicht einer gemeinsamen Vorgeschichte von Humanismus und Kabbala, welche

er (sehr verdienstvoll!) systematisch absteckt (S.28-42), bevor er Flerrera in dieser
Traditionskette verortet (S. 43-51).

Das zweite Hauptkapitel („Der spanische Hintergrund", S. 52-94) thematisiert
die erste dramatische Wendung im Leben Herreras, der 1596 als Kriegsgeisel aus

Cadiz nach England entführt und dort bis 1599 gefangengesetzt wurde. In der
darauf folgend ersten Phase seines Lebens in Freiheit erlebt man Abraham Cohen auf

425



zahlreichen Reisen, die ihn u.a. nach Venedig, Hamburg und Rouen und nicht
zuletzt nach Ragusa (Dubrovnik) führten, wo er durch Israel Saruq in die lurianische
Kabbala eingeführt wurde. Mit zahlreichen Quellen und Zeugnissen weiss Necker
das Geschehen um diese dramatischen Ereignisse zu illustrieren. Wenig einsichtig
erscheint indessen, warum der Verfasser die (oft italienischen oder spanischen)
Texte manchmal übersetzt und einige Male (vgl. S. 69-72) nicht. Uberhaupt zeigt
sich der (formale) Umgang mit den original-sprachlichen Partien des Buches
unsystematisch; mindestens kann der/die geneigte Leser/in selten erschliessen,
warum Original oder Übersetzung in Text oder Fussnote oder letztere eben gar nicht
erscheint.

Im zweiten Teil des Kapitels (S. 82-94) verknüpft Necker das Konzept der
'Puerto del cielo mit der philosophischen Kultur des 16. Jahrhunderts. Gekonnt paralle-
lisiert er die Struktur der „Himmelspforte" mit einem der Hauptwerke der spanischen

Spätscholastik, den Disputationes metaphysicae des Jesuiten Francisco Suärez.

Im dritten Hauptkapitel („Das Erbe der Renaissance", S. 95-137) ergänzt
Necker die philosophische Kontextualisierung durch eine humanistische; wendet er
sich von der Puerta de cielo nunmehr dem „Gotteshaus" (Casa de la divinidad) zu. Mit
besonderer Sorgfalt referiert und reflektiert der Verfasser die Situation der Juden
in Norditalien (v.a. in Florenz) und deren Kontakte mit christlichen Gelehrten des

15. und 16. Jh. (S. 95-104), wonach er Herrera wiederum in diesen Kontext einordnet.

Die tiefgreifenden Wandlungen im philosophischen Curriculum, wie sie z.B.

am Werk Pico della Mirandolas sichtbar werden, zeigen sich auch im „Gotteshaus"
Herreras. Wie im vorangegangenen Kapitel, so erweist Necker diese seine Auffassung

durch Parallelführung des Werkes Herreras mit dem eines christlichen Humanisten

(in diesem Falle der Nova de universis philosophia des Francesco Patrizi da

Cherso, 1529-1597).
In eine ähnliche Richtung weist der zweite Teil des Kapitels, welcher die Logik

(d.i. Dialektik) und Rhetorik Herreras in sein humanistisches Umfeld einordnet
(S.116-137). Grundlage der Darstellung bildet die Epitomey compendio de la logica o

diabetica Herreras, mit der dieser einen überaus eigenständigen Beitrag zur „ars dls-

putandi et discendi" (S. 134) der Renaissance jüdischer Provenienz leistet. Necker
bietet in diesem Zusammenhang eine kurze Entwicklungsgeschichte der jüdischen
Rhetorik-Dialektik von ihren Anfängen bei Jehuda Messer Leon bis zu Herrera.

Das vierte Hauptkapitel, „Die Frage nach der religiösen Identität" (S. 138-223),
widmet sich schliesslich der kabbalistischen Prägung des sefardischen Autors.
Ausgangspunkt bildet ein weiteres Mal die biographische Verortung — als welche die

Begegnung zwischen Herrera und dem bedeutenden Kabbalisten Israel Saruq in
Ragusa/Dubrovnik identifiziert wird. Mit dem Zusammentreffen Saruqs und
Herreras, das der Verfasser zwischen 1609 und 1612 datiert, tritt die in der Forschung
noch immer umstrittene Frage nach der europäischen Rezeption der lurianischen
Kabbala auf den Plan. Necker thematisiert die wesentlichen Probleme dieses

Phänomens (vgl. S. 143-149), insbesondere das der tatsächlich zur fraglichen Zeit zur
Verfügung stehenden Quellen. Anliegen Herreras (wie auch des berühmten
italienischen Kabbalisten Menachem Asarja da Fano, 1548-1620) sei es gewesen, die
beiden grossen Protagonisten der Kabbala von Safed/Zefat, Mosche Cordovero

426



(1522-1570) und Jitzchak Luria (1534—72), miteinander zu harmonisieren. In
Bezugnahme auf die grossen Protagonisten der lurianischen Kabbala, v.a. Lurias,
Chajim Vitais (1542-1620) und Saruqs, erläutert Necker die Interpretation Herreras
zu einigen ihrer wesentlichen Topoi — wie dem ursprünglichen Schöpfungsakt
(Adam Qadmon und Zimzum, S. 149-152), der Emanationslehre (S. 152-157) oder
dem sefirotischen System (S. 157-169).

Im zweiten Teil des vierten Kapitels (S. 171-223) findet sich der Leser in
Amsterdam wieder, in Herreras nächster Lebensstation. Analog der vorangegangenen
Kapitel wird zunächst die jüdische Geschichte Amsterdams sowie Herreras Leben
dort skizziert (S. 171-181), bevor Necker einen wesentlichen Akzent des dortigen
Wirkens seines Autors herausgreift und untersucht. In diesem Fall handelt es sich

um die Auseinandersetzung um zwei Werke des Josef Salomo Delmedigo (1591-
1655), zu deren Drucklegung Herrera als Sachverständiger ein Gutachten verfassen
sollte. Diesen Vorgang, dem die Nachwelt das einzige Autograph Herreras
verdankt, nimmt Necker zum Anlass einer längeren Auseinandersetzung mit dem
Werk Delmedigos (S. 184-194), dem er schliesslich wiederum Herreras Positionen

entgegensetzt (S. 196-212). Hin und wieder muss sich der Leser angesichts der
profunden (manches Mal aber auch ausschweifenden) Darlegungen Neckers bewusst

an Ausgangspunkt und Ziel der Untersuchung erinnern, um im Wald der
Gelehrsamkeit nicht Pfad und Ziel aus den Augen zu verlieren. Herreras Kontakte und
Bezüge zu weiteren grossen Gelehrtenpersönlichkeiten — wie Menasche ben Israel
(1604-1657) oder Isaak Aboab da Fonseca (1605-1693) — beschliessen seine letzte,
die Amsterdamer Lebensphase.

Von grossem Wert erweist sich das abschliessende fünfte Kapitel, welches nicht
nur die Erkenntnisse seiner Vorgänger resümiert, sondern auch „alte" Forschungsfragen

neu gewichtet und zu beantworten sucht (S. 224-230). Ausführlich widmet
sich Necker der Rezeptionsgeschichte Herreras, die (aufgrund der sprachlichen
Konstitution seiner Werke naheliegend) christliche und jüdische Facetten zeigt.
Herreras Texte vermittelten sich dabei insbesondere durch Christian Knorr von
Rosenroths (1636-1689) Kabbala denudata. Dabei erfuhr Herreras Werk höchst
unterschiedliche und eigenwillige Bewertungen — von atheistisch-spinozistischen
Verteufelungen (S. 235) bis hin zu positiverer Rezeption durch Leibniz oder Newton
(S. 238 f.).

Ein Anhang bietet (gleichfalls sehr verdienstvoll) Faksimile und Übersetzung
eines vom Autor im Staatsarchiv Dubrovnik aufgefundenen Dokuments, das die

jüdische Abstammung und Lebensweise Herreras bezeugt (S. 253-262).
Es ist dem Buch zu wünschen, dass es zahlreiche interessierte Leser/innen

findet, die sich von Gerold Neckers profunder Gelehrsamkeit inspiriert, in das überaus

reiche geistige Erbe der jüdischen Renaissance einführen lassen. Der Ansatz
des Werks, die jeweiligen philosophischen, dialektischen und nicht zuletzt
kabbalistischen Besonderheiten Herreras in ihren biographischen, historischen oder
geistesgeschichtlichen Kontext einzuordnen, erweist sich als höchst anregend und zur
Nachahmung empfohlen.

Bamberg Susanne Talabardon

427



Hahn, Hans-Joachim / Tobias Freimüller / Elisabeth Kohlhaas / Werner

KonitZER (Hg.): Rezension, Kommunikationsräume des Europäischen - Jüdische

Wissenskulturenjenseits des Nationalen Leipziger Beiträge zur jüdischen Geschichte und
Kultur, Bd. VIII/2010), Leipzig: Universitätsverlag GmbH 2014, 301 S., ISBN
978-3-86583-649-6.

Der vorliegende Band versammelt 15 Beiträge verschiedener Fachdisziplinen, welche

die jüdisch-europäische Wissenskultur seit dem Ausgang des 18. Jahrhunderts
zum Thema haben. Als verbindende Linie nahezu aller Beiträge fungiert die

Überzeugung der Herausgeber, der zufolge die diasporische jüdische Kultur in Europa
des 19. und 20. Jahrhunderts eine europäische, gleichsam transnationale Lebenswelt

realisierte, deren tieferes Verständnis auch einen Beitrag für aktuelle politische
Debatten geben kann. Dabei ist besonders an die Auseinandersetzung zwischen
nationalen und transnationalen Kräften in Europa sowie den Verwerfungen
europäischer und amerikanischer Grundprinzipien zu denken. Die Beiträge thematisieren

Phänomene kultureller Herausforderungen, Brüche, Verwerfungen, Vernetzungen

und Übergänge im Spannungsfeld von jüdischer und nichtjüdischer,
traditioneller und moderner jüdischer Geschichte, Kultur sowie Lebenswelt. Judentum
dient dabei häufig als wirksame Folie zu einem tieferen Verständnis soziokultureller
Phänomene postnationaler Diskurse. Dieser programmatische Ansatz fügt sich in
das vom Simon-Dubnow-Institut vertretene Forschungsfeld einer kulturhistorischen

Erschliessung der europäisch-jüdischen Geschichte und Kultur im Kontext
auch gegenwärtiger gesellschaftspolitische Diskurse ein, was wesentlich von Dan
Diner, dem jahrelangen Leiter des Instituts und zugleich Herausgeber der dem
vorliegenden Sammelband zugeordneten Buchreihe (Leipziger Beiträge zur Jüdischen
Geschichte und Kultur) begründet wurde. Die Beiträge entstammen zum Grossteil
einer Abschlusskonferenz, die im Rahmen des Verbundprojekts „Kommunikationsräume

des Europäischen — Jüdische Wissenskulturen jenseits des Nationalen"
im Oktober 2009 am Simon-Dubnow-Institut in Leipzig abgehalten wurde und mit
diesen Band erstmals publiziert vorliegen.

Es würde den Rahmen der Besprechung sprengen, auf jeden Beitrag einzeln

einzugehen, zumal sich der Leser in der von den Herausgebern des Bandes verfass-

ten informativen Einleitung einen ersten Einblick über die Einzelbeiträge verschaffen

kann. Die Herausgeber untergliedern die Beiträge gemäss ihres zeitlichen
Untersuchungsraumes in drei Ordnungen, wobei die Themen sehr disparat ausfallen.
Die ersten zwei Beiträge befassen sich mit jüdischen Lebenswelten des 19.

Jahrhunderts So diskutiert Simone Lässig (Braunschweig) in „Systeme des Wissens und
Praktiken der Erziehung. Transfer und Übersetzungen im deutschen Judentum des

19. Jahrhunderts" (S. 15-42) am Beispiel der jüdischen Freischulen den Prozess der

Verbürgerlichung jüdischer Kreise und den daraus erwachsenen Kommunikationsund

Wissensräumen. Mirjam Thulin (Mainz) arbeitet die inhärente europäische
Perspektive der jüdischen Wissens- und Wissenschaftsgeschichte in der Moderne am
Beispiel der Rabbinerseminare heraus und zeigt auf, inwieweit diese zugleich als

Modell einer modernen europäischen Gelehrsamkeit dienten („Wissenschaft des

Judentums als Institution. Die modernen Rabbinerseminare als gelehrte
Netzwerke"; S. 43-60).

428



Vier Beiträge kreisen um jüdische Wissenskulturen um 1900. Judith Ciminski
(Berlin) interpretiert in „Jüdische Statistik. Ein Netzwerk europäischer Topographen"

(S. 61-75) das in jüdischen Verbandsstrukturen um 1900 und besonders in
zionistischen Kreisen aufkommende Interesse an Statistiken wie dem Erfassen,
Sammeln und Erheben wissenschaftlicher Daten im Allgemeinen als Ausdruck
einer Wirklichkeitserfassung der Moderne. Tobias Metzlers (Southampton/Bangkok)

Milieustudie „Der Kontinent auf der Insel. London als europäisch-jüdisches
Erkundungs- und Experimentierfeld" (S. 77-97) über das Londoner East End um
1900 zielt auf die grenzüberschreitende Wirkung vieler Akteure und deren Auswirkungen

auf die europäische Kultur und Geschichte. Mit der Rolle vor allem

russischstämmiger Juden bei der Herausbildung des Feuilletons in der Konfrontation
mit dem Antisemitismus beschäftigt sich Olaf Terpitz (Wien) in „Russisches Feuilleton

und jüdische Selbstverständigung: Kulturgeschichtliche Annäherung an die

'kleine Form'" (S. 99-112). Hansjakob Ziemer (Berlin) diskutiert in einer Detailstudie

die Partizipation von Juden im Feuilleton im Spannungsfeld der Herausbildung
neuer Wissenschaftsfelder, Medien und der Suche nach kultureller Identität („Der
ethnologische Blick: Paul Bekker und das Feuilleton zu Beginn des 20. Jahrhunderts";

S. 113-129).
Drei weitere Aufsätze des Sammelbandes verhandeln Aspekte der Zwischenkriegszeit

am Anfang des 20. Jahrhunderts: Hans-Joachim Hahn (Berlin/Aachen)
spürt den weit verbreiteten Topos ,Athen und Jerusalem' in Texten jüdischer
Autoren dieser Zeit nach und interpretiert den Befund im Kontext einer Konstruktion
des Europäischen („Athen und Jerusalem. Eine Denkfigur zur Bestimmung des

Europäischen") (S. 131-148). Mit Wissensvermittlung und der Ausformung einer

jüdischen Öffentlichkeit in Czernovitz befasst sich Susanne Marten-Finnis (Port-
hsmouth) in „Die Erben der Monarchie: Jüdische Öffentlichkeit und kulturelle
Interaktion in Czernowitz 1918 - 1941" (S. 149159); Johannes Wiggering (Leipzig)
beleuchtet in „Die Gründung einer Universität. Frühsowjetische Nationalitätenpolitik

und Wissensbildung in Minsk" (S. 161-181) die Rolle der Juden im Aufbau und
Lehrbetrieb der Weissrussischen Staatsuniversität (BGU).

Der Hauptteil des Bandes widmet sich dem jüdischen Leben in Europa nach
der Vernichtungspolitik des Nationalsozialismus: Anhand des jüdischen Gemeindelebens

nach 1945 in Frankfurt a. M. führt Tobias Freimüller (Jena) die Notwendigkeit

einer transnationalen Geschichtskultur als Grundlage jüdischer Geschichte
ins Feld („Poratives Vaterland. Jüdische Transnationalität im Nachkriegsdeutschland";

S. 183-199). Hendrik Niether (Hannover) beleuchtet den disparaten Umgang
mit dem jüdischen Erbe Leipzigs in der DDR bei den staatlichen Organen einerseits

sowie bei den Bürgerrechtlern andererseits („Sammeln, Erinnern, Gedenken.
Über die Verwaltung des Erbes der Leipziger jüdischen Vorkriegsgemeinde im
Sozialismus"; S. 201-219). Eine Reflexion Helmut Plessners soziologischer Thesen in
den bundesrepublikanischen besonders akademischen Debatten entfaltet Monika
Boll (Frankfurt a. M.) in „Diesseits der Utopie - Helmuth Plessner in der frühen

Bundesrepublik" (S. 221-236). Werner Konitzer (Frankfurt a. M.) widmet sich in
„,Die Juden Europas': Habermas, Horkheimer oder ein Nachspiel des Nationalen"
(S. 237-253) dem Verhältnis Max Horkheimers und Jürgen Habermas' in Bezug auf

429



die Wahrnehmung von Nationalität und Gesellschaft. Die Rezeption der kritischen
Theorie in den amerikanischen Zeitschriften New German Critique und Telos beleuchtet

Robert Zwarg (Leipzig) in „Europa in Amerika: Über die Akademisierung der
Kritischen Theorie" (S. 255-274). Im Schlussbeitrag reflektiert Elisabeth Kohlhaas
(Leipzig) in „Transnationale Aussichten: Über deutsch-jüdische Geschichtsdidaktik"

(S. 275-293) über die Darstellung der europäisch-jüdischen Geschichte in
zeitgenössischen Lehrbüchern.

Die Beiträge zu einerseits in der Forschungsgeschichte bereits etablierten
Forschungsfeldern (Geschichte und Wirkung der Rabbinerseminare, Rezeption der
kritischen Theorie), wie andererseits zu relativ unbekannten Phänomenen (Statistik
und Verwaltung, Aspekte jüdischen Lebens in Deutschland nach 1945) bedienen

naturgemäss höchst unterschiedliche Interessen und fallen, dies ist nicht zuletzt
dem Format eines solchen Sammelbandes geschuldet, sehr disparat aus. Während
einige Autoren anhand ihres Untersuchungsgegenstandes überzeugend das Phänomen

des transnationalen Charakters jüdischer Geschichte ins Zentrum ihrer
Untersuchung rücken, verschwindet dieses Moment in anderen Beiträgen hinter einer

primär sozialgeschichtlich-thematischen Darstellung.
Tübingen Alexander Dubrau

COLLINS,John J. (ed.): The Oxford Handbook ofApocalyptic Niterature, Oxford / New
York: Oxford University Press 2014, XIII + 546 S. gr.8°, ISBN 978-0-19-985649-7.

Das Kunstwort „Apokalyptik" entstammt nicht der antiken Terminologie, sondern
wurde erst seit dem 19. Jahrhundert von christlichen Gelehrten zur Bezeichnung
einer bestimmten Literaturgattung, einer theologiegeschichtlichen Phase oder einer

geistigen bzw. religiösen Strömung mit besonderen inhaltlichen, historischen oder
ideologischen Merkmalen verwendet. In der Einführung des Herausgebers (S. 1 -

16) des vorliegenden Kompendiums, das auf ein umfassendes und seriöses
Verständnis des Phänomens abzielt, wird zum einen auf die grundlegende Problematik
eines definitorischen Zugangs zu „apokalyptischen" Formen und Inhalten und
zum anderen auf deren hohe Bedeutung als Ausdrucksweisen menschlicher Imagination

(auch unabhängig von religiösen Kontexten bzw. Deutungen) hingewiesen.
Der erste Hauptteil des Buches befasst sich mit dem literarischen und

geistesgeschichtlichen Bezugsrahmen der „klassischen" Apokalyptik. Stephen L. Cook (S.

19-35) und Hindy Najman (S. 36-51) untersuchen ihr komplexes Verhältnis zur
biblischen Prophétie, aus der sie wichtige Formen und Inhalte übernimmt, diese

jedoch in neue Kontexte stellt und ihnen zugleich neue Funktionen zuweist.
Matthew Goff (S. 52-68) behandelt die Rezeption und Reflexion weisheitlicher
Ideen, Traditionen und theologischer Deutungsmuster in der — insbesondere
antikjüdischen — Apokalyptik (z. B. den Zeitbegriff, den Determinationsgedanken, den

Universalismus, das enzyklopädische Interesse und die dualistische Struktur der

Weltbetrachtung). Alex P. Jassen (S. 69-84) geht den hermeneutischen Voraussetzungen

der „creative reinterpretation" (S. 82) autoritativer Schrifttraditionen in
apokalyptischen Texten nach. Die Gemeinsamkeiten und Differenzen zwischen

430



Apokalyptik und früher jüdischer Mystik als funktional vergleichbarer Ausdrucksformen

religiöser Normen und Hoffnungen erheben Ra'anan Boustan und Patrick
G. McCullough (S. 85-103). Der Sinngehalt und die Funktion von Traumerzählungen

und Visions Schilderungen als literarisch fixierter Offenbarungsformen ausser-
weltlicher Enthüllungen und Deutungen wird sodann von Frances Flannery (S.

104-120) thematisiert.
Im zweiten Hauptteil geht es um anthropologische, soziale und ökonomische

Implikationen der Apokalyptik. Philip F. Esler (S. 123-144) spricht die gesellschaftliche

Verankerung der apokalyptischen Bewegung an, Anathea Portier-Young (S.

145-162) die Selbstwahrnehmung der Trägerkreise jüdisch-apokalyptischer Texte
und Traditionen als einer ausgegrenzten bzw. dissidenten Minderheit ein, die dem
(als eine bedrohliche religiöse und kulturelle Erosion wahrgenommenen) Hellenismus

Widerstand zu leisten beabsichtigt. Steven J. Friesen (S. 163-179) geht auf die

differenten Wahrnehmungen der perspektivischen Sichtweise der Johannesoffenbarung

auf das Imperium Homanum in der neueren exegetischen Forschung ein, und
der Beitrag von Daniel L. Smith-Christophers (S. 180-198) nähert sich dem

apokalyptischen Schrifttum aus der Perspektive der postkolonialen Studien.

Der dritte Hauptteil konzentriert sich auf literaturwissenschaftliche Aspekte des

Themas. Während Carol A. Newsom (S. 201-217) rhetorische Figuren und Strukturen

in der apokalyptischen Literatur aus dem Traditionsbereich des antiken
Judentums analysiert, betrachtet Greg Carey (S. 218-234) analoge kommunikative
und argumentative Darstellungsformen in vergleichbaren frühchristlichen Texten.
Mit aktualisierenden Allegoresen auf der Basis der Johannesoffenbarung beschäftigt

sich Erin Runions (S. 235-252).
Der vierte Hauptteil enthält Beiträge zu theologisch relevanten Gesichtspunkten
des Themas. Mladen Popovic (S. 255-270) untersucht die apokalyptische

Wahrnehmung der Realgeschichte als einer linearen und determinierten innerhistorischen

Geschehensfolge in ihrem traditionsgeschichtlichen Kontext. Jörg Frey
(S. 271-294) nimmt die kontrastierende Gegenüberstellung antagonistischer
Mächte, Prinzipien und Weltzeitalter in antiken jüdischen und frühchristlichen
dualistischen Konzepten in den Blick und betont zugleich ihre engen
traditionsgeschichtlichen Verbindungen. Die Berechtigung einer direkten Verknüpfung von
ethischen und eschatologischen Aussagen in apokalyptischen Texten wird in dem
Beitrag von Dale C. Allison, Jr. (S. 295-311) angesprochen, die Intensität und die
Ausdrucksformen der Verbindung jüdischer Torafrömmigkeit mit der apokalyptischen

Vorstellungswelt in dem Aufsatz von Matthias Henze (S. 312-325). Adela
Yarbro Collins (S. 326-339) setzt sich kritisch mit neuzeitlichen Einschätzungen
der Bedeutung der Apokalyptik für die Entfaltung des frühchristlichen Glaubens

(wie z.B. ihre pauschalierende Bezeichnung als „Mutter aller christlichen Theologie"

durch den evangelischen Theologen Ernst Käsemann) auseinander. Jan N.
Bremmer (S. 340-357) erkundet hellenistisch-pagane, jüdische und christliche
Schilderungen kosmischer Aufstiege und Himmelsreisen bis in den göttlichen
Thronbereich bzw. Abstiege an jenseitige Straforte. Die kontrovers diskutierte Frage nach
der Intensität des Zusammenhangs zwischen der Apokalyptik und gnostischen

431



bzw. manichäischen Denksystemen wird von Dylan M. Burns (S. 358-372) behandelt.

Stefan Beyerle (S. 373-387) schliesslich nimmt in einem instruktiven Beitrag
die eigenständige Kosmologie jüdischer Apokalypsen aus dem 3. und 2. Jahrhundert

u.Z. in den Blick.
Im fünften Hauptteil gelangen neuzeitliche Reflexe der apokalyptischen

Denkbewegung zur Darstellung. Motti Inbari (S. 391-406) stellt politische Bezugnahmen
auf messianische Ideen im neuzeitlichen Judentum vor. Christopher Rowland (S.

407-421) greift verschiedene radikale und militante Ausgestaltungen apokalyptischer

Ideen von der Antike bis zur Gegenwart auf und hält fest: „It is the

acceptance of the central status of the apocalyptic moment, and the subordination of
all else to it that makes apocalypticism such an important motor of radicalism in
the history of religion" (S. 419). Mit dem Gewaltpotential apokalyptischer Traditionen

befasst sich auch Catherine Wessinger (S. 422-440). Zahlreiche informative
Aussagen über die Ausgestaltungen apokalyptischer Überlieferungen und
Konzepte in gegenwärtigen christlichen Strömungen (insbesondere in den U.S.A.) enthält

der Beitrag von Amy Johnson Frykholm (S. 441-456). Am Ende des voluminösen

Sammelwerkes stehen zwei Essays von Dereck Daschke (S. 457-472) und
Lorenzo DiTommaso (S. 473-509), von denen der eine auf die hohe Bedeutung
(individueller und kollektiver) traumatischer Erfahrungen für die Formulierung
apokalyptischer Ideen und der andere auf deren Reflexe, Engführungen und Um-
deutungen in der Populärkultur zu sprechen kommt. Beigegeben sind Register der
Stellen (S. 511-532) und Sachen (S. 533-546).

Die einzelnen Beiträge des lesenswerten Bandes erlauben durchweg umfassende

und präzise Einblicke in den aktuellen wissenschaftlichen Diskussionsstand
hinsichtlich zahlreicher Ausdrucksformen und wichtiger Teilbereiche der
Erforschung des religions- und kulturgeschichtlichen Phänomens „Apokalyptik".

Tübingen Michael Tilly

KALIMI, ISAAC / SETH Richardson (eds.): Sennacherib at the Gates ofJerusalem. Story,

History and Historiography (CHANE 71), Leiden / Boston: Brill 2014, 548+XII S.,

ISBN 978-90-04-26561-5.

Die Herausgeber des vorliegenden Bandes sind der israelische Bibelwissenschaftler
Isaac Kalimi, derzeit Inhaber einer Forschungsprofessur an der Universität Mainz,
und Seth Richardson, Assyriologe an der University of Chicago. Gleich zu Beginn
seiner Einleitung schreibt Kalimi, dass die Belagerung Jerusalems durch den Assy-
rerkönig Sanherib im Jahr 701 v. u. Z ein „world event" war, auf das über Jahrhunderte

hinweg in zahlreichen Texten Bezug genommen wurde. Die dreizehn
Beiträge des Sammelbandes zielen weniger darauf ab, die bereits umfangreiche
Forschung zu den Ereignissen des Jahres 701 noch weiter zu verfeinern, vielmehr werden

überwiegend historiographische und rezeptionsgeschichtliche Fragen behandelt.

Der folgende Überblick stellt die historisch orientierten Beiträge nur kurz vor,
die rezeptionsgeschichtlichen Beiträge dagegen ausführlicher.

432



Der Beitrag von Isaac Kalimi ist der einzige exegetische des Bandes. Er
vergleicht die Darstellung Sanhetibs im Königebuch mit der im Chronikbuch (S. 11-

50). Die Beiträge des Assyriologen Mordechai Cogan (S. 51-74), des Archäologen
David Ussishkin (S. 75-103) und des Ägyptologen Jeremy Pope (S. 150-160)
behandeln historische und historiographische Fragen aus dem Blickwinkel der jeweiligen

Einzelwissenschaft.
Der Aufsatz des Assyriologen Eckart Frahm (S. 163-222) beleuchtet verschiedene

Aspekte der Persönlichkeit Sanheribs, wobei freilich viele der Überlegungen
„speculative" (S. 220) bleiben. — Mario Fales (S. 223-248), ebenfalls Assyriologe,
ordnet den dritten Feldzug Sanheribs ein in den Gesamtkontext seiner Aussenpo-
litik. — Der Alttestamentler Peter Dubovsky (S. 249-291) durchsucht die Quellen
auf Begriffe wie „Kundschafter" etc. und rekonstruiert die Bedeutung des assyrischen

Geheimdienstes.
Nun zu den rezeptionsgeschichtlichen Arbeiten. Tawny Elolm, Memories of

Sennacherib in Aramaic Tradition (S. 295-323): Holm behandelt die Rezeption
Sanheribs beginnend mit dem Ahiqar-Roman über das Tobit-Buch bis hin zu spätantiken,

christlich-syrischen Texten. — Gerbern S. Oegema, Sennacherib's Campaign
and its Reception in the Time of the Second Temple (S. 325-345): Oegema untersucht

vor allem die griechische und frühjüdische Literatur, u. a. Herodot, J osephus,
4. Esra, 3. Makkabäer und die Himmelfahrt Jesajas. — Rivka Ulmer, Sennacherib in
Midrashic and Related Literature: Inscribing History in Midrash (S. 348-387):
Ulmer behandelt die bekannten Midraschim und kommt zu dem Schluss, dass die
vielen Lücken in der biblischen Darstellung die kreative Ausbildung weiterer
Erzählungen über Sanherib durch die Rabbinen katalysierten. Diese Neuschöpfungen
kreisten ganz entschieden um den theologischen Deutevers Jes 37,36 2. Kön
19,35: „Da zog ein Engel JHWH s aus und schlug im Lager von Assur 185'000
Mann. Und als man früh am Morgen aufstand, siehe, da waren sie alle Leichen." —

Joseph Verheyden, The Devil in Person, The Devil in Disguise: Looking for King
Sennacherib in Early Christian Literature (S. 389-431): Verheyden wertet die alt-
kirchliche Literatur aus, beginnend beim Apologeten Theophilus von Antiochia im
zweiten Jahrhundert, über Clemens von Alexandria, Eusebius, Basilius und
Athanasius bis hin zum Chronicon Paschale aus dem 7. Jahrhundert. - Seth Richardson,
The First,World Event': Sennacherib atJerusalem (S. 433-505): Der abschliessende

Beitrag des Mitherausgebers versucht, mit einer hermeneutisch systematisierenden
Zusammenfassung das in den Einzelbeiträgen Erarbeitete zu reflektieren.

Die Beiträge des Bandes sind recht umfangreich und bieten zu den behandelten
Themen detaillierte Informationen. Jeder leistet für seine jeweilige Fragestellung
einen substantiellen Forschungsbeitrag. Mehrere ausführliche Indices erschliessen
die Informationsfülle des Bandes.

Tübingen Wolfgang Oswald

433



GRONAUER, GERHARD: Der Staat Israel im westdeutschen Protestantismus. Wahrnehmungen

in Kirche und 'Publizistik von 1948 bis 1972, Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 2013, 518 S., ISBN 978-3-525-55772-3.

Was bedeutet die Existenz des Staates Israel — theologisch, moralisch und politisch?
Unter dieser Leitfrage hat Gerhard Gronauer 2008 in einer sowohl zeitgeschichtlichen

als auch publizistikwissenschaftlichen Dissertation Wahrnehmungen des

Staates Israel im westdeutschen Protestantismus untersucht und 2013 für die

vorliegende Buchveröffentlichung überarbeitet. Die aufgeworfenen Themenfelder
und Konfliktlinien haben bis heute nichts von ihrer Aktualität eingebüßt, denn sie

lösen in kirchlichen, christlich-jüdischen und säkularen Diskurskontexten regelmäßig

heftige Debatten aus. Um Antworten auf seine Kernfrage zu finden, hat
Gronauer zahlreiche Einzelpersonen, kirchliche Gruppierungen und Gremien
sowie ausgewählte evangelische Zeitschriften in den Blick genommen. Dabei macht
der Autor keinen Hehl aus seiner eigenen Standortbestimmung als deutscher
evangelisch-lutherischer Christ und Pfarrer - geprägt von der biblischen „Lehre einer
bleibenden Erwählung des jüdischen Volkes" und bei aller wissenschaftlichen Mul-
tiperspektivität tendenziell einer „proisraelische(n) Sichtweise" zugetan: „Gerade
die israelisch-arabische Gegnerschaft zeigt, dass ein wohlfeiler Kulturrelativismus
dort nicht tragfähig ist, wo sich unterschiedliche Nationen und Kulturen feindlich
begegnen." (S. 27)

Beeindruckend ist die stringente Systematik, mit der Gronauer seine Arbeit
gliedert: Dabei nimmt er eine klare zeitliche und inhaltliche Abgrenzung vor, skizziert
souverän die auf den ersten Bück unübersichtlich anmutende Forschungslage und
erklärt sein methodisches Vorgehen in Bezug auf die qualitative Inhaltsanalyse
sowie die Kriterien der Zeitschriftenauswahl. Im Hauptteil seiner quellengesättigten
Studie unterscheidet Gronauer einen zeitgeschichtlichen von einem publizistischen
Untersuchungsstrang. Beide Forschungsstränge unterteilt er in drei Phasen: Im
Kapitel „Zeitgeschichte" untersucht der Autor den Staat Israel als „Störfaktor der
Mission (1948-1957"), sodann als „Motor der christlich-jüdischen Annäherung
(1958-1967") und schließlich als „Politikum (seit 1967)". Das Kapitel „Publizistik"
teilt Gronauer in drei geringfügig andere zeitliche Phasen auf; Diese werden jedoch
mit einem spezifischen Klassifizierungssystem überzogen: Die Phasen 1948-1958,
1959-1967 und 1967-1972 analysiert Gronauer zunächst unter religiös-theologischen

und säkularen Aspekten; sodann rückt die Darstellung des Nahostkonflikts
in den Fokus; zum Abschluss fragt Gronauer, inwieweit in der kirchlichen Publizistik

eine Parteinahme für den Staat Israel bzw. für die arabisch-palästinensische
Seite erkennbar wird. Die Arbeit endet mit einer ausführlichen Zusammenfassung
und einem bilanzierenden Ausblick.

In allen Themenfeldern und Phasen zeigt sich: a) Für die Mehrheit der Protestanten

war und ist Israel kein Staat wie jeder andere; b) trotz innerkirchlicher und -

gesellschaftlicher Veränderungen lassen sich aus dem vielstimmigen Chor
protestantischer Israel-Perzeptionen zu keiner Zeit eindimensionale Trends ausmachen.

Damit sind schon die beiden kleinsten gemeinsamen Nenner umrissen, die den
deutschen Protestantismus einen. Ansonsten beherrschen Konfliktlinien und

434



scharfe Debatten das Bild: HabenJuden aufgrund biblischer Verheißungen tatsächlich

ein Recht auf das Heilige Land? Inwieweit ist (deutschen) Christen angesichts
der Schoa eine besondere Verantwortung und Solidarität für den Staat Israel
aufgegeben? Was folgt daraus für die Bewertung des Nahost-Konflikts?

Während die 1950er Jahre von den Topoi traditioneller Theologie bestimmt
waren — etwa vom Für und Wider der „Judenmission" und der eschatologischen
Bedeutung Israels —, zogen spätestens 1967 vermehrt politische Kategorien in den

protestantischen Diskurs ein. In den frühen 1970erJahren infizierte die 1967 in der

sog. Neuen Linken aufgebrochene Israel-Feindschaft auch kirchliche Milieus —

insbesondere in den Evangelischen Studentengemeinden — und evozierte heftige
Diskussionen über die Anschlussfähigkeit antizionistischer Parolen an antisemitische
Ressentiments. Die Kritik an bzw. die affirmative Zustimmung zu Israel nahmen
auch im kirchlichen Kontext immer wieder teils profilierte, teils aber auch hysterische

Ausmaße an, was sich besonders an publizistischen Interventionen einzelner
Akteure ablesen lässt. Während sich pro- bzw. antiisraelische Protagonisten ständig
um theologisch-politische Deutungshoheit bemühten; benötigten behäbig anmutende

kirchliche Gremien wie z. B. die EKD-Studienkommission längere Anläufe,
um sich in kompromissförmigen Verlautbarungen schlussendlich ausführlich zu
Wort zu melden.

Ungeachtet aller Kontroversen lassen sich rückblickend zwei verbindliche
Eckpfeiler evangelischer Israel-Wahrnehmung erkennen: a) die Bejahung des jüdischen
Selbstverständnisses und b) das Bekenntnis zum Existenzrecht des jüdischen Staates.

Darüber hinaus vermeiden kirchliche Institutionen die Entfaltung eindimensionaler

geschichtstheologischer Entwicklungslinien und Rückschlüsse. Im
dauerhaften Ringen um verantwortbare Positionen sind kirchliche Positionsbestimmungen

von kompromisshaften Formulierungen geprägt. Gronauer sieht in dieser
protestantischen Pluralität keinen Ausdruck von Beliebigkeit, sondern die Chance,
eindimensional proisraelische oder proarabische Fehlentwicklungen zu korrigieren.
Im größeren zeitlichen Abstand, so hofft Gronauer, werde sich „das Maßvolle und
Bescheidene gegenüber allen Radikalpositionen als stärker" (S. 402) erweisen.

Berlin Martin K/oke

435


	Rezensionen

