
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 70 (2014)

Artikel: Adolf Kellers Einsatz für Opfer des Rassismus

Autor: Jehle-Wildberger, Marianne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960873

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AdolfKellers Einsatz für Opfer des Rassismus

Von Marianne Jehle-Wildberger*

Als Anfang 1933 Adolf Hitler an die Macht kam, war der evangelische
Schweizer Theologe, Ökumeniker und Hilfswerksleiter Adolf Keller (1872—

1963) 61 Jahre alt. Dass er früh die Gefährlichkeit des Nationalsozialismus
erkannte und sich sofort um Flüchtlinge aus Deutschland kümmerte, kam
nicht von ungefähr. Seine positive Einstellung zu den Mitmenschen und sein

ganzes bisheriges Lebenswerk waren Vorbedingungen dafür. Deshalb kurz

zu seinem Werdegang bis 1933:1

Als Lehrerssohn 1872 im schaffhausischen Rüdlingen geboren, studierte

Adolf Keller Theologie in Basel und Berlin. Seine erste Pfarrstelle übernahm

er 1896 bei der deutschen evangelischen Gemeinde in Kairo. Ihr gehörten
auch die Schweizer an. Ägypten stand damals unter britischer Herrschaft,
Kairo hatte einen kosmopolitischen Einschlag. So kam Keller in Kontakt zu
Menschen verschiedener Nationalitäten und Religionen. Er entwickelte sich

zu einem weltoffenen, toleranten Menschen.

Einige Wochen verbrachte er im griechisch-orthodoxen Katharinenkloster

auf dem Sinai, wo er zwei jungen deutschen Theologen beim Transkribieren

alter Handschriften der berühmten Bibliothek half. Abends bestieg er

mit seinen Kollegen mehrmals den Moseberg. Auf dem Weg kamen sie bei

der Grotte Elijas vorbei, an der Gott laut biblischem Text nicht im Sturm,
nicht im Erdbeben und nicht im Feuer, sondern in einem sanften Sausen

vorbeiging (1. Kön 19,12). Einmal verbrachte Keller eine ganze Nacht allein

auf dem Moseberg. Da hatte er ein Erlebnis, das ihn für den Rest seines

Lebens prägte: Mose, so wurde ihm deutlich, sprach auf diesem Berg mit Gott
„wie mit einem Freund".2 Immer wieder sprach er später von dieser

Gotteserfahrung.

* Marianne Jehle-Wildberger, Historikerin, Speicherstrasse 56, CH-9000 St. Gallen.

1 Näheres zu Adolf Kellers Leben und Werk in: MARIANNEjEHLE-WiLDBERGER,

AdolfKeller (1872-1963). Pionier der ökumenischen Bewegung, Zürich 2008; sowie
MARIANNE JEHLE-WILDBERGER (Hg.), C. G. Jung und AdolfKeller. Über Theologie und

Psychologie. Briefe und Gespräche, Zürich 2014.
2 ADOLF Keller, Eine Sinaifahrt, Frauenfeld 1901, S. 52f.

399



1899 wurde Keller Pfarrer auf Burg bei Stein am Rhein. Nach dem hektischen

Kairo war das eine geruhsame Zeit, in der er zu publizieren begann,
u. a. Artikel in der Neuen Zürcher Zeitung. Auch freundete er sich mit Albert
Schweitzer an, der damals Dozent für Theologie in Strassburg war. Beide

spielten Orgel und beide liebten Johann Sebastian Bach. Und beiden war der
soziale Aspekt des Christentums wichtig. 1904 wechselte Keller für fünf
Jahre an die deutschsprachige Gemeinde in Genf. Hier war zuletzt der junge
Karl Barth sein Vikar gewesen.3 Das war der Beginn seiner zweiten wichtigen
— und wie bei Albert Schweitzer — lebenslangen Freundschaft. 1909 schliesslich

nahm Keller die Pfarrstelle an St. Peter in Zürich an. Dank seines

vielfältigen und innovativen Engagements wurde er zu einem der bekanntesten
Pfarrer der Schweiz. 1912 heiratete er Tina Jenny4 und wurde Vater von fünf
Kindern. Die Familie bedeutete Keller viel.

Wenige Wochen nach dem Ausbruch des Ersten Weltkriegs Anfang
August 1914 hielt Keller zusammen mit seinem Kollegen William Eugène Cu-
endet5 von der Französischen Kirche einen deutsch-französischen Gottesdienst.

Es war der erste zweisprachige Gottesdienst in Zürich überhaupt.
Grund war der „fossé", der Graben: Die meisten Deutschschweizer ergriffen
damals Partei für Deutschland, die meisten Romands für Frankreich. Keller
sprach in seiner Predigt vom Segen der Neutralität:

Gott hat unser Volk unter die Weltreiche hineingesetzt [...]. Die hochstrebenden
Nationen um uns her umfassen uns von allen Seiten und sind mit uns aufs engste
verbunden, f...] Das Herz schwingt mit. [...] Aber hüten wir uns! [ ] Es gibt
keine Schweizerrasse, und wir wollen nicht in den Rassenzank hinein. Sondern

wir sind zusammengekommen durch einen gemeinsamen festen Willen, der ge-
schichtsbildend gewirkt hat. [...] mit einer seltenen Selbstbeherrschung hat unser
Volk die in Europa einzigartige seelische Kraft aufgebracht, sich den dumpfen
Mächten des Blutes und der Rasse zu entringen und auch Widerstrebende zu
einer höheren Einheit zusammenzubinden/'

3 Vgl. MARIANNE Jehle-WILDBERGER, Karl Barth und Adolf Keller. Geschichte
einer Freundschaft, in: Theologische Zeitschrift 66 (2010), S. 355-380.

4 Tina Jenny (1887-1985) stammte aus einer Industriellenfamilie. Wesentlich jünger
als ihr Mann, studierte sie nach der Heirat Medizin und wurde Psychiaterin.

5 William Eugène Cuendet (1886-1958) war 1911-1924 Pfarrer an der Französi¬
schen Kirche in Zürich, danach in Lausanne.

6 Adolf Keller / William Eugène Cuendet, Wir ivollen sein ein einftg Volk von

Brüdern. T Vaterländische Ansprachen in einem gemeinsamen deutsch- und welschschmefteri-
schen Gottesdienst am 9. September im St. Peter, Zürich 1914, S. 6ff.

400



Der Zürcher Gottesdienst wurde in der Cathédrale St-Pierre in Genf wiederholt.

Es war nur ein kleines Häuflein, das so früh für den Zusammenhalt der

Schweiz eintrat, dazu gehörte neben Keller und Cuendet auch Leonhard Ra-

gaz. Sie schufen jenes Klima, in welchem Carl Spittelers berühmte
Versöhnungsrede vom 14. Dezember 1914 „erst möglich wurde".7

Nach dem Ende des Ersten Weltkriegs gab es eine tiefgreifende innere
und äussere Zäsur im Leben Adolf Kellers.

Zur inneren Zäsur: Kurz nach Kriegsende erschien Karl Barths „Römerbrief'8,

der eine Revolution in der evangelischen Theologie bedeutete. Keller
schloss sich der — „dialektisch" genannten — Theologie Barths an, wegen der

anfänglich einseitigen Betonung der Transzendenz Gottes allerdings nicht

ganz unkritisch. Doch propagierte er diese Theologie in der englischsprachigen

Welt als Bindemittel der damals beginnenden ökumenischen Bewegung.9
Zur äusseren Zäsur: Die nicht-fundamentalistischen amerikanischen

Kirchen, die seit 1908 im Federal Council of the Churches ofChrist in America

zusammengeschlossen waren, wollten nach Kriegsende die abgerissenen Kontakte
zu den europäischen Kirchen wieder aufnehmen und suchten zu diesem

Zweck nach einem Vermittler in der neutralen Schweiz. Die Wahl fiel auf
Adolf Keller, der ausgesprochen kommunikativ war, ausgezeichnet englisch

sprach und als welterfahren galt. Anfang 1919 reiste er in die USA und sprach
dort über die desolate Situation Europas und seiner Kirchen. Mit dem Auftrag

zum Brückenbau versehen, besuchte Keller nach seiner Heimkehr
verschiedene europäische Länder und kontaktierte zahlreiche Kirchenführer. Es

war eine heikle diplomatische Aufgabe.
Der Besuch in den USA hatte drei weitere Folgen:
Erstens war Keller so beeindruckt vom amerikanischen Kirchenbund,

dass er — 1920 - zum Hauptgründer des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbunds

(SEK) wurde. In der Funktion des Sekretärs war er in der Folge während

20 Jahren dessen Zugpferd.
Zweitens: 1925 wurde Keller zu einem der beiden Generalsekretäre der

weltweiten Ökumenischen Bewegungfür Praktisches Christentum (Life and Work)
gewählt. In dieser Eigenschaft beschäftigte er sich vorwiegend mit Fragen des

7 So Markus Mattmüller: Eeonhard Ragag, Zollikon 1968, Bd. II, S. 63f. u. 70.

8 KARL BARTH: Der Römerbrief 1919, Erstfassung hg. von HERMANN SCHMIDT, in:

KARL BARTH, Gesamtausgabe, Bd. 16, Zürich 1985.

9 ADOLF Keller: Der Weg der dialektischen Theologie durch die kirchliche Welt, München

1931; ADOLF Keller, Karl Barth and Christian Unity; the influence of the Barthian

movement upon the churches of the world, transi, by M. Manroat and A. J. Macdonald,
New York 1933.

401



christlichen Ethos. Dazu suchte er das gegenseitige Sich-Kennenlernen zu
fördern. Von 1934 an veranstaltete er Ökumenische Seminare in Genf, an denen
Professoren und Studierende aus der halben Welt teilnahmen. Die Seminare

mündeten nach dem Zweiten Weltkrieg, um 1946, in das ökumenische Institut

Bossey ein.

Und drittens: 1922 gründete Keller die ökumenische Europäische Zentralstelle

für kirchliche Hilfsaktionen (Jnter-Church Aid), die er dann auch leitete.
Für alle vier neuen Funktionen hatte Keller nur einen einzigen festen

Mitarbeiter zur Verfügung! Sein Pfarramt an St. Peter musste er aufgeben.

Im Folgenden ist nur vom Hilfswerk, der Inter-Church Aid, die Rede, in deren
Rahmen sich Keller u. a. um Flüchtlinge kümmerte. Der Inter-Church Aid
stand eine internationale interkonfessionelle Kommission vor. Präsident war,
in Personalunion, der Präsident des SEK; das bedeutet: Obwohl das Hilfswerk

international und ökumenisch war, funktionierte es gleichzeitig als

Vorläufer des Hilfswerks der Evangelischen Kirche Schweif (HEKS). Die evangelischen

Schweizer sprachen damals von der Inter-Church Aid als von „ihrem"
Hilfswerk.

Ohne die Hilfe der Amerikaner hätte Keller indessen die Inter-Church Aid
nicht gründen können. Die amerikanischen Kirchen hatten sogleich nach

Kriegsende sehr viel zum Wiederaufbau Europas geleistet. Doch in der Regel
unterstützten sie nur Angehörige ihrer eigenen Denomination. Zudem
übersahen sie die ldeinen evangelischen Kirchen in Italien und Spanien und
insbesondere in Osteuropa, z. B. in Polen. Deutschland ging ohnehin fast leer

aus, da es im Friedensvertrag von Versailles zum Allein-Schuldigen am Ersten

Weltkrieg erklärt worden war. Hier hakte Keller ein: Die von ihm
festgestellten Lücken sollten durch die Inter-Church Aid geschlossen werden. Es

gelang ihm, die Amerikaner von seinem Plan zu überzeugen.
Geldgeber der Inter-Church Aid waren zu ungefähr gleichen Teilen die

amerikanischen und die schweizerischen Kirchen. Die europäischen
Kirchen, auch die der Siegerländer, konnten nur symbolische Beiträge leisten.
Sie alle waren nach dem Krieg geschwächt. Der Sitz der ökumenischen

Bewegung und so auch der Inter-Church Aid befand sich von 1928 an in Genf,
dies wegen des Völkerbunds und des Koten Kreuges. Deshalb musste Keller mit
seiner Familie seinen Wohnsitz in diese Stadt verlegen.

Beim Hilfswerk ging es zunächst um Nothilfe: Kirchengebäude mussten

wiederaufgebaut, kirchliche Sozialwerke wie Alters- und Kinderheime unterstützt

werden, dazu auch einzelne Pfarrer, Diakonissen, Studenten und
Theologieprofessoren. Keller berücksichtigte, neben der besonders betroffenen

402



französischen Kirche, die österreichische, die ungarische, tschechische,
polnische, lettische Kirche etc., dazu auch die deutsche Kirche, der, wie erwähnt,
sonst niemand helfen wollte. Auch schickte er via fingierte Onkel und Tanten
Lebensmittelpakete und Bibeln an evangelische und orthodoxe Christen in
Leningrad und Umgebung, und - und das ist besonders wichtig — er half den

aus der Türkei vertriebenen christlichen Armeniern und Assyrern im Libanon

und im Irak. Seine Kontaktperson in Beirut war Jakob Künzler,10 der
sich jahrzehntelang vor Ort um diese Flüchtlinge kümmerte. Keller stand bei
all seiner Hilfstätigkeit in engem Kontakt zur Caritas. Wenn möglich,
besuchte er auch ihre Jahreskonferenz. Gegenüber der katholischen Kirche
hatte er keinerlei Berührungsängste.

Anfang 1933 kam Hitler an die Macht. Karl Barth, damals Professor in
Bonn, war zumindest zu Beginn die Hauptfigur des kirchlichen — evangelischen

— Widerstands gegen den Nationalsozialismus und seinen totalitären

Anspruch. Er war der Geburtshelfer der sog. bekennenden Kirche. Keller teilte
Barths Widerstand. Im Herbst 1933 brach er in die USA auf, um die teils

schlecht informierten Amerikaner über das Geschehen in Deutschland
aufzuklären. Neben zahlreichen Vorträgen in verschiedenen Städten hielt er die
Stone Tectures am Princeton Theological Seminary, der führenden theologischen
Hochschule der Presbyterianer. Diese Vorträge kamen in Buchform unter
dem Titel Religion and Revolution heraus — nur auf Englisch: In Deutschland
konnte Keller nicht mehr publizieren.11 Brisante Sätze daraus lauten:

The revolutions of the twentieth century have emerged, consciously or
unconsciously, from a religious background; they can hardly escape being considered

religious problems. [...] They have developed creeds for which millions are willing

to suffer and to die. They have their Messiahs, apostles and martyrs who
inspire the masses with a feeling of adoration and with the hope of salvation and

victory. They have adopted symbols, which have exercised a profound influence

upon the collective imagination, and they are teaching an eschatology, which
anticipates a day ofJudgement and a Kingdom to come. Bolshevism and Nationalism

are new national religions hidden in political and social programs.12

[...] a new myth has been materializing, the myth of race, the mysticism and
religion ofblood and nation. This mysticism ofblood tends to replace the mysticism
of the absolute spirit and of universal human society. [...] The State of Adolf

10 Jakob Künzler (1871-1949), aus Urnäsch AR, Krankenpfleger und Diakon,
Dr. med. h. c.

11 ADOLF Keller, Religion and Revolution. Problems of Contemporary Christianity on the

European Scene, New York/London/Edinburgh 1934.
12 KELLER, Religion and Revolution (Anm. 11), S. 13f.

403



Hitler is doing away with this Semitic nuisance by establishing a nation of pure
Aryan blood.13

From this racial standpoint, the Jews are not only a foreign element — an inferior
race — but a dangerous poison, menacing the purity of the Germanic blood. We
need not describe here the biological theory of anti-Semitism. Suffice it to say
that Jewish blood is made responsible not only for the parasitism of the Jewish
people, the acquisitiveness of the Jewish nature, and the consequent exploitation
and unemployment of the German people, but also for the disintegrating and

analytical tendency in modern art and literature, and the negative and destructive

qualities embodied in Bolshevism and Atheism.14

Keller war — 1933 — von einer Hellsichtigkeit, die ihresgleichen sucht. Der
Deutsche Hermann Rauschning, zuerst Anhänger, dann Gegner des

Nationalsozialismus, äusserte in seinem berühmten Buch Die 'Revolution des Nihilismus

ähnlich kritische Gedanken wie Keller. Doch Rauschnings Buch erschien

erst 1938.15

Kellers Hilfswerk, die Inter-Church Aid, war in Deutschland sehr bekannt.
Bereits im Mai 1933 erschienen deshalb erste Flüchtlinge in seinem Büro in
Genf. Zur Erinnerung: Die schweizerische Flüchtlingspolitik unterschied
damals zwischen militärischen und zivilen Flüchtlingen.16 Die militärischen

Flüchtlinge wurden in der Regel problemlos aufgenommen, so nach
Kriegsausbruch polnische Soldaten. Bei den zivilen Flüchtlingen, um die sich
ausschliesslich private Hilfsorganisationen zu kümmern hatten - der Staat tat bis

zum Kriegsausbruch nichts für sie —, unterschied man zwischen politischen
und apolitischen Flüchtlingen. Die politischen Flüchtlinge, oft Sozialdemokraten,

wurden von der Sozialdemokratischen Partei und vom Schweizerischen

Gewerkschaftsbund betreut. Die jüdischen Flüchtlinge, und sie bildeten bis zum
Krieg die grösste Gruppe, waren apolitisch, also keine Opponenten, das hiess

im Klartext: Sie galten gleichsam als unechte Flüchtlinge! Um sie kümmerte
sich der Schweizerische Israelitische Gemeindebund bzw. dessen Hilfsorganisation
auf vorbildliche Weise.

Bei den Flüchtlingen, die Keller empfing, handelte es sich in der Mehrheit
um sog. „Judenchristen", d. h. Christen mit jüdischen Vorfahren. Sie wurden
oft genauso verfolgt wie die Juden, da für die Nationalsozialisten nicht die

13 KELLER, Religion and Revolution (Anm. 11), S. 109f.
14 KELLER, Religion and Revolution (Anm. 11), S. 111 ff.
15 HERMANN Rauschning, Die Revolution des Nihilismus, Zürich/New York 1938.
16 Siehe dazu MARIANNE JEHLE-WILDBERGER, Das Gewissen sprechen lassen. Die Hal¬

tung der St. Galler Kirche zu Kirchenkampfund Flüchtlingsnot 1933-1945, Zürich 2001,
S. 59ff.

404



Religion, sondern die sog. „Rasse" entscheidend war. Die „Judenchristen"
drohten als Flüchtlinge zwischen Stuhl und Bank zu fallen, da sich zunächst
vielerorts weder jüdische noch christliche Hilfsorganisationen für sie zuständig

fühlten, dies auch in der Schweiz, wo es, wie man weiss, einen latenten
Antisemitismus gab und in christlichen Kreisen vielfach den alten Antijuda-
ismus, der sich etwa rund um den Karfreitag bemerkbar machte. Keller empfing

nicht nur „Judenchristen", sondern alle Flüchtlinge, die bei ihm anklopften:

„Judenchristen", Juden, Atheisten. Entscheidend war die Not der
Menschen. Keller wandte sich nicht nur gegen den herkömmlichen Antijudais-
mus, sondern auch gegen die — oft damit verbundene — Judenmission.17

Bis im April 1934 erhielt Keller 39 Anfragen von entlassenen, zumeist

„judenchristlichen", Pfarrern und kirchlichen Sozialarbeitern nach Stellen im
Ausland. Nur sechs oder sieben von ihnen konnte er bis zu diesem Zeitpunkt
in der Schweiz platzieren — an Pfarrern herrschte kein Mangel, dazu durften
einige Kantonalkirchen ihrer Kirchenordnung zufolge keine ausländischen

Pfarrer einstellen. Einige Pfarrer konnte Keller ins Elsass vermitteln. In der

Kantonalkirche St. Gallen, wo Keller vermutlich seine Hand ebenfalls im
Spiel hatte, erhielten, als löbliche Ausnahme, bis Kriegsende drei deutsche

Pfarrer eine Stelle, zwei davon waren politische Flüchtlinge, der dritte war
mit einerJüdin verheiratet. Dazu kam eine Theologin, auch sie ein politischer
Flüchtling. Sie wurde „Hilfspfarrerin" an der Frauenklinik.18

In seinem Büro in Genf betreute Keller bis Ende 1934 um die 60 Flüchtlinge,

viele davon mittellos. Die Gelder seines Hilfswerks waren meistens

zweckbestimmt. Nur über wenig Geld hatte er freie Verfügung. Die
amerikanischen Kirchen waren nicht gewillt, resp. nicht fähig, Geld für diese neue

Aufgabe zu senden, ebenso wenig die europäischen Kirchen. Deshalb bat
Keller im Juni 1934 erstmals die Schweizer Kirchen um Hilfe. Er schrieb:

Mit der deutschen Revolution und ihrem Anti-Semitismus ist nicht nur die jüdische

Bevölkemng stark aus dem Beamtentum und dem öffentlichen Leben
zurückgedrängt worden, sondern auch viele Christen jüdischer Abstammung. Die
christlichen Kirchen haben ohne Zweifel eine besondere Verantwortlichkeit, den

Glaubensgenossen jüdischer Abstammung beizustehen. [...] Es sind Familien,
deren Kinder plötzlich boykottiert werden, deren Väter die Arbeit verlieren, weil
sie einen jüdischen Vater oder Grossvater gehabt haben. [...] 30% der Flüchtlinge

17 JEHLE-WILDBERGER, Das Gewissen sprechen lassen (Anm. 16), S. 142ff.
18 Ruth Abderhalden (1914-1997). - Einer der Theologen in der St. Galler

Kantonalkirche (in Lichtensteig) war der bekannte Theologieprofessor Karl Ludwig
Schmidt (1891-1956). Zu diesen vier Pfarrpersonen siehe JEHLE-WILDBERGER,
Das Gewissen sprechen lassen (Anm. 16), S. 32-38.

405



haben keine Mittel. Sie leben daher in beständiger Angst, abgeschoben zu werden.

Viele irren bereits zwischen den Grenzen hin und her, [...] vor allem kann

man sie in der Zwischenzeit nicht verhungern lassen. Unter den Flüchtlingen
sind viele Frauen und Kinder, denen es am Nötigsten fehlt [...]. Jeder Fall muss
individuell behandelt werden [...]. In einzelnen Fällen muss eine Reisebeihilfe für
die Auswandernden gewährt werden. [...] Auch in der Schweiz irren solche
Hilfesuchende herum. Wir dürfen sie nicht von Land zu Land hetzen, sondern müssen

ihnen helfen, wenigstens bis sie sich eine neue Lebensexistenz aufbauen können.

[... ] Wer im Alten Testament in den Psalmen, den Propheten schon Trost
und Stärkung gefunden hat, wer sich erinnert, dass Jesus dem Fleische nach,
sowie die ersten Apostel selbst Juden waren, möge seine Hand auftun und um der

von unserem Herrn gestifteten Gemeinschaft willen, die [über] die Grenzen der
Länder und Rassen hinausreicht, denen helfen, die jetzt ein Vaterland verlieren
und noch kein neues haben.19

Zu Kellers Ernüchterung kamen nur 1000 Franken zusammen.20 Der St. Galler

Kirchenrat legte die Anfrage ad acta. Offenbar überstieg das Problem die

Vorstellungskraft vieler — auch sich als christlich verstehender — Menschen.
Die Zahl der Hilfesuchenden in Kellers Büro schwoll indessen rasch an.

Anfang 1935 sandte er einen Brief an den anglikanischen Bischof George
Bell von Chichester,21 der zum damaligen Zeitpunkt der wichtigste Vertreter
der weltweiten Ökumene war. Bell hatte Keller im Namen der Ökumene
offiziell den Auftrag zur Flüchtlingsarbeit gegeben. Keller schrieb ihm: „I see

almost every day from seven to eight refugees".22 Bis Juni 1935 waren es 350

Flüchtlinge, die er betreute, Ende 1935, nachdem die Nürnberger Rassen-

Gesetze eine starke Flüchtlingswelle ausgelöst hatten, stieg die Zahl auf fast

600 Personen. Viele Hilfesuchende erschienen über Monate hinweg
regelmässig in Kellers Büro. In zahlreichen Fällen musste er langwierige
Abklärungen mit politischen Behörden zu treffen. Dabei hatte er für alle seine

Aufgaben noch immer nur einen einzigen festen Mitarbeiter zur Seite, resp. jetzt

19 ADOLF Keller, Memorandum. Die Verantivortung der christlichen Kirchen fürjudenchrist¬
liche Flüchtlinge, I.Juni 1934, in: Bundesarchiv Bern (BAR)J.2.257 1245/133.

20 In heutigem Geldwert wäre das mindestens das Zehnfache. Für andere seiner Auf¬

gaben erhielt Keller Zehntausende oder sogar Hunderttausende Franken. Im Ganzen

sammelte er zwischen 1922 und 1940 um die 12 Mio. Franken, eine für damalige

Verhältnisse äusserst stattliche Summe. Die Verwaltungskosten des Hilfswerks
beliefen sich auf nur 3%; Kellers Salär wurde von den Amerikanern aufgebracht.

21 George Kennedy Allen Bell (1883-1958), gilt als einer der bedeutendsten und

politisch wachsten anglikanischen Bischöfe seiner Zeit, Von 1932 an war er die
bestimmende Persönlichkeit der ökumenischen Bewegung Fife and Work.

22 Keller an Bell, 4. Jan. 1935, in: Lambeth Palace Library London (LPL), 7f. 8.

406



eine Mitarbeiterin. Er fand deshalb keine Zeit, konkrete Flüchtlingsschicksale
schriftlich festzuhalten.

Schon vor diesem Anschwellen des Flüchtlingsstroms im Herbst 1935,

im Juli 1935, machten zwölf schweizerische Hilfsorganisationen, darunter die

Caritas, das Schweizerische Hilfswerk für Emigrantenkinder (in dem Katholiken,
Juden und Evangelische zusammenarbeiteten), der Verband Schweizerischer

Israelitischer Armenpflegen und Kellers Inter-Church Aid, die ja gleichzeitig das

Hilfswerk der evangelischen Schweiz war, eine erste Eingabe an den Bundesrat.

Sie hielten fest, dass, wer zugunsten von Flüchtlingen aktiv werden wolle,
sich mit grossen Schwierigkeiten konfrontiert sehe. Es fehlten elementarste

Voraussetzungen auf finanzieller wie auf struktureller Ebene. Die Haltung
der Bundesbehörden sei zu restriktiv. Die Petenten schlugen fünf Änderungen

vor: (1) provisorische Aufenthalts- und Arbeitsbewilligungen; (2) Abgabe

von für ein Jahr gültigen Personalausweisen an staatenlos gewordene Flüchtlinge;

(3) abgewiesene Flüchtlinge sollten nicht abgeschoben, sondern den

Hilfsorganisationen übergeben werden; (4) es sei eine staatliche Subventionierung

der Hilfswerke zu erwägen; und (5) Verzicht auf Kautionen bei der

Aufnahme von Flüchtlingen.
Im Zusammenhang mit der Petition fand am 28. August 1935 im

Bundeshaus in Bern eine Aussprache zwischen einigen Vertretern der Hilfswerke
und den Bundesräten Johannes Baumann23 und Giuseppe Motta24 statt.

Georgine Gerhard25 vom Hilfswerk für Emigrantenkinder sprach über die

Schweiz betreffende Anliegen, Keller über internationale Aspekte. Das
Resultat der Besprechung war niederschmetternd: „Bezüglich des schweizerischen

Beitrags zur Linderung der Not wurde [...] in keinem der diskutierten

Punkte eine Einigung erzielt."26 In der Folge ging Keller mehrmals erneut ins

Bundeshaus, um seine Besorgnis auszudrücken, so 1938 nach dem Anschluss

Österreichs, resp. nach der Grenzschliessung im Sommer desselben Jahres.

23 Johannes Baumann (1874-1953), Jurist, 1934-1940 Bundesrat, Vorsteher des

Eidgenössischen Justiz- und Polizeidepartements.
24 Giuseppe Motta (1871-1940), Jurist, 1912-1940 Bundesrat, davon 1920-1940

Vorsteher des Eidgenössischen Politischen Departements.
25 Georgine Gerhard (1886-1971), Lehrerin, Frauenrechtlerin und Flüchtlingsbe¬

treuerin, Gründungsmitglied des Schweizerischen Hilfswerks fir Emigrantenkinder,

Dr. med. h. c.

26 HERMANN Kocher, Rationierte Menschlichkeit. Schweizerischer Protestantismus im

Spannungfeld von Flüchtlingsnot und öffentlicher Flüchtlingspolitik der Schweiz 1933-1948,

Zürich 1996, S. 66ff.

407



Ende 1935 erliess Keller einen neuen Aufruf an die evangelischen Kirchen
der Schweiz. Er schreibt von deutschen Pfarrern, die sich weniger wegen
direkter Verfolgung als wegen der Feindseligkeit der Bevölkerung nicht länger
halten könnten; von Ärzten, die ihre Praxis einem „reinblütigen" Konkurrenten

abtreten müssten. Es fehle an Papieren, und ohne ein Papier sei heute der

Mensch kein Mensch. Viele Flüchtlinge seien „dem Selbstmord nahe". Nie
habe er in einen ähnlichen Abgrund menschlicher Hilflosigkeit und gänzlicher
Verzweiflung hinabgesehen. Die deutsche Regierung behandle die sog. „Nicht-
arier" wie „Kehricht", den sie vor die Türen anderer Nationen fege: „Man sieht

sie sterben, und viele von ihnen wissen auch mit erschreckender Deutlichkeit,
dass sie sterben müssen, wenn nicht bald Hilfe kommt."27

In diesem neuerlichen Aufruf berichtete Keller auch von seinem Auftritt
vor der Flüchtlingskommission des Völkerbunds in Genf. Als Leiter der Inter-

Church Aid war er mit Vertretern anderer Hilfswerke dazu eingeladen worden.

Er, Keller, habe vor der Kommission ausgesagt, dass die Hilfe für die

Flüchtlinge nur wirkliche Hilfe sei, wenn sie arbeiten dürften. Alles andere

sei bloss provisorisches Stillen augenblicklicher Not. Die schweizerische

Fremdenpolizei, aber auch die anderen Regierungen hätten wiederholt auf
die grosse Zahl Arbeitsloser hingewiesen, wogegen er, Keller, der Kommission

klar zu machen versucht habe, dass der beste Hilfswille durch die

Abwehrpolitik der Regierungen lahmgelegt werde. Der Widerstand liege beim
Völkerbundsrat, in welchem die Regierungsvertreter sich weigerten, dieses

stachlige Problem anzupacken. Er, Keller, habe auf das namenlose
Flüchtlingselend hingewiesen und betont, dass es sich hier nicht nur um ein
bisschen Flüchtlingshilfe handle. Er habe unterstrichen, dass, wenn die
Kommission des Völkerbunds die ganze Frage nicht aufnehme, die Flüchtlinge, die

nirgends hin könnten, dem Untergang, dem Tod, geweiht seien.28 — Selbst

diese starken Worte Kellers nützten nichts. Ursprünglich war er ein glühender

Befürworter des Völkerbunds gewesen. Jetzt war er von dessen Untätigkeit
tief enttäuscht.

Ende 1935 teilte Keller Bischof Bell mit, er sei nicht mehr in der Lage,

zusammen mit seiner einzigen Mitarbeiterin den anschwellenden Flüchtlingsstrom

zu bewältigen.29 Daraufhin, Anfang 1936, wurde in London das

International Christian Committee for German Refugees (JCC) samt schweizerischem

27 ADOLF KELLER, Die Flüchtlingsfrage, in: Kirchenblattfür die reformierte Schweif Nr.
26, 26. Dezember 1935, S. 406ff.

28 Keller, Die Flüchtlingsfrage (Anm. 27).
29 Keller an Bell, 15. Juni und 12. Nov. 1935 sowie 11. Jan. 1936, in: LPL 7f. 261;

20f. 129 und 20ff. 170-171.

408



Zweigkomitee mit Keller und zwei weiteren Persönlichkeiten gegründet.30
Das Committee in London versuchte, Flüchtlinge in Lateinamerika anzusiedeln.

Das Experiment verschlang so viel Geld, dass bald nichts mehr übrig
blieb, zudem zeitigte es wenig Erfolg. Deshalb lag es weiterhin an Keller in
Genf, sich um die Flüchtlinge zu kümmern. Bis Ende 1937 waren es nach

eigenen Angaben 1600 Hilfesuchende. Im April 1940 schrieb er von 2200

Betroffenen, die er seit 1933 betreut habe.31

Im September 1938 gründete Keller das Schweizerische Kirchliche Hilfskomitee

für Evangelische Flüchtlinge (SKHEF), in dem das schweizerische Zweigkomitee
des ICC, die drei schon bestehenden kantonalkirchlichen Hilfsstellen sowie
das Schweizerische Hilfswerk für die bekennende Kirche in Deutschland, das wenige
Monate zuvor von Pfarrer Paul Vogt32 gegründet worden war, zusammenge-
fasst wurden. Der Titel des neuen gesamtschweizerischen Flüchtlingshilfswerks

(SKHEF) war nicht nach Kellers Geschmack. Er war ja dagegen, dass

man die Menschen in Not in Kategorien — Juden, Christen, „Judenchristen"

- einteilte. Und um Juden ging es dann, neben „Judenchristen", ebenfalls.

Dafür sorgte u. a. Keller, der Präsident des neuen Hilfswerks war. Unangenehme,

schwierige Kontakte zur Eidgenössischen Fremdenpolizei mit Dr. Heinrich

Rothmund33 an der Spitze gehörten zu seinen Pflichten.

Entmutigend war auch die vom amerikanischen Präsidenten Franklin D.
Roosevelt angeregte internationale Flüchtlingskonferenz von Ende Juli 1938

im französischen Evian. Im Prinzip handelte es sich um eine Regierungskonferenz,

doch waren auch einige private Hilfswerke dazu eingeladen worden,
darunter die Inter-Church Aid. Keller begab sich also nach Evian. Die Eingabe,
die er an die Teilnehmer der Konferenz richtete und in der er um mehr
Grossherzigkeit bat, fand keine Beachtung.34 Überhaupt war das Resultat der

30 Zum ICC und dem schweizerischen Zweigkomitee siehe: JEHLE-WILDBERGER,
AdolfKeller (Anm. 1), S. 413ff und 422f.

31 ADOLF Keller, Kurzer Bericht über die Tätigkeit der Zentralstelle, 2. April 1940, S. 7,
in: World Council of Churches Archiv (WCC), Genf, 42.0042 2,2.

32 Paul Vogt (1900-1984). Das 1938 von ihm gegründete und präsidierte Schweizeri¬
sche Hilfswerk für die Bekennende Kirche in Deutschland lud u. a. bedrängte
bekenntniskirchliche Pfarrer zum Urlaub in der Schweiz ein. 1942 führte Vogt den

„Flüchtlingsbatzen" und die Freiplatzaktion ein. 1943 gab er sein Pfarramt auf
und wurde „Flüchtlingspfarrer".

33 Heinrich Rothmund (1888-1961),Jurist, 1929-1954 Chef der Polizeiabteilung des

eidgenössischen Justiz- und Polizeidepartements, der 1933 die Fremdenpolizei
eingegliedert wurde.

34 Keller: An die schweizerischen Kirchen, 15. Juli 1938, in: EZA (Evangelisches
Zentralarchiv Berlin) 51/HII c 14.

409



Konferenz katastrophal: Sämtliche europäischen Regierungen erklärten sich

ausser Stande, die Grenzen für Flüchtlinge zu öffnen.35

Wenige Monate später, am 9./10. November 1938, brannten in Deutschland

die Synagogen. Tausende Juden wurden verhaftet. Keller veröffentlichte
in seiner Funktion als Präsident des schweizerischen Hilfskomitees die

folgende Stellungnahme:

Das Schweizerische kirchliche Flilfskomitee für evangelische Flüchtlinge gibt
seinem Entsetzen über die Verfolgung des jüdischen Volkes in Deutschland
Ausdruck. Es spricht als ein christliches Komitee dem jüdischen Volk seine Teilnahme
aus an den Leiden, die eine aller Menschlichkeit und Gerechtigkeit bare Rassenpolitik

über so viele seiner Glieder bringt. Als ein evangelisches Komitee, das sich in
besonderer Weise mit der furchtbaren Not der Flüchtlinge befasst, die die Opfer
dieser Politik sind, protestiert es gegen die systematische und planvolle
Niederbrennung von Gotteshäusern und weiss sich in der moralischen Verurteilung dieser

Verfolgung mit dem grössten Teil der übrigen Christenheit einig.36

Zum gleichen Zeitpunkt forderte Keller in seiner Funktion als Sekretär des

Schweizerischen Evangelischen Kirchenbunds, der er immer noch war, zusammen
mit dem damaligen Präsidenten des SEK und der Inter-Church Aid, dem Genfer

Theologieprofessor Eugène Choisy,37 die evangelischen Schweizer zu
Fürbitte auf:

Flerr unser Gott, wir tun Fürbitte für Dein Volk Israel, das Du aus der Mitte der
Völker erwählt hast und in dessen Mitte unser Herr und Heiland geboren wurde.
Erbarme Dich seiner Leiden! Höre auf seinen Notschrei! Tue Einhalt seiner

Unterdrückung und Verfolgung! Befreie es von seinen Ängsten! Verleihe ihm Hilfe
und Frieden, denn Du bist sein Gott und Vater, der es geschaffen und gerufen
und nicht verworfen hat. Zeige uns, wie wir den Kindern der Verheissung helfen
können. Wie wir mit ihnen die Bürde ihrer Leiden tragen können und dadurch
den Willen unseres Herrn und Meisters erfüllen, der uns sagte, dass wir alles, was
wir Einem seiner Brüder getan haben, Ihm getan haben.38

Den folgenden Brief erhielt Keller Anfang 1939 in Rom, wo er gerade weilte,
vielleicht, um die Waldenser Kirche zu besuchen, vielleicht aber auch in
Angelegenheiten der Flüchtlinge:

35 Keller: Protokoll des Schweizerischen Komitees für nichtarische (sie! resp. evan¬

gelische) Flüchtlinge (SKHEF), 20. Sept. 1938, S. 2, in: BAR J.2.257 1264/135.
36 Protokoll SKHEF, 14. Nov. 1938, in: BAR J.2.257 1264/135."
37 Eugène Choisy (1866-1949), Professor für Kirchengeschichte, 1928-1945 Präsi¬

dent der Inter-Church Aid, 1930-1941 Präsident des Schweizerischen Evangelischen
Kirchenbunds.

38 Jahresbericht SEK 1938/39 (Verfasser: Keller), Eigenverlag S. 17, in: BAR.

410



Roma, via della pace 20, Donnerstag [23. Febr. 1939]

Verehrter Herr Professor!39

P[ater] Grisar schreibt mir die freudige Nachricht, dass Sie hier sind. Ich bitte
Sie, mir die Freude Ihres Besuches zu machen, und bitte für morgen Freitag, 24.

Febr. 12h. Für die folgenden Tage gibt es zu leicht eine Abhaltung [andere Pflichten],

Wenn also von Ihnen keine Nachricht kommt, dass Sie bereits etwas anderes

geplant haben, rechne ich auf morgen 12h in dem einfachen Kolleg Anima40,

wo ich fast 3 Jahre als Kaplan lebte.

In herzlicher Verehrung
M. Faulhaber41

Beim Absender dieses Briefs handelt es sich um Kardinal Michael Faulhaber,
Erzbischof von München. Keller hatte den Kardinal mehrmals, so Anfang
1937, in München aufgesucht. Nun befanden sich beide zufällig in Rom. Sie

waren sich einig in der Ablehnung des Nationalsozialismus und im Einstehen
für die Flüchtlinge. Keller hatte auch engen Kontakt zu Marius Besson,42

dem Bischof von Lausanne, Genf und Freiburg, der — nach dem Tod des St.

Galler Bischofs Alois Scheiwiler43 im Jahr 1938 — derjenige unter den Schweizer

Bischöfen war, der sich am mutigsten für die Flüchtlinge wehrte.
1939 bekam Keller durch Vermittlung Bischof Beils für seine ökumenische

Flüchtlingsarbeit in Genf endlich Entlastung, und zwar in der Person
des deutschen Theologen Adolf Freudenberg,44 dessen Frau Jüdin war. Doch
kaum hatte der Zweite Weltkrieg begonnen, warteten neue Aufgaben auf
Keller: Der Überfall Deutschlands auf Polen und der Angriff gegen die

Sowjetunion auf Finnland lösten neue Flüchtlingsströme aus. Anders als bei den

jüdischen Flüchtlingen floss diesmal das Geld an die Inter-Church Aid, besonders

im Fall Finnland, rasch und reichlich.

39 Keller war Titularprofessor für vergleichende Kirchenkunde (comparing ecclesiology)

an den Universitäten Zürich und Genf.
40 Das Kolleg Anima in der Nähe der Piazza Navona war - und ist - das Haus der

deutschen katholischen Kirche in Rom.
41 Michael Faulhaber (1869-1952) an Keller, 23. Febr. 1939, in: Winterthurer Son¬

dersammlungen CHW Ms Sch 152/153.
42 Marius Besson (1876-1945). - Siehe dazu: MARIANNE JF.HLE-WILDBERGER, Marius

Besson und Adolf Keller. Ein frühes ökumenisches Gespräch, in: Freiburger

Zeitschriftfür Philosophie und Theologie 58 (2011), S. 505-530.
43 Alois Scheiwiler (1872-1938), war christlich-sozial gesinnt, vorsichtig offen für

die Ökumene. Er wandte sich früh gegen die Verfolgung der Juden.
44 Adolf Freudenberg (1894-1977), Jurist und Theologe, 1939-1947 in Nachfolge

Adolf Kellers Leiter der Flüchtlingshilfsstelle des provisorischen Ökumenischen

Rats der Kirchen in Genf.

411



Und: Im Frühling 1940 rief der amerikanische Kirchenbund, respektive
dessen American Committeefor Christian Refugees, Keller zu Hilfe. Das Committee

hatte grösste Mühe, die ausgesprochen zurückhaltenden Amerikaner zur
Aufnahme von jüdischen und „judenchristlichen" Flüchtlingen zu bewegen.
Man hoffte, dass Keller, der die Nöte der Flüchtlinge wie kaum ein Zweiter
kannte, diese Situation zum Bessern wenden könne. Keller zögerte. Es war
Krieg, er hatte eine Familie, und man befürchtete einen AngriffDeutschlands
auf die Schweiz, der dann allerdings ausblieb. Erst im Spätherbst entschloss

er sich zu reisen, und zwar von Portugal aus mit einem amerikanischen

Militärflugzeug — Passagierschiffe gab es kaum mehr. Zuvor besuchte er noch
Pfarrer (später Probst) Heinrich Grüber45 in Berlin, der unter Lebensgefahr
Flüchtlinge aus Deutschland schmuggelte, wobei ihm Keller geholfen hatte.

Grüber wurde kurz nach Kellers Besuch gefangengenommen und blieb bis

zum Kriegsende in Haft.
Kellers Aufgabe in Amerika erwies sich als äusserst schwierig. Während

Monaten eilte er von Ort zu Ort, doch fast überall stiess er auf Unglauben
oder dann auf die absurde Meinung, die Flüchtlinge seien Deutsche, also

Feinde. Immerhin konnte er einiges Geld sammeln, das er nach Genf an

Adolf Freudenberg sandte, der es grösstenteils über die französische evangelische

Kirche in die Interniertenlager der Vichy-Republik in Südfrankreich
mit ihren Tausenden von jüdischen und „judenchristlichen" Häftlingen
weiterleitete.

Ende 1940 bat Freudenberg Keller um Fürsprache für einen Cousin
seiner Frau, den Ökonomen und Juristen Robert Liefmann,46 der wegen seiner

jüdischen Wurzeln bereits 1933 als Professor an der Universität Freiburg im
Breisgau abgesetzt worden war, sowie für seine Schwestern Martha und Else.

Die drei Geschwister waren am 22. Oktober 1940 verhaftet, ihr Haus und
ihr Vermögen beschlagnahmt worden. Sie wurden in das Interniertenlager
von Gurs deportiert, wo nach der Ankunft von 8000 neuen Flüchtlingen aus

Paris die Bedingungen schrecklich waren. „Nous espérons que ces nouvelles

tragédies humaines rendrons au moins la conscience et l'activité des chrétiens

Américains,"47 schrieb Freudenberg an Keller in Amerika. Er möge sich mit
Thomas Mann — der mit seiner Frau in die USA emigriert war und den Keller

45 Heinrich Grüber (1891-1975), Pfarrer, Leiter der Evangelischen Hilfsstelle für
„nichtarische" Christen in Berlin.

46 Robert Liefmann (1874-1941), Ökonom und Jurist. Seine Schwester Martha war
Kunsthistorikerin, Else Liefmann Kinderärztin.

47 Freudenberg an Keller, 30. Okt. 1940, in: WCC 42.0042 1,3.

412



bereits persönlich kannte — in Verbindung setzen.48 „I did what was possible
and was given hope of help," antwortete Keller. „I tried to interest people in
Washington personally for this case [...], but everything goes very slowly."49
Am 20. März kabelte er in die Schweiz: „Teil Freudenberg Liefmanns succe-
ding."50 Die Geschwister konnten Gurs sofort verlassen. Doch der an einer
Infektion erkrankte Liefmann starb einen Tag darauf. Er hätte eine Professur

an der New York University antreten können! Martha Liefmann schlug sich
nach Genf durch, wo sie von Kellers Familie aufgenommen wurde. Der
Schwester Else gelang etwas später ebenfalls die Flucht.

Bei alledem hatte Keller immer wieder versucht, die Amerikaner an ihr
eigenes Versprechen zu erinnern, das am Fuss der Freiheitsstatue in New
York in Stein gemeisselt ist:

Give me your tired, your poor,
Your huddled masses yearning to be free,
The wretched refuse of your teeming shore,
Send these, the homeless, tempest-tossed, to me.
I lift my lamp beside the golden door.51

48 Freudenberg an Keller, 31. Okt. 1940, in: WCC 42.0042 1,3.
49 Keller an Freudenberg, 10. Febr. 1941, in: WCC 42.0042 1,3.
50 Telegramm Kellers, zitiert in: Freudenberg an Keller, 20. März 1941, in: WCC

42.0042 1,3.
51 Adolf Keller, Christian Europe Today, New York 1942, S. 121 f.

413


	Adolf Kellers Einsatz für Opfer des Rassismus

