Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 70 (2014)

Artikel: Adolf Kellers Einsatz fuir Opfer des Rassismus
Autor: Jehle-Wildberger, Marianne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960873

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Adolf Kellers Einsatz fiir Opfer des Rassismus
Von Marianne Jeble-Wildberger*

Als Anfang 1933 Adolf Hitler an die Macht kam, war der evangelische
Schweizer Theologe, Okumeniker und Hilfswerksleiter Adolf Keller (1872—
1963) 61 Jahre alt. Dass er frih die Gefdhtlichkeit des Nationalsozialismus
erkannte und sich sofort um Flichtlinge aus Deutschland kiimmerte, kam
nicht von ungefahr. Seine positive Einstellung zu den Mitmenschen und sein
ganzes bisheriges Lebenswerk waren Vorbedingungen dafiir. Deshalb kurz
zu seinem Werdegang bis 1933:!

Als Lehrerssohn 1872 im schaffthausischen Ridlingen geboren, studierte
Adolf Keller Theologie in Basel und Berlin. Seine erste Pfartstelle ibernahm
er 1896 bei der deutschen evangelischen Gemeinde in Kairo. Ihr gehérten
auch die Schweizer an. Agypten stand damals unter britischer Herrschaft,
Kairo hatte einen kosmopolitischen Einschlag. So kam Keller in Kontakt zu
Menschen verschiedener Nationalititen und Religionen. Er entwickelte sich
zu einem weltoffenen, toleranten Menschen.

Einige Wochen verbrachte er im griechisch-orthodoxen Katharinenklos-
ter auf dem Sinai, wo er zwei jungen deutschen Theologen beim Transkri-
bieren alter Handschriften det bertihmten Bibliothek half. Abends bestieg er
mit seinen Kollegen mehrmals den Moseberg. Auf dem Weg kamen sie bei
der Grotte Elijas vorbei, an der Gott laut biblischem Text nicht im Sturm,
nicht im Erdbeben und nicht im Feuer, sondern in einem sanften Sausen
vorbeiging (1. Kén 19,12). Einmal verbrachte Keller eine ganze Nacht allein
auf dem Moseberg. Da hatte er ein Erlebnis, das ihn fiir den Rest seines Le-
bens prigte: Mose, so wurde ihm deutlich, sprach auf diesem Berg mit Gott
,,wie mit einem Freund“.2 Immer wieder sprach er spiter von dieser Got-
teserfahrung.

*  Marianne Jeble-Wildberger, Historikerin, Speicherstrasse 56, CH-9000 St. Gallen.

1 Niheres zu Adolf Kellers Leben und Werk in: MARIANNE JEHLE-WILDBERGER,
Adolf Keller (1872-1963). Pionier der ikumenischen Bewegnng, Zutich 2008; sowie MA-
RIANNE JEHLE-WILDBERGER (Hg.), C. G. Jung und Adolf Keller. Uber Theologie und
Psychologie. Briefe und Gespriche, Ziirich 2014,

2 ADOLF KELLER, Eine Sinaifabrt, Frauenfeld 1901, 8. 52f.

399



1899 wurde Keller Pfarrer auf Burg bei Stein am Rhein. Nach dem hekti-
schen Kairo war das eine geruhsame Zeit, in der er zu publizieren begann,
u. a. Artikel in der Newen Ziircher Zeitung. Auch freundete er sich mit Albert
Schweitzer an, der damals Dozent fiir Theologie in Strassburg war. Beide
spielten Orgel und beide liebten Johann Sebastian Bach. Und beiden war der
soziale Aspekt des Christentums wichtig. 1904 wechselte Keller fir funf
Jahre an die deutschsprachige Gemeinde in Genf. Hier war zuletzt der junge
Karl Barth sein Vikar gewesen.? Das war der Beginn seiner zweiten wichtigen
— und wie bei Albert Schweitzer — lebenslangen Freundschaft. 1909 schliess-
lich nahm Keller die Pfarrstelle an St. Peter in Ziirich an. Dank seines viel-
faltigen und innovativen Engagements wurde er zu einem der bekanntesten
Pfarrer der Schweiz. 1912 heiratete er Tina Jenny* und wurde Vater von finf
Kindern. Die Familie bedeutete Keller viel.

Wenige Wochen nach dem Ausbruch des Ersten Weltkriegs Anfang Au-

gust 1914 hielt Keller zusammen mit seinem Kollegen William Eugene Cu-
endet®> von der Franzosischen Kirche einen deutsch-franzésischen Gottes-
dienst. Bs war der erste zweisprachige Gottesdienst in Ziirich tiberhaupt.
Grund war der ,,fossé®, der Graben: Die meisten Deutschschweizer ergriffen
damals Partei fiir Deutschland, die meisten Romands fiir Frankreich. Keller
sprach in seiner Predigt vom Segen der Neutralitit:
Gott hat unser Volk unter die Weltreiche hineingesetzt [...]. Die hochstrebenden
Nationen um uns her umfassen uns von allen Seiten und sind mit uns aufs engste
verbunden. [..] Das Herz schwingt mit. [...] Aber hiiten wir uns! [ ... | Es gibt
keine Schweizerrasse, und wir wollen nicht in den Rassenzank hinein. Sondern
wir sind zusammengekommen durch einen gemeinsamen festen Willen, der ge-
schichtsbildend gewirkt hat. [...] mit einer seltenen Selbstbeherrschung hat unser
Volk die in Europa einzigartige seelische Kraft aufgebracht, sich den dumpfen
Michten des Blutes und der Rasse zu entringen und auch Widerstrebende zu
einer héheren Einheit zusammenzubinden.®

3 Vgl. MARIANNE JEHLE-WILDBERGER, Karl Barth und Adolf Keller. Geschichte
einer Freundschaft, in: Theologische Zeitschrift 66 (2010), S. 355-380.

4 Tina Jenny (1887-1985) stammte aus einer Industriellenfamilie. Wesentlich jinger
als ihr Mann, studierte sie nach der Heirat Medizin und wurde Psychiaterin.

5 William Eugene Cuendet (1886-1958) war 1911-1924 Pfarrer an der Franzosi-
schen Kirche in Zirich, danach in Lausanne.

6 ADOLF KELLER / WILLIAM EUGENE CUENDET, Wir wollen sein ein einig 17olk von
Briidern. 1 aterlindische Ansprachen in einem gemeinsamen dentsch- und welschschweizgeri-
schen Gottesdienst am 9. September im St. Peter, Ziirich 1914, S. 6ff.

400



Der Ziircher Gottesdienst wurde in der Cathédrale St-Pierre in Genf wieder-
holt. Es war nur ein kleines Hauflein, das so frih fiir den Zusammenhalt der
Schweiz eintrat, dazu gehorte neben Keller und Cuendet auch Leonhard Ra-
gaz. Sie schufen jenes Klima, in welchem Cazl Spittelers berithmte Versoh-
nungsrede vom 14. Dezember 1914 | erst méglich wurde®.”

Nach dem Ende des Ersten Weltkriegs gab es eine tiefgreifende innere
und dussere Zidsur im Leben Adolf Kellers.

Zur inneren Zasur: Kurz nach Kriegsende erschien Karl Barths ,,Romer-
brief“8, det eine Revolution in der evangelischen Theologie bedeutete. Keller
schloss sich der — ,,dialektisch® genannten — Theologie Barths an, wegen der
anfinglich einseitigen Betonung der Transzendenz Gottes allerdings nicht
ganz unkritisch. Doch propagierte er diese Theologie in der englischsprachi-
gen Welt als Bindemittel der damals beginnenden ékumenischen Bewegung.?

Zur ausseren Zasur: Die nicht-fundamentalistischen amerikanischen Kir-
chen, die seit 1908 im Federal Council of the Churches of Christ in America zusam-
mengeschlossen waren, wollten nach Kriegsende die abgerissenen Kontakte
zu den europiischen Kirchen wieder aufnehmen und suchten zu diesem
Zweck nach einem Vermittler in der neutralen Schweiz. Die Wahl fiel auf
Adolf Keller, der ausgesprochen kommunikativ war, ausgezeichnet englisch
sprach und als welterfahren galt. Anfang 1919 reiste er in die USA und sprach
dort tiber die desolate Situation Europas und seiner Kirchen. Mit dem Auf-
trag zum Briickenbau versehen, besuchte Keller nach seiner Heimkehr ver-
schiedene europiische Linder und kontaktierte zahlreiche Kirchenfiihrer. Es
wart eine heikle diplomatische Aufgabe.

Der Besuch in den USA hatte drei weitere Folgen:

Erstens war Keller so beeindruckt vom amerikanischen Kirchenbund,
dass er — 1920 — zum Hauptgrinder des Schwerzerischen Evangelischen Kirchen-
bunds (SEK) wurde. In der Funktion des Sekretirs war er in der Folge wih-
rend 20 Jahren dessen Zugpferd.

Zweitens: 1925 wurde Keller zu einem der beiden Generalsekretire der
weltweiten Okumenischen Bewegung fiir Prafkitisches Christentum (Life and Work) ge-
wihlt. In dieser Figenschaft beschiftigte er sich vorwiegend mit Fragen des

7  So MARKUS MATTMULLER: [.¢onbhard Ragaz, Zollikon 1968, Bd. 11, S. 63f. u. 70.

8 KARL BARTH: Der Rimerbrief 1919, Erstfassung hg. von HERMANN SCHMIDT, in:
KARL BARTH, Gesamtausgabe, Bd. 16, Ziirich 1985.

9  ADOLF KELLER: Der Weg der dialektischen Theologie durch die kirchliche Welf, Miinchen
1931:; ADOLF KELLER, Kar/ Barth and Christian Unity; the influence of the Barthian
movement upon the churches of the world, transl. by M. Manroat and A. J. Macdonald,
New York 1933.

401



christlichen Ethos. Dazu suchte er das gegenseitige Sich-Kennenlernen zu
fordern. Von 1934 an veranstaltete er Okumenische Seminare in Genf, an denen
Professoren und Studierende aus der halben Welt teilnahmen. Die Seminare
miundeten nach dem Zweiten Weltkrieg, um 1946, in das 6kumenische Insti-
tut Bossey ein.

Und drittens: 1922 griindete Keller die 6kumenische Ewurgpdische Zentral-
stelle fiir kirchliche Hilfsaktionen (Inter-Church Aid), die er dann auch leitete.

Fir alle vier neuen Funktionen hatte Keller nur einen einzigen festen Mit-
arbeiter zur Verfigung! Sein Pfarramt an St. Peter musste er aufgeben.

fokokskok

Im Folgenden ist nur vom Hilfswerk, der Inter-Church Aid, die Rede, in deren
Rahmen sich Keller u. a. um Fliichtlinge kiimmerte. Der Inter-Church Aid
stand eine internationale interkonfessionelle Kommission vor. Prasident war,
in Personalunion, der Prisident des SEK; das bedeutet: Obwohl das Hilfs-
werk international und 6kumenisch war, funktionierte es gleichzeitig als Vor-
laufer des Hilfswerks der Evangelischen Kirche Schweiz (HEKS). Die evangeli-
schen Schweizer sprachen damals von der Inter-Church Aid als von ,,threm®
Hilfswerk.

Ohne die Hilfe der Amerikaner hitte Keller indessen die Inter-Church Aid
nicht grinden konnen. Die amerikanischen Kirchen hatten sogleich nach
Kriegsende sehr viel zum Wiederaufbau Europas geleistet. Doch in der Regel
unterstiitzten sie nur Angehorige ihrer eigenen Denomination. Zudem tber-
sahen sie die kleinen evangelischen Kirchen in Italien und Spanien und ins-
besondere in Osteuropa, z. B. in Polen. Deutschland ging ohnehin fast leer
aus, da es im Friedensvertrag von Versailles zum Allein-Schuldigen am Ers-
ten Weltkrieg erklart worden war. Hier hakte Keller ein: Die von ihm festge-
stellten Liicken sollten durch die Infer-Church Aid geschlossen werden. Es ge-
lang ihm, die Amerikaner von seinem Plan zu tiberzeugen.

Geldgeber der Inter-Church Aid waren zu ungefihr gleichen Teilen die
amerikanischen und die schweizerischen Kirchen. Die europdischen Kir-
chen, auch die der Siegerlinder, konnten nur symbolische Beitrige leisten.
Sie alle waren nach dem Krieg geschwicht. Der Sitz der 6kumenischen Be-
wegung und so auch der Inter-Church Aid befand sich von 1928 an in Genf,
dies wegen des [dlkerbunds und des Rofen Krenges. Deshalb musste Keller mit
seiner Familie seinen Wohnsitz in diese Stadt verlegen.

Beim Hilfswerk ging es zunichst um Nothilfe: Kirchengebiude mussten
wiederaufgebaut, kirchliche Sozialwerke wie Alters- und Kinderheime unter-
stitzt werden, dazu auch einzelne Pfarrer, Diakonissen, Studenten und The-
ologieprofessoren. Keller berticksichtigte, neben der besonders betroffenen

402



franzosischen Kirche, die 6sterreichische, die ungarische, tschechische, pol-
nische, lettische Kirche etc., dazu auch die deutsche Kirche, det, wie erwihnt,
sonst niemand helfen wollte. Auch schickte er via fingierte Onkel und Tanten
Lebensmittelpakete und Bibeln an evangelische und orthodoxe Christen in
Leningrad und Umgebung, und — und das ist besonders wichtig — er half den
aus der Tirkei vertriebenen christlichen Armeniern und Assyrern im Liba-
non und im Irak. Seine Kontaktperson in Beirut war Jakob Kinzler,'0 der
sich jahrzehntelang vor Ort um diese Flichtlinge kiimmerte. Keller stand bei
all seiner Hilfstatigkeit in engem Kontakt zur Caritas. Wenn moglich, be-
suchte er auch thre Jahreskonferenz. Gegentiber der katholischen Kirche
hatte er keinerlei Berithrungsingste.

Anfang 1933 kam Hitler an die Macht. Karl Barth, damals Professor in
Bonn, war zumindest zu Beginn die Hauptfigur des kirchlichen — evangeli-
schen — Widerstands gegen den Nationalsozialismus und seinen totalitiren
Anspruch. Er war der Geburtshelfer der sog. Bekennenden Kirche. Keller teilte
Barths Widerstand. Im Herbst 1933 brach er in die USA auf, um die teils
schlecht informierten Amerikaner tber das Geschehen in Deutschland auf-
zukliren. Neben zahlreichen Vortrigen in verschiedenen Stidten hielt er die
Stone Lectures am Princeton Theological Seminary, der fiihrenden theologischen
Hochschule der Presbyterianer. Diese Vortriage kamen in Buchform unter
dem Titel Relgion and Revolution heraus — nur auf Englisch: In Deutschland
konnte Keller nicht mehr publizieren.!! Brisante Sitze daraus lauten:

The revolutions of the twentieth century have emerged, consciously or uncon-
sciously, from a religious background; they can hardly escape being considered
religious problems. [...] They have developed creeds for which millions are will-
ing to suffer and to die. They have their Messiahs, apostles and martyrs who
inspire the masses with a feeling of adoration and with the hope of salvation and
victory. They have adopted symbols, which have exercised a profound influence
upon the collective imagination, and they are teaching an eschatology, which an-
ticipates a day of Judgement and a Kingdom to come. Bolshevism and Nation-
alism are new national religions hidden in political and social programs.!2

[...] a new myth has been materializing, the myth of race, the mysticism and reli-
gion of blood and nation. This mysticism of blood tends to replace the mysticism
of the absolute spitit and of universal human society. [...] The State of Adolf

10 Jakob Kiunzler (1871-1949), aus Urnisch AR, Krankenpfleger und Diakon,
Dr. med. h. c.

11 ADOLF KELLER, Religion and Revolution. Problems of Contemporary Christianity on the
Eurgpean Scene, New York/London/Edinburgh 1934.

12 KELLER, Religion and Revolution (Anm. 11), S. 13f.

403



Hitler is doing away with this Semitic nuisance by establishing a nation of pure
Aryan blood.!3

From this racial standpoint, the Jews are not only a foreign element — an inferior
race — but a dangerous poison, menacing the purity of the Germanic blood. We
need not describe here the biological theory of anti-Semitism. Suffice it to say
that Jewish blood is made responsible not only for the parasitism of the Jewish
people, the acquisitiveness of the Jewish nature, and the consequent exploitation
and unemployment of the German people, but also for the disintegrating and
analytical tendency in modern art and literature, and the negative and destructive
qualities embodied in Bolshevism and Atheism.!*

Keller war — 1933 — von einer Hellsichtigkeit, die ihresgleichen sucht. Der
Deutsche Hermann Rauschning, zuerst Anhanger, dann Gegner des Natio-
nalsozialismus, dusserte in seinem berihmten Buch Dze Revolution des Nihilis-
mus ahnlich kritische Gedanken wie Keller. Doch Rauschnings Buch erschien
erst 1938.15

Kellers Hilfswerk, die Inter-Church Aid, war in Deutschland sehr bekannt.
Bereits im Mai 1933 erschienen deshalb erste Fliichtlinge in seinem Biiro in
Genf. Zur Erinnerung: Die schweizerische Fliichtlingspolitik unterschied da-
mals zwischen militirischen und zivilen Flichtlingen.!® Die militirischen
Flichtlinge wurden in der Regel problemlos aufgenommen, so nach Kriegs-
ausbruch polnische Soldaten. Bei den zivilen Fluchtlingen, um die sich aus-
schliesslich private Hilfsorganisationen zu kiimmern hatten — der Staat tat bis
zum Kriegsausbruch nichts fiir sie —, unterschied man zwischen politischen
und apolitischen Fliichtlingen. Die politischen Fliichtlinge, oft Sozialdemo-
kraten, wurden von der Sogzaldemokratischen Parte: und vom Schweizerischen Ge-
werkschaftsbund betreut. Die judischen Flichtlinge, und sie bildeten bis zum
Krieg die grosste Gruppe, waren apolitisch, also keine Opponenten, das hiess
im Klartext: Sie galten gleichsam als unechte Flichtlinge! Um sie kimmerte
sich der Schweizerische Israelitische Gemeindebund bzw. dessen Hilfsorganisation
auf vorbildliche Weise.

Bei den Fliichtlingen, die Keller empfing, handelte es sich in der Mehrheit
um sog. ,,Judenchristen®, d. h. Christen mit jiidischen Vorfahren. Sie wurden
oft genauso verfolgt wie die Juden, da fiir die Nationalsozialisten nicht die

13 KELLER, Relgion and Revolutzon (Anm. 11), S. 1091.

14 KELLER, Religion and Revolution (Anm. 11), S. 111{f.

15 HERMANN RAUSCHNING, Dize Revolution des Nibilismus, Zirich/New York 1938.

16 Siehe dazu MARIANNE JEHLE-WILDBERGER, Das Gewissen sprechen lassen. Die Hal-
tung der St. Galler Kirche zu Kirchenkampf und Flichtlingsnot 1933-1945, Zirich 2001,
8. 9L,

404



Religion, sondern die sog. ,,Rasse entscheidend war. Die ,,Judenchristen®
drohten als Fluchtlinge zwischen Stuhl und Bank zu fallen, da sich zunichst
vielerorts weder jidische noch christliche Hilfsorganisationen fir sie zustin-
dig fihlten, dies auch in der Schweiz, wo es, wie man weiss, einen latenten
Antisemitismus gab und in christlichen Kreisen vielfach den alten Antijuda-
ismus, der sich etwa rund um den Karfreitag bemerkbar machte. Keller emp-
fing nicht nur ,,Judenchristen®, sondern alle Fliichtlinge, die bei ihm anklopf-
ten: ,,Judenchristen®, Juden, Atheisten. Entscheidend war die Not der Men-
schen. Keller wandte sich nicht nur gegen den herkémmlichen Antijudais-
mus, sondern auch gegen die — oft damit verbundene — Judenmission.!”

Bis im April 1934 erhielt Keller 39 Anfragen von entlassenen, zumeist
,judenchristlichen®, Pfarrern und kirchlichen Sozialarbeitern nach Stellen im
Ausland. Nur sechs oder sieben von ihnen konnte er bis zu diesem Zeitpunkt
in der Schweiz platzieren — an Pfarrern herrschte kein Mangel, dazu durften
einige Kantonalkirchen ihrer Kirchenordnung zufolge keine auslindischen
Pfarrer einstellen. Einige Pfarrer konnte Keller ins Elsass vermitteln. In der
Kantonalkirche St. Gallen, wo Keller vermutlich seine Hand ebenfalls im
Spiel hatte, erhielten, als I6bliche Ausnahme, bis Kriegsende drei deutsche
Pfarrer eine Stelle, zwei davon waren politische Flichtlinge, der dritte war
mit einer Jidin verheiratet. Dazu kam eine Theologin, auch sie ein politischer
Flichtling. Sie wurde ,,Hilfspfarrerin® an der Frauenklinik.18

In seinem Biiro in Genf betreute Keller bis Ende 1934 um die 60 Fliicht-
linge, viele davon mittellos. Die Gelder seines Hilfswerks waren meistens
zweckbestimmt. Nur tber wenig Geld hatte er freie Verfiigung. Die ameti-
kanischen Kirchen waren nicht gewillt, resp. nicht fihig, Geld fir diese neue
Aufgabe zu senden, ebenso wenig die europiischen Kirchen. Deshalb bat
Keller im Juni 1934 erstmals die Schweizer Kirchen um Hilfe. Er schrieb:

Mit der deutschen Revolution und ihrem Anti-Semitismus ist nicht nur die jidi-
sche Bevolkerung stark aus dem Beamtentum und dem 6ffentlichen Leben zu-
riickgedringt worden, sondern auch viele Christen jidischer Abstammung. Die
christlichen Kirchen haben ohne Zweifel eine besondere Verantwortlichkeit, den
Glaubensgenossen jidischer Abstammung beizustehen. [...] Es sind Familien,
deren Kinder plotzlich boykottiert werden, deren Viter die Arbeit verlieren, weil
sie einen judischen Vater oder Grossvater gehabt haben. [...] 30% der Fliichtlinge

17 JEHLE-WILDBERGER, Das Gewissen sprechen lassen (Anm. 16), S. 142ff.

18 Ruth Abderhalden (1914-1997). — Einer der Theologen in der St. Galler Kanto-
nalkirche (in Lichtensteig) war der bekannte Theologieprofessor Katl Ludwig
Schmidt (1891-1956). Zu diesen vier Pfarrpersonen siche JEHLE-WILDBERGER,
Das Gewissen sprechen lassen (Anm. 106), S. 32-38.

405



haben keine Mittel. Sie leben daher in bestindiger Angst, abgeschoben zu wer-
den. Viele irren bereits zwischen den Grenzen hin und her, [...] vor allem kann
man sie in der Zwischenzeit nicht verhungern lassen. Unter den Fliichtlingen
sind viele Frauen und Kinder, denen es am Nétigsten fehlt [...]. Jeder Fall muss
individuell behandelt werden [...]. In einzelnen Fillen muss eine Reisebeihilfe fir
die Auswandernden gewihrt werden. [...] Auch in der Schweiz irren solche Hil-
fesuchende herum. Wir dirfen sie nicht von Land zu Land hetzen, sondern mus-
sen ihnen helfen, wenigstens bis sie sich eine neue Lebensexistenz aufbauen kon-
nen. [ ... ] Wer im Alten Testament in den Psalmen, den Propheten schon Trost
und Starkung gefunden hat, wer sich erinnert, dass Jesus dem Fleische nach, so-
wie die ersten Apostel selbst Juden waren, mége seine Hand auftun und um der
von unserem Herrn gestifteten Gemeinschaft willen, die [iiber| die Grenzen der
Linder und Rassen hinausreicht, denen helfen, die jetzt ein Vaterland verlieren
und noch kein neues haben.1?

Zu Kellers Erntichterung kamen nur 1000 Franken zusammen.?’ Der St. Gal-
ler Kirchenrat legte die Anfrage ad acta. Offenbar tiberstieg das Problem die
Vorstellungskraft vieler — auch sich als christlich verstehender — Menschen.
Die Zahl der Hilfesuchenden in Kellers Buro schwoll indessen rasch an,
Anfang 1935 sandte er einen Brief an den anglikanischen Bischof George
Bell von Chichester,?! der zum damaligen Zeitpunkt der wichtigste Vertreter
der weltweiten Okumene war. Bell hatte Keller im Namen der Okumene of-
fiziell den Auftrag zur Flichtlingsarbeit gegeben. Keller schrieb ihm: ,,I see
almost every day from seven to eight refugees®.?> Bis Juni 1935 waren es 350
Fluchtlinge, die er betreute, Ende 1935, nachdem die Niirnberger Rassen-
Gesetze eine starke Flichtlingswelle ausgelost hatten, stieg die Zahl auf fast
600 Personen. Viele Hilfesuchende erschienen tber Monate hinweg regel-
miissig in Kellers Biiro. In zahlreichen Fillen musste er langwierige Abkla-
rungen mit politischen Behorden zu treffen. Dabei hatte er fir alle seine Auf-
gaben noch immer nur einen einzigen festen Mitarbeiter zur Seite, resp. jetzt

19 ADOLF KELLER, Memorandum. Die Verantwortung der christlichen Kirchen fiir judenchrist-
liche Flitchtlinge, 1. Juni 1934, in: Bundesarchiv Bern (BAR) J.2.257 1245/133.

20 In heutigem Geldwert wire das mindestens das Zehnfache. Fiir andere seiner Auf-
gaben erhielt Keller Zehntausende oder sogar Hunderttausende Franken. Im Gan-
zen sammelte er zwischen 1922 und 1940 um die 12 Mio. Franken, eine fur dama-
lige Verhiltnisse dusserst stattliche Summe. Die Verwaltungskosten des Hilfswerks
beliefen sich auf nur 3%; Kellers Salir wurde von den Amerikanern aufgebracht.

21 George Kennedy Allen Bell (1883-1958), gilt als einer der bedeutendsten und
politisch wachsten anglikanischen Bischofe seiner Zeit, Von 1932 an war er die
bestimmende Personlichkeit der 6kumenischen Bewegung Life and Work.

22 Keller an Bell, 4. Jan. 1935, in: Lambeth Palace Library London (LPL), 7f. 8.

4006



eine Mitarbeiterin. Er fand deshalb keine Zeit, konkrete Fliichtlingsschicksale
schriftlich festzuhalten.

Schon vor diesem Anschwellen des Fliichtlingsstroms im Herbst 1935,
im Juli 1935, machten zwolf schweizerische Hilfsorganisationen, darunter die
Caritas, das Schweizerische Hilfswerk fiir Emigrantenkinder (in dem Katholiken,
Juden und Evangelische zusammenarbeiteten), der IVerband Schweizerischer Is-
raelitischer Armenpflegen und Kellers Inter-Church Aid, die ja gleichzeitig das
Hilfswerk der evangelischen Schweiz war, eine erste Eingabe an den Bundes-
rat. Sie hielten fest, dass, wer zugunsten von Flichtlingen aktiv werden wolle,
sich mit grossen Schwierigkeiten konfrontiert sehe. Es fehlten elementarste
Voraussetzungen auf finanzieller wie auf struktureller Ebene. Die Haltung
der Bundesbehérden sei zu restriktiv. Die Petenten schlugen fiinf Anderun-
gen vor: (1) provisorische Aufenthalts- und Arbeitsbewilligungen; (2) Abgabe
von flir ein Jahr gliltigen Personalausweisen an staatenlos gewordene Flicht-
linge; (3) abgewiesene Flichtlinge sollten nicht abgeschoben, sondern den
Hilfsorganisationen tibergeben werden; (4) es sei eine staatliche Subventio-
nierung der Hilfswerke zu erwigen; und (5) Verzicht auf Kautionen bei der
Aufnahme von Flichtlingen.

Im Zusammenhang mit der Petition fand am 28. August 1935 im Bun-
deshaus in Bern eine Aussprache zwischen einigen Vertretern der Hilfswerke
und den Bundesriten Johannes Baumann® und Giuseppe Motta?* statt. Ge-
orgine Gerhard® vom Hilfswerk fiir Emigrantenkinder sprach iber die
Schweiz betreffende Anliegen, Keller tiber internationale Aspekte. Das Re-
sultat der Besprechung war niederschmetternd: ,,Bezuglich des schweizeri-
schen Beitrags zur Linderung der Not wurde [...] in keinem der diskutierten
Punkte eine Einigung erzielt.“? In der Polge ging Keller mehrmals erneut ins
Bundeshaus, um seine Besorgnis auszudriicken, so 1938 nach dem Anschluss
Osterreichs, resp. nach der Grenzschliessung im Sommer desselben Jahres.

23 Johannes Baumann (1874-1953), Jurist, 1934-1940 Bundesrat, Vorsteher des
Fidgendssischen Justiz- und Polizeidepartements.

24 Giuseppe Motta (1871-1940), Jurist, 1912-1940 Bundesrat, davon 1920-1940
Vorsteher des Eidgendssischen Politischen Departements.

25 Georgine Gerhard (1886-1971), Lehrerin, Frauenrechtlerin und Flichtlingsbe-
treuerin, Griindungsmitglied des Schweigerischen Hilfswerks fiir Emigrantenkinder,
Dr. med. h. c.

26 HERMANN KOCHER, Rationierte Menschlichkert. Schweizerischer Protestantismus im
Spannungsfeld von Fliichtlingsnot und dffentlicher Fliichtlingspolitik der S chweiz 1933-1948,
Ziirich 1996, S. 66ff.

407



Ende 1935 erliess Keller einen neuen Aufruf an die evangelischen Kirchen
der Schweiz. Er schreibt von deutschen Pfarrern, die sich weniger wegen di-
rekter Verfolgung als wegen der Feindseligkeit der Bevolkerung nicht linger
halten kénnten; von Arzten, die ihre Praxis einem ,,reinbliitigen® Konkurren-
ten abtreten missten. Es fehle an Papieren, und ohne ein Papier sei heute der
Mensch kein Mensch. Viele Fluchtlinge seien ,,dem Selbstmord nahe®. Nie
habe er in einen dhnlichen Abgrund menschlicher Hilflosigkeit und ganzlicher
Verzweitlung hinabgesehen. Die deutsche Regierung behandle die sog. ,,Nicht-
arier” wie ,,Kehricht®, den sie vor die Tiren anderer Nationen fege: ,,Man sicht
sie sterben, und viele von thnen wissen auch mit erschreckender Deutlichkeit,
dass sie sterben mussen, wenn nicht bald Hilfe kommt.*?7

In diesem neuerlichen Aufruf berichtete Keller auch von seinem Auftritt
vor der Flichtlingskommission des Vilkerbunds in Genf. Als Leiter der Inter-
Church Aid war er mit Vertretern anderer Hilfswerke dazu eingeladen wor-
den. Er, Keller, habe vor der Kommission ausgesagt, dass die Hilfe fir die
Fluchtlinge nur wirkliche Hilfe sei, wenn sie arbeiten diirften. Alles andere
sei bloss provisorisches Stillen augenblicklicher Not. Die schweizerische
Fremdenpolizei, aber auch die anderen Regierungen hitten wiederholt auf
die grosse Zahl Arbeitsloser hingewiesen, wogegen er, Keller, der Kommis-
sion klar zu machen versucht habe, dass der beste Hilfswille durch die Ab-
wehrpolitik der Regierungen lahmgelegt werde. Der Widerstand liege beim
Vilkerbundsrat, in welchem die Regierungsvertreter sich weigerten, dieses
stachlige Problem anzupacken. Er, Keller, habe auf das namenlose Fliicht-
lingselend hingewiesen und betont, dass es sich hier nicht nur um ein biss-
chen Flichtlingshilfe handle. Er habe unterstrichen, dass, wenn die Kom-
mission des Vdlkerbunds die ganze Frage nicht aufnehme, die Flichtlinge, die
nirgends hin kénnten, dem Untergang, dem Tod, geweiht seien.?® — Selbst
diese starken Worte Kellers nitzten nichts. Urspringlich war er ein glihen-
der Beftirworter des 1dlkerbunds gewesen. Jetzt war er von dessen Untitigkeit
tief enttauscht.

Ende 1935 teilte Keller Bischof Bell mit, er sei nicht mehr in der Lage,
zusammen mit seiner einzigen Mitarbeiterin den anschwellenden Fliichtlings-
strom zu bewiltigen.?? Darauthin, Anfang 1936, wurde in London das Infer-
national Christian Committee for German Refugees (ICC) samt schweizerischem

27 ADOLF KELLER, Die Fluchtlingsfrage, in: Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz, Nx.
26, 26. Dezember 1935, S. 406ff.

28 KELLER, Die Flichtlingsfrage (Anm. 27).

29 Keller an Bell, 15. Juni und 12. Nov. 1935 sowie 11. Jan. 1936, in: LPL 7f. 261;
20f. 129 und 20£f. 170-171.

408



Zweigkomitee mit Keller und zwei weiteren Personlichkeiten gegrundet.3
Das Committee in London versuchte, Flichtlinge in Lateinamerika anzusie-
deln. Das Experiment verschlang so viel Geld, dass bald nichts mehr tbrig
blieb, zudem zeitigte es wenig Erfolg. Deshalb lag es weiterhin an Keller in
Genf, sich um die Fluchtlinge zu kiimmern. Bis Ende 1937 waren es nach
eigenen Angaben 1600 Hilfesuchende. Im April 1940 schrieb er von 2200
Betroffenen, die er seit 1933 betreut habe.3!

Im September 1938 grindete Keller das Schweizerische Kirchliche Hilfskomitee
Jiir Evangelische Fliichtlinge SKHEF), in dem das schweizerische Zweigkomitee
des ICC, die drei schon bestehenden kantonalkirchlichen Hilfsstellen sowie
das Schweizerische Hilfswerk fiir die Bekennende Kirche in Dentschland, das wenige
Monate zuvor von Pfarrer Paul Vogt3? gegriindet worden war, zusammenge-
fasst wurden. Der Titel des neuen gesamtschweizerischen Flichtlingshilfs-
werks (SKHEF) war nicht nach Kellers Geschmack. Er war ja dagegen, dass
man die Menschen in Not in Kategorien — Juden, Christen, ,,Judenchristen®
— einteilte. Und um Juden ging es dann, neben ,,Judenchristen®, ebenfalls.
Dafur sorgte u. a. Keller, der Prisident des neuen Hilfswerks war. Unange-
nehme, schwierige Kontakte zur Eidgendssischen Fremdenpolize: mit Dr. Hein-
rich Rothmund?® an der Spitze gehorten zu seinen Pflichten.

Entmutigend war auch die vom amerikanischen Prisidenten Franklin D.
Roosevelt angeregte internationale Fliichtlingskonferenz von Ende Juli 1938
im franzésischen Evian. Im Prinzip handelte es sich um eine Regierungskon-
ferenz, doch waren auch einige private Hilfswerke dazu eingeladen worden,
darunter die Inter-Church Aid. Keller begab sich also nach Evian. Die Eingabe,
die er an die Teilnehmer der Konferenz richtete und in der er um mehr
Grossherzigkeit bat, fand keine Beachtung.* Uberhaupt war das Resultat der

30 Zum ICC und dem schweizerischen Zweigkomitee siche: JEHLE-WILDBERGER,
Adolf Keller (Anm. 1), S. 413ff und 422f.

31 ADOLF KELLER, Kurzer Bericht iiber die ‘Tdtigkeit der Zentralstelle, 2. April 1940, S. 7,
in: World Council of Churches Archiv (WCC), Genf, 42.0042 2,2.

32 Paul Vogt (1900-1984). Das 1938 von ihm gegriindete und prisidierte Schweizeri-
sche Hilfswerk fiir die Bekennende Kirche in Deutschland Tud u. a. bedringte bekennt-
niskirchliche Pfarrer zum Urtlaub in der Schweiz ein. 1942 fihrte Vogt den
,,Fliichtlingsbatzen® und die Freiplatzaktion ein. 1943 gab et sein Pfarramt auf
und wurde ,,Fluchtlingspfarrer®.

33 Heinrich Rothmund (1888-1961), Jurist, 1929-1954 Chef der Polizeiabteilung des
eidgendssischen Justiz- und Polizeidepartements, der 1933 die Fremdenpolizei
eingegliedert wurde.

34 Keller: An die schweizerischen Kirchen, 15. Juli 1938, in: EZA (Evangelisches
Zentralarchiv Berlin) 51/HII ¢ 14.

409



Konferenz katastrophal: Simtliche europiischen Regierungen erklirten sich
ausser Stande, die Grenzen fir Fliichtlinge zu 6ffnen.?

Wenige Monate spiter, am 9./10. November 1938, brannten in Deutsch-
land die Synagogen. Tausende Juden wurden verhaftet. Keller verotfentlichte
in seiner Funktion als Prisident des schweizerischen Hilfskomitees die fol-

gende Stellungnahme:

Das Schweizerische kirchliche Hilfskomitee fiir evangelische Flichtlinge gibt sei-
nem Entsetzen tiber die Verfolgung des judischen Volkes in Deutschland Aus-
druck. Es spricht als ein christliches Komitee dem jiidischen Volk seine Teilnahme
aus an den Leiden, die eine aller Menschlichkeit und Gerechtigkeit bare Rassenpo-
litik tiber so viele seiner Glieder bringt. Als ein evangelisches Komitee, das sich in
besonderer Weise mit der furchtbaren Not der Fliichtlinge befasst, die die Opfer
dieser Politik sind, protestiert es gegen die systematische und planvolle Nieder-
brennung von Gotteshiusern und weiss sich in der moralischen Verurteilung die-
ser Verfolgung mit dem grossten Teil der tibrigen Christenheit einig,3¢

Zum gleichen Zeitpunkt forderte Keller in seiner Funktion als Sekretir des
Schweizerischen Evangelischen Kirchenbunds, der er immer noch war, zusammen
mit dem damaligen Prisidenten des SEK und der Inter-Church Aid, dem Gen-
ter Theologieprofessor Eugene Choisy,” die evangelischen Schweizer zu
Furbitte auf:

Herr unser Gott, wir tun Flrbitte fur Dein Volk Israel, das Du aus der Mitte der
Volker erwihlt hast und in dessen Mitte unser Herr und Heiland geboren wurde.
Erbarme Dich seiner Leiden! Hore auf seinen Notschrei! Tue Einhalt seiner Un-
terdriickung und Verfolgung! Befreie es von seinen Angsten! Verleihe ihm Hilfe
und Frieden, denn Du bist sein Gott und Vater, der es geschaffen und gerufen
und nicht verworfen hat. Zeige uns, wie wir den Kindern der Verheissung helfen
koénnen. Wie wir mit thnen die Birde ihrer Leiden tragen kénnen und dadurch
den Willen unseres Herrn und Meisters erfillen, der uns sagte, dass wir alles, was
wir Einem seiner Briider getan haben, Thm getan haben.38

Den folgenden Brief erhielt Keller Anfang 1939 in Rom, wo er gerade weilte,
vielleicht, um die Waldenser Kirche zu besuchen, vielleicht aber auch in An-
gelegenheiten der Flichtlinge:

35 Keller: Protokoll des Schweizerischen Komitees fir nichtarische (sic! resp. evan-
gelische) Flichtlinge (SKHEF), 20. Sept. 1938, S. 2, in: BAR ].2.257 1264/135.

36 Protokoll SKHEF, 14. Nov. 1938, in: BAR ].2.257 1264/135.

37 Eugene Choisy (1866-1949), Professor fir Kirchengeschichte, 1928-1945 Prisi-
dent der Inter-Church Aid, 1930-1941 Prisident des Schweizerischen Evangelischen Kir-
chenbunds.

38 Jabresbericht SEK 1938/ 39 (Verfasser: Keller), Eigenverlag S. 17, in: BAR.

410



Roma, via della pace 20, Donnerstag [23. Febr. 1939]
Verehrter Herr Professor!3?

Plater] Grisar schreibt mir die freudige Nachricht, dass Sie hier sind. Ich bitte
Sie, mir die Freude Ihres Besuches zu machen, und bitte fiir morgen Freitag, 24.
Febr. 12h. Fiir die folgenden Tage gibt es zu leicht eine Abhaltung [andere Pflich-
ten]. Wenn also von Thnen keine Nachricht kommt, dass Sie bereits etwas ande-

res geplant haben, rechne ich auf morgen 12h in dem einfachen Kolleg Anima#’,
wo ich fast 3 Jahre als Kaplan lebte.

In herzlicher Verehrung
M. Faulhaber*!

Beim Absender dieses Briefs handelt es sich um Kardinal Michael Faulhaber,
Erzbischof von Miinchen. Keller hatte den Kardinal mehrmals, so Anfang
1937, in Minchen aufgesucht. Nun befanden sich beide zufillig in Rom. Sie
waren sich einig in der Ablehnung des Nationalsozialismus und im Einstehen
fur die Flichtlinge. Keller hatte auch engen Kontakt zu Marius Besson,*
dem Bischof von Lausanne, Genf und Freiburg, der — nach dem Tod des St.
Galler Bischofs Alois Scheiwiler®? im Jahr 1938 — derjenige unter den Schwei-
zer Bischofen war, der sich am mutigsten fiir die Fluchtlinge wehrte.

1939 bekam Keller durch Vermittlung Bischof Bells fiir seine 6kumeni-
sche Fluchtlingsarbeit in Genf endlich Entlastung, und zwar in der Person
des deutschen Theologen Adolf Freudenberg,* dessen Frau Jidin war. Doch
kaum hatte der Zweite Weltkrieg begonnen, warteten neue Aufgaben auf
Keller: Der Uberfall Deutschlands auf Polen und der Angriff gegen die Sow-
jetunion auf Finnland 16sten neue Fluchtlingsstrome aus. Anders als bei den
judischen Flichtlingen floss diesmal das Geld an die Inter-Church Aid, beson-
ders im Fall Finnland, rasch und reichlich.

39 Keller war Titularprofessor fur vergleichende Kirchenkunde (comparing ecclesiology)
an den Universititen Ziirich und Genf.

40 Das Kolleg Anima in der Nihe der Piazza Navona war — und ist — das Haus der
deutschen katholischen Kirche in Rom.

41 Michael Faulhaber (1869-1952) an Keller, 23. Febr. 1939, in: Winterthurer Son-
dersammlungen CHW Ms Sch 152/153.

42 Marius Besson (1876-1945). — Siehe dazu: MARIANNE JEHLE-WILDBERGER, Ma-
rius Besson und Adolf Keller. Ein frithes 6kumenisches Gesprich, in: Frezburger
Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 58 (2011), S. 505-530.

43 Alois Scheiwiler (1872-1938), war christlich-sozial gesinnt, vorsichtig offen fiir
die Okumene. Er wandte sich frith gegen die Verfolgung der Juden.

44 Adolf Freudenberg (1894-1977), Jurist und Theologe, 1939-1947 in Nachfolge
Adolf Kellers Leiter der Flichtlingshilfsstelle des provisorischen O#kumenischen
Rats der Kirchen in Gentf.

411



Und: Im Frihling 1940 rief der amerikanische Kirchenbund, respektive
dessen American Commrittee for Christian Refugees, Keller zu Hilfe. Das Committee
hatte grésste Mithe, die ausgesprochen zuriickhaltenden Amerikaner zur
Aufnahme von judischen und ,,judenchristlichen® Fliichtlingen zu bewegen.
Man hoffte, dass Keller, der die Né6te der Flichtlinge wie kaum ein Zweiter
kannte, diese Situation zum Bessern wenden konne. Keller zogerte. Es war
Krieg, er hatte eine Familie, und man befiirchtete einen Angriff Deutschlands
auf die Schweiz, der dann allerdings ausblieb. Erst im Spitherbst entschloss
er sich zu reisen, und zwar von Portugal aus mit einem amerikanischen Mili-
tarflugzeug — Passagierschiffe gab es kaum mehr. Zuvor besuchte er noch
Pfarrer (spater Probst) Heinrich Griiber® in Berlin, der unter Lebensgefahr
Flachtlinge aus Deutschland schmuggelte, wobei thm Keller geholfen hatte.
Griber wurde kurz nach Kellers Besuch gefangengenommen und blieb bis
zum Kriegsende in Haft.

Kellers Aufgabe in Amerika erwies sich als dusserst schwierig. Wihrend
Monaten eilte er von Ort zu Ort, doch fast iiberall stiess er auf Unglauben
oder dann auf die absurde Meinung, die Flichtlinge seien Deutsche, also
Feinde. Immerhin konnte er einiges Geld sammeln, das er nach Genf an
Adolf Freudenberg sandte, der es grosstenteils iber die franzosische evange-
lische Kirche in die Interniertenlager der Vichy-Republik in Studfrankreich
mit thren Tausenden von jidischen und ,,judenchristlichen® Hiftlingen wei-
terleitete.

Ende 1940 bat Freudenberg Keller um Fursprache fiir einen Cousin sei-
ner Frau, den Okonomen und Juristen Robert Liefmann, der wegen seiner
judischen Wurzeln bereits 1933 als Professor an der Universitit Freiburg im
Breisgau abgesetzt worden war, sowie fur seine Schwestern Martha und Else.
Die drei Geschwister waren am 22. Oktober 1940 verhaftet, ihr Haus und
ihr Vermdogen beschlagnahmt worden. Sie wurden in das Interniertenlager
von Gurs deportiert, wo nach der Ankunft von 8000 neuen Fliichtlingen aus
Paris die Bedingungen schrecklich waren. ,,Nous espérons que ces nouvelles
tragédies humaines rendrons au moins la conscience et Uactivité des chrétiens
Américains,”# schrieb Freudenberg an Keller in Amerika. Er mége sich mit
Thomas Mann — der mit seiner Frau in die USA emigriert war und den Keller

45 Heinrich Griiber (1891-1975), Pfarrer, Leiter der Evangelischen Hilfsstelle fiir
,,nichtarische® Christen in Berlin.
46 Robert Liefmann (1874-1941), Okonom und Jurist. Seine Schwester Martha war

Kunsthistorikerin, Else Liefmann Kinderirztin.
47 Freudenberg an Keller, 30. Okt. 1940, in: WCC 42.0042 1,3.

412



bereits personlich kannte — in Verbindung setzen.* | I did what was possible
and was given hope of help,” antwortete Keller. ,,I tried to interest people in
Washington personally for this case [...], but everything goes very slowly.”#
Am 20. Mirz kabelte er in die Schweiz: ,, Tell Freudenberg Liefmanns succe-
ding.”* Die Geschwister konnten Gurs sofort verlassen. Doch der an einer
Infektion erkrankte Liefmann starb einen Tag darauf. Er hitte eine Professur
an der New York University antreten konnen! Martha Liefmann schlug sich
nach Genf durch, wo sie von Kellers Familie aufgenommen wurde. Der
Schwester Else gelang etwas spiter ebenfalls die Flucht.

Bei alledem hatte Keller immer wieder versucht, die Amerikaner an ihr
eigenes Versprechen zu erinnern, das am Fuss der Freiheitsstatue in New
York in Stein gemeisselt ist:

Give me your tired, your poor,
Your huddled masses yearning to be free,
The wretched refuse of your teeming shore,

Send these, the homeless, tempest-tossed, to me.
I lift my lamp beside the golden door.>!

48 Freudenberg an Keller, 31. Okt. 1940, in: WCC 42.0042 1,3.

49 Keller an Freudenberg, 10. Febr. 1941, in: WCC 42.0042 1,3.

50 Telegramm Kellers, zitiert in: Freudenberg an Keller, 20. Mirz 1941, in: WCC
42.0042 1,3.

51 ADOLF KELLER, Christian Enrope Today, New York 1942, S. 121f.

413



	Adolf Kellers Einsatz für Opfer des Rassismus

