Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 70 (2014)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

HEINZMANN, RICHARD (Hg.), Lexzkon des Dialogs. Grundbegriffe ans Christentum und
Istam, im Auftrag der Eugen-Biser-Stiftung, in Zusammenarbeit mit Peter Antes,
Martin Thurner, Mualla Selguk und Halis Albayrak, 2 Bde., Freiburg / Basel /
Wien: Verlag Herder GmbH 2013, 851 S., ISBN 978-3-451-30684-6.

Dialog impliziert Gesprichspartner, die mehr davon ausgehen, etwas Neues vom
anderen lernen zu konnen, als Altbekanntes zu horen. Doch nicht alles Neue ist —
auch wenn es gut erklirt wird — direkt verstindlich. Viele Lexika, ob klassisch auf
Papier oder online bieten solide Informationen zu Christentum und Islam. Sucht
man aber von einem christlich-theologischen Begriff ausgehend direkt nach dem
islamischen Pendant oder umgekehrt, leidet die Denkbewegung oft unter einem
listigen Medienwechsel, der Gedanke kann leicht auf dem Weg von einer Biblio-
thek zur anderen ersterben oder bei den zahlreichen Klicks zwischen online ver-
fiigharen Medien gleichsam ins digitale Grab sinken. Mancher Gedanke entsteht
gar nicht, da sich nach dem Lesen zum Eintrag Konversion sonst kaum das islamische
Pendant anschliesst und zum Vergleichen einladt, sondern es gleich mit dem Kongz/
oder einem anderen christlichen, lexikalisch niheren Eintrag weiterginge. Moglich-
keiten fiir eine solche interreligiose Leseerfahrung ermdglicht nun aber das Lexikon
des Dialoges. Grundbegriffe ans Christentum und Islam, verbindet es doch iiber 600 Ein-
trige aus beiden Religionen, von christlichen Autoren der deutschen Universitits-
theologie und muslimischen Autoren, die akademisch mehrheitlich an der theolo-
gischen Fakultit der Universitit Ankara beheimatet sind. Das Lexikon dient dem
Dialog im deutschen und tirkischen Sprachraum, in grosseren Zusammenhingen
des christlich-muslimischen Dialogs kann es nur wirken, wenn die derzeit geplanten
Ubersetzungen ins Englische oder Arabische Gestalt gewinnen. Ausfiihrliche In-
formationen zur Geschichte und weiterfithrenden Projekten bietet die Homepage
der Eugen-Biser Stiftung, die das Lexikon des Dialoges auch in Auftrag gegeben
und redaktionell begleitet hat (www.eugen-biser-stiftung.de).

Soviel zum Rahmen der beiden Lexika-Binde. Doch wie sieht es auf der inhaltli-
chen Ebene aus? Ein Blick auf die beiden Eintrige zu Hedlgen Stitten verdeutlichen
hier direkt die grossere Bedeutung irdischer geheiligter Stitten im Islam, an denen
Gebete einen héheren Stellenwert haben, wihrend der christliche Eintrag eher auf
die Rolle Heiliger Stitten fiir die Volksfrommigkeit abhebt. Blickt man auf den Ein-
trag zur Hermenentik aus christlicher Perspektive, findet man allerdings keinen solchen
aus islamischer Sicht, sondern einen Verweis auf den Eintrag Schriffanslegung. Dort
witd die von der im Christentum praktizierten Hermeneutik sicher abzugrenzende
klassische Koranexegese (arab. Tafsir) vorgestellt, doch beschreiben die letzten Sitze
des Artikels genau das, was man eine moderne Koranhermeneutik nennen kann, die
einen eigenen Eintrag verdient hitte. An manchen Stellen sind einzelne Fintrige sehr
um Kiirze bemiitht. Unter Iskmische Theologie (arab. Kalan) werden Gotteslehre, Pro-
phetentum und Jenseits als drei Kernbereiche des Glaubens genannt, wihrend die

246



philosophischen Aspekte des traditionellen Ka/im wie Ontologie und die Naturphi-
losophie dann im Eintrag zur islamischen Philosophie erwihnt werden.

In den meisten Fillen bildet sich dabei auch ein sunnitisches Mehrheitsverstind-
nis ab. Unter Auferstehung im Islam stOsst man aber auf ein Gegenbeispiel: ,,Die Art
und Weise, in der die muslimischen Philosophen von der geistigen Auferstehung [und
nicht korperlichen Auferstehung, T.W.| der Toten sprechen, fithrt zu keiner Bedeu-
tungsminderung von Strafe und Belohnung.“ (Band 1; S. 86f.) Hier vertritt der Autor
die These, dass ein Jenseits ohne kérperliche Auferstehung den koranischen Strafan-
drohungen und Paradiesverheissungen nichts von ihrem Realitdts- und daher Mot-
vationscharakter nehmen wiirde. Doch dagegen liessen sich leicht — vor allem an der
Azhar Universitit in Kairo — Stimmen ausfindig machen, die bei einer rein geistigen
Konzeption der Auferstehung sehr wohl eine unzulissige Bedeutungsminderung der
koranischen Botschaft erblicken wiirden. Zugleich verrit das Lexikon auch etwas von
hiufig anzutreffenden Grundhaltungen, wenn sich beide Religionen im Dialog befin-
den: Nehmen wit Abraham als Beispiel, so oszilliert er im christlichen Eintrag zwi-
schen zweifelhafter historischer Realitdt und moderner interreligiGser Symbolik, tritt
uns aber im islamischen Beitrag als konkrete Figur der auf dem Koran fussenden
Glaubenswelt entgegen. Wichtige andere Inhalte der islamischen Theologie erfihrt
man beim Lemma Aschariten, zentrale Aussagen zu Rationalitit und Glauben unter
Mu ‘tazzliten, doch erfolgt kein Verweis auf diese beiden theologischen Richtungen am
Ende des Eintrags zur Theologie. Doch da ein Lexikon kein Lehrbuch sein kann,
bleibt wesentlich, dass in der Zusammenschau, die das Lexikon bietet, ein gut ver-
stindliches Bild islamischer Theologie sichtbar wird.

Sicher ist ein solches Werk in zwei Binden kaum ausreichend, um wirklich his-
torisch und systematisch-theologisch umfassend zu sein. Das Lexzikon des Dialogs
aber bietet auch Dialoggruppen ohne akademische Anbindung eine wissenschaft-
lich solide Grundlage und ein handliches Medium, um dialogischen Austausch we-
sentlich zu erleichtern und sicher auch zu bereichern.

Bern Thomas Wiirtz

SIEGERT, FOLKER (Hg.): Kirche und Synagoge. Ein lutherisches Votum, Géttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht 2012, 479 S., ISBN 988-3-525-54012-1.

Mit dem hier vorzustellenden ,, Themenband® (S. 13) verfolgt sein Herausgeber —
zugleich Autor des Grossteils der Beitrige — ambitionierte Ziele: Er will kldren,
»wie Christentum und Judentum ihr [...] Nebeneinander, auch ihre gegenseitige
Zuordnung begrifflich fassen sollen® (S. 9) — und dabei insbesondere zur ,,Offnung
und Positionsbestimmung lutherischer Kirchen gegeniiber dem auf politischer
Ebene lingst rehabilitierten und anerkannten Judentum® (S. 11) beitragen. So will
er ,eine Vorbereitung sein zu neuen und moglichst klaren Lehraussagen in der
Frage des Verhiltnisses von Kirche und Judentum® (S. 13) — ,,und ein Gesprich
[...] erleichtern, das zwischen Positionen und Wertsystemen intensiver gefiihrt
werden konnte® (S. 33).

247



Nicht zuletzt ist die als ,,Votum® bezeichnete Sammlung von nicht nur aus
Deutschland, sondern auch der Slowakei, aus Ungarn, Schweden und den USA
stammenden Beitragen, ,,ein Abschiedsgeschenk an die Génner des Institutum Ju-
daicum Delitzschianum® und ,,meine Abschiedsgabe an die Evangelisch-Theologi-
sche Fakultit der Universitit Munster™ (S. 37).

Den 20 — den Hauptabschnitten ,,Historische Vorgaben®, ,,Biblische Vorga-
ben®, ,,Gedanken Luthers, weitergedacht®, ,,Positionen in der Gegenwart™ sowie
,.,Entscheidungen fiir die Zukunft* zugeordneten — Kapiteln (deren Inhalt ist auf
S. 25-32 knapp vorgestellt) folgen zwei ,,Nachworte aus judischer Sicht®.

Inhaltlich wird ein weiter Bogen gespannt: Andreas Osianders Stellung zum
Judentum kommt ebenso in den Blick wie — zum Thema ,,Gesetz“ — die Positionen
Martin Luthers, Samuel von Pufendorfs, Christian Wolffs oder Immanuel Kants.
Neben exegetischen Beitrigen finden sich systematisch-theologische und prak-
tisch-theologische Kapitel. Letztere nehmen unter anderem Stellung zur gegenwir-
tig angestrebten Perikopenrevision — sind jedoch durch den Fortgang der entspre-
chenden Arbeit zum Teil bereits wieder tberholt.

Wie ein roter Faden zieht sich durch den ganzen Band Siegerts Bemiithen, den
»evangelischen Ansatz* zum Tragen zu bringen (vgl. dazu S. 18f. und passiz). Der
,besagt: Heil’ [...] ist ein intaktes Gottesverhiltnis, nichts sonst” (S. 34). Von thm
her wird etwa der Judenmission und wird heilsgeschichtlichen Konstruktionen eine
Absage erteilt — sowie der Versuch unternommen, das Verhiltnis von Christen und
Juden im Sinn von Geschwisterlichkeit zu bestimmen (vgl. dazu z. B. S. 274f)). In
der Durchfihrung verbindet sich dieses Bemiihen allerdings in den Beitrigen Sie-
gerts mit einer ebenso befremdlichen wie schwer nachvollziehbaren Polemik gegen
die von ihm behauptete Dominanz reformierter Theologie im christlich-jidischen
Gesprich. Dem damit verbundenen Verdikt fillt unter anderem, kaum verwunder-
lich, auch das einschligige Lehrgesprichsergebnis der LKG/GEKE, die Studie
,IKirche und Israel”, die sich die Vollversammlung der LKG 2001 — und das heisst:
auch deren lutherische Signatarkirchen — einstimmig zu eigen gemacht hat, anheim
(vgl. S. 275-277).

Ob der — durch ausfiihrliche Register beschlossene — Band angesichts dieser
Schlagseite iiberzeugend die von Johannes Friedrich im Vorwort angesprochenen
,»Orientierungen® bietet, ,,die sich aus den lutherischen Bekenntnissen gewinnen las-
sen® (S.7) oder ,,auf ein vielschichtiges FEcho® stossen wird ,,und dem Dialog Impulse
fiir eine Zusammenarbeit auf Augenhéhe geben® kann — so der von Ruth Frankent-
hal in ihrem Nachwort formulierte Wunsch (8.439) — muss dahingestellt bleiben.

Bad Urach Ernst Michael Dirrfuss

CARR, DAVID M.: E:znfiibrung in das Alte Testament. Biblische Texte — Imperiale Kontexte,
Aus dem Englischen iibersetzt von Monika Ottermann, Stuttgart: Kohlhammer
2013, 334 S., ISBN 978-3-17-021727-0.

Das vortliegende Lehrbuch des renommierten Alttestamentlers, der am New Yor-
ker Union Theological Seminary lehrt, ist parallel zu dessen Literaturgeschichte The

248



Formation of the Hebrew Bible (2010; rezensiert in [udaica 68 [2012], S. 202-303) ur-
sprunglich unter dem Titel An Introduction to the Old Testament: Sacred Texts and Impe-
rial Contexcts of the Hebrew Bible erschienen. Fiir die deutsche Ubersetzung wurde der
Abschnitt zu den Bibeliibersetzungen von E. Gerstenberger auf die deutschen Ver-
hiltnisse angepasst. Nach einem einfihrenden Grundlagen-Kapitel zur biblischen
Geographie und Chronologie sowie zur exegetischen Methodik werden die einzel-
nen Bereiche der alttestamentlichen Literatur jeweils in Korrelation zu ihrer Ent-
stehung vorgestellt, so dass das Buch letztlich eine chronologisch ausgerichtete alt-
testamentliche Literaturgeschichte bietet.

Carr gliedert das Material dabei folgendermaBlen: Entstehung des Alten Israel
und seiner ersten miindlichen Traditionen (S. 53-76); Entstehung des Kénigtums
und Konigs- und Ziontexte (8. 77-96); Nachklinge vergangener Grofireiche in bib-
lischer Weisheit, Liebeslyrik, Gesetzgebung und Erzihlung (S. 97-118); Erzihlung
und Prophetie im Auf und Ab des Nordreiches (S. 119-144); Micha, Jesaja und die
Begegnung der Prophetie des Stidreiches mit Assyrien (S. 145-161); Tora und Ge-
schichte unter dem Einfluss des Assyrischen Reiches (S. 163-187); Prophetie im
Ubergang von der assyrischen zur babylonischen Herrschaft (S. 189-201); Klagen,
Geschichte und Prophetien nach der Zerstérung Jerusalems (S. 203-225); Penta-
teuch und das Babylonische Exil (S. 227-250); Die Tora, die Psalmen und der Wie-
deraufbau Judas mit persischer Unterstiitzung (S. 251-275); Sonstige Texte im Zu-
sammenhang mit dem nachexilischen Wiederaufbau (S. 277-295) sowie Hellenisti-
sche Reiche und die Entstehung der Hebriischen Bibel (S. 295-315). Die einzelnen
Kapitel werden jeweils mit Repetitionsfragen und Hinweisen auf weiterfiihrende
vorwiegend deutschsprachige Literatur sowie auf die Titel der englischsprachigen
Originalausgabe abschlossen. So legt C. Carr einen interessanten Zugriff auf die
biblische Literatur vor, der besonders durch die Kortelation von Literatur- und
Kanonbildung mit den geschichtlichen Kontexten und damit seine Anschaulichkeit
besticht. Das Buch ist benutzerfreundlich gestaltet, da zahlreiche Karten, Infobo-
xen und Bilder die Inhalte veranschaulichen. Ein Glossar und Register ist zudem
bei der ErschlieBung des Stoffes hilfreich.

Bochum Beate Ego

UTZSCHNEIDER, HELMUT & WOLFGANG OSWALD: Exodus 1-15 (= Internationaler
Exegetischer Kommentar zum Alten Testament / International Exegetical Com-
mentary on the Old Testament; Bd. 2), Stuttgart: Kohlhammer 2013, 372 S., ISBN
978-3-17-022222-9.

Mit diesem Band liegt neben Thomas Dozeman (2009) einer der ersten Exodus-
Kommentare vor, in dem die sogenannten ‘Pentateuchquellen’ JEDP keine Rolle
mehr spielen (von denen jedoch die beiden letzten in der einen oder anderen
Form weiterleben). Auch die Synchronie nimmt nun einen erfreulich breiten
Raum ein. Das Kapitel ‘Die Exoduserzihlung in den Erzihliberlieferungen des
Alten Testaments’ (Gen — 2. Koén)” (S. 18-21) zeigt freilich, dass die Verfasser

249



von der christlichen Bibel mit ihren sogenannten ‘historischen Biichern’ ausge-
hen, bei der die kanongeschichtlichen und kanontheologischen Zisuren Dtn
32,10-12 (Tora-Kolophon) und Jos 24,29 (Josua ist der letzte Protagonist der
‘Hexateucherzihlung’, der in einem Ubermenschlichen Alter stirbt; erst danach,
mit dem Richterbuch und oder 1. Sam 1 setzt die ‘historische’ Zeit Israels ein).
Riickverweise auf die Exodus-Erzihlung gibt es auch in den Hinteren Propheten
und den Ketuvim (z. B. Ps 114; vgl. auch S. 35). Trotz der Zisur durch Mose- und
Mirjam-Lied Ex 15 ist aber zu fragen, ob man iiberhaupt von ‘der Exoduserzih-
lung’ sprechen kann und damit nach ihren ‘Intentionen’ fragen (S. 33-35); als
‘Kultlegende’ des Pessach-Matzot-Festes wire sie nach Ex 13 zuende, als ‘t¢hilla-
Erzihlung’ (neben anderen) verlore sie ihre Einmaligkeit als einer der géttlichen
Akte, die Israels Existenz begriinden (das Teilen der Wasser in Ex 14 ist ein
Schopfungsakt), und als ‘politisch-theologische Lehterzihlung’ vom Weg Israels
in die ‘Freiheit’ stellte sie ein in der gegenwirtigen Theologie prominentes, im
Alten Orient und Alten Israel aber iberhaupt nicht denkbares Konzept dar — war
damals und dort doch Freiheit von jeglichem Herren ein Zustand grossten
Elends. Es geht nicht darum, ‘frei’ zu sein (und das in der lebensfeindlichen
Wiste!), sondern darum, JHWH zu dienen statt Pharao. Damit beginnt Israel
aber erstin Ex 19. Dieser Einwand trifft auch die diachrone These der Verfasser,
dass eine Grundschicht von Ex 1-15 einmal selbststindig existiert hat. Eine Exo-
dus-Tradition ohne Landgabe ist denkbar, eine Exodus-Erzihlung kaum. Den
Schopfungs- oder Geburtscharakter des Durchzuges durchs Schilfmeer in der P-
Version von Ex 14 verkennen die Verfasser, indem sie (S. 294) das ‘Agypten’
dieses Textes fur eine ‘menschliche, politische Grosse” halten. Das ist wieder zu
modern gedacht. In der assyrischen Rezeption des babylonischen Neujahrfestes,
dass die Neu-Begriindung des Kosmos feiert und damit setzt, wurden die politi-
schen Feinde den urzeitlichen Chaosmichten hinzugefiigt, und dies hat auch in
der Bibel Spuren hinterlassen (z.B. in Ps 46-48).

Diese wenigen kritischen Bemerkungen sollen nicht den Eindruck erwecken,
hier lage keine hochwillkommene Erginzung der bereits vorhandenen Exodus-
Kommentar vor; dieser erste Band der neuen Reihe weckt im Gegenteil hohe Er-
wartungen an seine Nachfolger.

Bern Ernst Axel Knauf

GRIFFITH, SIDNEY H.: The Bible in Arabic. The Scriptures of the “People of the Book” in
the Langnage of Islam (Jews, Christians, and Muslims from the Ancient to the Modern
Wotld), Princeton / Oxford: Princeton University Press 2013, XIIT, 255 S., ISBN
978-0-691-15082-6.

“The study of the Bible in Arabic is in its infancy.” Und dies, obwohl “there are
hundreds of extant manuscripts containing portions of the Bible in Arabic transla-
tions produced by Jews and Christians in early Islamic times and well into the Mid-
dle Ages™ (S. 1). Mit dieser Feststellung beginnt Sidney H. Griffith (= V1) sein hier
anzuzeigendes Buch, in dem er gleichsam ein Restimee seiner Jahre, ja, Jahrzehnte

250



wihrenden Studien zum Thema vorlegt. Denn dass das Studium der Bibel in ara-
bischer Uberlieferung wenigstens schon bis “its infancy” gekommen ist, ist nicht
zuletzt Vf.s Verdienst, der sich wie kaum ein anderer diesem Studium verschrieben
hat und ebenso bahnbrechende wie wegweisende Studien dazu vorgelegt hat..

Anliegen seines Buches ist es, die Geschichte der “first translations of portions
of the Bible into Arabic and of their currency in the Jewish, Christian, and Muslim
communities in the Arabic-speaking world up to Mamlik and eatly Ottoman
times” zu erzihlen (S. 2) und dabei vor allem eine Antwort auf die Frage zu finden,
wann die ersten (und weiteren) arabischen Bibeltexte judischer- und christlicher-
seits entstanden sind und was deren Entstehung veranlasst hat. Diese Frage stellt
sich umso nachdriicklicher vor dem Hintergrund der Beobachtung, dass der arabi-
sche Koran nicht nur einen Grossteil biblischer Uberlieferung reflektiert, sondern
liber weite Strecken geradezu solides biblisches Wissen auf Seiten seiner Hérer und
Hoérerinnen und (spiter) der Leser und Leserinnen voraussetzt (S. 7).

Dass die biblische Uberlieferung im Koran auf einer schriftlichen arabischen
Textgrundlage fusst, ist nach Vf. nicht nur nicht anzunehmen, sondern auszu-
schliessen. Nichts spricht dafiir, dass biblische Texte, geschweige denn die gesamte
Bibel, bereits in vorislamischer Zeit in verschrifteter arabischer Version existiert
haben, ganz abgesehen davon, dass bis heute auch keine sie belegenden Doku-
mente / Handschriften oder dergleichen gefunden worden sind. Vielmehr, was im-
mer an durchaus feststellbarem biblischem Wissen unter Juden und Christen auf
der Arabischen Halbinsel in vorislamischer Zeit vorhanden und verbreitet war, von
zu liturgischen Zwecken moglicherweise verschrifteten einzelnen Texten in den je-
weils eigenen ,,Religionssprachen® (Hebraisch, Aramaisch, Syrisch, Griechisch) ab-
gesehen, es beruhte ebenso auf mindlicher Tradition (S. 7-53: The Bible in Pre-Islamic
Arabia), wie die Rezeption der Bibel im Koran nur von der Annahme miindlich
tberlieferter Bibel her verstindlich wird, wie Vf. eingehend dargelegt hat (S. 54-96:
The Bible in the Arabic Qnr’an) und daher zu dem Schluss kommt, dass die Bibel zwar
im Koran “virtually no textual presence” hat, “ the selective presence of an ’intet-
preted Bible’ in Islamic scripture” hingegen unbestreitbar ist (S. 95).

Die Entstehung der ersten Ubersetzungen biblischer Texte und dann der ge-
samten Bibel ins Arabische (S. 97-126: The Earliest Translations oft he Bible into Arabic)
sieht V. zum einen im Kontext der zunehmenden Arabisierung zuvor nicht-ara-
bischsprachiger Gebiete im Abbasidischen Kalifat (im 8./9. Jahrhundert) mit der
Folge, dass unter Juden nicht anders als unter Christen mehr und mehr die Not-
wendigkeit zu spuren war, zhre Bibel nicht zuletzt aus praktischen Griinden des
Studiums in der neuen Zngua franca zur Verfigung zu haben. Zum anderen und vor
allem aber ist die Entstehung der arabischen jiidischen und christlichen Bibel auch
eine Antwort, eine Antwort namlich auf die koranisch-islamische Rezeption der
Bibel, in der weder Juden noch Christen z/re Bibel wiedererkannten und sich daher
geradezu gendtigt fithlten, gleichsam korrigierend einzugreifen und 7hre Bibel nun
selbst in der Sprache des Islam vorzulegen (S. 125-126). In den folgenden beiden
Kapiteln gibt Vf. dann einen Uberblick iiber die so entstandenen christlichen
(S. 127-154: Christian Translations of the Bible into Arabic) und jidischen arabischen
Bibeliibersetzungen (S. 155-174: Jewish Translations of the Bible into Arabic), um sodann

251



der Frage nachzugehen, wie muslimische Gelehrte damit umgegangen sind (S. 175-
203: Muslims and the Bible in Arabic), ihrerseits die Autoritit der Bibel, biblische Ge-
schichten ebenso wie biblische Geschichte, in Anspruch nahmen, “to warrant the
spiritual authenticity of Muhammad, the Qur‘an, and Islamic teaching”. V{. nennt
diesen Prozess “the ‘Biblicizing’ of the Islamic prophetic claim” (S. 176), der frei-
lich nicht wértliche Ubernahme meint, sondern ein Verfahren, das V£ “Decon-
structing and Reinterpreting the Biblical Text” nennt und an entsprechenden Bei-
spielen von “Islamic biblical scholarship™ aufzeigt (S. 198-203).

Bei alledem bleiben Bibel und Koran “intertwined Scriptures™ (S. 204-215), “in-
tertwined” freilich “not so much textually”, als vielmehr “in the recollection of the
narratives of the Hebrew Bible and the New Testament, along with some quotati-
ons” (S. 214), woran nicht zuletzt vor dem Hintergrund aktueller Auseinanderset-
zungen nicht nachdricklich genug erinnert werden kann. Es ist ein ebenso faszi-
nierendes wie wichtiges Buch, das Vf. vorgelegt hat, von dem man nur hoffen und
wunschen kann, dass Aktualitit und Relevanz seiner Thematik erkannt und das
,,otudium der Bibel in der Sprache des Islam® bald tiber “its infancy” hinauskommt.

Tibingen Stefan Schreiner

IBN EZRA, ABRAHAM: Sefer Ha ibbur. A Treatise on the Calendar, translated and anno-
tated by Mordechai S. Goodman, Jersey City, N.].: Ktav Publishing House 2011,
X1V, 246, 75 S., ISBN 978-1-60280-160-8.

Kalender, Festkalender zumal sind religiése Identititsurkunden. Das gilt fir alle
Religionen und deren jeweilige Festkalender. Insofern geht es in Abhandlungen,
die sich mit Fragen der Datierung, der Berechnung und Festsetzung des Beginns
und Endes eines Fest- oder Feiertages zum Beispiel, auseinandersetzen, um weit
mehr als ,,nur um Fragen exakter Berechnung von Datumsangaben auf der Grund-
lage empirisch erhobener und / oder mathematisch berechneter und verarbeiteter
astronomischer Daten. Es geht dabei vielmehr um Fragen religioser Identitit. In-
sofern bieten Abhandlungen zu Kalenderfragen denn auch immer wieder Gelegen-
heit, mit der Diskussion um Berechnung und Festsetzung von Festzeiten zugleich
wesentliche, das religiose Selbstverstindnis betreffende Aussagen zu machen und
dabei Abgrenzungen gegeniiber anderen konkurrierenden Selbstverstindnisseen
vorzunehmen, also Demarkationslinien zwischen dem Eigenen und dem davon ab-
weichenden oder sich unterscheidenden Anderen zu ziehen.

Ein in dieser Hinsicht eindrucksvolles Beispiel liefert Abraham Ibn Ezra (1092-
1167) mit seiner Abhandlung tiber die Kalenderberechnung, die er 1146/47 wih-
rend seines Aufenthaltes in Verona unter dem Titel m2vi 190 (,,Buch tber die In-
terkalation®) verfasst hat, mit dem er im Titel dem gleichnamigen von Abraham
bar Hiyyas einige Jahre frither (1122) verfassten, freilich weitaus umfangreicheren
Werk folgt (S. 66), mit dem er sich durchaus kritisch auseinandersetzt, und nicht
nur mit thm, sondern ebenso auch mit ,,Shemue] und R. Adda [und vielen anderen
(S. 109)] sowie den Kalenderberechnungen der Nichtjuden® (S. 1), zu denen er
Christen und Perser ebenso zihlt wie Hindus und Muslime (Araber). Besonders

252



aufschlussreich im Sinne der Abgrenzung sind Ibn Ezras Anspielungen auf karii-
sche Kalenderberechnung.

Insofern ist es Mordechai S. Goodman nur zu danken, dass er dieses zwar ver-
gleichsweise kurze, inhaltlich dafiir aber umso gewichtigere Werk Ibn Ezras ebenso
sorgfiltig ediert (S. 0-0Y) wie ibersetzt (S. 1-142) und in Gestalt von Fussnoten zur
Ubersetzung ausfithrlich kommentiert hat. Was dariiber hinaus zum Verstehen des
nicht immer leicht zu verstehenden Textes nicht zuletzt an astronomischem und
mathematischem Wissen zu wissen notwendig ist, hat Goodman dankenswerter-
weise in acht thematisch geordneten Appendices zusammengetragen und nachge-
reicht (S. 143-232). Besonders begrissenswert sind auch die beiden Vokabularien
der hebriischen und englischen astronomischen und mathematischen Termini
(S. 30-119 und S. 233-240) sowie die Bibliographie (S. 241-246).

Tibingen Stefan Schreiner

FREIDENREICH, DAVID M.: Foreigners and their Food — Constructing Otherness in Jewish,
Christian, and Islamic Law, Berkeley, CA: University of California Press 2011, 352 S,,
ISBN 978-0520253216.

Die material- und kenntnisreiche Arbeit untersucht judische, christliche und mus-
limische Speisetabus, die auf dem religiésen Status eines Herstellers, Bearbeiters,
oder Besitzers beruhen, und zwar in Wechselwirkung. Es zeigt sich wieder einmal
schnell, dass es ‘das’ Judentum, ‘das’ Christentum und ‘den’ Islam diachron wie
synchron nicht gibt. Das paldstinische Judentum der Antike definierte die Mahl-
gemeinschaft mit Nicht-Juden so eng wie moglich, das alexandrinische so weit
wie moglich (wobei der Gegensatz dieser beiden Typen eine sinnvolle probabi-
listische Globalisierung darstellt und nichts iiber die Einstellungen eines jeden
paldstinischen bzw. alexandrinischen Juden aussagt). Von nicht-Juden gebacke-
nes Brot ist in Mischna und den Talmudim verboten — aber es ist nicht verboten,
nicht nach der Herkunft von unbekanntem Brot zu fragen (diese Strategie zur
Umgehung eines Ge- oder Verbotes findet sich schon in Jos 9, insofern die Liige
der Gibeoniter so absurd und durchsichtig ist, dass Josua gezwungen war, sie
nicht durchschauen zu wollen). Diese ‘Brot-Regel’ findet sich bei Christen (Pau-
lus) und Muslimen als ‘Fleisch-Regel’ Fleisch aus paganen Opferhandlungen
kann gegessen werden, wenn man nicht nach der Herkunft fragt. Frithe Christen
waren Juden und assen alles, was Juden assen, und wie die Juden kein Opfer-
fleisch. Wihrend der Trennung von Judentum und Christentum grenzten sich
die Christen dann nach beiden Seiten ab: sie assen auch, was Juden nicht assen,
aber weiterhin kein Opferfleisch. Tragisch wurde es nach dem ‘Sieg’ des Chris-
tentums und dem Untergang der antiken Kulte, denn nun erklirte das Christen-
tum das Judentum zur Idolatrie (mangels einer anderen) und verbot Christen den
Genuss von Essen, das im Judentum eine kultische Bedeutung hatte (wie z.B.
Matzen). Der Islam ersetzte die jidische und christliche Opposition “Wir vs.
Nicht-Wit’ gegeniiber dem Anderen durch die Differenzierung “Wir vs. Nicht-

253



Wir wie wir” und “Wir vs. Nicht-Wir nicht wie wit’; so ist judisches und christli-
ches Essen im Gegensatz zu paganem im sunnitischen Islam erlaubt (sofern es
nicht von verbotenen Tieren stammt), wihrend die Schia Polytheisten, Juden und
Christen in den gleichen Topf wirft. Diese Differenzierung griff das rabbinische
Judentum z. T. auf, indem es muslimisches Fleisch erlaubte, weil es von Nicht-
Juden stammte, die keine G6tzenanbeter waren, christliches aber verbot (Mus-
lime haben weder eine Trinitit noch eine Christologie und kennen auch keine
Bilderverehrung).

Das Buch zeigt sehr schon, was man alles wissen sollte, bevor man sich in den
Dialog der abrahamitischen Religionen begibt: nicht nur, wie wir bislang die ande-
ren gesehen haben, sondern auch, wie die anderen bislang uns gesehen haben (und
einige von ihnen auch weiterhin sehen). Erst, wer sich selbst (auch) mit den Augen
des anderen sieht, kann den Dialog — im eigenen Kopf — beginnen.

Bern Ernst Axel Knauf

BOOCKMANN, MARGARETHA: Schrift als Stigma. Hebrdische und hebraisierende Inschriften
anf Gemdlden der Spatgotik (Schriften der Hochschule fir Jidische Studien, Bd. 10),
Heidelberg: Universitatsverlag Winter 2013, XIV, 536 S. + 182 S. Bildtafeln, ISBN
978-3-8253-6037-5.

Wie im Untertitel genannt, sind Gegenstand des von Margaretha Boockmanns
(= Vin.) vorgelegten umfangreichen Bandes ,hebriische und hebraisierende In-
schriften®, wie sie sich in grosser Zahl auf spitgotischen Gemilden finden ganz
unterschiedlicher Genres finden. Insgesamt 635 solcher Gemailde (Aufstellung S.
521-5306), die von einer Vielzahl bekannter und unbekannter Kiinstler (Namens-
register S. 507-512) stammen und tber eine ebensolche Vielzahl europiischer
Stidte verstreut sind (S. 513-520), hat Vfn. ausfindig gemacht, sorgfiltig katalo-
gisiert und in ihrem nach thematischen Gesichtspunkten gegliederten Katalog
eingehend beschrieben (Teil 2, S. 189-480). Eine erhebliche Zahl dieser Gemiilde
ist im Anhang (in Teil 3) in Farbe reproduziert.

Dem Katalog voran geht eine systematische Untersuchung der Thematik, in
der Vin. den Bogen weit gespannt hat. Er reicht von einleitenden kunstgeschicht-
lichen Betrachtungen zur spitgotischen Malerei (S. 3-43) Uber die Beschiftigung
mit einzelnen Kinstlern und von thnen gewihlten und gestalteten Genres (S. 93-
165) bis hin zu Erwigungen zur Funktion und dabei vor allem zu den — mdogli-
chen — Absichten, die seitens der Kunstler, die samtlich Christen waren, mit der
Verwendung hebriischer und / oder hebraisierenden Schriftzeichen oder ganzer
Inschriften auf ihren Gemilden verbunden gewesen sein mogen (S. 166-185).
Vin. sieht sie einerseits im Kontext der zeitgendssischen christlich-jidischen
Auseinandersetzung und betrachtet sie dem entsprechend als Teil antijiidischer
Polemik und in Verbindung mit negativen Judendarstellungen als Beispiele fiir
,visuelle Judenfeindschaft™ (S. 1711f.), andererseits erkennt sie in ihnen aber auch
das Bemtuhen, ja, das ,Bediirfnis, etwas Heiliges, Geheimnisvolles, vielleicht

254



auch absichtlich Unlesbares auf den Gemilden anzubringen® (S. 5). Ob die heb-
riische Schrift dabei aber tatsdchlich als jenes S#gma anzusehen ist, wie es Vin.
programmatisch im Titel ihres Buches formuliert hat, bleibt auch nach der Lek-
ture der entsprechende Kapitel noch zu diskutieren.

Vergleichsweise breiten Raum nimmt — nach einer kurzen Erbrterung der
Frage nach der Kenntnis des Hebridischen und deren Verbreitung unter Juden
und Christen zur Zeit der Spatgotik (S. 44-56) — die Untersuchung der Entwick-
lung der hebriischen Schrift und Schreibstile nach sefardischem und aschkenasi-
schem Duktus ein (S. 57-92). Gestiitzt auf entsprechendes epigraphisches Mate-
rial geht Vin. dabei insbesondere der Frage nach, ob und — wenn: ja — inwieweit
die auf den untersuchten Gemilden angebrachten hebriischen/hebraisierenden
Schriftzeichen etwaige Vorbilder auf Grabsteinen, in Inschriften auf Kultgegen-
stinden oder dergleichen haben. Besonders aufschlussreich sind in diesem Zu-
sammenhang die Beispiele von / Belege fiir hebriische Schreibiibungen, die Vin.
schon friher ausfindig gemacht hatte, hier erneut berticksichtigt (S. 85-88) und
damit einen wesentlichen Beitrag zur Erforschung der Geschichte der christli-
chen Hebraistik im 15. und frithen 16. Jahrhundert, von Petrus Nigri Giber Kon-
rad Pellikan bis Johannes Reuchlin leistet.

In der Summe ist das Buch eine wahre Fundgrube, und dies nicht nur fiir
Kunsthistorikerinnen und Kunsthistoriker, sondern ebenso auch fir alle, die sich
fur die Geschichte christlich-jidischer Beziehungen, fiir die Probleme und Formen
christlich-jiidischer Auseinandersetzung am Beginn der Neuzeit einerseits und fiir
die Anfinge der christlichen Hebraistik und ihre Leistungen interessieren.

Tubingen Stefan Schreiner

PREUSS, MONIKA: ,,sie konten klagen, wo sie wollten. Maglichkeiten und Grengen des rab-
binischen Richtens in der friihen Neugert (= Hamburger Beitrige zur Geschichte der
deutschen Juden. Fur die Stiftung Institut fiir die Geschichte der deutschen Juden
herausgegeben von Andreas Brimer und Miriam Rirup, Bd. 43), Géttingen: Wall-
stein Verlag, 2014, 152 S., ISBN 978-3-8353-1532-7.

Lange Zeit pflegten Historiker die Lehrmeinung, jidische und christliche Gesell-
schaft seien in der Vormoderne strikt voneinander getrennt gewesen. Erst spit
setzte sich die Vorstellung durch, dass die Gesamtgesellschaft eher ein diffiziles
Gewebe verschiedener Segmente sein kénnte. Damit entfiel auch die Frage, ob die
fur die Juden behauptete Segregation positiv oder negativ zu bewerten sei, ob sie
zu Identititswahrung und Autonomie oder zu Degeneration und Verfall der Ge-
meinschaft fuhrte. Die Entfaltungsmoglichkeiten von Minderheiten wie jener der
Juden erschloss sich in der Frithen Neuzeit andererseits nicht zuletzt aus dem Span-
nungsbogen mannigfacher Herrschafts- und Rechtsverhiltnisse, deren buntes Ne-
beneinander fiir Deutschland bis ins 19. Jahrhundert typisch war.

Von diesen in der Einleitung ihres Buches geschilderten Voraussetzungen aus-
gehend, untersucht Monika Preuss, unter welchen Rahmenbedingungen frithneu-

255



zeitliche Rabbiner als Teil eines komplexen Herrschafts- und Rechtssystems arbei-
ten konnten und welche Handlungsspielriume sie hatten. Innerjiidische Gerichts-
barkeit wird so als aktiv gestalteter Eigenraum begriffen, der in das komplexe und
durch die Interaktion seiner vielfiltigen Bestandteile in stetem Wandel befindliche
System der allgemeinen Gerichtsbarkeit eingebettet war. Die Schrift reprisentiert
mithin den neueren Ansatz, dem zufolge jiidische Geschichte zugleich eine ,,inte-
grierte® als auch eine des ,,dazwischen® darstellt, und dies sowohl in bezug auf den
binnenjiidischen Raum, wie innerhalb der Gesamtgesellschaft.

Da sich die urspriinglich vorgesehene quantitative Herangehensweise ange-
sichts der Quellenlage als hoch problematisch erwies, arbeitet die Analyse mit re-
prisentativen Exempeln. Der Fokus liegt zudem nicht, wie sonst hiufig, auf der
normativen Ebene, sondern auf jener der Praxis, die oft in volligem Widerspruch
zu den schriftlich fixierten Regeln stand. Der Untersuchungszeitraum wird, etwas
versteckt, auf den Zeitraum von 1648 bis 1806 eingegrenzt.

Das Kapitel ,,Stadt und Land® (S. 21-76) stellt zunichst die untersuchten Rabbi-
nate vor und beschreibt die Gerichtsverhiltnisse. Sie konnten unterschiedlicher nicht
sein: Zum einen das urbane Frankfurt a. M., lutherische Reichsstadt und Sitz einer
nicht nur zahlenmissig bedeutenden jiidischen Gemeinde. Deren Strukturen waren
klar gegliedert, und sie besass in den stidtischen Behoérden, dem Rat vor allem, ein-
deutige Ansprechpartner. Als wichtigste Funktionire und Bindeglieder zur Obrigkeit
wirkten Baumeister (jidische Gemeindevorsteher), wihrend die Rabbiner nur nachge-
ordnete Angestellte waren. Selbst bei internen Streitfillen war das Rabbinat zudem
nur eine erste Anlaufstelle, weil sich die Frankfurter Juden auch an alle stidtischen
Gerichte wenden konnten. Im Falle der Appellation mussten sie es.

Als Gegenstick fungiert das Hochstift Wurzburg: Ein katholischer Territori-
alstaat, der zahlreiche Afterlehen wie auch véllig unabhingige Kleinstterritorien
umschloss und auf dessen Gebiet es nur jidische Streusiedlung gab. Schutzher-
ren der Juden waren dort neben dem Hochstift auch das Domstift, die Universi-
tat, mehrere Kloster sowie reichsunmittelbare Adelsfamilien. Als Schlichter fir
Ceremonialsachen (mit dem Kultus verknipfte Streitfille) wirkte der Oberrabbiner
von Heidingsfeld. Daneben beanspruchten, einander konkurrenzierend, weitere
Foren die Gerichtsbarkeit: Dem Judenamt, in dem das Hochstift alle die Juden
betreffenden Zustindigkeiten zu biindeln suchte, standen reichsunmittelbare
Grundherren gegeniiber, bei Eheangelegenheiten das Konsistorium, bei Erb-
schaftsfillen das Landgericht usw.

Im eigentlichen Hauptteil der Studie werden anhand von Fallbeispielen ,,Dehn-
barkeit und Grenzen des judischen Rechtsraums® ausgelotet (S. 77-126). Konkret
geht es um Kompetenzstreitigkeiten mit christlichen Stellen sowie um innerjiidische
oder konfessionsiibergreifende Zwiste beztiglich Kaschrut, Scheidung, Erbschaft,
Unterhalt von Verwandten, Handelsstreitigkeiten oder Bann nichtjudischer Waren.

Besonders komplex gestalteten sich die Verhiltnisse im reichsunmittelbaren
Gossmannsdorf, dessen Besitz sich das Wirzburger Hochstift mit zwei ritter-
schaftlichen Familien teilte, wozu im 18. Jahrhundert durch Erbfall noch das Fiirs-
tentum Ansbach trat. Fir Ceremoniale (bei denen stets umstritten blieb, was eigent-
lich dazugehorte!) durfte jeder der drei Anteilseigner einen Rabbiner benennen, der

256



sich mit seinen beiden Kollegen im Jahresturnus abwechseln sollte. Die gewihlten
Rechtsfille zeigen nun, dass rabbinisches Richten trotz der untibersichtlichen Lage
»in engen Grenzen dehnbar® war. Blieben herrschaftliche Belange unberiihrt,
konnten die Rabbiner frei schalten und selbst Gemeindevorsteher disziplinieren,
wollten sich diese Uber sie stellen. Das dnderte sich, sobald Interessen der nichtji-
dischen Obrigkeit tangiert wurden. Bei reinen Verfahrensfragen gelang es den Rab-
binern zwar hiufig, nichtjiidischen Stellen durch beherztes Auftreten Zustindig-
keiten abzutrotzen. Uberschritt die rabbinische Gerichtsbarkeit indes die Grenzen
der eigenen Gemeinschaft, endete ihr Spielraum abrupt, wie Fille zeigen, an denen
zum Christentum konvertierte Juden beteiligt waren.

Die Frankfurter Judengasse sorgt nochmals fur ein differenzierteres Bild. Hier
wurde rabbinische Gerichtsbarkeit von der Stadt im Sinne einer Guten Policey nur
als Schlichtungsforum auf unterster Ebene geduldet, wihrend alles dariiber hinaus
an kommunale Instanzen verwiesen wurde. Da die Stellung der Rabbiner innerhalb
der Gemeinde stark durch die Bawmeister eingegrenzt wurde, beschrinkte sich rab-
binische Kompetenz v. a. auf den Rechtsbereich des ,,Verbotenen und Erlaubten®
(AN MO dssur wa-hetter). Ausserhalb der Stadtmauern besass das Frankfurter Rab-
binat dagegen enormes Prestige, wie zahlreiche Gesuche um Rechtsauskiinfte aus
dem gesamten Kaiserreich belegen. Eine Gemeinsamkeit mit Gossmannsdorf zeigt
sich in der volligen Ohnmacht der Frankfurter Rabbiner, sobald sich jiidische und
christliche Rechtssphire in die Quere kamen.

Ein ,,Ausblick (S. 127-131) biindelt nochmals die wichtigsten Resultate der
Analyse: War rabbinische Gerichtsbarkeit dem eigenen Anspruch nach universell
giiltig, musste sie sich in der diasporalen Praxis allerorten gravierenden Beschrin-
kungen unterwerfen. Im wenig eindeutigen, um nicht zu sagen chaotischen Rechts-
system des Wiirzburger Hochstifts konnten sich die Rabbiner dabei mitunter wei-
tergehende Spielrdiume erkdmpfen, als es die wohlgeordnete Welt der Frankfurter
Judengasse zuliess. Die Studie illustriert hier sehr eindriicklich die banale, doch oft
vernachlissigte Tatsache, wie wichtig die genaue Kenntnis lokaler Herrschaftsver-
hiltnisse sowie fallbezogener Besonderheiten ist, will man zu einer angemessenen
Beurteilung kommen. So bestimmten neben der personlichen Autoritit eines Rab-
biners nicht zuletzt seine Einbettung in kollegiale Netzwerke und familidres Pres-
tige, wie weit die Spannweite rabbinischen Richtens ausgereizt werden konnte.

Preuss schliesst mit einem Aspekt, der die gesamte Untersuchung nochmals in
ein neues Licht riickt: Akten zu Prozessen mit jiidischer Beteiligung enthalten 6f-
ters Hinweise auf vorausgegangene oder parallele aussergerichtliche Schlichtung
durch Freunde, Verwandte, Nachbarn o.4. Diese Versuche, eine giitliche Einigung
herbeizufuhren, beruhten anders als der Gerichtsweg nicht darauf, einer Seite
Recht zu verschaffen, sondern darauf, einen fiir alle Seiten akzeptablen Ausweg zu
finden. Offenbar war diese Art des Konfliktmanagements recht verbreitet, ist in
den Uberlieferten Quellen bis auf die erwihnten Anhaltspunkte aber kaum doku-
mentiert. Geht man nun davon aus, dass ein beachtlicher Teil aller Streitfalle nicht
auf dem reguliren Instanzenweg gelost wurde, so mindert dies die Bedeutung des
rabbinischen Gerichts als ,,Gradmesser* fiir jiidische Autonomie oder den oft un-

257



terstellten schleichenden Verfall der jiidischen Gemeinschaft erheblich. Dem Do-
kument, das Preuss als Kronzeugen fur aussergerichtliche Schlichtung zitiert, ist
ubrigens auch der bis dahin nirgends erklarte Buchtitel entnommen. Die Interpre-
tationsoffenheit, die das bewusst aus dem Zusammenhang gerissene Zitat fiir den
Leser bis zu diesem Punkt haben musste, ist von der Autorin gewollt.

Insgesamt hat es das152 Seiten schmale Biichlein durchaus in sich: Es ist von
erstaunlicher Dichte und reisst eine Vielzahl zentraler Probleme des frihneuzeitli-
chen Judentums an. In den letzten Jahren sind bereits mehrfach Untersuchungen
erschienen, die einem fundamentalen Paradigmenwechsel bei der Erforschung jii-
discher Gerichtsbarkeit als zentralem Faktor der vormodernen jidischen Gesell-
schaft das Wort reden. Preuss’ Schrift reiht sich hier bruchlos ein.

Schopfheim Clemens P. Sidorko

KASPER-MARIENBERG, VERENA: ,,vor Ewuer Kayserlichen Mayestét Justiz-Thron". Die
Frankfurter jiidische Gemeinde am Reichshofrat in josephinischer Zeit (1765—1790), Inns-
bruck / Wien / Bozen 2012 (= Schriften des Centrums fiir judische Studien, Bd.
19), 501 S., ISBN 978-3-7065-4974-5.

Neben dem in Wetzlar ansissigen Reichskammergericht war der Wiener Reichs-
hofrat (RHR) die zweite hochste gerichtliche Instanz im Heiligen Rémischen Reich
Deutscher Nation vor dessen Auflésung im Jahre 1806. Dieses Gericht fand aber
weder in der preuBlisch-, kleindeutsch® geprigten Geschichtsschreibung im
Deutschland seit dem 19. Jahrhundert noch in der neueren Osterreichischen Histo-
riographie angemessene Beachtung, da es einerseits — aus Berliner Perspektive — in
Wien angesiedelt war, andererseits aber auch der osterreichischen Geschichtsfor-
schung nicht den erwtinschten Ankniipfungspunkt bot, die sich auf die Rolle des
Hauses Habsburg fokussierte und ,,6sterreichische® Geschichte schreiben wollte.
Mit Blick auf die Geschicke der Juden im Alten Reich handelte es sich hier aber um
eine Instanz von hohem Interesse, an die die Juden, wie die vorliegende Arbeit
zeigt, sich immer wieder wandten, um ihre Interessen durchzusetzen. Fine beson-
dere Rolle spielten dabei die Juden der Stadt Frankfurt am Main, die im Reich ne-
ben Prag die groBte jidische Gemeinde bildeten und zudem, da der Kaiser Frank-
furter Stadtherr war, direkten Zugang zu diesem Gericht hatten. Anderen jidischen
Gemeinden, die den jeweiligen Territorialgewalten unterstanden, war dieser
Rechtsweg versperrt. In ihrer an der Grazer Karl-Franzens-Universitit als Disser-
tation angenommenen Arbeit untersucht Verena Kasper-Marienberg anhand der
Akten des Reichshofrates die die Juden betreffende Rechtsgeschichte einer Um-
bruchzeit, die geistesgeschichtlich mit den Toleranzedikten Josephs II. verbunden
ist, wobei diese Edikte sich rechtlich-verbindlich freilich auf die Erblande des Wie-
ner Herrschers und nicht auf die aullerhalb liegenden Gebiete im Alten Reich be-
zogen. Moglicherweise hingt es mit diesem Umstand zusammen, dass sich der
Geist der einsetzenden jiidischen Aufklirung in den von der Autorin analysierten
Rechtsfillen eher indirekt bemerkbar macht: Von der Haskala beeinflusst sind we-
niger die Argumentationen der jeweiligen Parteien vor Gericht, aber die Tatsache,

258



dass es im Laufe des 18. Jahrhunderts zunehmend Konlflikte innerhalb der judi-
schen Gemeinden gab, die offenbar vor weltlichen Gerichten ausgetragen wurden,
hingt offenbar damit zusammen, dass die alte rabbinische Elite im Zuge der gesell-
schaftlichen Entwicklungen immer mehr an Bedeutung, Autoritit und Durchset-
zungskraft verlor (S. 281).

In ihrer klar gegliederten Arbeit bietet die Autorin im ersten Kapitel zunichst
den quantitativen Befund hinsichtlich der judischen Prozessparteien vor dem
Reichshofrat im 18. Jahrhundert. Es folgen Ausfithrungen zum Reichshofratskol-
legium im sozialen Gefiige des Alten Reiches. Im aus judaistischer Perspektive in-
teressantesten dritten Kapitel (,,Argumentieren vor Gericht®) werden von Frank-
furter Juden nach Wien getragene Rechtsfille vorgestellt und ausgewertet — Fille
(F1 — F22), die im Anhang in einer tabellarischen Aufstellung, die auch ausfiihrliche
Quellenausziige enthilt, noch einmal in formalisierter und sehr iibersichtlicher
Weise prisentiert werden. Hervorgehoben sei der Fall der Hanna Ursel (F 19), einer
jidischen Frau, die die Vorsteher (,,Baumeister”) der Frankfurter Gemeinde der
Unzucht beschuldigt und mit dem Bann belegen hatten. Da die Vorsteher zudem
ein Heiratsverbot verhingen wollten, kam es zu einer Verhandlung vor der weltli-
chen Kommunalbehérde in Frankfurt. Diese wies die judische Gemeinde aber an,
die Trauung der Frau zuzulassen und den Bann gegen sie aufzuheben. Gegen diese
Entscheidung riefen die ,,Baumeister® im Juni 1778 das Wiener Gericht an, indem
sie herausstellten, dass ithnen nach dem jidischen ##4 dem Reichsrecht das Bann-
recht zustehe (S. 188f) und dass ein Jude, der sich der ,,jiidischen Observanz* ent-
gegenstelle, ,,sofort ein Jude zu seyn aufhéren will” (S. 189f). ,,Hanna, und andere
Buhlschwestern ihres gleichen miissen daher die Siinde ihrer Unkeuschheit nach
dem Judischen Herkommen billig biissen, weil sie Jidinnen sind, und die Folgen
eines so schindlichen Lasters wissen, iiber welches der Eyfer eines Pinehas mit
Recht entbrannte® (S. 190). Bemerkenswert an dieser Argumentation der Klage-
schrift ist neben dem Verweis auf Num. 25, 7ff (natiirlich ist nicht der Frankfurter
Rabbiner Pinchas Horowitz, sondern der biblische Pinchas gemeint, den auch
christliche Leser und Anwilte kennen konnten) nicht nur der selbstverstindliche
Rekurs auf jidische Rechtsquellen (,,Herkommen®), sondern auch die zentrale
Rolle der Bannstrafe — ein Thema, das in den Jahrzehnten nach der Franzésischen
Revolution in der innetjiidischen Polemik zwischen Reformern und konservativen
Kriften erneut eine Rolle spielen sollte. Auch in einem anderen Mitgliedschafts-
Fall — die Frankfurter ,,Baumeister® wollten einen Juden wegen ausstehender Ge-
meindeschulden von der ,,Stittigkeit™ ausschlieen (also ihm das fiir einheimische
Juden vorgesehene dauerhafte geschiitzte Aufenthaltsrecht vorenthalten) — wurden
Normen des judischen Rechts vor Gericht vorgetragen und flossen offenbar mit in
die hochstrichterliche Abwigung ein (S. 184).

Abgesehen von diesen rechtsgeschichtlichen Aspekten ist diese Arbeit vor al-
lem fiir die Geschichte der Frankfurter judischen Gemeinde interessant. Im Hin-
blick auf den Stellenwert der Rechtsfragen hinsichtlich der Zugehorigkeit zur jidi-
schen Gemeinde und auch mit Bezug auf die Neigung judischer Petenten, gegen
die lokalen Autorititen an die hohere Instanz zu appellieren, wirken die von der

254



Autorin vorgestellten Fille an einigen Stellen fast wie eine Vorabschattung der hun-
dert Jahre spiter in Frankfurt tobenden Debatte um den ,,Austritt™ aus der jidi-
schen Gemeinde — ein Streit, in dem sich die orthodoxen Frankfurter Juden freilich
nicht mehr an den Wiener Monarchen, sondern an das in Berlin tagende preul3ische
Parlament wandten.

Tibingen Matthias Morgenstern

HUTTER, MANFRED (Hg.), Between Mumbai and Manila. Judaism in Asia since the Found-
ing of the State of Israel (Proceedings of the International Conference, held at the
Department of Comparative Religion of the University of Bonn. May 30, to June
1, 2012), Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht / Bonn University Press 2013, 268
S., ISBN 978-3-8471-0158-1 / ISBN 978-3-8470-0158-4 (E-Book).

Obwohl die judischen Gemeinden im asiatisch-pazifischen Raum — vom indischen
Subkontinent bis Japan reichend — auf eine ebenso lange wie ereignisreiche Sozial-
und Kulturgeschichte zurtickblicken konnen, ist die wissenschaftliche Auseinan-
dersetzung mit dem ,,asiatischen Judentum® bis heute eher tiberschaubar; sowohl
innerhalb der Judischen Studien, vergleichenden Religionswissenschaft, Orient-
und Asienwissenschaften als auch innerhalb des weit gefassten Bereichs der Kul-
turwissenschaften. Griinde dafiir sind der Holocaust und seine Folgen, die Staats-
griindung Israels und die Wiederbelebung des europiischen Judentums in der zwei-
ten Halfte des 20 Jahrhunderts, welche nicht nur die verstirkte Aufmerksamkeit
der jidischen Gemeinden in der Diaspora und Israel selbst erforderten, sondern
auch den GrofBteil des wissenschaftlichen Interesses auf sich zogen.

Einen Einblick in die Vielfalt des Judentums in Asien zwischen Mumbai und
Manila zu bieten, und damit eine relevante Forschungsliicke zu schlieBen, ist An-
liegen des Sammelbandes Besween Mumbai and Manila. [ndaism in Asia since the Found-
ing of the State of Israel, herausgegeben von Manfred Hutter — Professor fiir Religi-
onswissenschaft an der Universitit Bonn. Die einzelnen Beitrige des Bandes ba-
sieren auf der gleichnamigen, internationalen Tagung zum Thema, welche vom 30.
Mai bis 1. Juni 2012 in der Abteilung Religionswissenschaft am Institut fiir Orient-
und Asienwissenschaften der Universitit Bonn stattfand.

Das Buch ist in drei Teilbereiche untergliedert: Die Artikel in Teil 1 — ,,Jewish
Communities in Asia® — sind in erster Linie ethnographische Studien zu lokalen
judischen Gemeinden in Indien (,,Bene Israel Transnational Spaces and Aesthetics
of Community* von Gabriele Shanar), Indonesien (,,Searching for Traces of Juda-
ism in Indonesia® von Edith Franke), Singapur (,,Jews in Singapore: Tradition and
Transformation® von Vera Leiniger), China (,,Judaism in PR China and in Hong
Kong Today: Its Presence and Perception® von Alina Pitru) sowie Myanmar, Thai-
land und Kambodscha (,, The Tiny Jewish Communities in Myanmar, Thailand and
Cambodia“ von Manfred Hutter). Besonders der erste Teil des Buches eignet sich
sehr gut als Ersteinstieg in das sehr breit geficherte Themengebiet ,,Judentum in
Asien®, da alle Autorlnnen ihren eigentlichen Analysen und Fallbeispielen einen

260



kurzen, aber sehr dichten und informativen Abschnitt zum historischen und kultu-
rellen Hintergrund judischer Gemeinden, in den von ithnen behandelten Lindern
voranstellen. Auf diese Weise erhilt der Leser/die Leserin nicht nur einen sehr
eindriicklichen und gut recherchierten Uberblick {iber das Forschungsgebiet, son-
dern ist gleichzeitig auch gut auf die in Teil zwei und drei folgenden Beitrige vor-
bereitet, die sich mit spezielleren Fragen des jidischen Lebens in Asien beschifti-
gen. So behandeln die Autorlnnen im zweiten Teil des Buches — ,Religion and
Politics* — Fragen zur untrennbaren Verflechtung zwischen Politik und Judentum
in Asien, wie beispielsweise Untersuchungen zu den bilateralen Beziehungen zwi-
schen China und Israel (,,The Bilateral Relations between Israel and Modern
China“ von Pingan Liang und Zheng Liang), zur pakistanisch-israelischen Ge-
schichte (,,Jews in Pakistan in the Context of Estranged Pakistani-Israeli Relations®
von Malte Gaier) oder den Zusammenhingen zwischen zionistischen Vereinigun-
gen und ihrem Kampf um Wihlerstimmen in asiatisch-jiidischen Gemeinden hin-
sichtlich der Teilung Palistinas in einen jidischen Staat und ein paldstinensisches
Hoheitsgebiet 1947 (,,Zionist Federations and Zionist Diplomacy in Asia to Ensure
United Natons Support fort he 1947 Partition Plan® von Meron Medzini).

Der dritte und letzte Teil des Buches — ,,Judaism in Everyday Life and Society*
— betrachtet das Judentum in Asien vor dem Hintergrund der Alltagsgeschichte
und bietet damit Einblick in die verschiedenen Lebenswelten von Juden und Jii-
dinnen in Asien einerseits, wie auch in die Wahrnehmung von Judentum und judi-
scher Kultur seitens der Mehrheitsgesellschaft der hier betrachteten asiatischen
Linder andererseits (,,Why the Chinese People are Interested in Judaism, the Ho-
locaust, and Israel” von Gilya Gerda Schmidt). Dabei stehen Fragen zur Identitits-
konstruktion (,,'My Backward Place is Where I am’: Jewish Identity and Jewish Au-
thorship in India® von Heinz Werner Wessler), wie auch zum dynamischen Kul-
turkontakt und der damit einhergehenden Entstehung neuer, mit Bindestrich ver-
sehener Traditionen (,,Hindu-Jewish Dialog. A New Tradition in the Making® von
Yudit Kornberg-Greenberg) im Vordergrund der Betrachtungen.

Somit geht aus allen Beitrigen dieses englischsprachigen und interdiszipliniren
Bandes hervor, dass die einzelnen jiidischen Gemeinden im asiatisch-pazifischen
Raum stets in ein Netzwerk des globalen Judentums eingebunden sind, gleichzeitig
aber auch in Interaktion mit den dominierenden Religionen in den jeweiligen Gast-
Lindern stehen. Dadurch werden interkulturelle Kontakte und gegenseitiges Ver-
stindnis besonders gefordert. Folglich gestattet der Band nicht nur neue Einsichten
in die ,,Internationalitit des Judentums an sich, sondern bietet ebenfalls einen sehr
guten und inspirierenden Ausgangspunkt fiir weitere Studien zum religiésen Plura-
lismus, Wandel und zu religiosen Entwicklung in Asien (S. 75). Dariiber hinaus
heben die einzelnen Beitrige die Notwendigkeit grenziiberschreitender Fragestel-
lungen hervor, und sind somit als eine wichtige Erginzung zu anderen, vereinzelt
existierender Publikationen zu Judentum und jidischer Kultur in Asien zu verste-
hen. Die allgemein vorherrschende — auf Europa, Israel und die USA reduzierte —
Vorstellung dartiber, was das Judentum einst war, heute ist und morgen sein kann,
wird durch diese sehr spannende Lektiire um ein Vielfaches erweitert.

Bern Sarah M. Ross

261



HUTTENMEISTER, FROWALD GIL: 1271957 *N2 112812 0 NEP1 M0 WK W / A bkiir-

gungsverzeichnis hebréischer Grabinschriften (AHebG), 2. erweiterte Auflage, Tuibingen:
Mohr Siebeck 2010, XTI, 384 S., ISBN 978-3-16-150261-3.

Wohl kaum ein anderer hat Giber die letzten Jahrzehnte so intensiv judische Fried-
hofe dokumentiert und hebriische Grabsteininschriften erforscht, wie F. G. Hiit-
tenmeister dies getan hat, nicht nur auf judischen Friedhofen in Deutschland,
sondern ebenso auch in Tschechien, in Polen und der Ukraine, und wohl nie-
mand anderer wire daher geeigneter und vor allem kompetenter, ein Verzeichnis
der in den hebriischen Inschriften auf Grabsteinen verwendeten bzw. begegnen-
den Abkiirzungen zusammenzustellen als er. Da ist es nur als Selbstironie beson-
derer Art zu verstehen, dass der Autor als Motto seinem Werk das folgende Zitat
aus dem Babylonischen Talmud vorangestellt hat: ,,Zehn Dinge sind dem Stu-
dium abtriglich usw. Und manche sagen: Auch, wer die Inschriften auf den Gra-
bern liest (bHor 13b).

Mit dem hier anzuzeigenden Buch liegt das in erster Auflage 1996 bereits
erschienene — vielfach bewihrte — Abkiirzungsvergeichnis jetzt in einer gegentber
der ersten Auflage erginzten und nicht unerheblich erweiterten Neuausgabe vor.
Neben dem eigentlichen, alphabetisch geordneten Verzeichnis der Abkiirzungen
(@M¥P1 M2 n "wX1) — bei dem man geradezu erstaunt ist, wie viele es deren gibt
(S. 7-359) — umfasst der Band eine hochst niitzliche Bibliographie zum Thema
(8. 360-370), ferner ein Verzeichnis der ,,Jahreszahlen von 4700 — 5909 (1000 —
2149)“, bei denen dankenswerterweise immer auch die Jahresanfinge und Jah-
resenden nach dem gregorianischen Kalender angegeben sind (S. 372-382), und
schliesslich noch eine Liste der ,,Feiertage, die in Grabinschriften erwihnt wer-
den® (S. 383), in der Summe einige mehr als Gblicherweise im jidischen Kalender
aufgefiihrt werden. Bleibt am Ende nur, Autor und Verlag dafiir zu danken, dass
sie dieses zu einem stattlichen Band angewachsene, unterdessen lingst unver-
zichtbar gewordene Abkiirzungsverzeichnis wieder zuginglich gemacht haben.

Tibingen Stefan Schreiner

PAWELEC, MARIUSZ (ed.) Abmanach Karaimski, Bd. 2 (Wroctaw 2013), 190 pp., ISSN
2300-8164.

Published by the Polish Karaite publishing house “Bitik™ and edited by Mariusz
Pawelec, the second issue of Almanach Karaimski commemorates the 110% anni-
versary of the birth of the Karaite Orientalist, Professor Ananiasz Zajaczkowski
(1903-1970), and the 140t anniversary of the birth of the last Karaite hakbam in
Eastern Europe, Seraja Szapszal (1873-1961). The Almanach publishes 58 letters
written by Zajaczkowski to Szapszal (pp. 65-163) and 18 letters by the same
writer to the famous Karaite poet, publisher and litterateur, Aleksander Mard-
kowicz (pp. 165-187). These letters (written in Polish and Russian) represent pre-
cious sources which provide us with a first-hand perspective on the life and world
views of the Karaite intellectual elite in the interwar period and the 1940s. The

262



publication of the original of the letters is preceded by introductory articles on
the biographies of Zajaczkowski, Szapszal and Mardkowicz authored by Ma-
ria Emilia Zajaczkowski-Lopatto (daughter of the scholar), Mariusz Pawelec and
Anna Sulimowicz, respectively. The commentaries and introductory atticles con-
tain much useful information on the persons mentioned in the letters. Somewhat
strange, however, is sometimes the transliteration and interpretation of terms.
Thus, the authors of the introductory articles consistently used the toponym
Dgufut-Kale (to be pronounced as Dzhufut-Kale) instead of Cufut-Kale or Cufut-Qale
/ Chufut-Kale (Tatar and Turkish for “Jews’ fortress”) to designate the famous
Crimean fortress where a large Karaite community lived from the 14 to the 19
centuries. The form Dgufut-Kale was introduced by Szapszat in the 1920s and has
never been in use before; the same applies to the pseudo-Turkic term hachan, no
less consistently used by the contributors to the .A/manach, which likewise was
introduced by Szapszal around 1928. The correct form of the term is certainly
the Hebrew hakham — designating the position to which Szapszat was elevated in
1915 and 1927. Attempts to explain the Hebrew term (and holiday) Shavuot as
“Karaim from Hebrew shavua” (p. 147 n. 247) look also somewhat odd. The same
applies to the commentaries on other pristine Hebrew terms (like adonens,
meqabbes, siddur et al)) which are interpreted as “Karaim from Hebrew”. The con-
tributors to the A/lmanach also seem to be unaware of the existence of the litera-
ture on Szapszal and his biography produced in recent years by scholars like D.
Shapira, I. Zaitsev, and Y. Yanbaeva (Yanbay) as well as the author of this review.

Tubingen Mikhail Kigilov

SUNDHAUSSEN, HOLM: Saraevo. Die Geschichte einer Stadt, Wien / Koln / Weimar:
Bohlau Verlag 2014, 409 S., ISBN 978-3-205-79517-9.

Kaum eine Stadt im Europa unserer Tage ist so sehr zum Symbol geworden wie
Sarajevo, die Stadt, die einmal das ,,Jerusalem des Balkans® genannt worden ist.
Dabei ist Sarajevo weder ,,Weltstadt™ noch ,,Stadt der Superlative® (8. 9). ,,Doch
hat(te) Sarajevo auch etwas Einzigartiges. Gemeint ist das jahrhundertelange Ne-
beneinander, Miteinander und Gegeneinander von Muslimen, Orthodoxen, Katho-
liken und Juden® (S. 11). Dieses Einzigartige ist es denn auch, das Holm Sund-
haussen (= Vf.), der Fachmann fir sidosteuropiische Geschichte und Verfasser
wichtiger diesbeztiglicher Arbeiten, in den Mittelpunkt seiner Darstellung rickt, die
in vier Teilen vom ,,0smanischen Sarajevo (1462-18789* (S. 21-151), nach einem
eingeschobenen Bildteil (S. 153-168) dann vom ,,6sterreichischen Sarajevo (1878-
1918)“ (S. 169-247) und dem ,,Sarajevo Jugoslawiens (1918-1992)* (S. 149-307) und
schliesslich vom ,,postjugoslawischen Sarajevo (1992-2013)“ (S. 309-359) handelt.
So wenig Sarajevos Geschichte freilich mit dem Jahr 2013 endet, und Vf. sein
Schlusskapitel deswegen ,,Statt eines Endes® (S. 361-363) tberschreibt, so wenig
beginnt sie erst mit der osmanischen Zeit, weswegen V{. seine Einleitung mit ,,Statt
eines Anfangs® tiberschrieben hat (S. 9-20).

263



Gelungen ist Vf. eine faszinierenden Geschichtserzidhlung, die nichts auslisst,
die alle Licht- und Schattenseiten der ausserordentlich wechselvollen Geschichte
dieser Stadt und ihrer Bewohner gleichermassen zur Sprache bringt, die Sarajevo
als Ort der Koexistenz und Toleranz ebenso zeigt wie als Ort des Gegenteils davon.

Fir die Leserinnen und Leser der [udaica von besonderem Interesse dirften
jene Kapitel sein, in denen Vf. daran erinnert, dass Sarajevo tiber Jahrhunderte auch
ein Refugium sefardischer Juden gewesen und bis heute geblieben ist (S. 80-85;
118-119 u. 6.), auch wenn die kleine jiidische Gemeinde Sarajevos heute eher im
Schatten ihrer grossen Vergangenheit lebt. Zeugen der sefardischen Geschichte Sa-
rajevos sind indessen bis heute das einst I/ Ka/ Grandi, die Grosse Synagoge genannte,
heute das jidische Museum beherbergende Synagogengebiude und der sefardische
Friedhof, dem Enes Kari¢, Koranwissenschaftler an der Islamisch-theologischen
Fakultit in Sarajevo und Romancier zugleich, mit seinem 2011 erschienenen Ro-
man Jevreisko groblje (,,Der jidische Friedhof™) ein literarisches Denkmal gesetzt hat,
vor allem aber die Haggada von Sarajevo, jenes Meisterwerk spanischer Buchmalerei
aus dem 13. Jahrhundert. (S. 84-85). Gestttzt hat sich Vf. in den diesbeziiglichen
Kapiteln nicht zuletzt auf den von Moritz Levy (Autor des Buches Die Sephardin in
Bosnien. Ein Beitrag zur Geschichte der [uden anf der Balkanhalbinsel [1911; reprint Kla-
genfurt 1996] und von 1917 bis 1941 Oberrabbiner in Sarajevo) einst bearbeitete
Protokollbuch der ,,spaniolischen Judengemeinde® (S. 20). Schade nur, dass Sara-
jevo dabet nicht auch als Stadt der jidischen Wissenschaften Wiirdigung erfihrt.
Einige Anhaltspunkte dafiir hitte nicht zuletzt Eli Taubers lustrovani Leksikon [u-
daizma. Istorija, religija i obitaji (Sarajevo 2007, S. 257-290) gegeben.

Gleichwohl ist es V. zu danken, dass er diese Geschichte Sarajevos geschrieben
hat, deren Lektiire mehr als nur zu empfehlen ist.

Tibingen Stefan Schreiner

264



	Rezensionen

