
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 70 (2014)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

HEINZMANN, RICHARD (Hg.), Lexikon des Dialogs. Grundbegriffe aus Christentum und

Islam, im Auftrag der Eugen-Biser-Stiftung, in Zusammenarbeit mit Peter Antes,
Martin Thurner, Mualla Selçuk und Halis Albayrak, 2 Bde., Freiburg / Basel /
Wien: Verlag Herder GmbH 2013, 851 S, ISBN 978-3-451-30684-6.

Dialog impliziert Gesprächspartner, die mehr davon ausgehen, etwas Neues vom
anderen lernen zu können, als Altbekanntes zu hören. Doch nicht alles Neue ist —

auch wenn es gut erklärt wird — direkt verständlich. Viele Lexika, ob klassisch auf
Papier oder online bieten solide Informationen zu Christentum und Islam. Sucht

man aber von einem christlich-theologischen Begriff ausgehend direkt nach dem
islamischen Pendant oder umgekehrt, leidet die Denkbewegung oft unter einem

lästigen Medienwechsel, der Gedanke kann leicht auf dem Weg von einer Bibliothek

zur anderen ersterben oder bei den zahlreichen Klicks zwischen online
verfügbaren Medien gleichsam ins digitale Grab sinken. Mancher Gedanke entsteht

gar nicht, da sich nach dem Lesen zum Eintrag Konversion sonst kaum das islamische
Pendant anschliesst und zum Vergleichen einlädt, sondern es gleich mit dem Konftl
oder einem anderen christlichen, lexikalisch näheren Eintrag weiterginge. Möglichkeiten

für eine solche interreligiöse Leseerfahrung ermöglicht nun aber das Lexikon
des Dialoges. Grundbegriffe aus Christentum und Islam, verbindet es doch über 600
Einträge aus beiden Religionen, von christlichen Autoren der deutschen Universitätstheologie

und muslimischen Autoren, die akademisch mehrheitlich an der
theologischen Fakultät der Universität Ankara beheimatet sind. Das Lexikon dient dem

Dialog im deutschen und türkischen Sprachraum, in grösseren Zusammenhängen
des christlich-muslimischen Dialogs kann es nur wirken, wenn die derzeit geplanten
Übersetzungen ins Englische oder Arabische Gestalt gewinnen. Ausführliche
Informationen zur Geschichte und weiterführenden Projekten bietet die Homepage
der Eugen-Biser Stiftung, die das Lexikon des Dialoges auch in Auftrag gegeben
und redaktionell begleitet hat (www.eugen-biser-stiftung.de).

Soviel zum Rahmen der beiden Lexika-Bände. Doch wie sieht es auf der inhaltlichen

Ebene aus? Ein Blick auf die beiden Einträge zu Heiligen Stätten verdeutlichen
hier direkt die grössere Bedeutung irdischer geheiligter Stätten im Islam, an denen
Gebete einen höheren Stellenwert haben, während der christliche Eintrag eher auf
die Rolle Heiliger Stätten für die Volksfrömmigkeit abhebt. Blickt man auf den Eintrag

zur Hermeneutik aus christlicher Perspektive, findet man allerdings keinen solchen

aus islamischer Sicht, sondern einen Verweis auf den Eintrag Schriftauslegung. Dort
wird die von der im Christentum praktizierten Hermeneutik sicher abzugrenzende
klassische Koranexegese (arab. Tafsir) vorgestellt, doch beschreiben die letzten Sätze

des Artikels genau das, was man eine moderne Koranhermeneutik nennen kann, die
einen eigenen Eintrag verdient hätte. An manchen Stellen sind einzelne Einträge sehr

um Kürze bemüht. Unter Islamische Theologie (arab. Kaläm) werden Gotteslehre, Pro-
phetentum und Jenseits als drei Kernbereiche des Glaubens genannt, während die

246



philosophischen Aspekte des traditionellen Kaläm wie Ontologie und die Naturphilosophie

dann im Eintrag zur islamischen Philosophie erwähnt werden.
In den meisten Fällen bildet sich dabei auch ein sunnitisches Mehrheitsverständnis

ab. Unter Auferstehung im Islam stösst man aber auf ein Gegenbeispiel: „Die Art
und Weise, in der die muslimischen Philosophen von der geistigen Auferstehung [und
nicht körperlichen Auferstehung, T.W.] der Toten sprechen, fuhrt zu keiner
Bedeutungsminderung von Strafe und Belohnung." (Band 1; S. 86f.) Hier vertritt der Autor
die These, dass ein Jenseits ohne körperliche Auferstehung den koranischen
Strafandrohungen und Paradiesverheissungen nichts von ihrem Realitäts- und daher
Motivationscharakter nehmen würde. Doch dagegen Hessen sich leicht — vor allem an der
Azhar Universität in Kairo — Stimmen ausfindig machen, die bei einer rein geistigen
Konzeption der Auferstehung sehr wohl eine unzulässige Bedeutungsminderung der
koranischen Botschaft erbHcken würden. Zugleich verrät das Lexikon auch etwas von
häufig anzutreffenden Grundhaltungen, wenn sich beide ReHgionen im Dialog befinden:

Nehmen wir Abraham als Beispiel, so oszilliert er im christlichen Eintrag
zwischen zweifelhafter historischer ReaHtät und moderner interreligiöser Symbolik, tritt
uns aber im islamischen Beitrag als konkrete Figur der auf dem Koran fussenden
Glaubenswelt entgegen. Wichtige andere Inhalte der islamischen Theologie erfahrt
man beim Lemma Aschariten, zentrale Aussagen zu RationaHtät und Glauben unter
Mu 'ta^liten, doch erfolgt kein Verweis auf diese beiden theologischen Richtungen am
Ende des Eintrags zur Theologie. Doch da ein Lexikon kein Lehrbuch sein kann,
bleibt wesentlich, dass in der Zusammenschau, die das Lexikon bietet, ein gut ver-
ständüches Bild islamischer Theologie sichtbar wird.

Sicher ist ein solches Werk in zwei Bänden kaum ausreichend, um wirklich
historisch und systematisch-theologisch umfassend zu sein. Das 'Lexikon des Dialogs
aber bietet auch Dialoggruppen ohne akademische Anbindung eine wissenschaftlich

soHde Grundlage und ein handHches Medium, um dialogischen Austausch
wesentlich zu erleichtern und sicher auch zu bereichern.

Bern Thomas Wiirt^

SlEGERT, FOLKER (Hg.): Kirche und Synagoge. Ein lutherisches Votum, Göttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht 2012, 479 S., ISBN 988-3-525-54012-1.

Mit dem hier vorzustellenden „Themenband" (S. 13) verfolgt sein Herausgeber -
zugleich Autor des Grossteils der Beiträge — ambitionierte Ziele: Er will klären,
„wie Christentum und Judentum ihr [...] Nebeneinander, auch ihre gegenseitige
Zuordnung begrifflich fassen sollen" (S. 9) - und dabei insbesondere zur „Öffnung
und Positionsbestimmung lutherischer Kirchen gegenüber dem auf poKtischer
Ebene längst rehabüitierten und anerkannten Judentum" (S. 11) beitragen. So will
er „eine Vorbereitung sein zu neuen und mögHchst klaren Lehraussagen in der
Frage des Verhältnisses von Kirche und Judentum" (S. 13) - „und ein Gespräch
[• •.] erleichtern, das zwischen Positionen und Wertsystemen intensiver geführt
werden könnte" (S. 33).

247



Nicht zuletzt ist die als „Votum" bezeichnete Sammlung von nicht nur aus

Deutschland, sondern auch der Slowakei, aus Ungarn, Schweden und den USA
stammenden Beiträgen, „ein Abschiedsgeschenk an die Gönner des Institutum
Judaicum Delitzschianum" und „meine Abschiedsgabe an die Evangelisch-Theologische

Fakultät der Universität Münster" (S. 37).
Den 20 - den Hauptabschnitten „Historische Vorgaben", „Biblische Vorgaben",

„Gedanken Luthers, weitergedacht", „Positionen in der Gegenwart" sowie

„Entscheidungen für die Zukunft" zugeordneten - Kapiteln (deren Inhalt ist auf
S. 25-32 knapp vorgestellt) folgen zwei „Nachworte aus jüdischer Sicht".

Inhaltlich wird ein weiter Bogen gespannt: Andreas Osianders Stellung zum
Judentum kommt ebenso in den Blick wie — zum Thema „Gesetz" — die Positionen
Martin Luthers, Samuel von Pufendorfs, Christian Wolffs oder Immanuel Kants.
Neben exegetischen Beiträgen finden sich systematisch-theologische und
praktisch-theologische Kapitel. Letztere nehmen unter anderem Stellung zur gegenwärtig

angestrebten Perikopenrevision — sind jedoch durch den Fortgang der
entsprechenden Arbeit zum Teil bereits wieder überholt.

Wie ein roter Faden zieht sich durch den ganzen Band Siegerts Bemühen, den

„evangelischen Ansatz" zum Tragen zu bringen (vgl. dazu S. 18f. und passim). Der
„besagt: ,HeiP [...] ist ein intaktes Gottesverhältnis, nichts sonst" (S. 34). Von ihm
her wird etwa derJudenmission und wird heilsgeschichtlichen Konstruktionen eine

Absage erteilt — sowie der Versuch unternommen, das Verhältnis von Christen und
Juden im Sinn von Geschwisterlichkeit zu bestimmen (vgl. dazu z. B. S. 274£). In
der Durchführung verbindet sich dieses Bemühen allerdings in den Beiträgen
Siegerts mit einer ebenso befremdlichen wie schwer nachvollziehbaren Polemik gegen
die von ihm behauptete Dominanz reformierter Theologie im christlich-jüdischen
Gespräch. Dem damit verbundenen Verdikt fällt unter anderem, kaum verwunderlich,

auch das einschlägige Lehrgesprächsergebnis der LKG/GEKE, die Studie

„Kirche und Israel", die sich die Vollversammlung der LKG 2001 — und das heisst:
auch deren lutherische Signatarkirchen — einstimmig zu eigen gemacht hat, anheim
(vgl. S. 275-277).

Ob der — durch ausführliche Register beschlossene — Band angesichts dieser

Schlagseite überzeugend die von Johannes Friedrich im Vorwort angesprochenen
„Orientierungen" bietet, „die sich aus den lutherischen Bekenntnissen gewinnen
lassen" (S.7) oder „auf ein vielschichtiges Echo" stossen wird „und dem Dialog Impulse
für eine Zusammenarbeit auf Augenhöhe geben" kann — so der von Ruth Frankenthal

in ihrem Nachwort formulierte Wunsch (S.439) - muss dahingestellt bleiben.

Bad Urach Ernst Michael Dörrfuss

CARR, DAVID M.: Einführung in das Alte Testament. Biblische Texte — Imperiale Kontexte,
Aus dem Englischen übersetzt von Monika Ottermann, Stuttgart: Kohlhammer
2013, 334 S., ISBN 978-3-17-021727-0.

Das vorliegende Lehrbuch des renommierten Alttestamentiers, der am New Yorker

Union Theological Seminary lehrt, ist parallel zu dessen Literaturgeschichte The

248



Formation of the Hebrew Bible (2010; rezensiert in Judaica 68 [2012], S. 202-303)
ursprünglich unter dem Titel An Introduction to the Old Testa?nent: Sacred Texts and Imperial

Contexts ofthe Hebrew Bible erschienen. Für die deutsche Ubersetzung wurde der
Abschnitt zu den Bibelübersetzungen von E. Gerstenberger auf die deutschen
Verhältnisse angepasst. Nach einem einführenden Grundlagen-Kapitel zur biblischen
Geographie und Chronologie sowie zur exegetischen Methodik werden die einzelnen

Bereiche der alttestamentlichen Literatur jeweils in Korrelation zu ihrer
Entstehung vorgestellt, so dass das Buch letztlich eine chronologisch ausgerichtete alt-
testamentliche Literaturgeschichte bietet.

Carr gliedert das Material dabei folgendermaßen: Entstehung des Alten Israel
und seiner ersten mündlichen Traditionen (S. 53-76); Entstehung des Königtums
und Königs- und Ziontexte (S. 77-96); Nachklänge vergangener Großreiche in
biblischer Weisheit, Liebeslyrik, Gesetzgebung und Erzählung (S. 97-118); Erzählung
und Prophétie im Auf und Ab des Nordreiches (S. 119-144); Micha, Jesaja und die

Begegnung der Prophétie des Südreiches mit Assyrien (S. 145-161); Tora und
Geschichte unter dem Einfluss des Assyrischen Reiches (S. 163-187); Prophétie im
Ubergang von der assyrischen zur babylonischen Herrschaft (S. 189-201); Klagen,
Geschichte und Prophetien nach der Zerstörung Jerusalems (S. 203-225); Pentateuch

und das Babylonische Exil (S. 227-250); Die Tora, die Psalmen und der
Wiederaufbaujudas mit persischer Unterstützung (S. 251-275); Sonstige Texte im
Zusammenhang mit dem nachexilischen Wiederaufbau (S. 277-295) sowie Hellenistische

Reiche und die Entstehung der Hebräischen Bibel (S. 295-315). Die einzelnen

Kapitel werden jeweils mit Repetitionsfragen und Hinweisen auf weiterführende
vorwiegend deutschsprachige Literatur sowie auf die Titel der englischsprachigen
Originalausgabe abschlössen. So legt C. Carr einen interessanten Zugriff auf die
biblische Literatur vor, der besonders durch die Korrelation von Literatur- und
Kanonbildung mit den geschichtlichen Kontexten und damit seine Anschaulichkeit
besticht. Das Buch ist benutzerfreundlich gestaltet, da zahlreiche Karten, Infoboxen

und Bilder die Inhalte veranschaulichen. Ein Glossar und Register ist zudem
bei der Erschließung des Stoffes hilfreich.

Bochum Beate Ego

Utzschneider, Helmut & WOLFGANG OSWALD: Exodus 1-15 Internationaler
Exegetischer Kommentar zum Alten Testament / International Exegetical
Commentary on the Old Testament; Bd. 2), Stuttgart: Kohlhammer 2013, 372 S., ISBN
978-3-17-022222-9.

Mit diesem Band liegt neben Thomas Dozeman (2009) einer der ersten Exodus-
Kommentare vor, in dem die sogenannten 'Pentateuchquellen'JEDP keine Rolle
mehr spielen (von denen jedoch die beiden letzten in der einen oder anderen
Form weiterleben). Auch die Synchronie nimmt nun einen erfreulich breiten
Raum ein. Das Kapitel 'Die Exoduserzählung in den Erzählüberlieferungen des

Alten Testaments' (Gen - 2. Kön)' (S. 18-21) zeigt freilich, dass die Verfasser

249



von der christlichen Bibel mit ihren sogenannten 'historischen Büchern' ausgehen,

bei der die kanongeschichtlichen und kanontheologischen Zäsuren Dtn
32,10-12 (Tora-Kolophon) und Jos 24,29 (Josua ist der letzte Protagonist der

'Hexateucherzählung', der in einem übermenschlichen Alter stirbt; erst danach,
mit dem Richterbuch und oder 1. Sam 1 setzt die 'historische' Zeit Israels ein).
Rückverweise auf die Exodus-Erzählung gibt es auch in den Hinteren Propheten
und den Ketuvim (z. B. Ps 114; vgl. auch S. 35). Trotz der Zäsur durch Mose- und
Mirjam-Lied Ex 15 ist aber zu fragen, ob man überhaupt von 'der Exoduserzählung'

sprechen kann und damit nach ihren 'Intentionen' fragen (S. 33-35); als

'Kultlegende' des Pessach-Matzot-Festes wäre sie nach Ex 13 zuende, als 'tchilla-
Erzählung' (neben anderen) verlöre sie ihre Einmaligkeit als einer der göttlichen
Akte, die Israels Existenz begründen (das Teilen der Wasser in Ex 14 ist ein

Schöpfungsakt), und als 'politisch-theologische Lehrerzählung' vom Weg Israels
in die 'Freiheit' stellte sie ein in der gegenwärtigen Theologie prominentes, im
Alten Orient und Alten Israel aber überhaupt nicht denkbares Konzept dar — war
damals und dort doch Freiheit von jeglichem Herren ein Zustand grössten
Elends. Es geht nicht darum, 'frei' zu sein (und das in der lebensfeindlichen
Wüste!), sondern darum, JHWH zu dienen statt Pharao. Damit beginnt Israel
aber erst in Ex 19. Dieser Einwand trifft auch die diachrone These der Verfasser,
dass eine Grundschicht von Ex 1-15 einmal selbstständig existiert hat. Eine
Exodus-Tradition ohne Landgabe ist denkbar, eine Exodus-Erzählung kaum. Den
Schöpfungs- oder Geburtscharakter des Durchzuges durchs Schilfmeer in der P-
Version von Ex 14 verkennen die Verfasser, indem sie (S. 294) das 'Ägypten'
dieses Textes für eine 'menschliche, politische Grösse' halten. Das ist wieder zu
modern gedacht. In der assyrischen Rezeption des babylonischen Neujahrfestes,
dass die Neu-Begründung des Kosmos feiert und damit setzt, wurden die politischen

Feinde den urzeitlichen Chaosmächten hinzugefügt, und dies hat auch in
der Bibel Spuren hinterlassen (z.B. in Ps 46-48).

Diese wenigen kritischen Bemerkungen sollen nicht den Eindruck erwecken,
hier läge keine hochwillkommene Ergänzung der bereits vorhandenen Exodus-
Kommentar vor; dieser erste Band der neuen Reihe weckt im Gegenteil hohe

Erwartungen an seine Nachfolger.

Bern ErnstAxel Knauf

GRIFFITH, Sidney H.: The Bible in Arabic. The Scriptures of the "People of the Book" in
the Eanguage ofIslam (Jews, Christians, and Muslims from the Ancient to the Modern
World), Princeton / Oxford: Princeton University Press 2013, XIII, 255 S., ISBN
978-0-691-15082-6.

"The study of the Bible in Arabic is in its infancy." Und dies, obwohl "there are
hundreds of extant manuscripts containing portions of the Bible in Arabic translations

produced by Jews and Christians in early Islamic times and well into the Middle

Ages" (S. 1). Mit dieser Feststellung beginnt Sidney H. Griffith Vf.) sein hier
anzuzeigendes Buch, in dem er gleichsam ein Resümee seiner Jahre, ja, Jahrzehnte

250



währenden Studien zum Thema vorlegt. Denn dass das Studium der Bibel in
arabischer Uberlieferung wenigstens schon bis "its infancy" gekommen ist, ist nicht
zuletzt Vf.s Verdienst, der sich wie kaum ein anderer diesem Studium verschrieben
hat und ebenso bahnbrechende wie wegweisende Studien dazu vorgelegt hat..

Anliegen seines Buches ist es, die Geschichte der "first translations of portions
of the Bible into Arabic and of their currency in the Jewish, Christian, and Muslim
communities in the Arabic-speaking world up to Mamlük and early Ottoman
times" zu erzählen (S. 2) und dabei vor allem eine Antwort auf die Frage zu finden,
wann die ersten (und weiteren) arabischen Bibeltexte jüdischer- und christlicher-
seits entstanden sind und was deren Entstehung veranlasst hat. Diese Frage stellt
sich umso nachdrücklicher vor dem Hintergrund der Beobachtung, dass der arabische

Koran nicht nur einen Grossteil biblischer Überlieferung reflektiert, sondern
über weite Strecken geradezu solides biblisches Wissen auf Seiten seiner Hörer und
Hörerinnen und (später) der Leser und Leserinnen voraussetzt (S. 7).

Dass die biblische Überlieferung im Koran auf einer schriftlichen arabischen

Textgrundlage fusst, ist nach Vf. nicht nur nicht anzunehmen, sondern auszu-
schliessen. Nichts spricht dafür, dass biblische Texte, geschweige denn die gesamte
Bibel, bereits in vorislamischer Zeit in verschrifteter arabischer Version existiert
haben, ganz abgesehen davon, dass bis heute auch keine sie belegenden Dokumente

/ Handschriften oder dergleichen gefunden worden sind. Vielmehr, was
immer an durchaus feststellbarem biblischem Wissen unter Juden und Christen auf
der Arabischen Halbinsel in vorislamischer Zeit vorhanden und verbreitet war, von
zu liturgischen Zwecken möglicherweise verschrifteten einzelnen Texten in den
jeweils eigenen „Religionssprachen" (Hebräisch, Aramäisch, Syrisch, Griechisch)
abgesehen, es beruhte ebenso auf mündlicher Tradition (S. 7-53: The Bible in Pre-Islamic

Arabia), wie die Rezeption der Bibel im Koran nur von der Annahme mündlich
überlieferter Bibel her verständlich wird, wie Vf. eingehend dargelegt hat (S. 54-96:
The Bible in the ArabicQur än) und daher zu dem Schluss kommt, dass die Bibel zwar
im Koran "virtually no textual presence" hat, " the selective presence of an
'interpreted Bible' in Islamic scripture" hingegen unbestreitbar ist (S. 95).

Die Entstehung der ersten Übersetzungen biblischer Texte und dann der
gesamten Bibel ins Arabische (S. 97-126: The Earliest Translations oft he Bible into Arabic)
sieht Vf. zum einen im Kontext der zunehmenden Arabisierung zuvor nicht-ara-
bischsprachiger Gebiete im Abbasidischen Kalifat (im 8./9. Jahrhundert) mit der

Folge, dass unter Juden nicht anders als unter Christen mehr und mehr die

Notwendigkeit zu spüren war, ihre Bibel nicht zuletzt aus praktischen Gründen des

Studiums in der neuen linguafranca zur Verfügung zu haben. Zum anderen und vor
allem aber ist die Entstehung der arabischen jüdischen und christlichen Bibel auch
eine Antwort, eine Antwort nämlich auf die koranisch-islamische Rezeption der

Bibel, in der weder Juden noch Christen ihre Bibel wiedererkannten und sich daher

geradezu genötigt fühlten, gleichsam korrigierend einzugreifen und ihre Bibel nun
selbst in der Sprache des Islam vorzulegen (S. 125-126). In den folgenden beiden

Kapiteln gibt Vf. dann einen Überblick über die so entstandenen christlichen
(S. 127-154: Christian Translations of the Bible into Arabic) und jüdischen arabischen

Bibelübersetzungen (S. 155-174: Jewish Translations ofthe Bible into Arabic), um sodann

251



der Frage nachzugehen, wie muslimische Gelehrte damit umgegangen sind (S. 175-
203: Muslims and the Bible inArabic), ihrerseits die Autorität der Bibel, biblische
Geschichten ebenso wie biblische Geschichte, in Anspruch nahmen, "to warrant the

spiritual authenticity of Muhammad, the Qur'än, and Islamic teaching". Vf. nennt
diesen Prozess "the 'Biblicizing' of the Islamic prophetic claim" (S. 176), der freilich

nicht wörtliche Übernahme meint, sondern ein Verfahren, das Vf.
"Deconstructing and Reinterpreting the Biblical Text" nennt und an entsprechenden
Beispielen von "Islamic biblical scholarship" aufzeigt (S. 198-203).

Bei alledem bleiben Bibel und Koran "intertwined Scriptures" (S. 204-215),
"intertwined" freilich "not so much textually", als vielmehr "in the recollection of the
narratives of the Hebrew Bible and the New Testament, along with some quotations"

(S. 214), woran nicht zuletzt vor dem Hintergrund aktueller Auseinandersetzungen

nicht nachdrücklich genug erinnert werden kann. Es ist ein ebenso
faszinierendes wie wichtiges Buch, das Vf. vorgelegt hat, von dem man nur hoffen und
wünschen kann, dass Aktualität und Relevanz seiner Thematik erkannt und das

„Studium der Bibel in der Sprache des Islam" bald über "its infancy" hinauskommt.

Tübingen Stefan Schreiner

IBN EZRA, Abraham: SeferHa 'ibbur. A Treatise on the Calendar, translated and annotated

by Mordechai S. Goodman, Jersey City, N.J.: Ktav Publishing House 2011,

XIV, 246, HD S., ISBN 978-1-60280-160-8.

Kalender, Festkalender zumal sind religiöse Identitätsurkunden. Das gilt für alle

Religionen und deren jeweilige Festkalender. Insofern geht es in Abhandlungen,
die sich mit Fragen der Datierung, der Berechnung und Festsetzung des Beginns
und Endes eines Fest- oder Feiertages zum Beispiel, auseinandersetzen, um weit
mehr als „nur" um Fragen exakter Berechnung von Datumsangaben auf der Grundlage

empirisch erhobener und / oder mathematisch berechneter und verarbeiteter
astronomischer Daten. Es geht dabei vielmehr um Fragen religiöser Identität.
Insofern bieten Abhandlungen zu Kalenderfragen denn auch immer wieder Gelegenheit,

mit der Diskussion um Berechnung und Festsetzung von Festzeiten zugleich
wesentliche, das religiöse Selbstverständnis betreffende Aussagen zu machen und
dabei Abgrenzungen gegenüber anderen konkurrierenden Selbstverständnisseen

vorzunehmen, also Demarkationslinien zwischen dem Eigenen und dem davon
abweichenden oder sich unterscheidenden Anderen zu ziehen.

Ein in dieser Hinsicht eindrucksvolles Beispiel liefert Abraham Ibn Ezra (1092-
1167) mit seiner Abhandlung über die Kalenderberechnung, die er 1146/47 während

seines Aufenthaltes in Verona unter dem Titel TDS?n "1DD („Buch über die In-
terkalation") verfasst hat, mit dem er im Titel dem gleichnamigen von Abraham
bar Hiyyas einige Jahre früher (1122) verfassten, freilich weitaus umfangreicheren
Werk folgt (S. 66), mit dem er sich durchaus kritisch auseinandersetzt, und nicht
nur mit ihm, sondern ebenso auch mit „Shemuel und R. Adda [und vielen anderen
(S. 109)] sowie den Kalenderberechnungen der Nichtjuden" (S. 1), zu denen er
Christen und Perser ebenso zählt wie Hindus und Muslime (Araber). Besonders

252



aufschlussreich im Sinne der Abgrenzung sind Ibn Ezras Anspielungen auf karäi-
sche Kalenderberechnung.

Insofern ist es Mordechai S. Goodman nur zu danken, dass er dieses zwar
vergleichsweise kurze, inhaltlich dafür aber umso gewichtigere Werk Ibn Ezras ebenso

sorgfaltig ediert (S. B-BS) wie übersetzt (S. 1-142) und in Gestalt von Fussnoten zur
Ubersetzung ausführlich kommentiert hat. Was darüber hinaus zum Verstehen des

nicht immer leicht zu verstehenden Textes nicht zuletzt an astronomischem und
mathematischem Wissen zu wissen notwendig ist, hat Goodman dankenswerterweise

in acht thematisch geordneten Appendices zusammengetragen und nachgereicht

(S. 143-232). Besonders begrüssenswert sind auch die beiden Vokabularien
der hebräischen und englischen astronomischen und mathematischen Termini
(S. }D-ns und S. 233-240) sowie die Bibliographie (S. 241-246).

Tübingen Stefan Schreiner

FREIDENREICH, David M.: Foreigners and their Food — Constructing Otherness in Jewish,

Christian, and Islamic Faw, Berkeley, CA: University of California Press 2011, 352 S.,

ISBN 978-0520253216.

Die material- und kenntnisreiche Arbeit untersucht jüdische, christliche und
muslimische Speisetabus, die auf dem religiösen Status eines Herstellers, Bearbeiters,
oder Besitzers beruhen, und zwar in Wechselwirkung. Es zeigt sich wieder einmal
schnell, dass es 'das'Judentum, 'das' Christentum und 'den' Islam diachron wie
synchron nicht gibt. Das palästinische Judentum der Antike definierte die
Mahlgemeinschaft mit Nicht-Juden so eng wie möglich, das alexandrinische so weit
wie möglich (wobei der Gegensatz dieser beiden Typen eine sinnvolle probabi-
listische Globalisierung darstellt und nichts über die Einstellungen eines jeden
palästinischen bzw. alexandrinischen Juden aussagt). Von nicht-Juden gebacke-
nes Brot ist in Mischna und den Talmudim verboten - aber es ist nicht verboten,
nicht nach der Herkunft von unbekanntem Brot zu fragen (diese Strategie zur
Umgehung eines Ge- oder Verbotes findet sich schon in Jos 9, insofern die Lüge
der Gibeoniter so absurd und durchsichtig ist, dass Josua gezwungen war, sie

nicht durchschauen zu wollen). Diese 'Brot-Regel' findet sich bei Christen (Paulus)

und Muslimen als 'Fleisch-Regel': Fleisch aus paganen Opferhandlungen
kann gegessen werden, wenn man nicht nach der Herkunft fragt. Frühe Christen

waren luden und assen alles, was Juden assen, und wie die Juden kein
Opferfleisch. Während der Trennung von Judentum und Christentum grenzten sich
die Christen dann nach beiden Seiten ab: sie assen auch, was Juden nicht assen,
aber weiterhin kein Opferfleisch. Tragisch wurde es nach dem 'Sieg' des

Christentums und dem Untergang der antiken Kulte, denn nun erklärte das Christentum

das Judentum zur Idolatrie (mangels einer anderen) und verbot Christen den
Genuss von Essen, das im Judentum eine kultische Bedeutung hatte (wie z.B.

Matzen). Der Islam ersetzte die jüdische und christliche Opposition 'Wir vs.
Nicht-Wir' gegenüber dem Anderen durch die Differenzierung 'Wir vs. Nicht -

253



Wir wie wir' und 'Wir vs. Nicht-Wir nicht wie wir'; so ist jüdisches und christliches

Essen im Gegensatz zu paganem im sunnitischen Islam erlaubt (sofern es

nicht von verbotenen Tieren stammt), während die Schia Polytheisten, Juden und
Christen in den gleichen Topf wirft. Diese Differenzierung griff das rabbinische

Judentum z. T. auf, indem es muslimisches Fleisch erlaubte, weil es von NichtJuden

stammte, die keine Götzenanbeter waren, christliches aber verbot (Muslime

haben weder eine Trinität noch eine Christologie und kennen auch keine

Bilderverehrung).
Das Buch zeigt sehr schön, was man alles wissen sollte, bevor man sich in den

Dialog der abrahamitischen Religionen begibt: nicht nur, wie wir bislang die anderen

gesehen haben, sondern auch, wie die anderen bislang uns gesehen haben (und
einige von ihnen auch weiterhin sehen). Erst, wer sich selbst (auch) mit den Augen
des anderen sieht, kann den Dialog — im eigenen Kopf — beginnen.

Bern ErnstAxel Knauf

BOOCKMANN, MARGARETHA: Schrift als Stigma. Hebräische und hebraisierende Inschriften

auf Gemälden der Spätgotik (Schriften der Hochschule für Jüdische Studien, Bd. 16),

Heidelberg: Universitätsverlag Winter 2013, XIV, 536 S. + 182 S. Bildtafeln, ISBN
978-3-8253-6037-5.

Wie im Untertitel genannt, sind Gegenstand des von Margaretha Boockmanns
Vfn.) vorgelegten umfangreichen Bandes „hebräische und hebraisierende

Inschriften", wie sie sich in grosser Zahl auf spätgotischen Gemälden finden ganz
unterschiedlicher Genres finden. Insgesamt 635 solcher Gemälde (Aufstellung S.

521-536), die von einer Vielzahl bekannter und unbekannter Künstler (Namensregister

S. 507-512) stammen und über eine ebensolche Vielzahl europäischer
Städte verstreut sind (S. 513-520), hat Vfn. ausfindig gemacht, sorgfältig katalogisiert

und in ihrem nach thematischen Gesichtspunkten gegliederten Katalog
eingehend beschrieben (Teil 2, S. 189-480). Eine erhebliche Zahl dieser Gemälde
ist im Anhang (in Teil 3) in Farbe reproduziert.

Dem Katalog voran geht eine systematische Untersuchung der Thematik, in
der Vfn. den Bogen weit gespannt hat. Er reicht von einleitenden kunstgeschichtlichen

Betrachtungen zur spätgotischen Malerei (S. 3-43) über die Beschäftigung
mit einzelnen Künstlern und von ihnen gewählten und gestalteten Genres (S. 93-
165) bis hin zu Erwägungen zur Funktion und dabei vor allem zu den — möglichen

— Absichten, die seitens der Künstler, die sämtlich Christen waren, mit der

Verwendung hebräischer und / oder hebraisierenden Schriftzeichen oder ganzer
Inschriften auf ihren Gemälden verbunden gewesen sein mögen (S. 166-185).
Vfn. sieht sie einerseits im Kontext der zeitgenössischen christlich-jüdischen
Auseinandersetzung und betrachtet sie dem entsprechend als Teil antijüdischer
Polemik und in Verbindung mit negativen Judendarstellungen als Beispiele für
„visuelle Judenfeindschaft" (S. 171 ff.), andererseits erkennt sie in ihnen aber auch
das Bemühen, ja, das „Bedürfnis, etwas Heiliges, Geheimnisvolles, vielleicht

254



auch absichtlich Unlesbares auf den Gemälden anzubringen" (S. 5). Ob die
hebräische Schrift dabei aber tatsächlich als jenes Stigma anzusehen ist, wie es Vfn.
programmatisch im Titel ihres Buches formuliert hat, bleibt auch nach der Lektüre

der entsprechende Kapitel noch zu diskutieren.
Vergleichsweise breiten Raum nimmt — nach einer kurzen Erörterung der

Frage nach der Kenntnis des Hebräischen und deren Verbreitung unter Juden
und Christen zur Zeit der Spätgotik (S. 44-56) — die Untersuchung der Entwicklung

der hebräischen Schrift und Schreibstile nach sefardischem und aschkenasi-
schem Duktus ein (S. 57-92). Gestützt auf entsprechendes epigraphisches Material

geht Vfn. dabei insbesondere der Frage nach, ob und - wenn: ja — inwieweit
die auf den untersuchten Gemälden angebrachten hebräischen/hebraisierenden
Schriftzeichen etwaige Vorbilder auf Grabsteinen, in Inschriften auf Kultgegenständen

oder dergleichen haben. Besonders aufschlussreich sind in diesem
Zusammenhang die Beispiele von / Belege für hebräische Schreibübungen, die Vfn.
schon früher ausfindig gemacht hatte, hier erneut berücksichtigt (S. 85-88) und
damit einen wesentlichen Beitrag zur Erforschung der Geschichte der christlichen

Hebraistik im 15. und frühen 16. Jahrhundert, von Petrus Nigri über Konrad

Pellikan bis Johannes Reuchlin leistet.
In der Summe ist das Buch eine wahre Fundgrube, und dies nicht nur für

Kunsthistorikerinnen und Kunsthistoriker, sondern ebenso auch für alle, die sich
für die Geschichte christlich-jüdischer Beziehungen, für die Probleme und Formen
christlich-jüdischer Auseinandersetzung am Beginn der Neuzeit einerseits und für
die Anfänge der christlichen Hebraistik und ihre Leistungen interessieren.

Tübingen Stefan Schreiner

PREUSS, MONIKA: „sie könten klagen, wo sie wollten Möglichkeiten und Grenzen des rab-

binischen Richtens in der frühen Neuheit Hamburger Beiträge zur Geschichte der
deutschen Juden. Für die Stiftung Institut für die Geschichte der deutschen Juden
herausgegeben von Andreas Brämer und Miriam Rürup, Bd. 43), Göttingen: Wallstein

Verlag, 2014,152 S., ISBN 978-3-8353-1532-7.

Lange Zeit pflegten Historiker die Lehrmeinung, jüdische und christliche Gesellschaft

seien in der Vormoderne strikt voneinander getrennt gewesen. Erst spät
setzte sich die Vorstellung durch, dass die Gesamtgesellschaft eher ein diffiziles
Gewebe verschiedener Segmente sein könnte. Damit entfiel auch die Frage, ob die

für die Juden behauptete Segregation positiv oder negativ zu bewerten sei, ob sie

zu Identitätswahrung und Autonomie oder zu Degeneration und Verfall der
Gemeinschaft führte. Die Entfaltungsmöglichkeiten von Minderheiten wie jener der

Juden erschloss sich in der Frühen Neuzeit andererseits nicht zuletzt aus dem Span-
nungsbogen mannigfacher Herrschafts- und Rechtsverhältnisse, deren buntes
Nebeneinander für Deutschland bis ins 19. Jahrhundert typisch war.

Von diesen in der Einleitung ihres Buches geschilderten Voraussetzungen
ausgehend, untersucht Monika Preuss, unter welchen Rahmenbedingungen frühneu-

255



zeitliche Rabbiner als Teil eines komplexen Herrschafts- und Rechtssystems arbeiten

konnten und welche Handlungsspielräume sie hatten. Innerjüdische Gerichtsbarkeit

wird so als aktiv gestalteter Eigenraum begriffen, der in das komplexe und
durch die Interaktion seiner vielfältigen Bestandteile in stetem Wandel befindliche
System der allgemeinen Gerichtsbarkeit eingebettet war. Die Schrift repräsentiert
mithin den neueren Ansatz, dem zufolge jüdische Geschichte zugleich eine

„integrierte" als auch eine des „dazwischen" darstellt, und dies sowohl in bezug auf den

binnenjüdischen Raum, wie innerhalb der Gesamtgesellschaft.
Da sich die ursprünglich vorgesehene quantitative Herangehensweise

angesichts der Quellenlage als hoch problematisch erwies, arbeitet die Analyse mit
repräsentativen Exempeln. Der Fokus liegt zudem nicht, wie sonst häufig, auf der
normativen Ebene, sondern auf jener der Praxis, die oft in völligem Widerspruch
zu den schriftlich fixierten Regeln stand. Der Untersuchungszeitraum wird, etwas
versteckt, auf den Zeitraum von 1648 bis 1806 eingegrenzt.

Das Kapitel „Stadt und Land" (S. 21-76) stellt zunächst die untersuchten Rabbinate

vor und beschreibt die Gerichtsverhältnisse. Sie könnten unterschiedlicher nicht
sein: Zum einen das urbane Frankfurt a. M., lutherische Reichsstadt und Sitz einer
nicht nur zahlenmässig bedeutenden jüdischen Gemeinde. Deren Strukturen waren
klar gegliedert, und sie besass in den städtischen Behörden, dem Rat vor allem,
eindeutige Ansprechpartner. Als wichtigste Funktionäre und Bindeglieder zur Obrigkeit
wirkten Baumeister (jüdische Gemeindevorsteher), während die Rabbiner nur nachgeordnete

Angestellte waren. Selbst bei internen Streitfällen war das Rabbinat zudem

nur eine erste Anlaufstelle, weil sich die Frankfurter Juden auch an alle städtischen
Gerichte wenden konnten. Im Falle der Appellation mussten sie es.

Als Gegenstück fungiert das Hochstift Würzburg: Ein katholischer Territorialstaat,

der zahlreiche Afterlehen wie auch völlig unabhängige Kleinstterritorien
umschloss und auf dessen Gebiet es nur jüdische Streusiedlung gab. Schutzherren

der Juden waren dort neben dem Hochstift auch das Domstift, die Universität,

mehrere Klöster sowie reichsunmittelbare Adelsfamilien. Als Schlichter für
Ceremonialsachen (mit dem Kultus verknüpfte Streitfälle) wirkte der Oberrabbiner
von Heidingsfeld. Daneben beanspruchten, einander konkurrenzierend, weitere
Foren die Gerichtsbarkeit: Dem Judenamt, in dem das Hochstift alle die Juden
betreffenden Zuständigkeiten zu bündeln suchte, standen reichsunmittelbare
Grundherren gegenüber, bei Eheangelegenheiten das Konsistorium, bei
Erbschaftsfällen das Landgericht usw.

Im eigentlichen Hauptteil der Studie werden anhand von Fallbeispielen „Dehnbarkeit

und Grenzen des jüdischen Rechtsraums" ausgelotet (S. 77-126). Konkret
geht es um Kompetenzstreitigkeiten mit christlichen Stellen sowie um innerjüdische
oder konfessionsübergreifende Zwiste bezüglich Kaschrut, Scheidung, Erbschaft,
Unterhalt von Verwandten, Handelsstreitigkeiten oder Bann nichtjüdischer Waren.

Besonders komplex gestalteten sich die Verhältnisse im reichsunmittelbaren
Gossmannsdorf, dessen Besitz sich das Würzburger Hochstift mit zwei
ritterschaftlichen Familien teilte, wozu im 18. Jahrhundert durch Erbfall noch das

Fürstentum Ansbach trat. Für Ceremoniale (bei denen stets umstritten blieb, was eigentlich

dazugehörte!) durfte jeder der drei Anteilseigner einen Rabbiner benennen, der

256



sich mit seinen beiden Kollegen im Jahresturnus abwechseln sollte. Die gewählten
Rechtsfalle zeigen nun, dass rabbinisches Richten trotz der unübersichtlichen Lage
„in engen Grenzen dehnbar" war. Blieben herrschaftliche Belange unberührt,
konnten die Rabbiner frei schalten und selbst Gemeindevorsteher disziplinieren,
wollten sich diese über sie stellen. Das änderte sich, sobald Interessen der
nichtjüdischen Obrigkeit tangiert wurden. Bei reinen Verfahrensfragen gelang es den
Rabbinern zwar häufig, nichtjüdischen Stellen durch beherztes Auftreten Zuständigkeiten

abzutrotzen. Überschritt die rabbinische Gerichtsbarkeit indes die Grenzen
der eigenen Gemeinschaft, endete ihr Spielraum abrupt, wie Fälle zeigen, an denen

zum Christentum konvertierte Juden beteiligt waren.
Die Frankfurter Judengasse sorgt nochmals für ein differenzierteres Bild. Hier

wurde rabbinische Gerichtsbarkeit von der Stadt im Sinne einer Guten Policey nur
als Schlichtungsforum auf unterster Ebene geduldet, während alles darüber hinaus

an kommunale Instanzen verwiesen wurde. Da die Stellung der Rabbiner innerhalb
der Gemeinde stark durch die Baumeister eingegrenzt wurde, beschränkte sich
rabbinische Kompetenz v. a. auf den Rechtsbereich des „Verbotenen und Erlaubten"
("irpm TICK issurwa-hetter). Ausserhalb der Stadtmauern besass das Frankfurter Rab-
binat dagegen enormes Prestige, wie zahlreiche Gesuche um Rechtsauskünfte aus

dem gesamten Kaiserreich belegen. Eine Gemeinsamkeit mit Gossmannsdorf zeigt
sich in der völligen Ohnmacht der Frankfurter Rabbiner, sobald sich jüdische und
christliche Rechtssphäre in die Quere kamen.

Ein „Ausblick" (S. 127-131) bündelt nochmals die wichtigsten Resultate der

Analyse: War rabbinische Gerichtsbarkeit dem eigenen Anspruch nach universell

gültig, musste sie sich in der diasporalen Praxis allerorten gravierenden Beschränkungen

unterwerfen. Im wenig eindeutigen, um nicht zu sagen chaotischen Rechtssystem

des Würzburger Hochstifts konnten sich die Rabbiner dabei mitunter
weitergehende Spielräume erkämpfen, als es die wohlgeordnete Welt der Frankfurter
Judengasse zuliess. Die Studie illustriert hier sehr eindrücklich die banale, doch oft
vernachlässigte Tatsache, wie wichtig die genaue Kenntnis lokaler Herrschaftsverhältnisse

sowie fallbezogener Besonderheiten ist, will man zu einer angemessenen
Beurteilung kommen. So bestimmten neben der persönlichen Autorität eines
Rabbiners nicht zuletzt seine Einbettung in kollegiale Netzwerke und familiäres Prestige,

wie weit die Spannweite rabbinischen Richtens ausgereizt werden konnte.
Preuss schliesst mit einem Aspekt, der die gesamte Untersuchung nochmals in

ein neues Licht rückt: Akten zu Prozessen mit jüdischer Beteiligung enthalten
öfters Hinweise auf vorausgegangene oder parallele aussergerichtliche Schlichtung
durch Freunde, Verwandte, Nachbarn o.ä. Diese Versuche, eine gütliche Einigung
herbeizuführen, beruhten anders als der Gerichtsweg nicht darauf, einer Seite

Recht zu verschaffen, sondern darauf, einen für alle Seiten akzeptablen Ausweg zu
finden. Offenbar war diese Art des Konfliktmanagements recht verbreitet, ist in
den überlieferten Quellen bis auf die erwähnten Anhaltspunkte aber kaum
dokumentiert. Geht man nun davon aus, dass ein beachtlicher Teil aller Streitfälle nicht
auf dem regulären Instanzenweg gelöst wurde, so mindert dies die Bedeutung des

rabbinischen Gerichts als „Gradmesser" für jüdische Autonomie oder den oft un-

257



terstellten schleichenden Verfall der jüdischen Gemeinschaft erheblich. Dem
Dokument, das Preuss als Kronzeugen für aussergerichtliche Schlichtung zitiert, ist
übrigens auch der bis dahin nirgends erklärte Buchtitel entnommen. Die
Interpretationsoffenheit, die das bewusst aus dem Zusammenhang gerissene Zitat für den
Leser bis zu diesem Punkt haben musste, ist von der Autorin gewollt.

Insgesamt hat es dasl52 Seiten schmale Büchlein durchaus in sich: Es ist von
erstaunlicher Dichte und reisst eine Vielzahl zentraler Probleme des frühneuzeitlichen

Judentums an. In den letzten Jahren sind bereits mehrfach Untersuchungen
erschienen, die einem fundamentalen Paradigmenwechsel bei der Erforschung
jüdischer Gerichtsbarkeit als zentralem Faktor der vormodernen jüdischen Gesellschaft

das Wort reden. Preuss' Schrift reiht sich hier bruchlos ein.

Schopfheim Clemens P. Sidorko

KASPER-MARIENBERG, VERENA: „vor Euer Kayserlichen Majestät Justin-Thron". Die

Frankfurterjüdische Gemeinde am Teichshofrat in josephinischer Zeit (1765—1790),
Innsbruck / Wien / Bozen 2012 Schriften des Centrums für jüdische Studien, Bd.

19), 501 S., ISBN 978-3-7065-4974-5.

Neben dem in Wetzlar ansässigen Reichskammergericht war der Wiener Reichshofrat

(RHR) die zweite höchste gerichtliche Instanz im Heiligen Römischen Reich
Deutscher Nation vor dessen Auflösung im Jahre 1806. Dieses Gericht fand aber
weder in der preußisch-„kleindeutsch" geprägten Geschichtsschreibung im
Deutschland seit dem 19. Jahrhundert noch in der neueren österreichischen
Historiographie angemessene Beachtung, da es einerseits — aus Berliner Perspektive — in
Wien angesiedelt war, andererseits aber auch der österreichischen Geschichtsforschung

nicht den erwünschten Anknüpfungspunkt bot, die sich auf die Rolle des

Hauses Habsburg fokussierte und „österreichische" Geschichte schreiben wollte.
Mit Blick auf die Geschicke der Juden im Alten Reich handelte es sich hier aber um
eine Instanz von hohem Interesse, an die die Juden, wie die vorliegende Arbeit
zeigt, sich immer wieder wandten, um ihre Interessen durchzusetzen. Eine besondere

Rolle spielten dabei die Juden der Stadt Frankfurt am Main, die im Reich
neben Prag die größte jüdische Gemeinde bildeten und zudem, da der Kaiser Frankfurter

Stadtherr war, direkten Zugang zu diesem Gericht hatten. Anderen jüdischen
Gemeinden, die den jeweiligen Territorialgewalten unterstanden, war dieser

Rechtsweg versperrt. In ihrer an der Grazer Karl-Franzens-Universität als Dissertation

angenommenen Arbeit untersucht Verena Kasper-Marienberg anhand der
Akten des Reichshofrates die die Juden betreffende Rechtsgeschichte einer
Umbruchzeit, die geistesgeschichtlich mit den Toleranzedikten Josephs II. verbunden
ist, wobei diese Edikte sich rechtlich-verbindlich freilich auf die Erblande des Wiener

Herrschers und nicht auf die außerhalb liegenden Gebiete im Alten Reich

bezogen. Möglicherweise hängt es mit diesem Umstand zusammen, dass sich der
Geist der einsetzenden jüdischen Aufklärung in den von der Autorin analysierten
Rechtsfällen eher indirekt bemerkbar macht: Von der Haskala beeinflusst sind
weniger die Argumentationen der jeweiligen Parteien vor Gericht, aber die Tatsache,

258



dass es im Laufe des 18. Jahrhunderts zunehmend Konflikte innerhalb der
jüdischen Gemeinden gab, die offenbar vor weltlichen Gerichten ausgetragen wurden,
hängt offenbar damit zusammen, dass die alte rabbinische Elite im Zuge der
gesellschaftlichen Entwicklungen immer mehr an Bedeutung, Autorität und
Durchsetzungskraft verlor (S. 281).

In ihrer klar gegliederten Arbeit bietet die Autorin im ersten Kapitel zunächst
den quantitativen Befund hinsichtlich der jüdischen Prozessparteien vor dem
Reichshofrat im 18. Jahrhundert. Es folgen Ausführungen zum Reichshofratskol-

legium im sozialen Gefüge des Alten Reiches. Im aus judaistischer Perspektive
interessantesten dritten Kapitel („Argumentieren vor Gericht") werden von Frankfurter

Juden nach Wien getragene Rechtsfälle vorgestellt und ausgewertet — Fälle

(Fl — F22), die im Anhang in einer tabellarischen Aufstellung, die auch ausführliche

Quellenauszüge enthält, noch einmal in formalisierter und sehr übersichtlicher
Weise präsentiert werden. Hervorgehoben sei der Fall der Hanna Ursel (F 19), einer

jüdischen Frau, die die Vorsteher („Baumeister") der Frankfurter Gemeinde der
Unzucht beschuldigt und mit dem Bann belegen hatten. Da die Vorsteher zudem
ein Heiratsverbot verhängen wollten, kam es zu einer Verhandlung vor der weltlichen

Kommunalbehörde in Frankfurt. Diese wies die jüdische Gemeinde aber an,
die Trauung der Frau zuzulassen und den Bann gegen sie aufzuheben. Gegen diese

Entscheidung riefen die „Baumeister" im Juni 1778 das Wiener Gericht an, indem
sie herausstellten, dass ihnen nach dem jüdischen und dem Reichsrecht das Bannrecht

zustehe (S. 188f) und dass ein Jude, der sich der „jüdischen Observanz"
entgegenstelle, „sofort ein Jude zu seyn aufhören will" (S. 189f). „Hanna, und andere

Buhlschwestern ihres gleichen müssen daher die Sünde ihrer Unkeuschheit nach
dem Jüdischen Herkommen billig büssen, weil sie Jüdinnen sind, und die Folgen
eines so schändlichen Lasters wissen, über welches der Eyfer eines Pinehas mit
Recht entbrannte" (S. 190). Bemerkenswert an dieser Argumentation der Klageschrift

ist neben dem Verweis auf Num. 25, 7ff (natürlich ist nicht der Frankfurter
Rabbiner Pinehas Horowitz, sondern der biblische Pinehas gemeint, den auch
christliche Leser und Anwälte kennen konnten) nicht nur der selbstverständliche
Rekurs auf jüdische Rechtsquellen („Herkommen"), sondern auch die zentrale
Rolle der Bannstrafe - ein Thema, das in den Jahrzehnten nach der Französischen
Revolution in der innerjüdischen Polemik zwischen Reformern und konservativen
Kräften erneut eine Rolle spielen sollte. Auch in einem anderen Mitgliedschafts-
Fall — die Frankfurter „Baumeister" wollten einen Juden wegen ausstehender
Gemeindeschulden von der „Stättigkeit" ausschließen (also ihm das für einheimische

Juden vorgesehene dauerhafte geschützte Aufenthaltsrecht vorenthalten) — wurden
Normen des jüdischen Rechts vor Gericht vorgetragen und flössen offenbar mit in
die höchstrichterliche Abwägung ein (S. 184).

Abgesehen von diesen rechtsgeschichtlichen Aspekten ist diese Arbeit vor
allem für die Geschichte der Frankfurter jüdischen Gemeinde interessant. Im
Hinblick auf den Stellenwert der Rechtsfragen hinsichtlich der Zugehörigkeit zur
jüdischen Gemeinde und auch mit Bezug auf die Neigung jüdischer Petenten, gegen
die lokalen Autoritäten an die höhere Instanz zu appellieren, wirken die von der

259



Autorin vorgestellten Fälle an einigen Stellen fast wie eine Vorabschattung der hundert

Jahre später in Frankfurt tobenden Debatte um den „Austritt" aus der
jüdischen Gemeinde — ein Streit, in dem sich die orthodoxen FrankfurterJuden freilich
nicht mehr an den Wiener Monarchen, sondern an das in Berlin tagende preußische
Parlament wandten.

Tübingen Matthias Morgenstern

FlUTTER, MANFRED (Hg.), Between Mumhai andManila. Judaism in Asia since the Founding

of the State of Israel (Proceedings of the International Conference, held at the

Department of Comparative Religion of the University of Bonn. May 30, to June
1, 2012), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht / Bonn University Press 2013, 268
S., ISBN 978-3-8471-0158-1 / ISBN 978-3-8470-0158-4 (E-Book).

Obwohl die jüdischen Gemeinden im asiatisch-pazifischen Raum — vom indischen
Subkontinent bis Japan reichend - auf eine ebenso lange wie ereignisreiche Sozial-
und Kulturgeschichte zurückblicken können, ist die wissenschaftliche
Auseinandersetzung mit dem „asiatischen Judentum" bis heute eher überschaubar; sowohl
innerhalb der Jüdischen Studien, vergleichenden Religionswissenschaft, Orient-
und Asienwissenschaften als auch innerhalb des weit gefassten Bereichs der
Kulturwissenschaften. Gründe dafür sind der Holocaust und seine Folgen, die
Staatsgründung Israels und die Wiederbelebung des europäischen Judentums in der zweiten

Hälfte des 20 Jahrhunderts, welche nicht nur die verstärkte Aufmerksamkeit
der jüdischen Gemeinden in der Diaspora und Israel selbst erforderten, sondern
auch den Großteil des wissenschaftlichen Interesses auf sich zogen.

Einen Einblick in die Vielfalt des Judentums in Asien zwischen Mumbai und
Manila zu bieten, und damit eine relevante Forschungslücke zu schließen, ist
Anliegen des Sammelbandes Between Mumbai and Manila. Judaism in Asia since the Founding

of the State of Israel, herausgegeben von Manfred Hutter — Professor für
Religionswissenschaft an der Universität Bonn. Die einzelnen Beiträge des Bandes
basieren auf der gleichnamigen, internationalen Tagung zum Thema, welche vom 30.

Mai bis 1. Juni 2012 in der Abteilung Religionswissenschaft am Institut für Orient-
und Asienwissenschaften der Universität Bonn stattfand.

Das Buch ist in drei Teilbereiche untergliedert: Die Artikel in Teil 1 — „Jewish
Communities in Asia" - sind in erster Linie ethnographische Studien zu lokalen
jüdischen Gemeinden in Indien („Bene Israel Transnational Spaces and Aesthetics
of Community" von Gabriele Shanar), Indonesien („Searching for Traces ofJudaism

in Indonesia" von Edith Franke), Singapur („Jews in Singapore: Tradition and

Transformation" von Vera Leiniger), China („Judaism in PR China and in Hong
Kong Today: Its Presence and Perception" von Alina Pätru) sowie Myanmar, Thailand

und Kambodscha („The TinyJewish Communities in Myanmar, Thailand and
Cambodia" von Manfred Hutter). Besonders der erste Teil des Buches eignet sich
sehr gut als Ersteinstieg in das sehr breit gefächerte Themengebiet „Judentum in
Asien", da alle Autorinnen ihren eigentlichen Analysen und Fallbeispielen einen

260



kurzen, aber sehr dichten und informativen Abschnitt zum historischen und kulturellen

Hintergrund jüdischer Gemeinden, in den von ihnen behandelten Ländern
voranstellen. Auf diese Weise erhält der Leser/die Leserin nicht nur einen sehr
eindrücklichen und gut recherchierten Uberblick über das Forschungsgebiet,
sondern ist gleichzeitig auch gut auf die in Teil zwei und drei folgenden Beiträge
vorbereitet, die sich mit spezielleren Fragen des jüdischen Lebens in Asien beschäftigen.

So behandeln die Autorinnen im zweiten Teil des Buches — „Religion and
Politics" - Fragen zur untrennbaren Verflechtung zwischen Politik und Judentum
in Asien, wie beispielsweise Untersuchungen zu den bilateralen Beziehungen
zwischen China und Israel („The Bilateral Relations between Israel and Modern
China" von Pingan Liang und Zheng Liang), zur pakistanisch-israelischen
Geschichte („Jews in Pakistan in the Context of Estranged Pakistani-Israeli Relations"
von Malte Gaier) oder den Zusammenhängen zwischen zionistischen Vereinigungen

und ihrem Kampf um Wählerstimmen in asiatisch-jüdischen Gemeinden
hinsichtlich der Teilung Palästinas in einen jüdischen Staat und ein palästinensisches
Hoheitsgebiet 1947 („Zionist Federations and Zionist Diplomacy in Asia to Ensure
United Nations Support fort he 1947 Partition Plan" von Meron Medzini).

Der dritte und letzte Teil des Buches — „Judaism in Everyday Life and Society"
— betrachtet das Judentum in Asien vor dem Hintergrund der Alltagsgeschichte
und bietet damit Einblick in die verschiedenen Lebenswelten von Juden und
Jüdinnen in Asien einerseits, wie auch in die Wahrnehmung von Judentum und
jüdischer Kultur seitens der Mehrheitsgesellschaft der hier betrachteten asiatischen
Länder andererseits („Why the Chinese People are Interested in Judaism, the
Holocaust, and Israel" von Gilya Gerda Schmidt). Dabei stehen Fragen zur
Identitätskonstruktion („'My Backward Place is Where I am': Jewish Identity and Jewish
Authorship in India" von Heinz Werner Wessler), wie auch zum dynamischen
Kulturkontakt und der damit einhergehenden Entstehung neuer, mit Bindestrich
versehener Traditionen („Hindu-Jewish Dialog. A New Tradition in the Making" von
Yudit Kornberg-Greenberg) im Vordergrund der Betrachtungen.

Somit geht aus allen Beiträgen dieses englischsprachigen und interdisziplinären
Bandes hervor, dass die einzelnen jüdischen Gemeinden im asiatisch-pazifischen
Raum stets in ein Netzwerk des globalen Judentums eingebunden sind, gleichzeitig
aber auch in Interaktion mit den dominierenden Religionen in den jeweiligen Gast-
Ländern stehen. Dadurch werden interkulturelle Kontakte und gegenseitiges
Verständnis besonders gefördert. Folglich gestattet der Band nicht nur neue Einsichten
in die „Internationalität" des Judentums an sich, sondern bietet ebenfalls einen sehr

guten und inspirierenden Ausgangspunkt für weitere Studien zum religiösen
Pluralismus, Wandel und zu religiösen Entwicklung in Asien (S. 75). Darüber hinaus
heben die einzelnen Beiträge die Notwendigkeit grenzüberschreitender Fragestellungen

hervor, und sind somit als eine wichtige Ergänzung zu anderen, vereinzelt
existierender Publikationen zu Judentum und jüdischer Kultur in Asien zu verstehen.

Die allgemein vorherrschende - auf Europa, Israel und die USA reduzierte —

Vorstellung darüber, was das Judentum einst war, heute ist und morgen sein kann,
wird durch diese sehr spannende Lektüre um ein Vielfaches erweitert.

Bern Sarah M. Ross

261



Hüttenmeister, Frowald Gil: paVisn 'na nnxaa anixpi ma'n mwa nxix / Abkür-
\ungsver^eichnis hebräischer Grabinschriften (AHebG), 2. erweiterte Auflage, Tübingen:
Mohr Siebeck 2010, XI, 384 S, ISBN 978-3-16-150261-3.

Wohl kaum ein anderer hat über die letzten Jahrzehnte so intensiv jüdische Friedhöfe

dokumentiert und hebräische Grabsteininschriften erforscht, wie F. G.
Hüttenmeister dies getan hat, nicht nur auf jüdischen Friedhöfen in Deutschland,
sondern ebenso auch in Tschechien, in Polen und der Ukraine, und wohl
niemand anderer wäre daher geeigneter und vor allem kompetenter, ein Verzeichnis
der in den hebräischen Inschriften auf Grabsteinen verwendeten bzw. begegnenden

Abkürzungen zusammenzustellen als er. Da ist es nur als Selbstironie besonderer

Art zu verstehen, dass der Autor als Motto seinem Werk das folgende Zitat
aus dem Babylonischen Talmud vorangestellt hat: „Zehn Dinge sind dem
Studium abträglich usw. Und manche sagen: Auch, wer die Inschriften auf den
Gräbern liest" (bHor 13b).

Mit dem hier anzuzeigenden Buch liegt das in erster Auflage 1996 bereits
erschienene — vielfach bewährte — Abkür^ungsver^eichnis jetzt in einer gegenüber
der ersten Auflage ergänzten und nicht unerheblich erweiterten Neuausgabe vor.
Neben dem eigentlichen, alphabetisch geordneten Verzeichnis der Abkürzungen
('"llSpl ma'n 'BWi) — bei dem man geradezu erstaunt ist, wie viele es deren gibt
(S. 7-359) — umfasst der Band eine höchst nützliche Bibliographie zum Thema
(S. 360-370), ferner ein Verzeichnis der „Jahreszahlen von 4700 — 5909 (1000 —

2149)", bei denen dankenswerterweise immer auch die Jahresanfänge und
Jahresenden nach dem gregorianischen Kalender angegeben sind (S. 372-382), und
schliesslich noch eine Liste der „Feiertage, die in Grabinschriften erwähnt
werden" (S. 383), in der Summe einige mehr als üblicherweise im jüdischen Kalender
aufgeführt werden. Bleibt am Ende nur, Autor und Verlag dafür zu danken, dass

sie dieses zu einem stattlichen Band angewachsene, unterdessen längst
unverzichtbar gewordene Abkürgungsvergeichnis wieder zugänglich gemacht haben.

Tübingen Stefan Schreiner

PAWELEC, MARIUSZ (ed.) Almanack Karaimski, Bd. 2 (Wroclaw 2013), 190 pp., ISSN
2300-8164.

Published by the Polish Karaite publishing house "Bitik" and edited by Mariusz
Pawelec, the second issue of Almanack Karaimski commemorates the 110th

anniversary of the birth of the Karaite Orientalist, Professor Ananiasz Zaj^czkowski
(1903-1970), and the 140th anniversary of the birth of the last Karaite hakham in
Eastern Europe, Seraja Szapszal (1873-1961). The Almanack publishes 58 letters
written by Zaj^czkowski to Szapszal (pp. 65-163) and 18 letters by the same
writer to the famous Karaite poet, publisher and litterateur, Aleksander Mard-
kowicz (pp. 165-187). These letters (written in Polish and Russian) represent
precious sources which provide us with a first-hand perspective on the life and world
views of the Karaite intellectual elite in the interwar period and the 1940s. The

262



publication of the original of the letters is preceded by introductory articles on
the biographies of Zaj^czkowski, Szapszal and Mardkowicz authored by Maria

Emilia Zaj^czkowski-Lopatto (daughter of the scholar), Mariusz Pawelec and
Anna Sulimowicz, respectively. The commentaries and introductory articles contain

much useful information on the persons mentioned in the letters. Somewhat

strange, however, is sometimes the transliteration and interpretation of terms.
Thus, the authors of the introductory articles consistently used the toponym
Djufut-Kale (to be pronounced as D^hufut-Kalè) instead of Çufut-Kale or Çnjut-Qale

/ Chufut-Kale (Tatar and Turkish for "Jews' fortress") to designate the famous
Crimean fortress where a large Karaite community lived from the 14th to the 19th

centuries. The form Djufut-Kale was introduced by Szapszal in the 1920s and has

never been in use before; the same applies to the pseudo-Turkic term hachan, no
less consistendy used by the contributors to the Almanach, which likewise was
introduced by Szapszal around 1928. The correct form of the term is certainly
the Hebrew hakham — designating the position to which Szapszal was elevated in
1915 and 1927. Attempts to explain the Hebrew term (and holiday) Shavuot as

"Karaim from Hebrew shavua" (p. 147 n. 247) look also somewhat odd. The same

applies to the commentaries on other pristine Hebrew terms (like adonenu,

meqabbeS, siddur et al) which are interpreted as "Karaim from Hebrew". The
contributors to the Almanack also seem to be unaware of the existence of the literature

on Szapszal and his biography produced in recent years by scholars like D.
Shapira, I. Zaitsev, and Y. Yanbaeva (Yanbay) as well as the author of this review.

Tübingen Mikhail Kiejlov

SUNDHAUSSEN, HOLM: Sarajevo. Die Geschichte einer Stadt, Wien / Köln / Weimar:
Böhlau Verlag 2014, 409 S., ISBN 978-3-205-79517-9.

Kaum eine Stadt im Europa unserer Tage ist so sehr zum Symbol geworden wie

Sarajevo, die Stadt, die einmal das „Jerusalem des Balkans" genannt worden ist.
Dabei ist Sarajevo weder „Weltstadt" noch „Stadt der Superlative" (S. 9). „Doch
hat(te) Sarajevo auch etwas Einzigartiges. Gemeint ist das jahrhundertelange
Nebeneinander, Miteinander und Gegeneinander von Muslimen, Orthodoxen, Katholiken

und Juden" (S. 11). Dieses Einzigartige ist es denn auch, das Holm
Sundhaussen Vf.), der Fachmann für südosteuropäische Geschichte und Verfasser

wichtiger diesbezüglicher Arbeiten, in den Mittelpunkt seiner Darstellung rückt, die
in vier Teilen vom „osmanischen Sarajevo (1462-18789" (S. 21-151), nach einem

eingeschobenen Bildteil (S. 153-168) dann vom „österreichischen Sarajevo (1878-
1918)" (S. 169-247) und dem „Sarajevo jugoslawiens (1918-1992)" (S. 149-307) und
schliesslich vom „postjugoslawischen Sarajevo (1992-2013)" (S. 309-359) handelt.
So wenig Sarajevos Geschichte freilich mit dem Jahr 2013 endet, und Vf. sein

Schlusskapitel deswegen „Statt eines Endes" (S. 361-363) überschreibt, so wenig
beginnt sie erst mit der osmanischen Zeit, weswegen Vf. seine Einleitung mit „Statt
eines Anfangs" überschrieben hat (S. 9-20).

263



Gelungen ist Vf. eine faszinierenden Geschichtserzählung, die nichts auslässt,
die alle Licht- und Schattenseiten der ausserordentlich wechselvollen Geschichte
dieser Stadt und ihrer Bewohner gleichermassen zur Sprache bringt, die Sarajevo
als Ort der Koexistenz und Toleranz ebenso zeigt wie als Ort des Gegenteils davon.

Für die Leserinnen und Leser der Judaica von besonderem Interesse dürften
jene Kapitel sein, in denen Vf. daran erinnert, dass Sarajevo über Jahrhunderte auch
ein Refugium sefardischer Juden gewesen und bis heute geblieben ist (S. 80-85;
118-119 u. ö.), auch wenn die kleine jüdische Gemeinde Sarajevos heute eher im
Schatten ihrer grossen Vergangenheit lebt. Zeugen der sefardischen Geschichte
Sarajevos sind indessen bis heute das einst II Kai Grandi, die Grosse Synagoge genannte,
heute das jüdische Museum beherbergende Synagogengebäude und der sefardische

Friedhof, dem Enes Karic, Koranwissenschaftler an der Islamisch-theologischen
Fakultät in Sarajevo und Romancier zugleich, mit seinem 2011 erschienenen
Roman Jevrejskogroblje („Der jüdische Friedhof) ein literarisches Denkmal gesetzt hat,

vor allem aber die Haggada von Sarajevo, jenes Meisterwerk spanischer Buchmalerei

aus dem 13. Jahrhundert. (S. 84-85). Gestützt hat sich Vf. in den diesbezüglichen
Kapiteln nicht zuletzt auf den von Moritz Levy (Autor des Buches Die Sephardim in
Bosnien. Ein Beitrag p/er Geschichte der Juden auf der Balkanhaihinsel [1911; reprint
Klagenfurt 1996] und von 1917 bis 1941 Oberrabbiner in Sarajevo) einst bearbeitete
Protokollbuch der „spanioüschen Judengemeinde" (S. 20). Schade nur, dass Sarajevo

dabei nicht auch als Stadt der jüdischen Wissenschaften Würdigung erfährt.

Einige Anhaltspunkte dafür hätte nicht zuletzt Eli Taubers llustrovani Eeksikon

Judaip/na. Istorija, religija i obicaji (Sarajevo 2007, S. 257-290) gegeben.
Gleichwohl ist es Vf. zu danken, dass er diese Geschichte Sarajevos geschrieben

hat, deren Lektüre mehr als nur zu empfehlen ist.

Tübingen Stefan Schreiner

264


	Rezensionen

