
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 70 (2014)

Artikel: Arabische Judaika : eine Zwischenbilanz

Autor: Hoffmann, Friedhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960869

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960869
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arabische Judaika

- Eine Zwischenbilanz -
Von Friedhelm Hoffmann*

Die aktuelle Bücherschau am Ende dieses Heftes setzt die Bibliographie
arabischer Judaika fort, die im September 2012 begonnen wurde.1 Wie
sich im Laufe der Dokumentation herausgestellt hat, sind arabische

Veröffentlichungen zu jüdischen Themen viel zahlreicher, als bisher in der
westlichen Fachwelt bekannt.2 Noch in der judaistischen Forschung der letzten

* Friedhelm Hoffmann M.A., Belthlestraße 13, D-72070 Tübingen. E-Mail: fried-
helm.hoffmann@uni-tuebingen.de.

1 Bücherschau 68 (2012), S. 424-445, Bücherschau (arabische Judaika) 69 (2013), S. 242-
261, 490-514, Zeitschriftenschau 68 (2012), S. 319-324, 69 (2013), S. 105-107,
Zeitschriftenschau (arabischeJudaika) 69 (2013), S. 358-391, 70 (2014), S. 97-120.

2 Hingegen liegen auf Hebräisch und — teilweise — auf Arabisch folgende Arbei¬

ten zur begrenzteren Thematik der arabischen Ubersetzungen aus der
neuhebräischen Literatur vor:

- eine umfassende Studie des Tel-Aviver Arabisten MAHMOUD Kayyal
pwn nana / Mahmud Kaiyäl], mnayn rrnson p tmnn man: : mmyn 5m mnn
1990-1948 pnwn mmyn naiy1? ntmmn; engl. Nebentitel: Translation in the shadow of
confrontation: norms in the translations of modern Hebrew literature into Arabic between

1948—1990, Jerusalem: Hosa'at sefarim 'a. s. Y. L. Magnes, ha-Universita ha-

'Ivrit [Magnes Press, The Hebrew University] 5766 2006, teilw. zugl.: Tel
Aviv, Univ., Diss., 2000/01;

- eine ältere Fachbibliographie von Amnon ZlPlN [AmnÜN TSÏBÏN / ynax
pmu], Fihrist al-adab al-'ibri al-hadit al-mutargam ilä 'l-'arabiya, 1948—1979

1948-1979 ,mmy5 mnm mnnyn nnson hw engl. Nebentitel: Bibliography

of modern Hebrew literature in Arabic translation, 1948-1979, Tel Aviv: Ma'-
had Targamat al-Adab al-'Ibrl nt ha-Mahon le-Targum Sifrut 'Ivrit nt [The
Institute for the Translation of Hebrew Literature (ITHL)] 1980;

- sowie eine neuere Fachbibliographie vom selben MAHMOUD KAYYAL
[MAHMUD Kaiyäl / 5Nn nana], Tabat bibliyügräfi li-t-targamät wa'd-diräsät al-

'arabiya 'an al-adab al- 'ibri al-hadit ff Isrä 'il wa 'älam al- 'arabi [hebr. Nebentitel:
n'nym nnman mnnyn nnson nao mmy nnpna: mainri nnnn^an
myn; engl. Nebentitel: Bibliography ofArabic Translations and Studies about Modem
Hebrew literature in Israel and the Arab World, Tel Aviv: Ma'had Targamat al-

Adab al-'Ibrï nt ha-Mahon le-Targum Sifrut 'Ivrit nt The Institute for the
Translation of Hebrew Literature (ITHL) 2003.

220



Jahre trifft man auf Einschätzungen, die von einem sehr beschränkten
Interesse arabischer Wissenschaftler an jüdischen Themen ausgehen.3

Andere, gründlichere Bestandsaufnahmen, darunter die bisher
umfassendste Studie über zeitgenössische arabische Vorstellungen vom Judentum,

die der Jordanier Mohanna Yousuf Salim Haddad 1984 an der
Universität Utrecht als Dissertation einreichte,4 sind mittlerweile in die Jahre
gekommen bzw. widmen sich schwerpunktmässig politisch besonders
heiklen Themen, wie dem arabisch-israelischen Konflikt,5 der arabischen

Haltung zum Holocaust6 oder arabischen Antisemitica,7 mit dem Neben-

Die letztere Bibliographie stellt eine Ergänzung zu Kayyals Studie to Dinn
ma^n Translation in the shadow ofconfrontation (s.o.) dar.

3 Sowohl MICHEL ABITBOL, Te passé d'une discorde: juifs et Arabes depuis le T 7le
siècle, [Paris] 1999, S. 22-26, 472-493; Jews ofMuslim lands in the modem period:
history and historiography, in: PETER Y. MEDDING (ed.), Sephardic Jewry and Migrahi
Jews, Oxford 2007 Studies in contemporary Jewry. An annual, Bd. 22), S.

44-65, als auch URI R. KAUFMANN, Titeratur über Juden im islamischen Bereich, in:
judaica. Beiträge gum Verstehen des Judentums 62 (2006), S. 348-359, hier S. 357f,
sind die wissenschaftlichen arabischen Judaika weitgehend unbekannt. Jedenfalls

hält sich der Erstere an den antisemitischen Auswüchsen auf, über die er
sich ausführlich ergeht (Te passé d'une discorde, s.o., S. 24-26; sowie der
Abschnitt Trends in Arab historiography of the Jews since the Six-Day War, in: jews of
Muslim lands in the modern period, s.o., S. 55-60), während er gleichzeitig über die
seriösen Publikationen — bis auf zwei Ausnahmen (ebd., S. 64 n. 47) — einiger
marokkanischer und tunesischer Wissenschaftler schweigend hinweggeht,
obwohl er deren Autoren teilweise persönlich kennt und mit ihnen bereits
wissenschaftlich zusammengearbeitet hat (ebd., S. 54, 63 n. 37, 64 n. 47).

4 Arab perspectives ofJudaism: a study of imageformation in the writings oj muslim [sic!]
arab [sic!] authors, 1948—1978 Arabische beeldvorming van het Jodendom (met en

samenvatting in het nederlands), Diss., Univ. Utrecht, 1984.

5 YEHOSHAFAT HARKABI, Arab attitudes to Israel, translated by MlSHA LOUVISH,
London 1972 (weitere Aufl.: Jerusalem: Israel Universities Press 1971, 1974;
Jerusalem: Keter Publishing House 1976), zugl.: Jerusalem, Hebräische Universität,

Diss., 1967, unter dem Titel: rra-to©1 -pcoon û'xwn mw. Harkabis
Dissertation stützt sich auf eine breite Materialbasis von 120 arabischen Publikationen

über Israel und den arabisch-israelischen Konflikt (ebd., S. XX, 504-514).
Die Gesamtzahl schätzt er schon zum damaligen Zeitpunkt (Einreichung der
Dissertation 1967) auf über eintausend (ebd., S. XX). Der Natur der Sache nach
führt Harkabis Themenstellung zu einem Überhang polemischer und feindseliger

Literatur, was nicht ausschliesst, dass auch Publikationen mit polemischer
und propagandistischer Intention zur Mehrung des reinen Faktenwissens über
Israel als Objekt dieser Art Gegnerforschung beitragen mögen (ebd., S. 306).

6 MEIR LiTVAK & ESTHER WEBMAN, From empathy to denial. Arab responses to the

Holocaust, London 2009.

221



7 BERNARD Lewis, »Treibt sie ins Meer!« Die Geschichte des Antisemitismus, ins
Deutsche übertragen von ERWIN DUNCKER, Frankfurt am Main 1987, 21989

Ullstein, Bd. 34595); engl. Original: Semites and anti-Semites: an inquiry into

conflict and prejudice, New York / London 1986, 21997; reprint New York 1999.
Zwar bietet der grosse Orientalist BERNARD LEWIS in »Treibt sie ins Meer!«

(hier nach der 1. dt. Aufl.) eine ausgewogenere und faktenreichere Darstellung
als die jüngeren Arbeiten von ABITBOL, Te passé d'une discorde (Anm. 3); Jews of
Muslim lands in the modern period (Anm. 3), und KAUFMANN, Uteratur über Juden

im islamischen Bereich (Anm. 3). Allerdings kann dies nicht wettmachen, dass

seine Arbeit bereits älteren Datums ist und daher die Neuerscheinungen der
letzten dreissig Jahre nicht berücksichtigt und somit auch nicht den Prozess
der wissenschaftlichen Ausdifferenzierung und Reifung, der sich während dieser

Zeit eingestellt hat. Ausserdem fällt Lewis' Urteil uneinheitlich aus. An
einer Stelle seiner Argumentation scheint ihm die Existenz einer wissenschaftlichen

judaistischen Fachliteratur in der arabischen Welt prinzipiell bekannt zu
sein, auch wenn er deren durchgängig polemischen oder paternalistischen
Charakter betont (ebd., S. 244f). Diese Grundhaltung mochte durchaus der
seinerzeit härteren politischen Konfrontation geschuldet sein. An anderer
Stelle jedoch, wo er sich ausführlicher zur arabischen Fachliteratur über jüdische

Geschichte und Religion äussert (ebd., S. 275f), sind ihm lediglich zwei
judaistische Fachpublikationen der namentlichen Erwähnung wert, eine davon
eine Lokalgeschichte aus dem Irak des Jahres 1924 die ein absoluter
Einzelfall geblieben sei. Ausserdem würden arabische Fachwissenschaftler im
Allgemeinen kein Hebräisch oder das in hebräischer Schrift geschriebene Ju-
däoarabisch lesen, sondern sich auf Sekundärliteratur, hauptsächlich in englischer

Sprache, verlassen. Lewis lässt diesem düsteren Bild — darin durchaus

inkonsequent — dann doch die optimistischere Bemerkung folgen, dass in
Ägypten — und lediglich dort — einige Bücher und Artikel zur jüdischen
Lokalgeschichte erschienen seien und sich hebraistische Studien sogar wachsender

Beliebtheit an dortigen Universitäten erfreuten, wobei sie sich „weit über
ihren ursprünglichen Zweck, den Feind verstehen zu lernen, hinaus entwickelt"

hätten. Spätestens an dieser Stelle fragt man sich dann, warum unter
arabischen Wissenschaftlern nicht zumindest die ägyptischen Kollegen hebräische

Quellen lesen können sollen, wenn es doch an ägyptischen Universitäten
„ein wachsendes Interesse an hebräischen Studien" gebe. Insgesamt hinter-
lässt Lewis' Darstellung darum den Eindruck des Unausgegorenen,
Bruchstückhaften und Unfertigen, bei dem sich widersprechende Aussagen nicht
auf Stimmigkeit hin abgeglichen wurden. Insbesondere die Behauptung der
ausserhalb Ägyptens fehlenden Hebräischkenntnisse steht auf wackeligen
Füssen, kann man doch bei dem Begründer der Hebraistik an der Universität
Damaskus RIBHÏ KAMÄL (Jerusalem 1912-1979 Amman) bereits 1958 nachlesen,

dass die arabische Semitistik, in deren Rahmen das Hebräische ursprünglich

unterrichtet wurde, seit Gründung der ersten modernen arabischen
Universität, der Universität Kairo, im Jahre 1908 integraler Bestandteil des
Fächerkanons der arabischen Universitäten war (Durüs al-luga al-'ibriya DTOE*

222



effekt, dass die judaistische Fachliteratur arabischer Wissenschaftler, die
nicht von gleicher unmittelbarer politischer Brisanz ist, vernachlässigt
wird.

Im Rahmen der vorliegenden Dokumentation, die arabische Judaika
seit 1990 erfasst, sind bereits weit mehr als tausend selbstständige und
unselbstständige Titel nachgewiesen worden, die in der arabischen Welt
während der letzten zwei Jahrzehnte erschienen sind. Ein Ende der
Dokumentation für diesen Zeitraum ist noch nicht abzusehen. Somit dürfte
bei vorsichtiger Schätzung mindestens von 2000 Büchern und mehreren
Tausend Aufsätzen und Artikeln zu jüdischen Themen auszugehen sein,
welche arabische Autoren in den letzten zwei Jahrzehnten verfasst haben.
Die Vielfalt der Themen, die von diesen Publikationen behandelt werden,
erschöpft sich keinesfalls in aktueller Publizistik. Vielmehr wird ein breites

Spektrum jüdischer Religion, Kultur und Geschichte abgedeckt.
Auch wenn an dieser Stelle nicht der Platz ist, um einen ersten

Literaturüberblick der arabischen Judaika zu bieten — dieser ist für einen späteren

Aufsatz geplant —, so soll in einer Zwischenbilanz doch die Frage
gestellt werden, wie es zu der Diskrepanz zwischen dem tatsächlichen
Volumen arabischer Neuerscheinungen zu jüdischen Themen und der

bisherigen Fehleinschätzung durch die zuständigen westlichen Regional-
und Kulturwissenschaften kommen konnte. Denn allgemein wenn es um
die Beurteilung der Wissenschaften in den arabischen Ländern geht, ist
es nicht ungewöhnlich, in der westlichen Forschung Einschätzungen zu
finden, die entweder von sehr beschränkten arabischen Fachliteraturen
ausgehen oder aber die einschlägigen arabischen Fachveröffentlichungen
schlicht ignorieren, ohne sich dabei die Frage zu stellen, ob das eigene
Nicht-Wissen dem Zustand der arabischen Forschungslandschaft und
des arabischen Buchmarktes geschuldet ist oder doch eher der eigenen
Ignoranz.

masn nscn \Hebräischlektioneri\, Damaskus: Matba'at al-Gämi'a as-Sürlya
'1958, S. [i]; 41966, sowie mehrere Neuaufl. in Beirut 1963, 1978, 1982, 2000).
Kamäl selber war an der Literaturwissenschaftlichen Fakultät der Universität
Damaskus seit 1953 als erster Hebräischdozent damit beauftragt, den Studenten

der Arabistik und der Alten Geschichte Hebräisch zu unterrichten. Trotz
dieser Ungereimtheiten bleibt es Lewis' Verdienst, überhaupt auf entsprechende

arabische Fachliteratur hingewiesen zu haben. Da seine Darstellung
jedoch nur bis Mitte der 1980er Jahre reicht, war es auch nicht möglich, dass

ein jüngeres Phänomen, wie die seither erschienene arabischsprachige Judais-
tik Marokkos, ihn zu einem positiveren Urteil hätte umstimmen können.

223



Ein erster Erklärungsversuch, wie es zum Auseinanderfallen von
westlicher Wahrnehmung und realer Lage der publizierten arabischen Öffentlichkeit

kommen konnte, sei hier unternommen.

Ausgehend von der dokumentierten Existenz einer grossen Zahl arabischer

Judaika, die von der Fachwelt bisher ignoriert wurden, sollen weitere

Beobachtungen besprochen werden, die ich im Rahmen der Dokumentation

machen konnte bzw. die mir aus meiner sonstigen Lektüre der westlichen

regionalwissenschaftlichen Fachliteratur zur arabischen Welt bekannt
sind. Die Beobachtungen lassen sich vielfach und eindeutig belegen, sollen
hier jedoch nur knapp angerissen werden.

Der Befund für die arabischen Judaika ist, wie gesagt, kein Einzelfall.
Auch für Themenbereiche anderer Geistes- und Sozialwissenschaften
ausserhalb des Fachs der Judaistik finden sich ähnliche Fehleinschätzungen

dahingehend, dass die einschlägige arabische Fachliteratur praktisch
inexistent oder nur in geringstem Umfang vorhanden sei. So zum Beispiel
für den Fall arabischer Studien über die moderne Türkei, die der deutsche

Politikwissenschaftler Dietrich Jung für beinahe inexistent hält und sie

dabei in ihrem Umfang deutlich unterschätzt.8 Häufig Hessen sich derartige

Fehleinschätzungen unschwer durch eine kurze Recherche im
gesamtarabischen Verbund-OPAC Al-Fihris al-'arabî al-muwahhad (F'M) Arabic
Union Catalogue (AUCf widerlegen. Dazu wäre freüich die Beherrschung
der arabischen Schrift und Orthographie unerlässüch.

Innerwissenschaftliche Blockaden der Erforschung arabischer
Fachliteraturen: Sekundäre Plausibilitätsargumente

Die westliche Unterschätzung bzw. Unkenntnis der arabischen

Forschungslandschaft und FachHteratur geht oft einher mit Argumenten, die

dem Leser einen geseHschaftiichen und kultureHen Kontext suggerieren,
der das Fehlen einschlägiger arabischer PubHkationen plausibel erscheinen
lässt. Diesen sekundären PlausibiBtätsargumenten kommt deshalb eine so

grosse Bedeutung zu, weil der westiiche Leser im Allgemeinen kein
Arabisch Hest, und selbst wenn er es ausnahmsweise täte, es nicht in jedem
FaH mit einer einfachen Recherche im Arabic Union Catalogue (AUC) getan
wäre. Um Behauptungen über den Zustand des arabischen Buchmarktes

8 Turkey and the Arab world: historical narratives and newpolitical realities, in: Mediterra¬

nean politics 10 (2005) 1, S. 1-17.

9 http://www.aruc.org (abgerufen am 27.05.2014).

224



nachprüfen zu können, müsste er in vielen Fällen mit grossem Aufwand
eine Recherche vor Ort in den arabischen Ländern durchführen.

Nun aber zu den von mir so genannten sekundären Plausibilitätsargu-
menten,10 welche eingesetzt werden, um das Fehlen bzw. den geringen
Umfang einschlägiger arabischer Fachliteraturen vermeintlich zu belegen.
Aus einer Fülle von Argumenten sollen im Folgenden einige häufiger
vorgebrachte besprochen werden.

Das Kolonial- und Weltsprachenargument

Beginnen wir mit einem historisch eingefärbten Ansatz. Weit verbreitet ist
eine Argumentation, die explizit oder implizit von der Kontinuität der

kolonialen Sprachsituation ausgeht, in der das Arabische in Wissenschaft
und Verwaltung zugunsten der europäischen Kolonialsprachen zurückgedrängt

war. In diesem Sinne überbetonen beispielsweise die Marokkoexperten

Sonja Hegasy,11 Sophie Wagenhofer12 und Florian Kohstall13 explizit

(Hegasy & Wagenhofer) oder implizit (Kohstall) die Stellung des

Französischen in der marokkanischen Gesellschaft, während sie die Rolle des

Arabischen gezielt herunterspielen (Hegasy: „redundantes Hocharabisch";14

Wagenhofer: „many middle and upper class Muslim families,
where children get a French education and where French is the language

10 Umgangssprachlich könnte man auch von nebensächlichen, aber vordergrün¬
dig einleuchtenden Ausreden sprechen.

11 Staat, Öffentlichkeit und Zivilgesellschaft in Marokko. Die Potentiale der soflo-kulturellen
Opposition, Hamburg 1997 Politik, Wirtschaft und Gesellschaft des Vorderen

Orients: Schriften des Deutschen Orient-Instituts, Hamburg, und der
Arbeitsstelle Politik des Vorderen Orients, Freie Universität Berlin), S. 129.

12 The Museum ofMoroccan ]udaism in Casablanca:formation and reflection ofcontemporary

Moroccan-Jewish identity, in: MAGDALENA WALIGÖRSKA & DIES, (eds.): Cultural
representations ofJewishness at the tum of the 21st century, San Domenico di Fiesole
2010 HEC working papers, Bd. 2010,1), S. 73-85, hier S. 81 f n. 50; auch als

elektronische Ausgabe als *.pdf, unter: http://hdl.handle.net/1814/14045
bzw. http://cadmus.eui.eu/bitstream/handle/1814/ 14045/HEC_2010_01_R
ev.pdf?sequence=4 (abgerufen am 21.04.2014).

13 Coopération internationale et consolidation autoritaire. Une comparaison de la politique de

réforme en Egypte et au Maroc : le cas de l'enseignement supérieur, Aix-en-Provence:
Université Paul Cézanne / Berlin : Freie Universität Berlin, Diss., 2009,
veröffentlicht 2012; auch als elektron. Ausgabe im PDF-Format, unter: http://w
ww.diss.fu-berlin.de/diss/receive/FUDISS_thesis_000000036138 (abgerufen
am 12.06.2014).

14 HEGASY, Staat, Öffentlichkeit und Zivilgesellschaft in Marokko (Anm. 11), S. 129.

225



of everyday life"15) bzw. durch systematische Vernachlässigung in der

eigenen Forschung dessen Bedeutung verschleiern (Kohstall). Diese
Versuche, die praktische Bedeutung des Hocharabischen herunterzuspielen,
stehen in krassem Widerspruch zu einer Einschätzung, wie sie beispielsweise

der Frankfurter Arabist Fritz Forkel bereits 1980 gegeben hat,
bereits also zu einer Zeit, als die Arabisierung der höheren Bildung noch
nicht so weit fortgeschritten war:

Von großer Bedeutung ist weiter, daß die Gelegenheiten, bei denen Hocharabisch

gesprochen wird, im Vergleich zu früher stark zugenommen haben. Der
gebildete Marokkaner spricht und hört Hocharabisch in der Schule und an
der Universität, er spricht es in öffentlichen Diskussionen und mit Arabern
aus anderen arabischen Ländern. Politiker sprechen es im Parlament, bei

Interviews, in öffentlichen Erklärungen und Reden. Das Hocharabische ist
also dabei, die Sprechdimension wiederzuerwerben, die ihm in der Zeit des

kulturellen Niedergangs der arabischen Welt, etwa vom 12. bis zum 19.

Jahrhundert, weitgehend gefehlt hat. Hierbei handelt es sich häufig um
freigesprochenes Hocharabisch, ohne schriftliche Vorlage oder Vorbereitung. Das
hat inzwischen zur Bildung eines einfachen, gewissermaßen umgangssprachlichen

Stiles innerhalb des Hocharabischen geführt."16

Ähnlich sieht dies der tunesischstämmige Tübinger Islamwissenschaftler
Khaled Radhouani:

Diese [die sog. moderne hocharabische Sprache] wird mehr oder weniger in
jedem arabischen Land ähnlich gelernt und in der Regel als BildungsSprache
auf- und wahrgenommen. Außerdem sind u.a. die Medien eine Art kultureller
Brücke zwischen den arabischen Menschen und vermitteln im Grunde für
jeden durchschnittlich gebildeten Araber verständliches Hocharabisch.17

Zwangsläufig muss ein Ansatz, wie er von Hegasy, Wagenhofer und Kohstall

verfolgt wird, dazu führen, dass ein weitgehend auf Arabisch verfass-

tes Lebenswerk wie das des führenden Judaisten im Maghreb, Ahmed
Chahlane [Ahmad Sahlän], Professor für Hebräische Sprache und
Jüdisches Denken an der Université Mohammed V in Rabat, von der westli-

15 WAGENHOFER, The Museum ofMoroccan Judaism (Anm. 12), S. 81 f n. 50.

16 FRITZ Forkel, Die sprachliche Situation im heutigen Marokko. Eine sofolinguistische

Untersuchung, Diss, phil., Flamburg 1980, S. 42.

17 KHALED Radhouani, Arabische Dialektologie: Einführung und Untersuchung der

Zweisprachigkeit in der arabischen Welt, Tübingen 2010 (PDF-Dokument), S. 19,

unter: http://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bsz:21-opus-49312 (abgerufen am
26.06.2014).

226



chen Forschung, mit wenigen Ausnahmen, schlicht übersehen wurde.18

Für eine Regionalforschung, die sich ganz einseitig auf die internationalen
Wissenschaftssprachen Englisch und Französisch stützt, exisdert ein
Gelehrter wie Chahlane einfach nicht, selbst wenn Letzterer der Vorsitzende
der Association Marocaine des Etudes Orientales und einer der produktivsten
arabischen Judaisten ist, der über seine Tätigkeit als judaistischer Berater
des in der gesamten arabischen Welt bekannten marokkanischen Philosophen

Mohammed Abed Al-Jabri [Muhammad Äbid al-Gâbirî\ (Figuig
1936—2010 Casablanca) Einfluss auf grössere intellektuelle Kreise jenseits
des engen Rahmens der Judaistik ausübt.19

Dabei soll gar nicht bestritten werden, dass das Französische und das

Englische weiterhin und im Zeitalter der Globalisierung sogar wieder
verstärkt eine wichtige Rolle als Verkehrs- und Wissenschaftssprachen in
den arabischen Ländern spielen. Die sprachliche Situation variiert jedoch
stark von Land zu Land und innerhalb eines Landes von Wissenschaft zu
Wissenschaft, von Disziplin zu Disziplin, sodass die Einschätzung für den
einen Fall für den anderen Fall nicht gelten muss. Beim Vergleich mit der
kolonialen Sprachsituation wird übersehen, dass einerseits selbst unter
europäischer Herrschaft wichtige Länder wie Ägypten den arabischen
Charakter ihres Bildungswesens weitgehend wahren konnten und dass

andererseits die meisten arabischen Länder seit der Unabhängigkeit eine

mehr oder weniger stark betriebene Arabisierung ihres Bildungs- und
Hochschulwesens verfolgt haben, mit der Folge dass auch in den Ländern,
die vor der Unabhängigkeit ein weitgehend frankophones höheres Bil-

18 Zu Chahlanes Œuvre, s. BRAHIM ABDELLAH BOURCHACHENE, Einblicke in die

marokkanische Judaistik. Teil I: Ahmed Chahlane und der hebräische Averroes, aus
dem Arabischen übersetzt von FRIEDHELM HOFFMANN, in: Judaica. Beiträge

gum Verstehen des Judentums 70 (2014), S. 24-61; FRIEDHELM HOFFMANN,
Einblicke in die marokkanische Judaistik. Teil 11: Ahmed Chahlane: Erforscherjüdischer
Geschichte und KulturMarokkos — Werdegang und Publikationsliste, in: ebd., S. 62-82.

19 Vgl. Abu 'l-Walïd Muhammad ibn Rusd [Averroes\,Ad-Darürifi 's-siyäsa:

muhtasar Kitäb as-Siyäsa li-Aflätün [Das in der Politik Nötige: die Epitome von Piatons

Res publica], aus dem Hebräischen ins Arabische übertragen von AHMAD
SAHLÄN [AHMED Chahlane], Einleitung, analytisches Vorwort und
Kommentare von Muhammad 'äbid al-Gäbir! [Mohammed Abed Al-Jabri],
Beirut: Markaz Diräsät al-Wahda al-'Arabïya [Centre for Arab Unity Studies

(CAUS)] '1998, 22002, 32011 Silsilat at-turât al-falsafî al-'arabî: mu'allafat Ibn
Rusd [Reihe 'Das arabische philosophische Erbe: Averroes' Œuvre', Bd. 4).

227



dungswesen hatten, sich mittlerweile eine Gemengelage findet.20 Für eine

geisteswissenschaftliche Disziplin wie z. B. die Geschichtswissenschaft
bedeutet dies die Dominanz des Arabischen in Forschung und Lehre in
den Ländern des arabischen Ostens bzw. die Emanzipation des Arabischen

als gleichwertiger Wissenschaftssprache neben dem Französischen
in den arabischen Maghrebländern. Die aktuelle Situation der arabischen

Judaistik dürfte sich nur graduell von der der Geschichtswissenschaft
unterscheiden.

Das Zensurargument
Ein weiteres sekundäres Plausibilitätsargument stellt die Zensur in den
arabischen Ländern dar. Danach soll Zensur dafür verantwortlich sein,
dass zu bestimmten Themen nicht geforscht und nicht publiziert worden
sei.21 Die stärkere Rolle staatlicher und politischer Zensur in arabischen

Ländern und ihre willkürlichen Effekte sollen hier nicht geleugnet
werden.22 Ihre Wirkung ist z. B. für den Bereich der Antisemitismus- und
Holocauststudien nicht zu übersehen.23 Allein, aus der höheren Wahr-

20 GILBERT GRANDGUILLAUME, Arabisation et politique linguistique au Maghreb,
Paris 1983 Islam d'hier et d'aujourd'hui, Bd. 19), teilw. zugl.: Paris, Univ.,
Diss., 1981; ROLAND KÜEINEL, Die sprachliche Situation an Hochschulen im
Maghreb und die offizielle Sprachpolitik — eine soejo-linguistische Untersuchung, Frankfurt

am Main 1995 Leipziger Beiträge zur Orientforschung, Bd. 4).
21 So z. B. die Argumentation der Marokkoexpertin Sophie Wagenhofer in der

abschliessenden Präsentation ihrer Dissertation am 15.11.2010 am Zentrum
Moderner Orient (ZMO) in Berlin zur Anfrage einer Kollegin, wie es um die
Publikationen des marokkanischen Hispanisten und Direktors des Musée du
judaïsme marocain in Casablanca, Simon Lévy (Fès 1934-2011 Rabat), bestellt sei.

Wagenhofer verwies auf die staatliche Zensur in Marokko unter König
Hassan II. (Rabat 1929—1999 Rabat), die Lévy daran gehindert habe, umfangreich

zu publizieren. Dem steht jedoch faktisch eine rege Publikationstätigkeit
von Lévy seit den 1980er und insbesondere seit den 1990er Jahren entgegen.
Vf. war bei der Präsentation im Zentrum Moderner Orient (ZMO) in Berlin
persönlich anwesend.

22 'ABDALGALIL AT-TAMImI [ABDELJELIL TEMIMI] (ed.), Ar-Riqäba al-fikriya ß
'l-biläd al-'arabiya hiläla 'n-nisfat-tänimin al-qarn al-'isrïn : 1952-2000 Ua

censure intellectuelle dans les pays arabes durant la deuxième moitié du XXe siècle (1952-
2000), Tunis: Mu'assasat at-Tamïmï li-l-Baht al-'Umï wa'1-Ma'lümät Fondation

Temimi pour la Recherche Scientifique et l'Information (FTERSI) 2002
Publications de la Fondation Temimi pour la Recherche Scientifique et

l'Information, Bd. 6).

23 Die Zensur muss nicht zwangsläufig von den hierfür zuständigen staatlichen
Zensurbehörden ausgehen, sondern kann auch aus offiziösen Kreisen oder

228



von wichtigen Vertretern und Institutionen der Zivilgesellschaft ihren
Ausgang nehmen, so wie es z. B. in Ägypten vorkommen kann, dass israel- und
judenfeindliche Zensur von den Journalisten selber ausgeübt wird; s. LEWIS,
»Treibt sie ins Meer!« (Anm. 7), S. 275. So einigten sich die Teilnehmer einer

Tagung (2005) des Oriental Studies Center der Universität Kairo darauf, die Themen

Antisemitismus und Holocaust aus den ägyptischen Lehrplänen zu
verbannen; s. MUNÄ NOR, Fimu'tatnar sürat Misrfi 'l-ädäb as-sarqiya: rafd al-asätir

as-sihyüniya wa-muhäwalät at-tadahhulfi 'l-manähig al- 'arabiya \Zur Tagung "Das

Agyptenbild in den orientalischen Uteraturen': Ablehnung der zionistischen Mythen und

Versuche, sich in die arabischen Curricula einzumischen], in: Ahbär al-adab — Akhbar
Aladab (Literaturnachrichten/Die Titeratur-Akhbar] (Kairo) 646 (25.10.1426 AH

27.11.2005), S. 3. Der Tagungsbericht findet sich in deutscher Übersetzung
in: Zeitschriftenschau (arabische Judaika), zusammengestellt von FRIEDHELM
HOFFMANN, in: Judaica. Beiträge zpm Verstehen des Judentums 70 (2014), S. 97-
120, hierS. 113fn. *.

Die ungenügende Vertrautheit westlicher Regionalforscher mit arabischen
Fachliteraturen — sogar in den Fällen, in denen die Publikationen in französischer

und englischer Sprache erscheinen - hat freilich selbst bei einem arabi-
scherseits so stiefmütterlich behandelten Gegenstand wie dem Holocaust dazu

geführt, dass die wenigen und überschaubaren individuellen Initiativen
zum Bruch dieses gesellschaftlichen Tabus von den westlichen Experten nicht
zur Kenntnis genommen worden sind oder doch zumindest nur en passant
Erwähnung gefunden haben. Zu nennen wären hier vor allem die Arbeiten
zweier Vorreiter:
— zum einen die Antisemitismus- und Holocauststudien des tunesischen
Anglisten MOHSEN HAMLI [MUHSIN HamlÏ], der allerdings hauptsächlich auf
Englisch publiziert: iSlekba' or boon: When the 1948 Arab-Israeli war unveils the

unsaid in Tunisia, in: Thejournal ofNorth African studies 10 (2005) 1, S. 61-76; DERS.,
The 1948 controversy over the accession ofJews to the caïdal corps in Tunisia, in: ebd. 11

(2006) 4, S. 435-445; DERS., Anti-Semitism in Tunisia, 1881—1961 Mu'ädät as-

sämiyafit Tunis min 1881 ilä 1961, Tunis: JMS Impression 2010; DERS., Polemic in
Tunisia over Salonika Rabbi's letter, in: Thejournal ofNorth African studies 15 (2010)
2, S. 203-215; DERS., Anti-Semiticpress during the German occupation of Tunisia
(November 1942—May 1943), in: MICHAEL NAGEL & MOSHE ZIMMERMANN (eds.),

Judenfeindschaft und Antisemitismus in der deutschen Presse überfünfJahrhunderte:

Erscheinungsformen, Rxgeption, Debatte und Gegenwehr — Five hundredyears ofJew-hatred
and anti-Semitism in the German press: manifestations and reactions, Bd. 2, Bremen
2013 Presse und Geschichte — neue Beiträge, Bd. 74; Die jüdische Presse —

Kommunikationsgeschichte im Europäischen Raum The European Jewish
Press — Studies in History and Language, Bd. 15), S. 887-905;
— zum anderen die Holocauststudien des ägyptischen Anglisten RAMSÏS 'AwAD
[Ramses/RAMSIS AwäD], Al-Hülüküst baina 't-ta'kid wa'l-inkär [Der Holocaust

gwischen Bestätigung und Leugnung), [Kairo]: Där Nahdat as-Sarq 2000 Kitäb al-

Hiläl [Das al-Hiläl-Buch], Bd. 600); DERS., Al-Hülüküstfi 'l-adab al-amriki [Der
Holocaust in der amerikanischen Literaratur], Kairo: Maktabat al-Anglü al-Misrïya

229



scheinlichkeit staatlicher Zensur ergibt sich nicht zwangsläufig die tatsächliche

Unterdrückung von Publikationen. Diese Schlussfolgerung ist lediglich

naheliegend und somit plausibel. Die Plausibilität kann jedoch nicht
die eigentliche Recherchearbeit des westlichen Regionalexperten ersetzen,
der zu dokumentieren hat, welche Publikationen tatsächlich erschienen

sind, und nicht seine Spekulationen darüber, welche negativen Folgen die

Zensur gehabt haben könnte, als faktische Lage ausgeben darf.

Das Dritte-Welt-Argument
Beliebt ist als sekundäres Plausibilitätsargument auch der generalisierende
Verweis auf die Entwicklungsdefizite der arabischen Länder als

Entwicklungsländer und Teil der sogenannten Dritten Welt.24 Tendenziell liegt der
Forscher natürlich immer richtig, wenn er im Vergleich zwischen den

industriellen Gesellschaften und denen der arabischen Länder Entwick-

[The Anglo Egyptian Bookshop] 2001; DERS., Al-Hülüküst ß 'l-adab al-faransi
[Der Holocaust in der französischen Literaratur\, Kairo: Dar Nahdat as-Sarq 2002;

DERS., Muhraqat al-yahüd: muaskar i'tiqälAuswïtsçBïrkinau [Der Holocaust derJuden:
das KZ Auschwitz-Birkenau\, Kairo: Maktabat al-Anglü al-Misrlya [The Anglo
Egyptian Bookshop] 2006; DERS., Ashar mu askar i'tiqäl näß li-n-nisa Räfinßrük
1939—1945 [Das berüchtigtste HS-Konzentrationslager für Frauen: Ravensbrück 1939—

1945\, Kairo: Maktabat al-Anglü al-Misrlya [The Anglo Egyptian Bookshop]
2007 1427 AH; DERS., Mu'askar al-i'tiqäl an-näß Birgin Bilsin [Das NS-
Konzentrationslager Bergen-Belsen], Kairo: Maktabat al-Anglü al-Misrïya [The Anglo
Egyptian Bookshop] 2007; DERS., Ashar tnu'askarät al-i'tiqäl an-näzfya: Däkau
[Die berüchtigtsten NS-Konzentrationslager: Dachaü\, Kairo: al-Maglis al-A'lä li-t-
Taqäfa [Supreme Council of Culture] 2008; DERS., Mu'askar al-i'tiqäl an-näß
Bühinwäld\DasNS-KonzentrationslagerBuchemvald\, Kairo: [s.n.] 2008.

24 So gilt dem deutsch-israelischen Historiker DAN DINER die nach seiner Ein¬

schätzung unterdurchschnittliche Wissensproduktion in der arabischen Welt
als Merkmal der Unterentwicklung Versiegelte Zeit: über den Stillstand in der
islamischen Welt, Berlin '2005, insbesondere das Kapitel Wissen und Entwicklung.
Znrhage der arabischen Nation, S. 25-62). Diese macht er an der geringen Zahl
an jährlichen Neuerscheinungen fest, die er freilich unterschätzen dürfte, wie
weiter unten ausgeführt. Dabei stützt Diner seine Argumentation auf den
Arab human development report 2002 des Entwicklungsprogramms der Vereinten
Nationen; s. UNITED NATIONS DEVELOPMENT PROGRAMME, REGIONAL
Bureau for Arab States (UNDP/RBAS) & Arab Fund for Economic
AND SOCIAL Development (eds.), Arab human development report 2002. Creating

opportunitiesforfuture generations, New Work: United Nations Development
Programme, Regional Bureau for Arab States (UNDP/RBAS) 2002; — auch
online unter: http://arabstates.undp.org/content/dam/rbas/report/ahdr2002
e.pdf (abgerufen am 26.06.2014).

230



lungsrückstände der letzteren vermutet. Ohne konkrete Prüfung im
Einzelfall — und hierzu ist die Recherche auf dem arabischen Buchmarkt nötig
— verleitet das Argument jedoch zu einem Zirkelschluss, weil das

Entwicklungsdefizit, das zu belegen oder zu widerlegen ist, letztlich als vorauszusetzen

postuliert wird. Ohne Recherche der arabischen Quellen wird letztlich

nur ein Urteil perpetuiert und zum Vorurteil.

Das Diglossieargument
Als weiteres schlagkräftiges Plausibilitätsargument muss die sprachliche
Diglossie in den arabischen Ländern herhalten, also das Nebeneinander

von dialektaler Umgangssprache und klassischer Schriftsprache. Da dieses

Argument an eine sprachliche Besonderheit der arabischen Länder
anknüpft, mit der der moderne westliche Leser im Allgemeinen nicht
vertraut ist und die zu beurteilen er ohne die entsprechenden Arabischkenntnisse

kaum in der Lage ist, soll diesem Plausibilitätsargument abschliessend

besondere Aufmerksamkeit gewidmet werden. Als prononciertester
Vertreter dieser Argumentation in der deutschsprachigen Geschichtswissenschaft

kann wohl der renommierte deutsch-israelische Historiker Dan
Diner, ehemaliger Direktor des Leipziger 'Simon-Dubnow-Instituts für
jüdische Geschichte und Kultur' und langjähriger Mitherausgeber der
einflussreichen Blätter für deutsche und internationale Politik,25 gelten. Diner
argumentiert in seinem Buch l /'ersiegelte Zeit: über den Stillstand in der islamischen

Welt (Berlin 2005),26 die Bildungs- und Schriftsprache des Klassischen

Arabisch sei so weit von den tatsächlich gesprochenen Dialektformen

des Arabischen entfernt, dass die intellektuelle Erfassung und
Verarbeitung der Wirklichkeit durch den Sprecher bzw. Schreiber des Arabischen

nachhaltig beeinträchtigt sei.27 Diese schizophrene Sprachsituation
behindere die Innovationsfähigkeit der arabischen Wissenschaften
nachhaltig.28 Diner fällt dieses Urteil, ohne je selbst einen arabischen Text gele-

25 Berlin 1956ff.
26 DINER, Irersiegelte Zeit (Anm. 24), S. 38ff; mehrere Neuauflagen und Überset¬

zungen in verschiedene Sprachen: ital. Übers.: II tempo sospeso : stasi e crisi
nel mondo musulmano, Mailand 2007; engl. Übers.: Post in the sacred: Why the

Muslim world stood still, Princeton, NJ 2009; türk. Übers.: Miihürlenmiq %aman:
Islam dünyasindaki durgunluk ü^erine, Istanbul 2011; arab. Übers.: A^-Zaman al-

mahtüm : hälat ar-ruküdß 7- 'älam al-islämi, Bagdad / Beirut: Mansürät al-Gamal

[AI-Kamel Verlag] 2011.
27 DINER, Versiegelte Zeit (Anm. 24), S. 134-138.
28 DlNER, 17ersiegelte Zeit (Anm. 24), S. 38-41.

231



sen oder sich in der modernisierten klassischen Bildungsspräche mit
einem Araber unterhalten zu haben.29 Ein wissenschaftliches Manko, das

29 Weder in Versiegelte Zeit (Anm. 24), in dem er mit dem Anspruch auftritt, ein
Gesamturteil über die Innovations- und Leistungsfähigkeit der aktuellen
arabischen Wissenschaften zu fällen, noch in seinen sonstigen Publikationen zum
Nahen Osten hat Diner jemals irgendwelche arabischsprachige Literatur
ausgewertet und zitiert, sich also nie der Mühe unterzogen, arabische Diskurse in
ihrem Original kennenzulernen; vgl. die Fussnoten und Bibliographien in:
DAN DINER, Israel in Palästina. Über Tausch und Gewalt im Vorderen Orient,
Königstein im Taunus, 1980, teilw. zugl.: Frankfurt am Main, Univ.,
Habilitationsschrift, 1978, unter dem Titel: Tausch und Geivalt: %ur zionistischen Struktur
israelischer Politik; DERS., Israel: Nationalstaatsproblem und Nahostkonflikt, in: WOLFGANG

Benz, Hermann GRAME & [ET AL.] (eds.), Weltprobleme %wischen den

Machtblöcken, Frankfurt am Main 1981 Fischer-Weltgeschichte, Bd. 36; Das

Zwanzigste Jahrhundert, Bd. 3), S. 165-212, 474-477, 486; DAN DINER, Zur
Kritik der zionistischen Struktur Israels:für Bi-Nationalifät in Israel, Wien [ca. 1981];
DERS., »Keine Zukunft aufden Gräbern der Palästinenser«. Eine historisch-politische Bi-

lanz der Palästinafrage, Hamburg 1982; DERS., Demographie und Territorium: zptr

Togik israelischer Ausdehnung im Palästinakonflikt, in: Weltpolitik. Jahrbuch für
internationale Beziehungen 3 (1983), S. 145-165; DERS., Grenzprobleme im Palästinakonflikt,

in: Militärpolitik: Dokumentation 1 (1983) 28/29, S. 1-172; DERS., Endogene

Konfliktverursachung im Vorderen Orient und die Punktion globaler Einwirkungen, in:
REINER Steinweg (ed.), Kriegsursachen, Frankfurt am Main 1987

Friedensanalysen, Bd. 21), S. 308-333; DAN DINER, Politische Theologie des

Bürgerkrieges: Zur Theorie und Praxis des Radikalen Islam, in: JACOB TAUBES (ed.), Theo-

kratie, München / Paderborn / Wien / Zürich 1987 Religionstheorie und

politische Theologie, Bd. 3), S. 233-247; DAN DlNER, Strukturelemente des

Palästinakonflikts, in: KLAUS JÜRGEN GANTZEL (ed.), Krieg in der Dritten Welt. Theoretische

und methodische Probleme der Kriegsursachenforschung — Fallstudien, Baden-
Baden 1988 Schriftenreihe der Arbeitsgemeinschaft für Friedens- und

Konfliktforschung e. V. [AFK], Bd. 12), S. 351-373; DAN DINER, Der
Palästinakonflikt in Bewusstsein und Wirklichkeit. Über historische Verschränkungen bei Juden
und Arabern, in: EVELINE VALTINK (ed.), üiteratur im jüdisch-arabischen Konflikt,
Hofgeismar 1991 Hofgeismarer Protokolle. Tagungsbeiträge aus der Arbeit
der Evangelischen Akademie Hofgeismar, Bd. 290), S. 7-25; DAN DINER &
FELIX Schneider (Interviewer), Gespräch mit Dan Diner: Stabilität im Nahen
Osten?, in: Die Neue Gesellschaft, Frankfurter Tiefte (NG, FH) [Deutsche Ausgabe] 38

(1991) 2, S. 488-492; DAN Diner, Anerkennung und Amnesie: Israelis und Palästinenser

danach, in: HELGA BAUMGARTEN & DERS., Die Dunkelheit am Ende des

Tunnels. Ein Jahr nach dem Gaza-Jericho-Abkommen: Flelga Bamngarten und Dan Diner

beim Jahresseminar des DIAK [Deutsch-Israelischen Arbeitskreises für Frieden im
Nahen Osten] im Oktober 1994, Frankfurt am Main Juni 1995 (— Israel & Palästina.

Zeitschrift für Dialog, Sonderheft 38), S. 6-18; DAN DINER, Von Kaschmir

bis Palästina. Über Dekolonisierung — Islamismus und der arabisch-israelische Konflikt,
in: Hilmar Hoffmann & Wilfried F. Schoeller (eds.), Wendepunkt 11.

232



angesichts der von ihm aufgeworfenen Frage der Leistungsfähigkeit der
arabischen Sprache für das moderne und postmoderne Leben auch nicht
durch die - durchaus lobenswerte — Solidarität mit den Palästinensern

ausgeglichen wird, zu der sich Diner über viele Jahre bekannt hat. Ein so
radikales Urteil über die Leistungsfähigkeit und Modernitätskompatibilität
bzw. —inkompatibilität einer Sprache zu fällen, ohne über die geringste
Vertrautheit mit der aktiven Verwendung dieser Sprache zu verfügen,
stellt ein sehr gewagtes Manöver dar. Das wäre gerade so, wie wenn der
Islamkundler und Verfasser dieser Zeilen sich auf der Grundlage seiner

rudimentären Hebräischkenntisse — will sagen, als funktionaler Hebräischanalphabet

— zum Urteil über die Tauglichkeit des Hebräischen für die

moderne und postmoderne Gesellschaft aufschwänge und dabei zum
vernichtenden Urteil von dessen Inkompatibilität mit dem zeitgenössischen

Leben gelänge.

Hätte Diner die beiden eingangs erwähnten umfangreichen Bibliographien

arabischer Ubersetzungen neuhebräischer Literatur, die die beiden
israelischen Arabisten Amnon Zipin (Haifa 1946—1993 Columbus, Ohio)30
und Mahmoud Kayyal31 vom Tel-Aviver Institutefor the Translation ofHebrew

Literature (ITHLf2 kompiliert haben, zurate gezogen, wären ihm vermutlich

Zweifel an der allzu eingängigen Argumentation des Arab human

development report 200233 und dessen Statistiken gekommen. Immerhin listet

Kayyal ganze 639 neuhebräische Autoren auf, von denen entweder Werke
ins Arabische übersetzt wurden oder zu denen es arabische Studien gibt.34

September 2001: Terror, Islam und Demokratie, Köln 2001, S. 122-130; DAN
DINER, Geopolitik und Glaubenswelt: Radikalisierung im islamischen Orient, in: Blätter

für deutsche und internationale Politik 50 (2005) 11, S. 1363-1369; JOSCHKA
FISCHER, Dan Diner & Daniel COHN-BendiT, Islamismus, Iran und die Zukunft
TLuropas. Joschka Fischer, Dan Diner und Daniel Cohn-Bendit, in der Rubrik: Analysen

und Alternativen, in: Blätterfür deutsche und internationale Politik 51 (2006) 4, S.

419-435; GUDRUN KRÄMER, DAN DINER [ET AL.], Kommentare und Diskussionsbeiträge

spim I 6ortrag von Tariq Ramadan; in: Blätterfür deutsche und internationale

Politik 56 (2011) 3, S. 68-74.
30 Fihrist nlD"m,'7313 [.Bibliography\ (Anm. 2).
31 Tabat bibliyügräfi ^D"UT,5313 Bibliography] (Anm. 2).
32 Ht ITHL: The Institute for the Translation of Hebrew Literature. Promoting Hebrew

Literature around the world - since 1962, unter: http://www.ithl.org.il/ (abgerufen
am 22.06.2014).

33 Arab human development report 2002 (Anm. 24).
34 Tabat bibltyügräfi [rPDinhO'a Bibliography] (Anm. 2), S. 155.

233



Man vergleiche Diners Abwertung der Funktionalität des modernen
Standardarabisch mit einer Einschätzung aus berufenem Munde, nämlich
des international renommierten Tel-Aviver Arabisten Sasson Somekh,35

Gewinners des Israel Pripe in der Kategorie Middle Pastern Studies (2005)36

und Mitbegründers der Akademie der Arabischen Sprache in Israel.37

Somekh zieht einen Vergleich zwischen der Rolle des Hebräischen und des

Arabischen in der modernen Gesellschaft, der einen ganz anderen Ton
anschlägt als Diners Fundamentalkritik:

Hebräisch und Arabisch haben sich erstaunlich schnell an das zeitgenössische
Leben angepasst. Sie haben mündliche und schriftliche sprachliche Systeme
entwickelt passend zu den Erfordernissen moderner Kommunikation. [...] Beide

sprachen mussten sich aus einem mittelalterlichen linguistischen Rahmen
befreien, [...] Beiden Sprachen gleichermassen gelang dies durch Print- und
Rundfunkjournalismus. Eine neue Generation talentierter Übersetzer und Lehrer,

die fähig waren, diese Erneuerung zu bewerkstelligen, kam ans Ruder.38

Unter den dargelegten Voraussetzungen erinnert die These, die arabische

Welt kommuniziere in einer Sprache, die die intellektuelle Erfassung und

Bewältigung der modernen Welt nicht angemessen ermögliche,39 stark an
das Verhältnis der alten Griechen zu den 'Barbaren', die als nicht zivilisiert
galten, weil man sie nicht verstand. Spricht man den arabischen
Gesellschaften die sprachliche Fähigkeit zu angemessener Kommunikation über
die Probleme unserer Zeit ab, muss man sich die kritische Anfrage gefallen

lassen, ob damit nicht implizit den arabischen Gesellschaften Kompe-

35 Art. Sasson Somekh, in: Wikipedia. Thefree encyclopedia, unter: http://en.wikipedia
.org/wiki/Sasson_Somekh (11.01.2014) (abgerufen am 10.05.2014).

36 Art. Prof. Sasson Somekh, in: Emet Priye for Science, Art and Culture: The laureates,

unter: http://www.emetprize.org/english/Product.aspx?Product=89&Year=
0 (abgerufen am 10.05.2014).

37 Art. Academy of the Arabic Eanguage in Israel, in: Wikipedia. The free encyclopedia, un¬

ter: http://en.wikipedia.org/wild/Academy_of_the_Arabic_Language_in_Israel
(31.03.2014); Magma' al-luga al-'arahiya — JVTiyn rmipxri The Arabic

Eanguage Academy, unter: http://www.arabicac.com/ (beide abgerufen am 22.06.2014).
38 SASSON Somekh, The horizons of a two-way dictionary, in: DÂVÏD SAGÏV [DAVID

SAGIV], 'rny-'-ny pnat-'an» llVa Qämüs Sagiv: 'arabï- 'ibri • 'ibri- 'arabï
The Sagiv dictionary: Arabic-Hebrew; Hebrew-Arabie, Jerusalem / Tel Aviv: Schocken
[u.a.] 2008, S. 1154-1152, hier S. 1154; Übersetzung aus dem Englischen, FH.
Die wichtige Rolle der Medien bei der Etablierung eines gesamtarabischen
Standards betont auch der Muttersprachler RADHOUANI, Ara-bische Dialektologie

(Anm. 17).

39 DlNER, Versiegelte Zeit (Anm. 24), S. 38-41, 134-138.

234



tenzen abgesprochen werden, die man im Falle der eigenen Zivilisation als

essentielles Merkmal ihrer Humanität begriffe. Diner scheint in diesem
Punkt der Gefahr, den Gegner im arabisch-israelischen Konflikt seiner

Humanität zu berauben, teilweise erlegen zu sein, wovor Yehoshafat
Harkabi (Haifa 1921—Jerusalem 1994) einst den Forscher, der selbst einer
der beiden Konfliktparteien angehört, gewarnt hatte.40

Wenn sich Dan Diner nach der Zäsur des 11. September 2001 die Frage

stellt,

[...] ob wir überhaupt die gegenwärtige Lage angemessen beurteilen können,
ob wir die richtigen Begriffe für und die richtigen Fragen an die Realität
haben. Mir geht es also weniger um Antworten, als um die richtigen Fragen.
Stimmen die Begriffe, die wir verwenden? Ist es noch wahr, dass wir uns in
angemessener Weise auf eine gemeinsame Tradition der Aufklärung beziehen,
auf minimale Gewissheiten, die eine politische und ethische Unterscheidung
von richtig und falsch erlauben?41

sei hier der bescheidene Rat gewagt, um das Verhältnis zu den arabischen

Völkern „angemessen beurteilen zu können", könnte es hilfreich sein,
zunächst einmal deren sprachliche Äusserungen zur Kenntnis zu nehmen
und zu verstehen. Vielleicht müsste man sich dann auch gar nicht so radikal

hinterfragen:
Wie konnte unserer Generation, [...], so etwas wie politische Urteilskraft
verloren gehen? Konnte sie jemals eine solche für sich beanspruchen? Haben
wir heute die Mittel, das zu verstehen, was sich vor unser aller Augen
abspielt? Ich habe daran meine Zweifel. Denn wir sind letztendlich die Kinder
einer Zeit, die eine absolute Sonderzeit gewesen ist, nämlich die Zeit des Kalten

Krieges [...]
— so Diners radikale Infragestellung bisheriger Gewissheiten als Folge des

11. Septembers und des islamistischen Terrors.42

Dazu sei die Anmerkung gestattet, dass einfache ägyptische Polizisten,
die in manchen Gegenden des eigenen Landes schon seit den 1980er Jahren

fast wöchentlich Opfer terroristischer Gewalttaten wurden, schon

lange vor dem 11. September 2001 wussten, dass der islamistische Terror
ein Rückfall in Barbarei war. Für diese Erkenntnis bedurfte es nicht des

Megaterroranschlags vom 11. September. Arabische Zeitungen brachten

40 HARKABI, Arab attitudes to Israel (Anm. 5), S. 472.

41 So Dan Diners Fazit, s. FISCHER, DINER & COHN-BENDIT, Islamismus, Iran
und die Zukunft Europas (Anm. 29), S. 421.

42 So Diner, s. FISCHER, DINER & COHN-BENDIT, Islamismus, Iran und die Zu¬

kunft Humpas (Anm. 29), S. 421.

235



schon lange vor dem 11. September ihr Unverständnis dafür zum
Ausdruck, dass Terrorfürsten wie Osama Bin Laden und seinesgleichen im
Westen jahrelang ungestört Spendensammelaktionen durchführen konnten.

Dass der 11. September zu einer Art Zivilisationsbruch oder gar epis-
temischem Bruch hochstilisiert wird, weil es diesmal den Westen getroffen
hat, während zuvor die Opfer alleine in der arabischen Welt zu beklagen

waren, ist sehr fragwürdig. Besonders fragwürdig ist diese Emphase
jedoch vor dem oben ausgeführten Hintergrund fehlender Sprach- und
Kommunikationskenntnisse. Denn wie soll so etwas wie ein zivilisatorischer

Bruch festgestellt werden, wenn der Inhalt des Davor und des

Danach, was die arabische Welt angeht, einem gar nicht bekannt ist?

Die von Diner angesprochenen Schwierigkeiten der Diglossie und der
damit einhergehenden hohen Analphabetenquote sollen durch die
kritischen Rückfragen keinesfalls geleugnet werden. Gleichwohl muss davor

gewarnt werden, ihren Effekt derart überzubewerten. Im Falle von Diners
Versiegelte Zeit wird die Behauptung der durch eine schizophrene Sprachsituation

beeinträchtigten Innovationsfähigkeit ganzer Gesellschaften eben

nicht durch eigene Kenntnis der Forschungslandschaft der arabischen
Staaten gestützt.43 Davon weiss er eigendich nichts.44 Die angeprangerten

43 Diner führt in seinen Endnoten keinerlei arabische Fachliteratur an Versiegelte

Zeit [Anm. 24], S. 259-283). Eine Bibliographie stellt er erst gar nicht zur
Verfügung. Hingegen übernimmt er unkritisch die Statistiken des Vrab human

development report 2002 (Anm. 24), nach dem 1991 in der gesamten arabischen Welt
„6500 Druckwerke" aufgelegt und 1996 nur noch „1945 Bücher gedruckt"
worden sein sollen, was bedeutete, dass die Zahl der Drucke stark rückläufig
wäre (Versiegelte Zeit [Anm. 24], S. 37). Nähme man diese Zahlen ernst und
ginge trotz Diners' Einschätzung, „die Tendenz sei rückläufig", von einer
Stabilisierung der arabischen Buchproduktion ab dem Jahr 1996 bei circa 2000
Büchern aus, so wären in den letzten zwanzig Jahren in der gesamten
arabischen Welt zusammengenommen etwas mehr als 40 000 Bücher erschienen.
Von diesen — sagen wir 42 000—44 000 — Büchern wären nach der ungefähren
Schätzung der hier vorgenommenen Dokumentation arabischer Judaika etwa
2000 Titel Judaika. Somit würden sich knapp 5 % der in der arabischen Welt
erschienenen Bücher mit jüdischen Themen befassen. Selbst wenn man die

von mir vorgenommene Schätzung von 2000 Titeln verwürfe, blieben noch
1000 bereits nachgewiesene Titel übrig, die eine Quote von 2,5 % Judaika auf
dem arabischen Buchmarkt ergeben würde. Solche Quoten für arabische
Judaika sind äusserst unwahrscheinlich. Viel wahrscheinlicher lassen sich die
verwunderlichen Zahlen erklären, wenn man von einer stark mangelhaften
statistischen Erfassung des arabischen Buchmarktes ausgeht. Dieselbe Vermutung

legen die von Diner angegebenen Zahlen für Übersetzungen pro eine

Million Araber zum Stand der 1980er Jahre nahe Versiegelte Zeit [Anm. 24], S.

236



36f). Danach wären pro eine Million Araber in zwanzig Jahren ca. 20 Bücher
übersetzt worden. Würde man für die letzten zwanzig Jahre einen groben
Mittelwert von 250 Millionen Einwohnern in den arabischen Ländern annehmen,
wären also insgesamt ca. 5000 Bücher ins Arabische übertragen worden. Da
ich in der bisherigen Dokumentation arabischer Judaika bereits 277 Übersetzungen

ins Arabische nachweisen konnte, ergäbe sich zum aktuellen
Recherchestand bereits eine Quote von 5,5 % Judaika an sämtlichen Übersetzungen
ins Arabische. Sollten sich, wie mit gutem Grund vermutet, noch weitere 1000
arabische Judaika recherchieren und nachweisen lassen und sollte die

Übersetzungsquote davon vergleichbar sein, würde sich ein Anteil von 11 % und
tendenziell höher für Judaika an sämtlichen Übersetzungen ins Arabische ergeben.

Solche Quoten sind völlig unwahrscheinlich und lassen sich mit den
Angaben einzelner renommierter, sehr umfangreicher Übersetzungsprojekte in
den arabischen Ländern nicht in Übereinstimmung bringen. Viel naheliegender

ist es da, dass das statistische Material des Arab human development report
2002 (Anm. 24) mit Vorsicht zu gemessen ist, selbst wenn es den Segen der
Vereinten Nationen als Herausgeber und eines hochkarätigen arabischen
Mitarbeiterstabs als Autoren hat. Der Historiker Dan Diner, der kein Arabisch
liest, hatte keine Möglichkeit, das statistische Material aus eigener Vertrautheit
mit dem arabischen Buchmarkt kritisch zu hinterfragen.

44 Während DINER eine Jeremiade auf „das eigentümliche Ausbleiben von wis¬

senschaftlichem, technologischem und sozialem Fortschritt" in der arabischen

Region anstimmt (Versiegelte Zeit [Anm. 24], S. 65), vergisst er ganz zu erwähnen,

dass in den arabischen Ländern seit der Unabhängigkeit in den 1950er
und -60er Jahren zwischen 200 und 300 staatliche Volluniversitäten gegründet
worden sind und dass diese Gründungswelle unvermindert anhält; man
vergleiche hierzu die zahlreichen nationalen Universitätslisten im Internet,
insbesondere die in den verschiedensprachigen Versionen von Wikipedia. Die freie
Enzyklopädie (http://www.de.wikipedia.org/, http://www.en.wikipedia.org/,
http://www.ar.wikipedia.org/, http://www.fr.wikipedia.org). Diner argumentiert,

das Ende der Sowjetunion habe den Blick auf die „chronische Stagnation"
in der arabischen Welt freigegeben. Aber auch im Blick auf den sozialen
Fortschritt vergisst er zu erwähnen, dass beispielsweise die Lebenserwartung in den
meisten Mitgliedstaaten der Arabischen Liga, mit wenigen betrüblichen
Ausnahmen wie Somalia und Irak, seit der Unabhängigkeit kontinuierlich und massiv

angestiegen ist und nach dem Ende des Kalten Krieges keinen Einbruch
erlebt hat, wie z. B. in Russland, sodass heute die durchschnittliche Lebenserwartung

in Marokko, Algerien, Tunesien, Jordanien aber auch im Gaza-Streifen,

ganz zu schweigen von den Ölstaaten der Arabischen Halbinsel, deutlich höher
liegt als etwa in Russland oder der Ukraine und damit in den genannten
arabischen Mittelmeerländern ein Niveau erreicht hat, das nur noch wenig unter dem
ärmerer EU-Staaten, wie Bulgarien, Rumänien oder Ungarn, liegt, und in den
Ölstaaten der Arabischen Halbinsel deutlich darüber. Nur zur Veranschaulichung,

ohne jeden Anspruch auf statistische Genauigkeit und Zuverlässigkeit,
sei hier exemplarisch der Anstieg der Lebenserwartung in Marokko seit Ende

237



negativen Folgen der arabischen Diglossie werden lediglich durch den

Verweis auf allgemeine Sekundärliteratur plausibel gemacht.45 Sie werden

jedoch nicht am Untersuchungsgegenstand, also am (literarischen) Output
der arabischen Wissenschaften selbst, erhärtet. Die Frage, wie sich die

grosse Zahl der in Judaica dokumentierten, tatsächlich erschienenen
arabischen Judaika erklären lässt, würde sich bei diesen methodischen Vorgaben

erst gar nicht stellen, weil ihre Existenz schlicht unbekannt bliebe.

Jedenfalls weist die Fülle der Publikationen, selbst wenn im Rahmen
der vorliegenden Dokumentation zum bisherigen Stand noch keine
verlässlichen statistischen Zahlen geliefert werden können, auf eine grosse
Zahl spezialisierter Autoren hin, die für eine nicht unbedeutende Leserschaft

schreiben. So viel kann man zweifelsfrei feststellen. Lässt man nun
die tatsächlich erschienene arabische Fachliteratur — dies gilt genauso für
andere Disziplinen — links liegen und theoretisiert stattdessen über die

Unbrauchbarkeit des Ftocharabischen für die modernen Wissenschaften,

trägt eine solche Vorgehensweise schwerlich zu einem besseren Verständnis

der arabischen Wissenschaften bei und zeugt von wenig kultureller
Sensibilität.46 Denn arabische Gesprächspartner nehmen durchaus wahr

des Kalten Krieges nach den Zahlen angegeben, die Der Fischer Weltalmanach,

Frankfurt am Main 1989-2013, im jeweiligen Erscheinungsjahr abdruckt, also

ohne Korrektur auf das tatsächliche Jahr der statistischen Erhebung. Es ergibt
sich folgende Aufwärtskurve: 1989: 59 Jahre, 1990: 59 Jahre, 1991: 61 Jahre,
1992: 61 Jahre, 1993: 62 Jahre, 1994: 63 Jahre, 1995: 63 Jahre, 1996: 64 Jahre,
1997: 63 Jahre, 1998: 65 Jahre, 1999: 66 Jahre, 2000: 66 Jahre, 2001: 67 Jahre,
2002: 67 Jahre, 2003: 67 Jahre, 2004: 68 Jahre, 2005: 68 Jahre, 2006: 69 Jahre,
2007: 70 Jahre, 2008: 70 Jahre, 2009: 71 Jahre, 2010: 71 Jahre, 2011: 71 Jahre,
2012: 72 Jahre, 2013: 72 Jahre.

45 Als wichtigste Referenz dient Diner auch hierfür der Arab hutnan development

report 2002 (Anm. 24) der Vereinten Nationen.
46 Drei eindrückliche Beispiele grober Fehlurteile bzw. gravierender Wissenslü¬

cken sollen hier genügen, um das Problem der fehlenden eigenen
Sprachbeherrschung für eine Thematik wie die von Diner aufgeworfene Frage nach der
Kompatibilität bzw. Inkompatibilität des (modernisierten) klassischen Arabischen

mit der modernen und postmodernen Welt zu verdeutlichen.
So behauptet Diner, dass es in der arabischen Hochsprache „kaum zur
Entwicklung eines Sprachgefühls" komme (Versiegelte Zeit [Anm. 24], S. 135). Diese

Behauptung ist Unfug. Zwar entwickeln Araber oft kein Sprachgefühl für
die klassischen Deklinationsendungen. Eine vereinfachte Sprachform wie in
den Medien üblich wird jedoch stilistisch beherrscht. Dabei entwickelt sich,
selbst wenn die Sprache nicht erworben, sondern an der Schule erlernt ist,
auch ein Sprachgefühl, insbesondere im schriftlichen Audruck. Zu seinem Urteil

wäre Diner nie gekommen, wenn er selber arabische Texte fliessend lesen

238



und die Hochsprache aktiv in Wort und Schrift verwenden könnte. Wie den
Lesern von Judaica bekannt ist, wissen es arabische Rezensenten sehr wohl zu
schätzen, wenn Ubersetzungen ins Arabische durch stilistische Eleganz glänzen;

s. die Rezensionen der Marokkaner ABDELAZIZ KhALLOUK TemsamA-

NI, in: Judaica. Beiträge gu?n Verstehen des Judentums 68 (2012), S. 307-310, hier S.

310; RAMDANE MESBAH Idrissi, in: ebd., S. 313-318, hier S. 317f; BRAHIM

El KADIRI BOUTCHICH, in: ebd. 69 (2013), S. 70-86, hier S. 83. Hätten diese
Rezensenten kein Sprachgefühl, könnten sie sich schwerlich zu Qualität und
Stil arabischer Übersetzungen äussern.

Genauso an den Haaren herbeigezogen ist Diners Behauptung, eine

Verschriftlichung der ägyptischen Volkssprache, also der dialektalen Umgangssprache,

käme einem Tabubruch gleich, weil damit das Sakrale der Hochsprache

beeinträchtigt werde (Versiegelte Zeit [Anm. 24], S. 141). Zwar halten die

Ägypter am modernisierten klassischen Arabisch als offizieller Schriftsprache
fest, aber schöngeistige Literatur erscheint durchaus auch in der ägyptischen
Umgangssprache, für die es faktisch eine weitgehend standardisierte
Rechtschreibung gibt. Nach einem ersten Eindruck dürften im revolutionären
Ägypten um die 5 % der Revolutionsliteratur auf Ägyptisch erschienen sein.

Von einem sakralen Tabu, ägyptisch zu schreiben, kann gar keine Rede sein.

Eine Behauptung wie, „Autoren sehen sich veranlasst, ihre Werke aus der im
Alltag geltenden Volkssprache in die allein druckbare schriftliche Hochsprache

zu übertragen," stellt eine grobe Verzerrung der sprachlichen Wirklichkeit
dar. Die Autoren könnten ihre Werke sehr wohl in der Umgangssprache
drucken und tun es teilweise auch. Vielmehr gilt die Hochsprache als Medium der
höheren Bildung und der gesamtarabischen Kommunikation, und dies ist der
Grund, warum die meisten ägyptischen Schriftsteller an der Hochsprache
festhalten (vgl. GrandgUILLAUME, Arabisation et politique linguistique au Maghreb

[Anm. 20], S. 17), nicht aber, weil die Umgangssprache aus religiösen
Gründen nicht druckbar sei.

Als drittes eindrückliches Exempel für die negativen Konsequenzen fehlender
arabischer Sprachkenntnisse sei eine gravierende ideengeschichtliche Lücke
besprochen. So sucht man im Kapitel Geopolitik und Glaubensmlt: Budikalisie-

rung im islamischen Orient (Versiegelte Zeit [Anm. 24], S. 63-106, 262-266) vergeblich

nach einem Hinweis auf die Rezeption der westlichen geopolitischen
Literatur bei arabischen Geographen und Politikwissenschaftlern. Angebracht wäre

ein Hinweis auf die arabische Übernahme geopolitischer Konzeptionen,
wie von westlichen Geographen entwickelt, darunter auch den beiden Deutschen

Friedrich Ratzel (Karlsruhe 1844—1904 Ammerland) und Karl Hausho-
fer (München 1969—1946 Pähl). Für arabische wissenschaftliche Einführungen

in die Geopolitik ist es eine Selbstverständlichkeit, die Darstellung mit
den verschiedenen westlichen Schulen der Geopolitik zu beginnen ('AbdAL-
MUN'IM 'ABDALWAHHÄB, Gugräßyat al-'aläqät as-siyäsfya : dirdsa wa-tahlil tat-

biqi Ii- 'ilm al-gfyüpülltiks wa 'l-gugräftyä as-siyäsiya [Geographie der politischen
Beziehungen: Studie und angewandte Analyse der Wissenschaft von der Geopolitik und der

Politischen Geographie], Kuweit: Wikälat al-Matbü'ät [1974], S. 129-150; MU-

239



und goutieren dies mit entsprechender Kritik, wenn die einschlägige arabische

Fachliteratur ignoriert wird. Leider ermutigt der westliche

Forschungskontext kaum zu einer besseren Kenntnis dessen, woran
zeitgenössische Fachkollegen in den arabischen Ländern forschen. Vielmehr
herrscht weithin eine Grundstimmung, dass arabische Wissenschaftler
allenfalls ein Objekt der eigenen Forschung, jedoch kein kooperierendes
Subjekt selbstständiger Forschungsleistung sind. Allzu leicht gerät man in
dasselbe Fahrwasser westlicher Forschungsroutine und betreibt nicht
mehr den nötigen Aufwand, um sich mit dem arabischen Forschungs- und
Diskussionsstand vertraut zu machen. Da kann es schon einmal vorkommen,

dass selbst ein Forscher, der nicht im Verdacht steht, die arabische
Fachliteratur zu vernachlässigen, sondern vielmehr für seine breite Rezeption

arabischer Publikationen bekannt ist, nichtsdestotrotz von arabischer
Seite gescholten wird, wichtige relevante Beiträge der arabischen For-

HAMMAD 'ABDALMAGÎD 'ÄMIR, Diräsätfi usus al-gugräfiyä as-siyäsiya wa'l-auda
al- 'älamiya al-gadida [Studien gu den Grundlagen derpolitischen Geographie und der neuen

globalen Lage], Alexandria: Dar ad-Da'wa li-t-Tab' wa'n-Nasr wa't-TauzT'
1415 AH/ 1994, S. 13-27). Haushofers und Ratzels Beitrag zur Entstehung
der neuen Disziplin wird dabei durchaus kritisch im Expansionismus des

deutschen Kaiserreiches verortet (ebd., S. 13-19). Der äusserst populäre Autor
und ägyptische „Nationalgeograph" Gamal Hamdän (Näy, Qalyubia Governo-
rate 1928—1993 Giseh) zitiert sowohl Ratzels Politische Geographie (München
1897) als auch dessen Anthropogeographie (2 Bde., Stuttgart 41882-1922); s.

GAMAL HAMDÄN, Sahsiyat Misr: diräsafi 'abqariyat al-makän [Die Persönlichkeit Ägyptens:

Studie gum Genius loci], Kairo: Maktabat an-Nahda al-Misrïya 21970, S. 224
n. 1; DERS., Al-Gumhüriya al-'arabïya al-lïbïya : diräsafi 'l-gugräfiyä as-siyäsiya [Die
Libysche Arabische Republik: Studie gitr Geopo/itik], Kairo: 'Älam al-Kutub 1973,
S. 191 n. 1; DERS., Sahsiyat Misr : diräsafi 'abqariyat al-makän [Die Persönlichkeit

Ägyptens: Studie gum Genius loci], 4 Bde., Kairo: 'Älam al-Kutub 1980-84, Bd. 2,
S. 169 n. 1, 479 n. 1; Bd. 4, S. 711. Für Hamdän gehören Begriffe wie
„Kulturkreis", „Wehrmacht", „Beharrungsgebiet", „Bewegungsgebiet",
„Blitzkrieg", „Drang nach Osten", „Drang nach Süden" und „Grossraum" zum
Fachvokabular (ebd., S. 105, 156, 224, 231, 418, 430, 513). Auch Haushofers
Beitrag zur Geopolitik und das Konzept des „Lebensraumes" wird regelmässig

erwähnt, beispielsweise in einer Abhandlung über den Wirtschaftskrieg
(SALAH NASR, AI-Harb al-iqtisädiyafi 'l-mugtama

' al-insäni [Der Wirtschaftskrieg in
der menschlichen Gesellschaft], Kairo: Där al-Qalam 1965, S. 19, 27) oder in einer
offiziösen Darstellung von Saddam Husseins (al-'Auga 1937-2006 al-Käzi-
mlya) geopolitischem Denken; s. SABÄH MAHMÜD MUHAMMAD, Al-Fikr al-

giyübülitiki li-Saddäm Husain [Saddam Husseins geopolitisches Denket], Teil 1, Bagdad:

Markaz al-Buhüt wa'l-Ma'lümät 1982 Markaz al-Buhüt wa'l-Ma'lümät
[Informations- und Studienzentrum], Bd. 3), S. 15).

240



schung übersehen zu haben, wie dies dem bekannten syrischstämmigen
Göttinger Politologen Bassam Tibi erging, als er im Kreise arabischer
Intellektueller über die sozioökonomischen Voraussetzungen der Demokratie

in der arabischen Welt referierte47 und sich hierfür einseitig auf
westliche Literatur stützte — jedenfalls zu einseitig aus Sicht seines

arabischen Kommentators, der ihm die Vernachlässigung der einschlägigen
arabischen Titel zum Vorwurf machte.48

Welche Bedeutung der gegenseitigen Kommunikation und dem
gegenseitigen sprachlichen Verstehen, gerade auch zwischen dem Arabischen
und dem Hebräischen, eigentlich zukommen sollte, fasst der israelische
Arabist David Sagiv, Autor des aktuellen Standardwörterbuchs für
modernes Arabisch und Hebräisch, in eindringliche Worte:

Es ist traurig zu sehen, dass die arabische Feindseligkeit gegenüber Juden seit

Anfang des zwanzigsten Jahrhunderts zugenommen hat, was bei Letzteren zu
einem Gefühl der Entfremdung und Bedrohung geführt hat. Gleichzeitig hat
der anhaltende Konflikt in unserer Region auf Seiten der jüdischen Gesellschaft

zu wachsender Feindseligkeit und Verachtung der arabischsprachigen
Kultur gegenüber geführt. [...] Ein wichtiger Weg, um diese Situation hinter
uns zu lassen, besteht meiner Meinung nach darin, die gegenseitige Kenntnis
zwischen den beiden Kulturen zu vertiefen und zu hegen. Es kann kein Zweifel

daran bestehen, dass die Kenntnis der Sprache der anderen Seite hierzu
nachhaltig beitragen und eine Brücke des Dialogs darstellen kann. Beide
Sprachen, Hebräisch und Arabisch, sind alt und reich und stehen einander sehr
nahe. Beim Durchblättern des Wörterbuchs wird man sich erst klar, wie viele
Wurzeln sie gemeinsam haben. Umso besser wir die Kenntnis der arabischen

Sprache in der israelischen Öffentlichkeit verankern, besonders unter der

47 BASSÄM AT-TÏBÏ [BASSAM Tibi], Al-Fasl at-täni : Al-Binä' al-iqtisäqdi al-igtimä'i
li-d-dimuqrätiya [2. Kapitel: Die sofioökonomische Struktur der Demokratie], in: Aty
mat ad-dimuqrätiya fi 'l-ivatan al- 'arabï : buhüt wa-munäqasät an-nadwa al-fikriya
allati nazzamahä markat^ diräsät al-wahda al- ärabiya [Die Krise der Demokratie im
arabischen 11aterland: Referate und Diskussionen des Denksymposiums, das vom Centre

for Arab Unity Studies organisiert wurde], Beirut: Markaz Diräsät al-Wahda al-

'Arablya [Centre for Arab Unity Studies (CAUS)] 1984, S. 73-87.

48 RlF'AT 'AUDA, Ta'qib 1 [I. Kommentar], in: Apmat ad-dïmuqrâtiya fi 'l-watan al-
'arabi [Die Krise der Demokratie im arabischen Vaterland] (Anm. 47), S. 806-811,
hier S. 807f. 'AUDAs Kommentar und Kritik bezieht sich auf Bassam Tibis
oben erwähntes Referat, das dieser auf derselben Tagung gehalten hatte; s. AT-
TÏBÏ [Tibi], Al-Fasl at-täni: Al-Binä' al-iqtisäqdi al-igtimä'i [2. Kapitel: Die sofio-
ökonomische Struktur] (Anm. 47).

241



Jugend, desto grösser das Verständnis und die Offenheit, die sich zwischen

uns und unseren Nachbarn entwickeln mögen.49

Fazit

Ein wichtiges Fazit, das aus der geschilderten Situation für die

Erforschung der arabischen Judaistik, wie auch anderer arabischer Geistes- und

Sozialwissenschaften, gezogen werden kann, besteht darin, den
gesellschaftlichen Diskursen und wissenschaftlichen Forschungsbeiträgen der
arabischen Seite viel grösseres Gewicht beizumessen und den hierfür nötigen

Forschungs- und Zeitaufwand gegen alle Trends der westlichen
Forschungslandschaft aufzubringen.

Uberblickt man die oben ausgeführten und weitere Argumente, mit
denen westliche Regionalwissenschaftler häufig versuchen, ihre dürftigen
Rechercheergebnisse aus arabischen Fachliteraturen dem Leser plausibel
erscheinen zu lassen, drängt sich der starke Verdacht auf, dass die Experten

das eigene Manko, nicht über die nötigen Arabischkenntnisse zu
verfügen, systematisch zu kaschieren suchen. Dieses Problem, das sich wie
ein roter Faden, durch die westliche Regionalforschung zieht, kann hier
nicht ausführlich und seiner Bedeutung entsprechend behandelt werden.
Dazu müsste eine Vielzahl von Einzelfällen besprochen und detailliert
dokumentiert werden, wodurch der fachliche Rahmen der Zeitschrift
Judaica gesprengt würde. Die Thematik eignet sich eher für ein arabisti-
sches oder islamwissenschaftliches Medium.

Trotzdem sollten hier erste Erklärungsversuche angedeutet werden.
Denn das Resultat von weit über 1000 dokumentierten arabischen Judai-
ka, die in den letzten zwanzig Jahren erscheinen konnten, ohne von der
westlichen Forschung zur Kenntnis genommen zu werden, verlangt nach
einer Erklärung.

Sicherlich trägt eine Vielzahl von widrigen Umständen, wie die

Ausstattung von Bibliotheken,50 veraltete Wörterbücher, organisatorische

49 DAVID SAGIV, Author's preface, in: DERS., yiVa Qämus Sagiv — The Sagiv

dictionary (Anm. 38), S. 1151; Übersetzung aus dem Englischen, FH.
50 So sind beispielsweise die arabischen Judaika-Bestände der Bibliothek des

Leipziger 'Simon-Dubnow-Instituts für jüdische Geschichte und Kultur' mit
so vielen Fehlern und Lücken katalogisiert, dass dort nachgewiesene Titel für
die vorliegende Dokumentation nur berücksichtigt werden konnten, wenn sie

auch in anderen Bibliothekskatalogen nachgewiesen waren und sich somit die
fehlerhaften bibliographischen Angaben korrigieren und ergänzen Hessen; vgl.

242



Probleme des Sprachenstudiums, die arabische Diglossie, politische Instabilität

der arabischen Länder, das Entwicklungsgefälle und das damit
einhergehende Desinteresse der westlichen Öffentlichkeit etc. etc., dazu bei,
dass dem westlichen Forscher der Zugang zu (publizierten) Diskursen in
den arabischen Gesellschaften erschwert wird. Diese Schwierigkeiten
können hier nicht einzeln und im Detail erörtert werden.

Als Hauptproblem der westlichen Forschung scheinen sich jedoch die

mangelnden Sprachkenntnisse der zuständigen Regional- und
Kulturwissenschaftler herauszustellen. Vielfach lässt sich nachweisen oder zumindest

sehr plausibel nahelegen, dass die Sprachkenntnisse der Experten
nicht hinreichend sind, um mit arabischen Texten als Text umzugehen.
Neben der völligen Unkenntnis des Arabischen, wie in der westlichen
Nahost-Politikwissenschaft gang und gäbe,51 finden sich häufig
Sprachkenntnisse, die nur zur Entzifferung von Überschriften und einzelnen
Wörtern befähigen.52 In diesem Fall tritt der Experte arabischen Texten

der OPAC der Bibliothek des Simon-Dubnow-Instituts, unter: http://swb.bs
z-bw.de/DB=2.354/ADVANCED_SEARCHFILTER (abgerufen am 21.04.2014).

51 In der westlichen Nahost-Politikwissenschaft stellt dies den üblichen Zustand
dar, wie ein kurzer Blick in die Bibliographien der meisten einschlägigen
Publikationen verrät. Diese Zustandsbeschreibung gilt weithin auch für die

deutschsprachige Nahost-Politikwissenschaft.
52 In den Fällen, in denen die westliche Nahost-Politikwissenschaft arabische

Publikationen ausnahmsweise zurate zieht, kommt sie im Allgemeinen nicht
über das Niveau des Entzifferns von Wörtern, Überschriften, Satzteilen und
einzelnen Sätzen hinaus; zur Veranschaulichung vgl. die Mehrzahl der Aufsätze

im aktuellsten Forschungsbeitrag der deutschen Politikwissenschaft zur
Revolution in Ägypten, HOLGER ALBRECHT & THOMAS DEMMELHUBER

(eds.), Revolution und Regimewandel in Ägypten, Baden-Baden 2013 Weltregionen

im Wandel, Bd. 14), wo von hunderten neuerschienen arabischen
Monographien, die den Revolutionen des Arabischen Frühlings gewidmet sind, auch
nicht eine einzige zitiert wird und wo der bereits erwähnte Berliner Marokkoexperte

und Nahost-Politikwissenschaftler FLORIAN KOHSTALL über simpelste
Wörter stolpert und sie dermassen falsch bestimmt, dass die Unfähigkeit

zur Nutzung der üblichen arabischen Wörterbücher offen zutage liegt, und
das alles, ohne dass es den beiden Nahost-Politologen Holger Albrecht und
Thomas Demmelhuber als Herausgebern des Bandes aufgefallen wäre (Die
ägyptische Revolution als Generationenkonflikt: Studierende und Professoren auf dem

Tahrir-Plat^ und in den Universitäten, in: ALBRECHT & DEMMELHUBER [eds.],
Revolution und Regimewandel in Ägypten (s.o.), S. 185-208, insbesondere S. 202 und
n. 33). Wie gesagt, handelt es sich um kein ausschliessliches Phänomen der
deutschen Nahost-Politikwissenschaft, sondern ist für diese Unterdisziplin
transnational im gesamten Westen - mit gewissen Ausnahmen in der franzö-

243



als funktionaler Analphabet entgegen, der über das zusammenhanglose
Entziffern einzelner Wörter nicht hinauskommt. Immer wieder lassen sich
fehlende arabische Schreib- und Tippkenntnisse oder die fehlende Beherrschung

der wissenschaftlichen Transliteration zur Übertragung der
arabischen in die deutsche oder englische Schrift nachweisen. Im ersteren Fall
kann das arabische Internet nicht genutzt werden. D. h. es können weder
Internetrecherchen durchgeführt werden, also z. B. nicht in arabischer
Schrift gegoogelt oder arabische Online-Bibliothekskataloge abgefragt
werden, noch arabische Bücher in elektronischem Format aus arabischen

Online-Bibliotheken heruntergeladen noch Online-Archive arabischer

Zeitungen genutzt werden. Im letzteren Fall mag der westliche Experte
zwar arabische Texte lesen können, allein die fehlende Beherrschung der
wissenschaftlichen Umschrift versperrt ihm den Zugang zu den meisten

Online-Katalogen westlicher Bibliotheken, die bisher erst zu einem kleinen

Teil eine zusätzliche Recherchefunktion in arabischer Schrift anbieten.
Ohne die Beherrschung der wissenschaftlichen Umschrift kann der westliche

Forscher zwar arabische Literatur in Online-Katalogen arabischer
Bibliotheken recherchieren, er könnte jedoch die recherchierten Titel
nicht in den heimischen Bibliothekskatalogen ausfindig machen, um sie

dort auszuleihen und für die eigene Forschung zu nutzen. Auch dieser Fall
lässt sich immer wieder belegen.53

sischen Forschung — typisch. Es kann darum nicht verwundern, wenn die in
der folgenden Bücherschau in grosser Zahl aufgelisteten Studien zur israelischen

Aussen- und Innenpolitik - häufig an arabischen politikwissenschaftlichen

Forschungszentren entstanden — keinen Niederschlag in den Arbeiten
der politikwissenschaftlichen Fachkollegen im Westen gefunden haben. Ein
weiteres derartiges Paradebeispiel stellt die Forschung des Welschschweizer

Nahost-Politologen BENOÎT CHALLAND dar {Palestinian civil society:foreign donors

and the power to promote and exclude, London 2010; CHIARA BOTTICI & DERS.,
The myth of the clash of civilisations, London 2010, insbesondere S. 40f, 131).
Ebenso wenig handelt es sich bei diesem Phänomen um ein auf die Disziplin
der Politikwissenschaft beschränktes, also rein disziplinares Manko. Ähnliches
lässt sich für die Disziplin der Geschichtswissenschaft konstatieren, so z. B.
für die in der deutschen Forschungslandschaft neu etablierte historische
Mittelmeerforschung; vgl. hierzu die aktuelle Arbeit der deutschen Mittelmeer-
Mediävistin JENNY RAHEL OESTERLE, Kalifat und Königtum. Herrschaftsrepräsentation

der Fatimiden, Ottonen und frühen Salier an religiösen Hochfesten, Darmstadt
2009 Symbolische Kommunikation in der Vormoderne. Studien zur
Geschichte, Literatur und Kunst), insbesondere S. 403.

53 So z. B. bei dem oben erwähnten Nahost-Politikwissenschaftler Dietrich Jung,
der in seiner Bestandsaufnahme der modernen arabischen Türkeikunde mit

244



Abschliessend lässt sich aus der grossen Zahl bisher ignorierter arabischer

Judaika mit hoher Wahrscheinlichkeit der Schluss ziehen, dass westliche

Nahost- und Nordafrikaexperten nicht selten die relevante arabische

Fachliteratur komplett oder doch beinahe komplett ignorieren aus dem
schlichten und banalen Grund, dass ihre eigenen Arabischkenntnisse zu
mangelhaft sind, als dass sie diese Texte lesen und verstehen könnten. Die
wenigen oben namentlich zitierten Exempel dienen lediglich zur
Veranschaulichung. Daraus sollte keinesfalls geschlossen werden, das Phänomen
beschränke sich auf wenige schwarze Schafe noch dass es sich um die

eklatantesten Fälle handle.

Nun ist der Umgang der westlichen Regionalwissenschaft mit arabischer

Fachliteratur kein zentrales Anliegen der durchgeführten Dokumentation

arabischer Judaika und kann im Rahmen der Bikherschau&n und
Zeitschriftenschauen. arabischer Judaika nicht vertieft erörtert werden. Die an
dieser Stelle gezogene Zwischenbilanz wollte jedoch den erstaunten Leser

nicht mit der Feststellung alleine lassen, dass plötzlich wie aus dem Nichts
weit über 1000 arabische Judaika da sind, deren Existenz grossenteils — bis

zur Dokumentation in Judaica — dem westlichen Leser, auch dem

Fachpublikum, nicht bekannt war. Daher die Ausführungen und Erklärungsversuche.

Wo es sich anbietet, soll bei zukünftigen Ergänzungen der Dokumentation

arabischer Judaika auf die beobachteten Schwachstellen der westlichen

Wahrnehmung arabischer Forschung und Publikationen zu judaisti-
schen Themen hingewiesen werden. Entsprechende Exempel werden bei

passender Gelegenheit kurz angesprochen.54

den Tücken der wissenschaftlichen Umschrift des Arabischen zu kämpfen
hatte, was die Trefferquote seiner Literaturrecherche merklich gesenkt hat; s.

JUNG, Turkey and the Arab world (Anm. 8).
54 Vgl. die Anmerkungen S. 282-284 (Anm. 1) und S. 284-285 (Anm. 2) zu den

beiden dort aufgeführten arabischen Übersetzungen von HANNAH ARENDTS

On Revolution (New York / London 1963).

245


	Arabische Judaika : eine Zwischenbilanz

