
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 70 (2014)

Artikel: Das Verständnis der Shekhina : eine Würdigung der Theology of
Ancient Judaism von Abraham Joshua Heschel

Autor: Dolna, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960867

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960867
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Verständnis der Shekhina -
eine Würdigung der Theology ofAncientJudaism

von Abraham Joshua Heschel

Von Bernhard DoIna*

In ihrer Einführung zur hebräischen Ubersetzung von Abraham Joshua
Heschels philosophischem Hauptwerk God in Search ofMan, in der sie einen
Überblick über das Gesamtwerk des Autors gibt, schreibt Rivka Hurwitz:
Besonders wichtig ist das dreibändige, in Hebräisch verfasste rabbinische Werk
Abraham Joshua Heschels.1 Dieses schöpft hauptsächlich aus dem Midrasch
und aus der Gemara und versucht zu zeigen, dass das Denken der Rabbinen auf
zwei gegensätzlichen Denkansätzen ruht. Der eine realistisch, massvoll, rational
bestimmt. Dieser wird der Methode und dem Denken R. Jishma'els und seiner
Schule zugeschrieben. Der andere ist metaphysisch (mystisch), spontan,
metahistorisch. Er wird R. Aqiva und seiner Schule zugerechnet. Heschel arbeitet
eine interessante Dialektik heraus, die eine Vielzahl von verschiedenen
Betrachtungsweisen dieser beiden Schulen umfasst, z. B.: die unterschiedliche Akzentuierung

des Begriffes Qiddus ha-Shem, der Tora, des Sinai-Ereignisses, [...] und
auch der Shekhina. Er erschliesst dabei ursprüngliche Empfindungen und
Erfahrungen, die den Rabbinen eigen waren, und erhellt damit die Tiefe ihrer Denkwege.

— Dieses Werk ist ein Versuch, die Komplexität und die manchmal
widersprüchliche Weise jüdischen Denkens und Fühlens darzustellen und dessen

zugrundeliegendes Movens innerhalb der jüdischen Geschichte aufzuzeigen.2

Heschels tra©n p min, seine Theologie des rabbinischen Judentums, ist
demnach nicht allein als ein Beitrag zur rabbinischen Gelehrsamkeit zu
verstehen, sondern auch als ein Werk, das neben den Gelehrten des

rabbinischen Judentums auch Juden ansprechen will und soll, die nach

theologischer Orientierung und Führung Ausschau halten. Es ist dem-

* Dr. Bernhard Dolna, International Theological Institute, A-3292 Gaming, Austria.

1 Gemeint ist: Abraham Joshua Heschel, nrrnn 5© nnivDoto trn©n p min
(Tora min ha-samayim he-aspeqlarya sei ha-dorot), 3 Bde, New York 1962-1990;
englische Ausgabe: Heavenly Torah as Refracted through the Generations, edited and
translated with Commentary by GORDON TUCKER and LEONARD LEVIN,
New York 2005 (22006; 32007).

2 Abraham Joshua Heschel, nnrrn 5© rrsiofrs ,tnxn nx ©pan crnPx, über¬

setzt von A. Meir-Lewi ('ih-TXn ]T57), Jerusalem 2003, S. 19.

174



nach ein religiöser Text, in dem die Quellen so zusammen komponiert
sind, dass sublime und oft verborgene Ansichten von Gott, von der

Offenbarung, der Shekhina und vom Wesen der Interpretation der Tora
ans Licht kamen. Zugleich antwortet er darin auf gegenwärtige Anliegen,
auf die nur ein halachisches Judentum die authentische und legitime
Antwort war und ist. Wie in all seinen Schriften versuchte A. J. Heschel den

Pluralismus der rabbinischen Anschauungen als Quelle für die Vitalität und
Kraft des Judentums zu demonstrieren. „Es ist ein Werk eines Gelehrten,
der das Wesen der theologischen Interpretation neu zu definieren sucht,
und nicht allein eine rein wissenschaftliche Untersuchung anstrebt. Das tat
er bereits in seinen Studien über die mittelalterliche jüdische Philosophie in
den dreissiger und vierziger Jahren des letzten Jahrhunderts."3 Das Werk
folgt nicht den klassischen Methoden der positivistischen Historiographie,
und es widmet sich auch nicht historisch-kritischen Fragestellungen. Denn
das würde erfordern, dass er die Texte, die er analysiert, zu datieren und sie

mit verschiedenen Textvarianten zu vergleichen hätte. Er verzichtet auch

darauf, die Aussagen der Rabbinen in den Kontext der historischen und

politischen Umstände ihrer Zeit zu stellen.4 Sein Anliegen ist ein anderes,

wie Susannah Heschel schreibt:

Er suchte nach religiösen Kategorien, die den rabbinischen Texten eigen sind,
und er pries dabei das weite Spektrum der Antworten auf die in den Texten
inhärenten Fragen. Auch scheute er sich nicht davor, Unklarheiten und Konflikte

sogar noch aufzuwerten anstatt sie zu versöhnen und zu planieren. Mit
D'ÖBTI p min wies mein Vater darauf hin, dass theologische Anliegen auch in
den aggadischen Texten der Rabbinen zu finden sind, die ja traditioneller
Weise im Vergleich mit den halachischen Passagen als unbedeutend angesehen

wurden.5

Neben der Absicht, der theologischen Bedeutung der Aggada Rechnung
zu tragen, setzt A. J. Heschel noch einen anderen Schritt, der über die

Grenzen des Judentums hinausgeht. Er stellt die einander widersprechen-

3 So Susannah Heschel, in: Heschel, Heavenly Torah (Anm. 1), S. XVIII.
4 Rabbinische Aussagen im historischen Kontext zu verorten, das hat Gershom

Scholem auf meisterhafte Weise getan, indem er z. B. auf die geschichtliche
Dimension der lurjanischen Kabbala (und überhaupt auf das Gesamte der
jüdischen Mystik) hingewiesen hat, wenn er den Mythos des Isaak Luria (1534—

1572), historisch gesehen als Antwort auf die Vertreibung der Juden aus Spanien

(1492) darstellt. Siehe: GERSHOM SCHOLEM, Zur Kabbala und ihrer Symbolik,

Frankfurt/M. 61989, S. 148; GERSHOM SCHOLEM, Diejüdische Mystik in
ihren Hauptströmungen, Frankfurt/Main 1957.

5 Susannah Heschel, in: Heschel, Heavenly Torah (Anm. 1), S. XVII-XIX.

175



den Tendenzen der rabbinischen Aussagen in einen „universalen" Rahmen

und folgert: „Some of the disagreements of the Rabbis continued in
postrabbinic Jewish literature and some may have also influenced Christian

theological development."6
Die ersten beiden Bände von D'alun p nnri erschienen in eben den Jahren

(1962-1965), in denen Abraham Joshua Heschel in das Zweite Vatikanische

Konzil — als einer der jüdischen Repräsentanten bei der Ausarbeitung
des Dokuments für die Beziehungen der Kirche zum Jüdischen Volk: Nostra
Aetate — involviert war. In einem Brief, der damals an Kardinal Bea, dem
Präsidenten des Sekretariats für die Förderung der Einheit der Christen,
ging, deutet er darauf hin, dass „the formulation of the dogmas of biblical

inspiration within the church were influenced by Jewish perspectives."7
Auch die Theorie der orthodoxen protestantischen Theologen des 16. und
17. Jahrhunderts wurde möglicherweise von der Schule R. Aqivas beein-

flusst, wie sie durch R. Shim'on und R. Me'ir dargestellt wurde. Diese
formulierten ein „Verbaldiktat der Schrift", basierend auf Jeremia 36,18 (Da
antwortete ihnen Baruch: Er sagte mir alle diese Reden mündlich vor, und ich schrieb sie

mit Tinte in das Buch). Im Gegensatz dazu wird R. Jishma'els Verständnis von
Offenbarung öfters von Katholiken und jüdischen Denkern geteilt.8 Abraham

Joshua Heschel suchte auf Parallelen innerhalb der theologischen und

spirituellen Probleme hinzuweisen, die Juden, Christen und Muslime in
gleicher Weise angehen und er betonte die Ebene, die allen Religionen
gemeinsam ist, die er als „Tiefentheologie"9 bezeichnete. Somit ist p min
traten als eine jüdische Quelle der Inspiration anzusehen, die der
„Tiefentheologie" verpflichtet ist. Heschel hoffte damit den Reichtum und die Tiefe

jüdischer Theologie sichtbar zu machen. „In fact, he always told me that
this was the book he hoped his readers would study the most thoroughly".10

Seit 2005 liegt die oben bereits zitierte englische Übersetzung (mit
Kommentar) von Heschels tratz/n p nmn vor, die Gordon Tucker und Leonard
Levin erarbeitet haben.11 Dieser Versuch, Heschels Werk in englischer

6 Susannah Heschel, in: Heschel, Heavenly Torah (Anm. 1), S. XIX.
7 Susannah Heschel, in: Heschel, Heavenly Torah (Anm. 1), S. XIX.
8 Vgl. Susannah Heschel, in: Heschel, Heavenly Torah (Anm. 1), S. XIX
9 ABRAHAM JOSHUA Heschel God in Search ofMan, A Philosophy ofJudaism, New

York 1976, S. 7f: "The theme of theology is the content of believing. The
theme of the method of depth-theology is the act of believing. Its purpose is

to explore the depth of faith, the substratum out of which belief arises."
10 SUSANNAH Heschel, in: Heschel, Heavenly Torah (Anm. 1), S. XX.
11 Siehe Anm. 1.

176



Übersetzung zugänglich zu machen, so lobenswert er ist, lässt doch einiges

zu wünschen übrig, da viele Texte (z. B. in der Einleitung S. I-LVII) auf
Grund „ihrer Redundanz",12 ihrer Wiederkehr in den späteren Abschnitten,
ausgelassen werden. Das aber entspricht nicht der Intention des Autors, der
sein Werk mehr komponiert denn schreibt, und dessen Einleitung mehr
einer Ouvertüre vergleichbar ist, in der alle Themen anklingen, die im weiteren

Werk dann ausgeführt und miteinander in Beziehung gestellt werden,
was für das Lesen und Verstehen wesentlicher Gedanken von grosser
Bedeutung ist. Aus diesem Grund wurde die Übersetzung zum Nachschlagen
herangezogen, und alle hier ausgewählten und verwendeten Texte selbst

übersetzt und auch mit der Übersetzung verglichen, wo dann immer wieder

Auslassungen festgestellt wurden. Wo Heschel selbst die Texte in seinem

Buch kommentiert, wurden diese manchmal paraphrasiert wiedergegeben
und zuweilen nochmals kommentiert.

Der Blick auf die Shekhina in a,a©n p min
Von ganz zentraler Bedeutung in Heschels Werk sind die Aussagen zur
Shekhina,13 die Peter Schäfer als „God's feminine potency"14 bezeichnet,

12 Z. B. im Kapitel: Zwei Methoden des Denkens (S. XLI- LVII), in denen die
Autoren meinen: "Indeed, there is so much overlap that some parts of this
section have been excised in this edition to avoid redundancy." (TUCKER /
Levin, in: Heschel, Heavenly Torah [s. Anm. 1], S. 32).

13 nra© (sekhina) ist von der hebräischen Wurzel pw („wohnen, ansässig sein,

verweilen") abgeleitet. Wörtlich bedeutet es „[Gottes] Einwohnung" oder
„Gegenwart" unter dem Volk Israel an einem bestimmten Ort, im Tempel.
Der Begriff ist spezifisch rabbinisch und stellt eine der häufigsten
Gottesbezeichnungen im rabbinischen Judentum dar. Vgl. dazu PETER SCHÄFER, Weibliche

Gottesbilder im Judentum und Christentum, übers, von CHRISTIAN WIESE /
CLAUS-JÜRGEN Thornton, Frankfurt/Main 2008, S. 119. Zur Sache auch
GERSHOM SCHOLEM, Schechina, das passiv-weibliche Moment in der Gottheit.
Frankfurt/Main 1977, S. 135-191.

14 PETER Schäfer, Mirror of his Beauty, Feminine Images of Godfrom the Bible to the

early Kabbala, Princeton 2002, S. 134: "The Shekhina is God's feminine potency
and as such is the lowest and, to a certain extent, the weakest of the divine

forces in their dynamic interplay with one another. But at the same time, she

is the most important and strongest among them, because she unites within
herself the follow of all of the other energies. She bridges the heavenly and
the earthly realms, not only because of her position on the borderline between
the divinity and the human world, but because she is, above all, God's own
embodiment in the world. Through her God enters the world and her only
task is to unite Israel with God. If she succeeds in this, she will not only lead
Israel to God, but she herself will return to her divine origin. By taking up res-

177



dabei aber den komplexen Facettenreichtum der Vorstellung von der

„Einwohnung Gottes" nicht ausser Acht lässt, der sich im Laufe der

Religionsgeschichte des Judentums (von der Bibel bis zum Buch Bahif) entfaltet

hat.15 Bereits Arnold M. Goldberg hat in seiner umfassenden und für
die moderne Judaistik seinerzeit wegweisenden Monographie über die
Shekhina16 auf deren Bedeutung für das Judentum im Allgemeinen, und für
das rabbinische Judentum im Besonderen hingewiesen. In seiner Einleitung

würdigte er das Werk Heschels, meinte aber auch, dass die beiden

(bereits oben erwähnten) Tendenzen (Schule von R. Aqiva und die von
R. Jishma'el) im äussersten Fall sehr viel ältere Richtungen repräsentieren,
„die auch zur Zeit der Rabbinen kaum an diese beiden Lehrer und ihre

idence amidst the people of Israel, she has made the destiny of Israel her own.
She is responsible for Israel and Israel likewise for her. Only through her does
Israel have access to God, just as her (re)union with her divine spouse
ultimately depends on Israel. Because she alone belongs to both worlds, it is only
through her that humankind can be united with God. The feminine potency is

the key to both worlds. Without her the heavenly world would be incomplete,
and the earthly world would neither exist nor be able to find its way back to
its creator." - Zum weiblichen Aspekt der Shekhina (Matrond) siehe ABRAHAM

JOSHUA Heschel, The Mystical Element in Judaism, in: DERS., Moral Grandeur

and SpiritualAudacity, ed. SUSANNAH HESCHEL, New York 1997, S. 171 ff.
15 Siehe dazu SCHÄFER, Weibliche Gottesbilder (Anm. 13), S. 33-180. Bedeutend für

die Ausführungen dieses Artikels ist Schäfers Resümee über die Shekhina-

Vorstellung des rabbinischen Judentums: „Gott ist seine Schechina, und die
Schechina ist Gott. Doch finden wir im rabbinischen Judentum eine eindeutige

Tendenz hin zur Personifizierung der Schechina. [...] Aber zu keiner Zeit
der Entwicklung der Vorstellung von der Schechina lässt sich eine Neigung
beobachten, das feminine Geschlecht des Begriffs Schechina ernst zu nehmen

[...] Die Schechina bleibt männlich, unabhängig davon, ob sie nun mit Gott
identisch ist oder zunehmend von ihm unterschieden wird. Doch je
eigenständiger die Schechina wird, desto grösser wird die Möglichkeit, dass sie eine
weibliche Persönlichkeit annimmt (oder besser zurückgewinnt)" (SCHÄFER,
Weibliche Gottesbilder [s. Anm. 13], S. 158f). Der in der Geschichte des „ewigen
Gesprächs des Volkes Israel mit dem Ewigen" pendelnde Begriff der Shekhina,
sie ihn Peter Schäfer in seiner aufschlussreichen Studie überzeugend vorstellt,
ist für Heschels Ausführungen insofern relevant, als sie eine lebendige theologische

Wirklichkeit, die mit dem Leben des Volkes Israel verbunden ist (so
Heschels Verständnis) im Wandel der Geschichte verschiedene Ausdrucksformen

annimmt. Nichtsdestoweniger bleibt Abraham Joshuas Heschels natürlich

gewachsener, authentischer und unmittelbarer Zugriff auf das Thema von
bleibender Relevanz.

16 ARNOLD M. Goldberg, Untersuchungen über die Vorstellung von der Schekhinah in
derfrühen rabbinischen Uiteratur, Berlin 1969 Studia Judaica, Bd. 5).

178



Schulen gebunden waren."17 Fernerhin wies er auch auf die allgemeine
Schwierigkeit der Bearbeitung von rabbinischen Texten hin:

Die leider sehr häufig geübte Aneinanderreihung von Zitaten zu einem
bestimmten Thema erweist sich als unzulänglich. Ein zusammenhangloser Satz,
dessen gedanklicher Kontext und dessen beabsichtigte Aussage nicht bekannt
sind, darf nicht so vorgestellt werden, als enthalte dieser Satz ein feierlich
verkündetes Dogma.18

Ob diese Aussage eher allgemein gehalten (und damit berechtigt), oder auch

auf das Werk Heschels gerichtet ist, bleibt offen. Jedenfalls hat die

„Komposition" Heschels eine innere Logik, die von einem theologischen Anliegen

inspiriert wird, das wieder in den Blickpunkt des Interesses gerückt ist.19

Eine schon frühe Würdigung von A. J. Heschels Werk hat Peter Kuhn
unternommen, der anmerkt, dass es nur bedingt der historisch-kritischen
Methode der Moderne verpflichtet ist; dennoch meint er:

Die Arbeitsweise Heschels, Texte der rabbinische Aggada (z. B. von der She-

khind) unter bestimmten Gesichtspunkten zusammenzustellen, sie ihm auf das

ihm Wichtige hin zu befragen, dies auch im Dchte der späteren jüdischen
Tradition, von der gaonäischen Periode angefangen, die Aussage dieser Texte
streckenweise weiterzuspinnen und so ein lebendiges Ganzes zu formen,
bringt unter dem Einfluss der überragenden Kenntnis und Einfühlungsgabe
des Autors einen Erfolg mit sich, [...] nämlich einzelne Glaubensaussagen des

rabbinischen Judentums in ihrer ganzen Bedeutungstiefe und in ihrer ganzen
Problematik ans Licht zu heben.20

17 GOLDBERG, Untersuchungen (Anm. 16), S. 7. Auf diesen Sachverhalt weist
Heschel aber bereits selbst in seiner Einleitung hin, wenn er schreibt: „Es ist
klar, dass sie ihre Lehren nicht aus dem Nichts schufen. Die Weisen der
Auslegung sind das Werk von Generationen und sie offenbarten sich nicht plötzlich

erst im Zeitalter von R. Jishma'el und R. Aqiva. Ihr Ursprung liegt in den
verschiedenen Zugängen zu Israels Tora, die dann im Laufe der Generationen
zusammengebunden wurden" (HESCHEL, crewn p nun [s. Anm. 1], S. XLI).
Auf derselben Seite meint Goldberg zudem, dass „Heschel in keiner Weise die

Vorstellung der Schechina [im Hinblick auf die Gottesvorstellung] erklärt
hat". Es wird ihm aber zugestanden, „dass sie ihm eher selbstverständlich ist".
— Zur Beschreibung der Vorstellung der Shekhina siehe HESCHEL Mystical
Element in }udaism (Anm. 14), S. 164-185.

18 GOLDBERG, Untersuchungen (Anm. 16), S. 9.

19 Siehe dazu Tamar Kolberg, rr-ripscm p nnh'n rrahwrri -ipna pn
bULT! 1"N17 "nnnn, in: Daat. A Journal ofJewish Philosophy and Kabbah 31 (1993),
S. 65-82; [ABRAHAM JOSHUA HESCHEL]: mUl'SH ,mTPn - D7X3 pöN» Crnrix
fwn iwirr nrms riz; Tnnnn pisni, translated and edited by Dror Bondi,
Kinneret 2011.

20 PETER Kuhn, Gottes Trauer und Klage in der rabbinischen Uberlieferung (Talmud und

179



Susannah Heschel erinnert daran, dass die Jahre, in denen ihr Vater an
tTQtZ/n p min arbeitete, zu den glücklichsten seines Lebens gehörten:

Wenn er abends nach Hause kam, erzählte er mit Begeisterung wie schnell er
mit dem Buch vorankam und welche grosse Freude ihn diese Arbeit bereitete.
Die rabbinischen Texte waren seinem Gedächtnis präsent und er sagte, dass sie

förmlich aus ihm heraus drängten, und dass dabei die Aussagen über die Shekhina

ein Herzstück seiner Arbeit seien. Seine Kollegen und Freunde waren
darüber erstaunt, wie schnell er dieses Werk niederschrieb, vor allem wenn man in
Betracht zieht, welche Fülle an Textmaterial er darin diskutiert. Ich denke, dass

er sich beim Schreiben dieses Buches auch an seine Kindheit in Warschau
erinnerte, wo er begann, diese Texte intensiv zu studieren und zu verinnerlichen. Es
ist kein Wunder, dass er diese Arbeit seiner Mutter und drei von seinen vier
Schwerstern widmete, die durch die Nazis ermordet worden waren.21

Auf den folgenden Seiten wird Heschels Interpretation der Shekhina in
D'BWn p min22 — zuweilen den Text paraphrasierend — vorgestellt, deren

Midrasch), Leiden 1978 Arbeiten zur Geschichte des Antiken Judentums
und des Urchristentums, Bd. 13), S. 6.

21 Susannah Heschel, in: Heschel, Heavenly Torah (Anm. 1), S. XVII.
22 Die englische Übersetzung dieses zentralen Abschnittes in Heschels Werk min

trawn p, Bd. 1, S. 65-93; in der englischen Übersetzung S. 104-127) leidet ebenso

an Auslassungen, die für das Gesamtverständnis wie auch für ein Detailverständnis

wichtig sind. So wird z. B. im ersten Abschnitt in der Übersetzung unter

der Überschrift „Redemption is Mine and Yours" der Teilsatz „dieser
Gedanke ist eine Auslegung im Licht der Eigenschaft des Erbarmens (D'Btnn riT»
im Gegensatz zu pin m'a)" ausgelassen: Wahrscheinlich geschieht das mit der
Absicht, das Lesen des Textes von möglichen Stolpersteinen zu befreien. Aber
dieser Halbsatz ist wichtig für den folgenden Satz, der vom Pathos Gottes
spricht, wie Heschel es bei den Propheten vorfindet. Damit schlägt der Autor
eine Brücke von einer rabbinischen Vorstellung (siehe z. B.: bSanh 98a) zurück
zu den Propheten, die für Heschels Denken zentrale Bedeutung haben, da sie

der „Ursprung" jüdischen Denkens und Lebens sind. Auch werden Brückensätze

ausgelassen, die für die Entwicklung des Begriffes und des Verstehens der
Shekhina „in und durch die Geschichte", wichtig sind, z. B.: „im Lauf der
Generationen änderte sich die Begrifflichkeit", wie man die Shekhina auszudrücken
habe. Die Passage R. Jehoshuas, die das Hinabgehen der Shekhina nach Ägypten
ins Exil beschreibt, wird ausgelassen. Diese Stelle ist aber -wichtig, da sie einen
anderen Akzent der Shekhina betont (die ins Exil Israels mitgeht) als den vorher
zitierten (der von der Demut der Shekhina spricht). Eine gründliche Auflistung
der Auslassungen würde den Rahmen dieser Arbeit überschreiten, und daher
soll es nur bei ein paar Hinweisen bleiben. Es wäre sehr hilfreich gewesen,
bereits im Titel oder in einem Vorwort darauf hinzuweisen, dass die Übersetzer
bewusst Auslassungen vorgenommen haben, damit wäre dieses längst fällige
Buch richtig eingeschätzt worden und hätte dadurch viel gewonnen.

180



Vielschichtigkeit erst auf dem Hintergrund einiger Perioden der jüdischen
Geschichte sichtbar und verstehbar wird, vor allem jener Perioden, die

von Angst und Leiden bestimmt waren. Die wenigen, hier aus dem Text
ausgewählten und vorgestellten Aspekte der Shekhina stellen in ihrem
Facettenreichtum einen Versuch, dar, Gottes Gegenwart unter seinem Volk
zum Ausdruck zu bringen.23 Die Überschriften aus dem Abschnitt in He-
schels Buch, der die Shekhina behandelt, wurden übernommen, da sie

Wegweiser zum Verständnis seines Konzepts der Shekhina sind. Die dabei
für ihn leitende Frage war: Was will die Lehre von der Shekhina das Volk
Israel lehren (auch heute noch)? Damit geht Heschels Deutungsversuch
über den rein historisch-literarischen Standpunkt hinaus.

Mir und euch ist die Erlösung
In diesem ersten Abschnitt formuliert Hechel die „Schicksalsgemeinschaft"

zwischen Gott und Israel, die vielfältige Ausdrucks formen
annimmt. Eine davon ist, dass „der Heilige an der Not Israels Anteil nimmt,
und auch das Gegenteil gilt: Wenn immer Israel sich in Freude befindet,
ist diese Freude mit Ihm".24 Dieser Gedanke, der nach den Rabbinen die

Tora im Licht der Eigenschaft des Erbarmens liest, hat in der Lehre der

Propheten vom göttlichen Pathos25 seinen Ursprung, die den Propheten
als einen zeigt, „der mit dem Pathos Gottes sympathisiert".26 Er ist auch

befähigt, dieses dem Volk Israel durch sein Wort und seine Existenz nahe

zu bringen. Eine Ausdrucksform dieser göttlichen Anteilnahme am Leben
des Menschen ist die vielschichtige Wirklichkeit der Shekhina, die im Laufe

23 Peter Schäfer macht darauf aufmerksam, dass im rabbinischen Judentum eine
Tendenz zu einer Personifizierung der Shekhina zu finden ist: zuerst in einer
poetischen Dramatisierung ohne theologische Folgen, später aber auch in
Gestalt einer eigenen Wesenheit neben Gott: „Je eigenständiger die Schechina
wird, desto grösser wird die Möglichkeit, dass sie eine weibliche Persönlichkeit
annimmt (oder besser zurückgewinnt)" (SCHÄFER, Weihliche Gottesbilder

[s. Anm. 13], S. 139).
24 Nach dem Kampf mit Amalek heisst es: „Mose baute einen Altar und rief den

Namen Gottes: mein Banner. R. Jehoshua sagt: Er rief: mein Banner, und er

sagte zu ihnen: Dieses Banner machte der Heilige, gepriesen sei Er, für euch
in den Gärten Esaus. R. El'azar der Moda'ite sagt: der Heilige, gepriesen sei

Er, rief: mein Banner. Denn immer, wenn Israel sich in Not befindet, ist es

als ob diese Not vor ihm ist. Und sind sie in Freude, ist diese Freude vor Ihm.
Und ebenso sagt er: Meine Freude liegt in deiner Erlösung (1 Sam 2,1)".

25 Vgl. ABRAHAM Joshua HESCHEL, The Prophets, New York 1962 (reprint
2001), S. 285-299.

26 HESCHEL, The Prophets (Anm. 25), S. 393-413.

181



der Generationen und der damit verbundenen verschiedenen geschichtlichen

Herausforderungen immer wieder, um eine Facette angereichert,
interpretiert wurde. In der Sprache der Propheten ist diese Teilnahme
Gottes am Leben seiner Geschöpfe „seelische Reaktion" (rpti>s: mim). Die
Tannaim werden diese Teilnahme als „Abstieg der Shekhina mit ihnen"
(nay nrsw nrr) beschreiben. Zum Beispiel fragt R. El'azar:

Warum offenbarte sich der Heilige, gepriesen sei Er, von oberen Himmeln her
und redete mit Mose aus dem Dombusch? Sowie dieser Strauch der demütigste
unter allen Sträuchern der Welt ist, so stieg Israel auf die unterste Stufe hinab,
und der Heilige, gepriesen sei Er, stieg mit ihnen hinab und befreite sie. Denn
es heisst: Ich iverde hinabsteigen und ihn aus derHandÄgyptens befreien (Ex 3,8).

Ähnlich weist R. Jehoshua darauf hin, dass, als Israel nach Ägypten hinabzog,

auch die Shekhina mit ihnen hinabging:
Denn es heisst: Ich werde mit dir hinabgehen (Gen 46,4). Und als sie von dort
auszogen, war die Shekhina „mit ihnen", denn es heisst: Ich werde dich hinaufführen

(Gen 46,4). Sie stiegen hinab zum Meer, die Shekhina war mit ihnen, denn
es heisst: Und der Engel Gottes brach auf (Ex 14,19). Sie kamen in die Wüste, die
Shekhina war mit ihnen, denn es heisst: Und in der Wüste, die du gesehen hast

(Dtn 13,31).27

In den oben angeführten Beispielen ist die fortwährende Präsenz der
Shekhina in allen Lebenslagen des Volkes (seinem Abstieg und Aufstieg) im

Mittelpunkt der Überlegungen.
Die Tannaim radikalisierten diese Vorstellung, indem sie das „mit dem

Volk sein" als Identifikation mit der Not des Volkes Israel beschrieben und
den Ausdruck „Abstieg" als „Ich befinde mich mit ihnen in derselben in der

Notlage" deuteten. Steigt nun die Shekhina mit ihnen hinab, so heisst das: sie

teilte mit ihnen dieselbe Not. Für diese Deutung war vor allem R. Aqiva
und seine Schule entscheidend, der diese „Teilnahme in der Not" nicht nur
als ein Mitgefühl beschreibt, sondern als vollkommene Identifikation mit
Israel: „Daher rührt der Schmerz Sein Wesen an, Seine Herrlichkeit, Ihn
selbst. Es ist, als ob Er durch die Nöte des Volkes getroffen wird."28

In einem weiteren, kühnen, Schritt wird die Shekhina selbst erlösungsbedürftig:

sie muss sich schliesslich selbst erlösen:

R. El'azar lehrte: Ein Götge [das Standbild der Micha] durchschritt mit Israel das

Meer (Ri 7,14). Was ist der Grund dafür? Es heisst: Dein Volk, das Du Dir aus

Ägypten erlöst hast, Heiden und ihre Götter (2 Sam 7,23). — R. Aqiva antwortete
ihm: Der Himmel verbiete das! Wenn du dies sagst, machst Du Heiliges pro-

27 MekhShJ I, II.
28 Heschel, nmitfn p nun (Anm. 1), Bd. I, S. 66.

182



fan. (Der Name des Ewigen ist heilig, und er darf nicht ausgelöscht werden.
Und du entweihst ihn). Was meint nun die Schrift mit: [...] das Du Dir aus

Ägypten erlöst hast? Du hast dich selbst erlöst, [denn Du warst mit im Exil in
Ägypten]. Mit anderen Worten: Wäre das nicht in der Schrift niedergeschrieben,

man könnte es unmöglich sagen. — Wenn man so sagen könnte, sagte
Israel vor dem Ewigen, gepriesen sei Er: Dich selbst hat Du erlöst.29

Heschel weist einerseits darauf hin, dass eine solche Erlösungskonzeption
Gefahren barg, deren sich schon R. Aqiva bewusst war; denn sie konnte
zur Leugnung der Allmacht und der Barmherzigkeit des Ewigen führen.
Darauf spielt er in seiner Auslegung des Verses an: Sie haben Eügen über

mich gesprochen (Hos 7,14).

Was redeten die Lügner über den Heiligen, gepriesen sei Er? - Sie sagten:
War Er mit uns beschäftigt, um uns zu erlösen? — Mit sich selbst war Er
beschäftigt. Sich selbst erlöste Er, nicht uns. Denn es heisst: Dein Volk, das Du
Dir aus Ägypten erlöst hast, Heiden und ihre Götter

R. Meir, ein Schüler R. Aqivas hat diesen Gedanken im Sinne seines Lehrers

weitergeführt, in dem er ausdrücklich die Erlösung Israels mit der des

Heiligen verknüpfte.
Und so rettete der Ewige Israel an diesem Tag (Ex 14,30), VET1 steht geschrieben.
Des nicht SETI (,wajyosa), sondern SE'l(1),1 (wayjiwasa), um zu sagen: Wenn
Israel erlöst wird, wird Er erlöst.31 — Mir und euch ist die Erlösung: Ich wurde
mit euch erlöst. Denn es heisst: [...] das Du Dir aus Ägypten erlöst hast, Heiden
und ihre Götter?1

Andererseits aber lehrte R. Aqiva auch, dass der Gedanke, dass Israels Erlösung

auch Gottes Erlösung ist, eine tiefgreifende Umwälzung im religiösen
Fühlen und Denken im Judentum auslöste.33 Die Erlösung Israels wurde

nun nicht allein als eine menschliche und ein für das Volk notwendige Realität

angesehen, durch die der Name Gottes in der Welt gross gemacht wird.
Sie war auch zu einer göttlichen Notwendigkeit (mm -piX) geworden. Und
da eine göttliche Notwendigkeit Vorrang vor menschlicher hat, wurde dar-

29 ySuk 4, 54, 3. MekhJ, Pisha, 14.

30 ShemR 42,3.
31 Tan, Be 'avar, Ahare 13; BemR 2,2.

32 ShemR 15,12.
33 Diese hat, so Heschel, eine bis die Gegenwart reichende prägende Kraft, vor

allem in den von der jüdischen Mystik geprägten Lebens- und Denkentwürfen.

In der Spur dieses Denkens wäre interessant, HANS JONAS', Der Gottesbegriff

nach Auschwitz Frankfurt/Main 1987, zu untersuchen: „Nachdem er sich

ganz in die werdende Welt hineingegeben hat, hat Gott nichts mehr zu geben:
Jetzt ist es am Menschen, ihm zu geben." (S. 47)

183



aus der Schluss gezogen, dass die Erlösung nicht vom Verdienst Israels (die
Väter und die Observanz der Volkes) allein abhängig ist. Der Heilige selbst

hat sie notwendig und sie ist Seinem Wesen und seiner Herrlichkeit zugehörig.

Die Erlösung kommt auch ohne Verdienst:

Nahe ist Meine Erlösung, dass sie kommt (Jes 56,1), es heisst nicht: nahe ist eure

Erlösung, sondern: Meine Erlösung. Wäre es nicht geschrieben, wäre es unmöglich,

es zu sagen. Der Heilige, gepriesen sei Er, sagte zu Israel: „Wenn ihr
keine Verdienste vorzuweisen habt, dann handle Ich um Meiner selbst willen.
Alle Tage, da ihr in Not seid, bin Ich mit euch. Denn es heisst: Ich bin mit dir in
der Not und Ich werde ihn befreien und Ich werde ihm Meine Erlösung geigen (Ps 91,15-
16) — und Ich erlöse Mich selbst.34

Damit bewegt sich die Lehre von R. Aqiva in einem Paradox: durch die
Shekhina erweist sich der Heilige sozusagen als erlösungsbedürftig.
Zugleich aber erweist er sich durch sie als „notwendigerweise" sich selbst

erlösend. Und dadurch erlöst er auch Israel, - ohne Verdienste Israels.

Heschel betrachtet dieses kühne Konzept als in der Tora verborgen,
das durch eine sublime Schriftauslegung ans Licht kommt, wie sie die
Schule R. Aqivas pflegte. Es ist aber nicht allein die Frucht von Frömmigkeit

und grosser Gelehrsamkeit, sondern es hat auch im Glaubenskampf
und in der Leiderfahrung Israels durch die Geschichte hindurch (Exil)
seine Quelle. Erst die Verbindung von beiden Aspekten (Gelehrsamkeit
und Glaubenskampf) ermöglicht, die Tore für diese Auslegung aufzu-
schliessen: „Es scheint, als hätte es in den Falten, in den Tiefen des Denkens

von Israel geruht. Da, plötzlich, brach es hervor und erfüllte die

ganze Welt mit Licht."35
Eine Folge der Vorstellung einer „beidseitigen Erlösungsnotwendigkeit"

war, dass die Rabbinen nicht davor zurückscheuten, den göttlichen
Bereich und den des Menschen immer näher zusammenzuziehen und fast
schicksalhaft aneinanderzuhängen. „Ich schaute zwischen den oberen
Wassern und den unteren Wassern, und der Abstand zwischen den beiden

war nicht mehr als drei Finger breit."36

Selbst die Besitzverhältnisse und die einem zukommenden
Verantwortungsbereiche waren davon betroffen und wurden dadurch umgekehrt.
Früher habe man in Israel geglaubt, dass die Welt und die Menschheitsgeschichte

im Wort Gottes grundgelegt sind, in dem es heisst: „Mein ist Mein
und Dein ist Dein". Danach gehören Leid und Exil zu Israel, Erbarmen

34 ShemR 30,24.
35 Heschel, crawn i» min (Anm. 1), Bd. I, S. 67.

36 bHag 15a.

184



und Erlösung hingegen sind eine göttliche Angelegenheit. Dem Literalsinn
{pesai) nach wäre das auch richtig; in der Perspektive der Mystik jedoch
lautet der Satz, dem zufolge die Welt und die Menschheitsgeschichte im

Wort Gottes grundgelegt sind: „Mein ist Dein und Dein ist Mein. Mir und
Euch ist die Erlösung." Diese Umkehrung, die auch die beidseitige Erwartung

der Erlösung mit einschliesst, wird in einem Gleichnis reflektiert, das

im Midrasch zu den Psalmen37 aufbewahrt wird:

Ein Gleichnis von einem Königssohn, der einer Prinzessin an-verlobt war.
Man setzte eine bestimmte Zeit für die Feiern vor der Hochzeit fest. Der
Königssohn schaute mit Freude dem Kommenden entgegen und ebenso die
Braut. Und was verzögerte? Man sagte: Die Ankündigungsfeier vor der
Hochzeit verzögerte. So ergeht es auch dem Heiligen. Er schaut nach der

Erlösung Israels aus. Und Israel wartet auf die Erlösung des Heiligen, gepriesen

sei Er. Und was verzögert? Die Ankündigungsfeier für die Hochzeit, denn
es heisst: Denn (zuvor kommt) der Tag der Rache, er ist in Meinem Herfen und das

Jahr Meiner Erlösung kommt (danach) (Jes 63,4).38

Schliesslich ist es die Tora und Moses selbst, die Himmel und Erde
miteinander verbinden: R. Aqiva lehrt:

Als Er kam, um Israel die Tora zu geben, da beugte der Heilige, gepriesen sei

Er, die unteren und die oberen Himmel auf die Spitze des Berges, und die
Herrlichkeit stieg herab.39

Dem entsprechend lehrte sein Schüler R. Shim'on: „Das Haupt der She-

khina ist bei denen, die unten sind" (Tan, Piqqude, 6.). Und ähnlich sagte er

an anderer Stelle:

Als der Heilige, gepriesen sei Er, die Welt erschuf, da verfügte Er und sprach:
Die Himmel der Himmel gehören dem Ervigen, die Erde aber gab Er den Menschen

(Ps 115,16). Als Er sich danach sehnte, die Tora zu geben, da annullierte Er
die erste Verfügung und sagte: Die Unteren sollen zu den Oberen hinauf und
die Oberen zu den Unteren hinabsteigen. Und ich fange damit an. Denn es

heisst: End der Herr stieg herab auf den Berg Sinai (Ex 19,20). Es steht geschrieben:

Und zu Moses sagte Er: Steig hinaufqirm Ewigen (Ex 19,20). Mose machte
die Unteren zu Oberen und die Oberen zu Unteren (DevR 10,2).

37 MidrTehil zu Ps 14,6.
38 Hier kommt die Eigenschaft der Gerechtigkeit (fin flTO) ins Spiel (im Blick auf die

messianische Zeit: „Wenn wir nun harren, und Er harrt, wer hält sie denn
zurück? Die Eigenschaft der Gerechtigkeit hält zurück" (bSanh 97b). Der Hinweis, dass

sich die Verzögerung auf die messianische Zeit bezieht, findet sich auch in
bSanh 99a: „Die messianischen Tage sind 365 Tage, denn es heisst: Der Tag der

Rache ist in Meinem Herqen und das Jahr Meiner Erlösung kommt (danach)" (Jes 63,4).
39 MekhJ Ba-hodes, 4.

185



Die Perspektive, dass die Erlösung eine göttliche wie menschliche
Notwendigkeit ist, wurde aus leidvollen Lebenslagen des Volkes Israel geboren.

Sie stellt der Erlösungsbedürftigkeit des Menschen die Erlösungsbedürftigkeit

Gottes gegenüber und steigert damit einerseits die Bedeutung
des Menschen für Gott. Er trägt für IHN Verantwortung, da seine

Handlungen und Taten nehmen Einfluss auf die himmlischen Welten. Andererseits

werden die Verdienste Israels aufgehoben, da der Heilige, souverän,
die Erlösung auch ohne Israel, um seiner selbst willen wirkt. Heschel findet

im Wechselspiel dieser beiden Pole, die aufeinander bezogen sind, eine

Antwort, ja sogar ein Licht, das in Exilserfahrung Israels (als auch im Exil
des Heiligen selbst) wurzelt. Dieses Licht vermochte „sowohl Trauer als

auch Sieg, Last und Trost in einem zu vermitteln.... Und zu diesem Licht
strömten die folgenden Generationen, Gelehrte und einfache Menschen
und von seinem Glanz nährten sie sich."

Das Exil der Shekhina

Eine besondere Facette im Konzept der Shekhina geben die Aussagen, die
sich auf ihr Exil beziehen, das sie in der Welt erleidet. Sie liegen in der Linie
der vorhergehenden Beschreibungen (die sozusagen einen Abstieg des

Göttlichen in alle Lebensbereiche Israels hinein anzeigen — im Exil Israels

ist auch das Exil der Shekhina}. R. Aqiva wird das Wort zugeschrieben:

Überall dort, wo Israel hin verbannt wurde, findest du, dass sie mit ihnen war.
Sie waren nach Ägypten verbannt, die Shekhina war mit ihnen. Denn es heisst:
Ich habe mich dem Hause deines Vaters offenbart, als sie in Ägypten waren (1 Sam

2,27). Sie waren nach Babel verbannt, die Shekhina war mit ihnen, denn es

heisst: Um euretwegen wurde ich nach Babel weggeschickt (Jes 43,14). Man verbannte
sie nach Elam, die Shekhina war mit ihnen, denn es heisst: Ich werde meinen

Thron in Elam aufstellen (Jer 49,38). Man verbannte sie nach Edom, die Shekhina

war mit ihnen, denn es heisst: Wer ist er, der kommt von Edom in rotem
Gewände von Bosra? (Jes 63:1) Und wenn sie in der Zukunft zurückkehren, dann
wird die Shekhina mit ihnen sein. Denn es heisst: Der Herr, Dein Gott wird
zurückkehren mit deiner Gefangenschaft (Dtn 30,3). Es heisst nicht: Er wird
zurückbringen, sondern: Er wird zurückkehren usw. Und die Schrift sagt: Mit mir vom

Libanon kommt meine Braut (Hld 4,8). Kam sie denn wirklich vom Libanon? Ist
sie nicht vielmehr zum Libanon hinaufgegangen? Warum sagt die Schrift: Mit
mir von Libanon? Doch nur um zu sagen, wenn man so sagen kann: Ich und
du, in den Libanon Verbannte sind wir [vom Libanon her erscheinen wir].40

R. Shim'on bar Jochai, ein Schüler R. Aqivas, erweiterte die Perspektive und

40 MekhJ, Pisha, 44.

186



ergänzte: „Sie wurden nach Griechenland verbannt, und die Shekhina war
mit ihnen.41 Sie wurden nach Rom verbannt, die Shekhina war mit ihnen."42

Die Schicksalsgemeinschaft von Shekhina und Israel, die das Moment
der „Verantwortung des Menschen für Gott" anklingen lässt, formuliert
R. Simon in einem weiteren Gleichnis, dem zufolge der Mensch befähigt
ist, Himmel und Erde zu verbinden oder zu lösen (er ermöglicht das Bauen

von himmlischen Paläste), er kann Ihn wichdg und bekannt machen in
der Welt, aber auch das Gegenteil tun:

Die Schrift sagt: Er, der seine Hallen im Himmel haut und sein Gewölbe aufder Erde

gründet (Am 9,6). Das ist mit einem Menschen zu vergleichen, der zwei Schiffe
zusammenführt, sie mit Ankerketten und mit Stahlbändern aneinander kettet.
Und er schickt beide mitten ins Meer. Auf ihnen baut er Paläste. Solange die
Schiffe zusammengebunden sind, bestehen die Paläste. Triften sie auseinander,

dann bestehen die Paläste nicht weiter. So ist es auch mit Israel, wenn
Israel Seinen Willen erfüllt, dann baut er seine Räumlichkeiten im Himmel.
Und wenn sie seinen Willen nicht erfüllen? Dann ist es als ob er "Sein
Gewölbe auf der Erde gründet (Am 9,6). Und ebenso heisst es: Das ist mein
Gott, ich will ihn erheben (Ex 15,2). Wenn ich den Heiligen bekenne, dann ist
Er in der Tat herrlich gemacht. Aber wenn ich ihn nicht bekenne, dann ist nur
sein Name herrlich (aber er wird nicht bekannt und verherrlicht).43 Ebenso:
Den Namen des Heiligen werde ich ausmfen. Gebt unseren Gott die Ehre!

(Dtn 42,3) Wenn ich Seinen Namen ausrufe, dann ist er gross, wenn nicht,
dann ist es, als ob... Ebenso heisst es: Ihr seid meine Zeugen, Ausspruch des

Herrn, und Ich bin Gott (Jes 33,12). Wenn ihr meine Zeugen seid, dann bin Ich

Gott, und wenn ihr nicht meine Zeugen seid, dann ist es, sozusagen, dass Ich nicht Gott
bin. Dementsprechend heisst es: Zu Dir, der in den Himmeln thront, erhebe
ich meine Augen (Ps 123,1). Wäre nicht ich, dann ist es, als ob Du nicht in
den Himmeln thronen würdest.44

Auch hier wird der transzendente Wert der menschlichen Handlungen ins

Licht gerückt, so dass R. Shim'on, auf dem Hintergrund einer negativen
Haltung, lehren konnte: „Der Götzendiener verursacht einen himmlischen
Makel" (bSanh 74a). Oft ist die Abstiegsbewegung der Shekhina, die sich

mit Israel in allen Lagen identifiziert, mit dem Aufstieg der menschlichen

Verantwortung für Gott (vor allem durch sein Handeln) in der Welt
verbunden. Diese Einsichten und die daraus sich ergebenden Entwicklungen

41 Sach 9,13: „Und ich erwecke Deine Söhne, Zion, gegen Deine Söhne, Jawan."
42 Jes 21,11: „Zu mir ruft man von Seir. Wächter, was von der Nacht, Wächter

wie weit ist der Nacht fortgeschritten?" Siehe dazu yTaan 1,64a.
43 Wenn Israel dem Heiligen nicht gehorcht, dann wird Sein Name in der Welt

entehrt: SifDev § 346.

44 SifDev § 146; PesRK, BaHodes, 102 b.

187



sind aus der transzendenten Tora geschöpft (tratffn 1» min), die solche

Interpretationen ermöglicht.45 So kann R. Chananja b. Achi sagen, der vor
allem Aqivas transzendente Sichtweise der Tora (cratlTi p min) lehrte:

Zwischen jeder einzelnen Rede (jedem Gebot) finden sich genaue Hinweise
und Zeichen der [transzendenten] Tora.46 Er legte den Vers: Ich bin der Herr,
Dein Gott, der dich ans dem Lande Ägypten, aus dem Sklavenhaus herausgeführt hat (Ex
20:2) im Sinne R. Aqivas aus: "pnxx'in husetikha steht geschrieben Ich wurde mit dir
herausgeführt [anstatt "pnxnn hosetikha, Ich habe dich herausgefiihrt\. Das ist zu
interpretieren, als ob Ich und Ihr — wir beide aus Ägypten ausgezogen sind.47

Sowohl die Shekhina als auch die Tora sind im Exil, und beide müssen sich

an die Lebendbedingungen anpassen. Gott, Tora und Israel werden im
Exil bleiben, bis der Geist aus der Höhe ausgegossen wird, „der die

Gefangenen um Seines Namens und Seiner Tora willen heimführen wird."48

Einige Amoräer, an der Spitze R. Abbahu, lehrten dasselbe: die Erlösung

Israels ist Erlösung des Heiligen aus dem Exil:

Esjubelt mein Herein Deiner Erlösung (Ps 13,6). Das heisst: Deine Erlösung ist unsere

Erlösung.49 — Ein anderes Wort: Komm doch, um uns zu erlösen (Ps 80,3). Das
wurde interpretiert als ob geschrieben wäre: „Dir ist jede Erlösung, sie ist Dein
[Deine eigene und unsere].50 Siehe, dein König kommt gu dir, gerecht und rettend ist er

(WD)" (Sach 9,9). Man legte aus: Dass Er die Rettung veranlasst, steht nicht
geschrieben (jrtiHïï), sondern: Er wird gerettet (57BM3). Selbst wenn ihr keine Werke

vorweisen könnt, der Heilige, gepriesen sei Er, handelt um Seiner selbst
willen. Es heisst: Nahe ist meine Rettung dass sie kommt (Jes 56:1).51

Heschel weist auch darauf hin, dass die Erlösung vorbereitet werden
kann: durch das Mühen in der Tora, durch gute Werke und durch das

Beten in der Gemeinschaft Israels:

45 Zur Transzendenz und Immanenz der Tora siehe: III, 152a: „Die Tora hat
einen Leib, der aus den Geboten besteht und min genannt wird. Dieser
Leib ist in Gewänder gehüllt, aus weltlichen Erzählungen gefertigt. Die Weiseren

dringen bis zum Körper vor, die wirklich Weisen, die am Berg Sinai
gestanden haben, dringen bis zur Seele vor und in Zukunft bis zur Uberseele der
Tora. Ohne ein Gefass kann man keinen Wein verwahren, so braucht auch
die Tora ein äusseres Gewand — das sind Geschichten und Erzählungen — uns
aber steht es an, durch sie hindurchzudringen."

46 ySheq 6,1.

47 ySuk 4,3.
48 ABRAHAM JOSHUA Heschel, Gott sucht den Menschen — eine Philosophie des Juden¬

tums, Neukirchen-Vluyn 1980 Information Judentum, Bd. 2), S. 203.

49 MidrTehil zu Ps 13,4.

50 MidrTehil zu Ps 80,3. Beachte die doppelte Interpretationsweise: "f? — HD1?.

51 ShemR 30 (Ende).

188



Er erlöst in Frieden meine Seele gegenüber dem, der sich mir nähert. Denn viele ivaren um
mich her (Ps 55,19) — Was heiss: Er erlöst mit Frieden meine Seele? Der Heilige
sprach: Jeder, der sich mit der Tora beschäftigt, mit guten Werken und mit
der Gemeinschaft betet, den betrachte Ich, als ob er Mich und Meine Söhne
aus den Völkern der Welt erlöst hätte.52 — Und Ich werde euch herausführen

(Tixxim), hervor unter den Fasten Ägyptens (Ex 6,6). Man legte aus: Vokalisiere
TiXXim we-huseti — Ich werde [mit euch] herausgeführt,53

Ani wa-Hu ' hosia na!
In diesem Abschnitt untersucht der Autor das Konzept der Shekhina im
Kontext von Sukkot und verankert damit die Beziehung von Gott und
Mensch in ihrer Abhängigkeit voneinander auch im liturgischen Rahmen.

In der Mischna wird gelehrt:

An jeden Tag [während des Sukkotfestes] pflegte man den Altar einmal zu
umschreiten, dabei sagte man: Herr, befreie uns doch, lass" uns doch gedeihen

[S3 JTWin 'n X3X]. R. Jehuda aber sagt: Ich und ER — befreie uns doch [nx
S3 srunn sim].54

Im babylonischen Talmud hingegen heisst es: „Sin ist eine Bezeichnung
des Heiligen, gepriesen sei Er".55 Entsprechend lautet die Auslegung von
R. Natan b. Jechiel von Rom:

Sim bezieht sich auf den Heiligen, gepriesen sei Er [...], um zu sagen: auch Er
bedarf der Erlösung. Deshalb lese: Ich und Du, mögest Du uns doch beide
erlösen!56

Auch R. Mose b. Maimon bestätigt, dass ein Teil der Ge'onim, darunter
R. Jehuda, „mit dieser Formulierung sagen will, dass die Erlösung vom
Ewigen selbst (für sich selbst) gesucht wird, denn es heisst: Mit ihm bin ich

in der Not (Ps. 91,15)".57 Die Tosafisten unterstützten diese Auslegung:

Er möge dochjetgt erlösen, d. h.: dass Er sich [damit] selbst erlöst.58 — Zur Auslegung

des R. Acha zum Vers: Das Wort, das an jeremia erging vom Herrn [...] und

Er war gefangen in Fesseln unter den Exilierten Jerusalems (Jer 40,1). Hier wäre es

notwendig gewesen: Ich zu schreiben, doch es steht geschrieben: Er. Als eine
Parallele dazu heisst es: Und Ich war unter den Exilierten (Ez 1,1). Es wäre not-

52 bBer 8a.

53 FifutQedusata Elim, Eleazar Kalir, gesungen in den Hoscbanot von Sukkot.
54 mSukka 4,5: 'n xix 'X3 msrunn im 13x - X3 nrrtxn 'n xix mmtm
55 bShab 104a: XIn 1113 wnpn lâïï? HT - im.
56 0?ar ha-Ge 'onim, ha-Fesuvot le-Sukka 45a.

57 Maimonides, Mischnakommentar zu Sukka 4,5.

58 bSukka 4,3.

189



wendig gewesen, dass geschrieben steht Ich, aber es heisst: Und Ich. Der Ewige
ist darin mit eingeschlossen: Ich und Er.59

In diesem Sinne verstand man das Wort R. Jehudas im Jerusalemer
Talmud und untermauerte es mit Schriftversen, die lehren, dass Er mit der

Erlösung Israels gleichsam miterlöst wurde: Komm, und erlöse uns (und Dich)

(Ps 80,3). Heschel argumentiert, dass R. Jehuda ha-Nasi bemüht war, die

Mischna von esoterischen Lehren frei zu halten, vor allem von jenen, die

mit der „Herrlichkeit" (der göttlichen Dignität) nicht vereinbar waren. Aus
diesem Grunde zog er wahrscheinlich eine anonyme Tradition heran, die

behauptete, dass man im Tempel (zu Sukkot) betete: „Auf Herr, erlöse

uns doch". Aber R. Jehuda, der Schüler R. Aqivas, lehrte: „Mich und

Dich, magst du uns doch beide erlösen!" Auf die Frage welche Halacha

nun die normative sei, setzte R. Mose b. Maimon fest, dass die Halacha
des ersteren (Jehuda ha-Nasi) verbindlich ist. Dieser Fesdegung folgt man
bis zum heutigen Tag in der jüdischen Liturgie zu Sukkot. Man sagt:

„Herr, erlöse uns doch." Aber als Beweis für die ursprüngliche Aussage
wird R. Jesaja Berlin60 als Zeuge angeführt. Er berichtet über die Sukkot-
feier in seiner Zeit, dass man während der Haqqafofi1 betete: „Mich und

Dich, magst Du uns doch beide erlösen." Damit weist Heschel darauf hin,
dass die Auffassung der beidseitigen Erlösung von Gott und Israel selbst

in der Liturgie ihren Platz hatte (hat) und nicht versiegt ist.

Wir beide brauchen einander

Im Lehrhaus des R. Jishma'el gebrauchte man keine Anthropmorphismen
für Gott. Ähnlich wie R. Jehuda ha-Nasi verwehrte man gegen esoterische

Konzepte in der Tora, die der göttlichen Dignität widersprechen konnten.
Im Lehrhaus von R. Aqiva jedoch hatte man keine Scheu, anthropomorphe

Ausdrücke zu verwenden, wie z. B. die Zuschreibung seelischer

Empfindungen auf den Ewigen.
Um das zu illustrieren, weist Heschel auf das verschiedene Verständnis

von Gesetzeserfüllung im Lehrhaus von R. Aqiva und in dem von R.
Jishma'el hin. Bei Letzterem liest man:

59 EkhaR 34.

60 Siehe: JESAJA Berlin, Nimmuqe Hageriv, in: Osar haTefillot (Sefardische Litur¬
gie), 2 Bde, New York 1915, Bd. II, Bl. 5b-6a.

61 Zeremonie zu Simchat Tora, während der die Thora siebenmal in der Synagoge
(unter Lobgesängen) herumgetragen wird

190



Der Ewige sagte zu Israel: Meine Kinder, Ich habe euch den bösen
Triebgeschaffen, damit weiterhin kein Böses mehr ist. — Wenn ihr euch mit den Worten

der Tora beschäftigt, hat er keine Macht über euch.62

Die Tora (insbesondere die mismt, die Gebote) ist hier eine Art Medizin,
die dem Menschen den bösen Trieb zu besiegen hilft. Das hört sich ganz
anders im Lehrhaus von R. Aqiva an; dort liest man:

Wenn ihr in meinen Gesetzen geht (Lev 26,3) lehrt: Der Heilige begehrt danach,
dass Israel sich in der Tora müht.63 — Denn der Ausdruck Wenn ist nichts
anderes als ein Ausdruck der Bitte.64

Einerseits sind die Gebote {mismt) göttliche Gabe, die den Menschen

Weisung geben, wenn er sie erfüllt, andererseits sind sie ein göttliches
Verlangen, das der Mensch erfüllen soll. Sie sind Akte, die Gott und Mensch

gemeinsam tun und die daher in beiden Welten, in dieser und in der oberen

Welt, ihre Wirkung zeigen. Das zeigt der Ausdruck Sehnsucht (nnxnö)
im Zusammenhang mit dem Mühen um die Tora an.

Der Heilige, gepriesen sei Er, sagte zu Israel: Selig bin Ich und selig seid ihr,
wenn ihr auf die Worte der Tora hört.65 — Selig bin Ich, und selig seid ihr.
Wann? Wenn ihr auf Meine Tora hört, wenn ihr in Meinen Gesetzen wandelt.66

Dass der „Heilige, gepriesen sei Er, sich sehnt", wurde zum Paradigma
verschiedener Aussagen.

R. Shim'on bar Jochai sagt: Als der Heilige, gepriesen sei Er, die Welt erschuf,
sehnte Er sich danach, eine Wohnstätte in der unteren Welt zu haben, sowie
Er eine in der oberen hat.67 Auch sagt er: Täglich wies der Heilige, gepriesen
sei Er, Mose an und befahl ihm: Rede %» den Kindern Israels, Befiehl den Kindern
Israels. — Der Heilige, gepriesen sei Er, begehrte den Namen Israel zu jeder
Stunde in den Mund zu nehmen.68 — Warum waren die Mütter unfruchtbar?
R. Jochanan antwortete: Weil der Heilige, gepriesen sei Er, sich nach den
Gebeten der Gerechten sehnte.69

62 SifDev, Eqev § 45.

63 Sifra, Be-Huqqotai 110c.

64 bAZ 5a.

65 Siehe JACOB MANN, Some Midrashic Geniza Fragments, in: Hebrew Union

College Annual\A (1939), S. 303-358, hier S. 325.

66 WayR 35,3.
67 Tan, Naso 24; BemR 10,1, betreffs der Sehnsucht (pplITOH) des Heiligen, die

Welt zu erschaffen.
68 WayR 2,5; vgl. bSota 38b: Der Heilige sehnt sich nach dem Priestersegen.
69 BerR 45,4; siehe auch bjev 64a.

191



Aus diesem Gedanken hat sich ein anderer (logisch folgender) entwickelt:
Wenn es vor Ihm „Sehnen" gibt, dann gibt es bei Ihm auch Stillung:
„R. Meir lehrt: Selig, der in der Tora aufwuchs, dessen Mühe in der Tora

liegt, er wirkt Stillung seinem Schöpfer."70 Aber wenn es Sehnsucht und

Stillung gibt, dann gibt es auch Freude und Nöte vor Ihm: „In der Stunde,
da der Mensch in Not und Trauer ist, was sagt die Shekhina? Oh weh,
meinem Haupt, oh weh, meinem Arm!"71

Ähnliches wird auch über das Nichtbefolgen der Tora ausgesagt, das

den Heiligen, gepriesen sei Er, betrübt:

Wenn ihr aber nicht darauf hören wollt, so wird Meine Seele im Verborgenen
wegen des Hochmuts weinen, aus Meinen Augen werden unaufhörlich Tränen

fliessen, weil die Herde des Herrn gefangen weggeführt wird (Jer 13,17).72

Und im Namen von Rav ist ihm sogar Reue eigen, die nur durch die

Treue Israels zu Gott (teilweise) gestillt werden kann:

Es gibt drei Wachen in der Nacht. Und in jeder Einzelnen sitzt der Heilige,
gepriesen sei Er, und brüllt wie ein Löwe: Weh Mir, Ich habe Mein Haus
zerstört und Mein Zelt verbannt und Meine Söhne ins Exil unter die Völker
der Welt verbannt. Da erschien dem Rav Elijahu und sagte zu ihm: Immer
wenn Israel den Willen des Heiligen, gepriesen sei Er, tut und sie in die

Versammlungshäuser und in die Bethäuser eintreten und antworten: Sein grosser
Name sei gepriesen, dann nickt der Heilige mit seinem Haupt und sagt: Selig
der König, den man in seinem Hause auf solche Art preist. Wehe ihm, dem
Vater, der seine Söhne verbannte, und wehe den Söhnen, die man vom Tisch
ihres Vaters verbannte.73

Aus diesem geistigen Milieu einer voneinander abhängigen „Gott-Mensch-
Nähe" stammt das Wort des R. El'azar ha-Kappar, eines Zeitgenossen

von R. Jehuda ha-Nasi:

Meine Tora ist in euren Händen und das Ende der Zeiten in der Meinen. Wir
beide brauchen einander. Wenn ihr Mich braucht, um das Ende heranzubringen,

so brauche Ich euch, dass ihr Meine Tora bewahrt, um den Aufbau Meines

Hauses und den von Jerusalem herbeizuführen.74

70 'En Ya 'aqov zu bBer 17a.

71 mSanh 6,5.

72 Dieses Zitat wird in der Übersetzung nicht wiedergegeben, wie überhaupt in
diesem Abschnitt eine Reihe von Kürzungen vorgenommen worden sind.
Siehe Gordon / Tucker, Heavenly Torah (Anm. 1), S. 111-113; HESCHEL,

n'am p min (Anm. 1), Bd. 1; S. 73-75.

73 bBer 3a.

74 PesR 31,5; 144b

192



Mit der Aussage „wir beide brauchen einander" ist die Anschauung
verbunden, dass Israel ermächtigt ist, die Macht des Ewigen zu mindern oder

zu vermehren. Diese Anschauung wurde zu einem Grundstein der kabbalistischen

Lehre, und sie wird bereits in einer Auslegung in Sifre angedeutet:

Den Fels deiner Jugend hast du vernachlässigt (Dtn 32,18). Vernachlässigen kann

vom Ausdruck 'Schwächen der Kraft' (m3 nwwn) abgeleitet werden: das

heisst: Ihr schwächt die Kraft von oben.75

Nach R. Jehoshua b. Lewi offenbarte der Heilige dem Moses das Geheimnis,

dass der Mensch die Macht hat, die Macht Gottes zu mehren:

Als Moses in den Bereich der Erhabenheit hinaufstieg, fand er den Heiligen,
gepriesen sei Er, dabei, wie er Kronen auf die Buchstaben band. Der Heilige,
gepriesen sei Er, sagte zu ihm: 'Grüsst man in deiner Stadt nicht'? Mose
antwortete vor Ihm: 'Gibt es denn etwa einen Knecht, der seinem Herrn
grüsst [bevor dieser ihn grüsst]'? Da antwortete der Heilige: 'Du hättest mir
helfen sollen'. Sofort brach es aus Mose heraus: Möge die Macht des Herrn sich

als gross erweisen, wie Du verheissen hast (Num 14,17) 76

Einen festen Ausdruck fand diese Perspektive durch R. Jehuda, Sohn des

R. Shim'on, einem Amoräer der dritten oder vierten Generation:

Solange die Gerechten den Willen Gottes tun, mehren sie die Kraft der
göttlichen Allmacht (sie erhöhen sie), wie es heisst: Nun werde gross die Kraft des

Ewigen! (Num 14,17). Und wenn nicht, dann heisst es: Den Felsen, der dich ge-

geugt hat, hast du vernachlässigt [geschwächt] (Dtn 32,18).

Dem entsprechend gilt: „Immer wenn Israel den Willen des Heiligen,
gepriesen sei Er, tut, fügen sie der Kraft der himmlischen Allmacht
etwas hinzu, wie es heisst: Mit Gott werden wir Mächtiges tun (Ps 60,14)."77
Nach dem Sohar wird dieser Gedanke in dem Vers Gebt Gott Macht (Ps

68,35) angedeutet.78
Der Ursprung für die Auffassung, dass der Mensch die Macht Gottes

mehren kann, dürfte das Konzept der erlösungbedürftigen Shekhina sein,
das dem Bundesgedanken der Tora inhärent ist. Es hatte eine weitreichende

Wirkung auf das Glaubensleben in Israel und es entwickelte ein

intimes, verwandtschaftliches Verhältnis zwischen Gott und Israel:

R. Shim'on bar Jochai fragte R. El'azar im Namen von R. Jossi: Ist es möglich,
dass du von deinem Vater gehört hast, was es bedeutet: Mit der Krone, mit der

seine Mutter ihn krönt? (Hld 3,11) Er sagte zu ihm: Ja. Wie ist das nun zu verste-

75 SifDev Ha 'afnu § 319

76 BT Shab 89a.

77 Siehe PesK 26, Bl. 166a.

78 Siehe Zohar, Bd. II, Bl. 32b.

193



hen? Er sprach: Ein Gleichnis von einem König, der hatte eine einzige Tochter.
Er liebte sie über alle Massen. Er pflegte sie [zuerst], 'meine Tochter' zu nennen.
Aber das war ihm nicht genug an Ausdruck seiner Liebe zu ihr, sodass er sie

'meine Schwester' rief, dann 'meine Mutter'. So ausserordentlich liebte der Heilige,

gepriesen sei Er, Israel. Er rief Israel 'meine Tochter', denn es heisst: Höre,
Tochter, und sieh (Ps 45,11). Aber das war seiner Liebe ihr gegenüber nicht genug
und er nannte Israel 'meine Schwester'. Denn es heisst: Offne mir, meine Schwester,

meine Tiebe (Hld 5,2). Und das war nicht genug Ausdruck seiner Liebe, und
er nannte Israel: 'meine Mutter'. Denn es heisst: Horch aufmich, mein Volk, meine

Nation, hör aufmich (Jes 51,4). Es steht geschrieben: 'ösbl und aufmeine Mutter?^
Da erhob sich R. Shim'on bar Jochai und küsste ihn auf sein Haupt und sprach
zu ihm: Wenn ich nur darum auf die Welt gekommen wäre, um dieses eine

Wort zu hören, dann wäre das für mich genug gewesen.80

Zum Schluss sei noch einmal auf den unterschiedlichen Ansatz R. Aqivas
und R. Jishma'els verwiesen, um deren Pole herum Heschel das Thema
Shekhina entfaltet und sie als immer tiefer in die Schicksalsgemeinschaft mit
Israel eintretend aufzeigt. R. Jishma'el und seine Schüler bleiben dabei ein

Kontrapunkt zu R. Aqiva und dessen Schülern. Diese sprechen von der

Erlösung des Ewigen als von etwas, das sein Wesen berührt, seine Herrlichkeit

und sein Selbstsein (wenn ihr nicht Meine Zeugen seid, dann bin Ich nicht

Goß). R. Jishma'el und seine Schule aber reden nie über das Wesen Gottes,
sondern allein über Seine Beziehung zu Israel und deren Bedeutung.

Er lehrte: Nach den Praktiken des Tandes Ägypten [...], nach den Praktiken des Tandes

Kanaan [...] handelt nicht [...] Ich bin der Ewige, euer Gott (Lev 18,3-4). Wenn
(ihr) nicht (so handelt), dann bin Ich, sozusagen, nicht der Ewige, euer GottA
Die ausserordentliche Stellung, die Israel in den Augen des Heiligen innehat,

wird in zweierlei Richtungen hin interpretiert: Wer Israel antastet

schädigt sich selbst — der tastet den Heiligen an:

So spricht der Ewige, Zebaoth [...]: der euch anrührt, tastet seinen eigenen Augapfel an
(Sach 2,12). Nach R. Eli'ezer, Sohn von R. Jossi des Galiläers (Schule R.
Jishma'els) ist auszulegen: Jeder, der Israel antastet, schädigt sich selbst. Es ist, als

ob er seinen Finger in das eigene Auge hineinlegt und es verletzt. Aber R. Shim-
'on bar Jochai (Schule R. Aqivas) sagte zu ihm: So ist es nicht. Der Vers spricht
über den Heiligen, gepriesen sei Er. Und er bedeutet: Jeder der euch antastet
und Böses tut, hat den Augapfel des Heiligen, gepriesen sei Er, angetastet.82

79 Es findet sich eine Defektivschreibung, ohne 1 (waiv), vor. Das Wort kann
daher als u-le-immi „und auf meine Mutter" gelesen werden.

80 ShirR 3, 11, 2.

81 WayR 33,9. Hier ist die Differenz zwischen dem Statement Ich bin nicht Gott
und Ich bin nicht Euer Gott zu beachten.

82 Midr HaGadol zu BaMidbar 10:35.

194



R. Shim'on bar Jochais Aussage spricht von der oberen Welt, dass der Heilige,

gepriesen sei Er, von den Leiden des Volkes getroffen wird. Einen
Beweis dafür fanden R. Chijja und R. Jehuda im folgenden Schriftwort:

In all" Ihrer Not ist es Seine Not (Jes 33,9). Und sie sagten: „Komm und sieh das

Erbarmen dessen, der sprach und es war die Welt. Jedes Mal, wenn Israel sich
in Not befindet, ist die Not vor Ihm. — Das bezieht sich aber auf die Not der

Allgemeinheit. Aber die Not des Einzelnen, woher die Begründung dafür?
Die Schrift sagt: Wenn er mich ruft, werde Ich ihm antworten, mit ihm bin Ich in der

Not (Ps 91,15). Und ebenso sagt sie: Undjeder, der euch anrührt, tastet den Augapfel
Seines Auges an (Sach 2,22).83

Was ist der Unterschied zwischen der ersten (R. Eli'ezer, Schule R. Jish-
ma'els) und der zweiten Interpretation (R. Shim'on bar Jochai, Schule
R. Aqivas)? R. Eli'ezer blickt in den Spiegel von unten und findet in der
Tora eine „vernünftige Moral", einen Gedanken, der einleuchtet, entsprechend

der einfachen Logik: Jeder, der Israel schädigt, schädigt sich selbst.

Demgegenüber sahen R. Shim'on und R. Jehuda die Schriftstelle im Spiegel

von oben: Jeder, der Israel schädigt, verursacht dem Heiligen eine Not.
Aber, dieser Auslegung entsprechend wäre es nötig zu schreiben:

der berührt den Augapfel meines Auges, oder der tastet den Augapfel des

Auges an? Darum sagte R. Jehuda, der Schüler R. Aqivas: Den Augapfel des

Auges wird nicht gesagt, sondern: den Augapfel Seines Auges. Die Schriftstelle
spricht von der oberen Welt.84

Nach einer anderen Quelle sagt R. Jehuda:

Die Schrift sagt nicht 1 (wan) [Suffix der 3. Person am Ende des Wortes: Auge]

sondern: ' (jud) [Suffix der 1. Person]. Das lehrt: Jeder, der eine Person
aus Israel schädigt, fügt dem Schaden zu, der sprach, und es war die Welt.
Immer, wenn es Israel gut geht, dann geht es dem Heiligen, gepriesen sei Er,
gut und Er ist in Freude mit ihnen. Deshalb sagt die Schrift: Zu schauen das

Glück deiner Erwählten und sich gu freuen an der Freude deines Volkes, und gitjubeln
mit deinem Erbe (Ps 106,5).85

Heschel vermutet, dass eine solche Auslegung von R. Aqiva stammt:

R. Eli'ezer b. Ya'aqov sagt: Götzendienst durchschritt mit ihnen das Meer.
R. Aqiva entgegnete ihm: Gott möge das verhüten. Er ging nicht mit ihnen
durch das Meer. Sondern das sagte Er zu ihnen: So wie ihr versklavt ward, war
Ich versklavt, und deshalb heisst es: der euch antastet, tastet den Augapfel Seines

Auges an (Sach 2,12).86

83 MekhShJ Am 2.

84 MekhJ, Sirata 6.

85 MekhShJ I, II.
86 MHG Be-ho älotekha § 243.

195



Zusammenfassung
Durch eine Vielzahl von Texten (von denen in diesem Beitrag nur einige

wenige ausgewählt wurden) zeigt Abraham Heschel die Rolle der Shekhina

auf, deren Ursprung er in der Prophétie ansiedelt,87 und die sich besonders

in Zeiten von Israels Not in ihrer ganzen Komplexität und Ambivalenz
entfaltet. Der manchmal fast kontradiktorische Charakter der rabbinischen
Texte zum Thema wird in der Verflechtung der zwei verschiedenen

Ausgangspunkte begründet: der Schule R. Aqivas und der Schule von
R. Jishma'els, die für Heschel sozusagen einen Archetyp rabbinischen und
damit jüdischen Denkens in seiner Gesamtheit, in seiner Lebendigkeit und

Vielfältigkeit repräsentieren. Die Schule Aqivas, konsequent in ihrer
Grundüberzeugung von der Immanenz Gottes, fasst die prophetischen
Andeutungen vom „göttlichen Pathos"88 ganz real auf und die Shekhina ist
das geheimnisvolle Medium der göttlichen Identifikation mit Israel. Sie ist
die Antwort auf die in vielerlei Form formulierte Frage: warum hat der

Heilige nach den Gebeten der Gerechten Verlangen, warum bereitet das

menschliche sich Mühen in der Tora dem Schöpfer Ruhe? Was ist die

Quelle für den Ausdruck „göttliches Bedürfen"? Gott und Israel, beide
bedürfen der Erlösung, denn die Shekhina geht mit dem Volk ins Exil, und
Gott selbst wird als involviert in die Geschichte des Volkes dargestellt,

erlösungsbedürftig und zugleich ermächtigt, sich selbst zu erlösen und

Erlösung zu wirken, auch ohne die Verdienste Israels.

Heschel beschreibt diese Lehre als eine Revolution im religiösen Denken,

denn es stellt das Schicksal Gottes und das von Israel in engste
Beziehung — auf eine gleiche Ebene (Identität). Darüber hinaus ist gerade die
Lehre von der Shekhina ein Aufweis, dass Offenbarung nicht nur ein

einmaliger Akt ist, sondern ein sich dauernd in der Geschichte Israels fortsetzendes

wechselseitiges Ereignis.
Die Schule R. Jishma'els jedoch, die auf die Transzendenz Gottes

bedacht ist, zieht aus den Worten der Propheten ganz andere Schlussfolgerungen:

Der Mensch braucht Gottes Erlösung, aber Er braucht sie nicht,
der Mensch braucht Gottes Unterstützung, aber Er braucht keine. Ist Er
auch aufmerksam, empathisch, so identifiziert Er sich doch nicht mit
menschlichen Leiden. Die göttliche Herrlichkeit zeigt sich nicht durch
Identifikation sondern in der übermenschlichen und undurchdringlichen

87 Siehe HESCHEL, nwn p min (Anm. 1), I-LVII.
88 Siehe dazu HESCHEL, The Prophets (Anm. 25).

196



Stille Gottes inmitten menschlicher Not. Mit den in dem Werk angeführten

Texten versucht Heschel die Aggada als Quelle für theologische
Erwägungen zu nutzen, was nach seiner Uberzeugung der Intention der

Autoren der Texte entspricht. Eine solche Beschäftigung ist nach den

Worten des Autors ein Desideratum im rabbinischen Umgang mit den

Quellen und stellt ein komplementäres Gegengewicht zu einer von der
Halacha dominierten Reflexion dar.

Heschel selbst neigt eher der Schule R. Aqivas zu. Für ihn ist die

Shekhina die Matrona89 (symbolisiert durch den göttlichen Namen Elohim),
die vom König getrennt ist (symbolisiert durch den göttlichen Namen

HaShem). Sie weist daraufhin, dass Gott, sozusagen, in die tragische
Geschichte der Welt involviert ist. Im Lichte dieser Lehre gewann das Leid
Israels eine neue Bedeutung. Nicht nur Israel, sondern das ganze Universum,

selbst die Shekhina liegen „im Staub",90 das heisst, sind im Exil. Die
Aufgabe des Menschen ist es nun, verantwortungsvoll für Welt und Gott
beizutragen, den ursprünglichen Zustand des Universums wiederherzustellen

[ivri], an der Wiedervereinigung [Tin11] der Shekhina mit dem En Sof
mitzuwirken. Das ist der Sinn der messianischen Erlösung, das Ziel aller

Mühen."91

Das Nachsinnen der Rabbinen über ein so gewichtiges Thema, wie die

Shekhina es ist, „kann kaum aus Distanz, aus der Perspektive eines Outsiders

erfasst werden. Notzeiten bringen gewagte religiöse Ansichten
hervor".92 Trotzdem ist es auch für einen Outsider offensichtlich, dass

Heschel mit seiner tiA/èA'«tf-Konzeption nicht nur theologische Probleme,

beginnend mit dem 2. Jahrhundert n. Chr., vorstellt, sondern aus diesen

Quellen schöpfend einen originellen Zugang zu den aggadischen Quellen
aufschüesst, die nahezu immer aus dem ewigen Gespräch Israels mit dem

Ewigen schöpfen. Damit weist der Autor auch auf existentielle Fragen mit
theologischer Relevanz hin, die im 21. Jahrhundert ebenso virulent sind,

wie sie es in jedem Jahrhundert waren.

89 Zum weiblichen Aspekt der Shekhina siehe: SCHÄFER, Weihliche Gottesbilder

(Anm. 13), und die immer noch inspirierenden Ausführungen von SCHOLEM,
Diejüdische Mystik (Anm. 4), S. 249ff.

90 Zohar Bd. II, Bl. 9b.

91 HESCHEL, Moral Grandeur (Anm. 14), S. 172.

92 TUCKER / Levin, Heavenly Torah (Anm. 1), S. 105.

197


	Das Verständnis der Shekhina : eine Würdigung der Theology of Ancient Judaism von Abraham Joshua Heschel

