Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 70 (2014)

Artikel: Das Verstandnis der Shekhina : eine Wirdigung der Theology of
Ancient Judaism von Abraham Joshua Heschel

Autor: Dolna, Bernhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960867

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960867
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Verstindnis der Shekhina -
eine Wiirdigung der Theology of Ancient Judaism
von Abraham Joshua Heschel

Von Bernhard Dolna*

In ihrer Einfithrung zur hebriischen Ubersetzung von Abraham Joshua
Heschels philosophischem Hauptwerk God in Search of Man, in der sie einen
Uberblick iiber das Gesamtwerk des Autors gibt, schreibt Rivka Hurwitz:

Besonders wichtig ist das dreibindige, in Hebréisch verfasste rabbinische Werk
Abraham Joshua Heschels.! Dieses schopft hauptsichlich aus dem Midrasch
und aus der Gemara und versucht zu zeigen, dass das Denken der Rabbinen auf
zwei gegensitzlichen Denkansitzen ruht. Der eine realistisch, massvoll, rational
bestimmt. Dieser wird der Methode und dem Denken R. Jishma'els und seiner
Schule zugeschrieben. Der andere ist metaphysisch (mystisch), spontan, meta-
historisch. Er wird R. Aqiva und seiner Schule zugerechnet. Heschel arbeitet
eine interessante Dialektik heraus, die eine Vielzahl von verschiedenen Betrach-
tungsweisen dieser beiden Schulen umfasst, z. B.: die unterschiedliche Akzentu-
lerung des Begtiffes Qiddus’ ha-Shem, der Tora, des Sinai-Ereignisses, [...] und
auch der Shekhina. Er erschliesst dabei urspriingliche Empfindungen und Erfah-
rungen, die den Rabbinen eigen waren, und erhellt damit die Tiefe ihrer Denk-
wege. — Dieses Werk ist ein Versuch, die Komplexitit und die manchmal wi-
derspriichliche Weise jiidischen Denkens und Fithlens darzustellen und dessen
zugrundeliegendes Movens innerhalb der judischen Geschichte aufzuzeigen.?

Heschels o'mwn j» 770, seine Theologie des rabbinischen Judentums, ist
demnach nicht allein als ein Beitrag zur rabbinischen Gelehrsamkeit zu
verstehen, sondern auch als ein Werk, das neben den Gelehrten des
rabbinischen Judentums auch Juden ansprechen will und soll, die nach
theologischer Orientierung und Fuhrung Ausschau halten. Es 1st dem-

*  Dr. Bernbard Dolna, International Theological Institute, A-3292 Gaming, Austria.

1 Gemeint ist: ABRAHAM JOSHUA HESCHEL, M7 2@ 71"1%P50K2 27Wn 1 77N
(Tora min ha-Samayim be-aspeqlarya Sel ha-dorof), 3 Bde, New York 1962-1990;
englische Ausgabe: Heavenly Torah as Refracted through the Generations, edited and
translated with Commentary by GORDON TUCKER and LEONARD LEVIN,
New York 2005 (22006; *2007).

2 ABRAHAM JOSHUA HESCHEL, M7 Y@ m91019°0 ,07R1 DX Wpan o'moR, ibet-
setzt von A. Meir-Lewi (M?2-7°8n 1Y), Jerusalem 2003, S. 19.

174



nach ein religiéser Text, in dem die Quellen so zusammen komponiert
sind, dass sublime und oft verborgene Ansichten von Gott, von der
Offenbarung, der Shekhina und vom Wesen der Interpretation der Tora
ans Licht kamen. Zugleich antwortet er darin auf gegenwirtige Anliegen,
auf die nur ein halachisches Judentum die authentische und legitime
Antwort war und ist. Wie in all seinen Schriften versuchte A. J. Heschel den
Pluralismus der rabbinischen Anschauungen als Quelle fur die Vitalitit und
Kraft des Judentums zu demonstrieren. ,,Es ist ein Werk eines Gelehrten,
der das Wesen der theologischen Interpretation neu zu definieren sucht,
und nicht allein eine rein wissenschaftliche Untersuchung anstrebt. Das tat
er bereits in seinen Studien tber die mittelalterliche jidische Philosophie in
den dreissiger und vierziger Jahren des letzten Jahrhunderts.3 Das Werk
tolgt nicht den klassischen Methoden der positivistischen Historiographie,
und es widmet sich auch nicht historisch-kritischen Fragestellungen. Denn
das wiirde erfordern, dass er die Texte, die er analysiert, zu datieren und sie
mit verschiedenen Textvarianten zu vergleichen hatte. Er verzichtet auch
darauf, die Aussagen der Rabbinen in den Kontext der historischen und
politischen Umstinde ihrer Zeit zu stellen.* Sein Anliegen ist ein anderes,
wie Susannah Heschel schreibt:

Er suchte nach religiosen Kategorien, die den rabbinischen Texten eigen sind,
und er pries dabei das weite Spektrum der Antworten auf die in den Texten
inhidrenten Fragen. Auch scheute er sich nicht davor, Unklarheiten und Kon-
flikte sogar noch aufzuwerten anstatt sie zu vershnen und zu planieren. Mit
D°RWa 1 AN wies mein Vater darauf hin, dass theologische Anliegen auch in
den aggadischen Texten der Rabbinen zu finden sind, die ja traditioneller

Weise im Vergleich mit den halachischen Passagen als unbedeutend angese-
hen wurden.?

Neben der Absicht, der theologischen Bedeutung der Aggada Rechnung
zu tragen, setzt A. J. Heschel noch einen anderen Schritt, der iiber die
Grenzen des Judentums hinausgeht. Er stellt die einander widersprechen-

3  So SUSANNAH HESCHEL, in: HESCHEL, Heavenly Torah (Anm. 1), S. XVIIL.

4 Rabbinische Aussagen im historischen Kontext zu verorten, das hat Gershom
Scholem auf meisterhafte Weise getan, indem er z. B. auf die geschichtliche
Dimension der lurjanischen Kabbala (und Gberhaupt auf das Gesamte der ji-
dischen Mystik) hingewiesen hat, wenn er den Mythos des Isaak Luria (1534—
1572), historisch gesehen als Antwort auf die Vertreibung der Juden aus Spa-
nien (1492) darstellt. Siehe: GERSHOM SCHOLEM, Zur Kabbala und ibrer Symbo-
lik, Frankfurt/M. 61989, S. 148; GERSHOM SCHOLEM, Die jiidische Mystik in ib-
ren Hauptstromungen, Frankfurt/Main 1957.

5 SUSANNAH HESCHEL, in: HESCHEL, Heavenly Torah (Anm. 1), S. XVII-XIX.

175



den Tendenzen der rabbinischen Aussagen in einen ,universalen® Rah-
men und folgert: ,,Some of the disagreements of the Rabbis continued in
postrabbinic Jewish literature and some may have also influenced Chris-
tian theological development.*

Die ersten beiden Biande von o»wi 1 7min erschienen in eben den Jah-
ren (1962-1965), in denen Abraham Joshua Heschel in das Zweite Vatikani-
sche Konzil — als einer der jidischen Reprisentanten bei der Ausarbeitung
des Dokuments fiir die Beziehungen der Kirche zum Jidischen Volk: Nostra
Aetate — involviert war. In einem Brief, der damals an Kardinal Bea, dem
Prisidenten des Sekretariats fiir die Forderung der Einheit der Christen,
ging, deutet er darauf hin, dass ,,the formulation of the dogmas of biblical
inspiration within the church were influenced by Jewish perspectives.®
Auch die Theorie der orthodoxen protestantischen Theologen des 16. und
17. Jahrhunderts wurde moglicherweise von der Schule R. Agivas beein-
flusst, wie sie durch R. Shim‘on und R. Me'ir dargestellt wurde. Diese for-
mulierten ein ,,Verbaldiktat der Schrift”, basierend auf Jeremia 36,18 (Da
antwortete thnen Baruch: Er sagte mir alle diese Reden miindlich vor, und ich schrieb sie
mit Tinte in das Buch). Im Gegensatz dazu wird R. Jishma‘els Verstindnis von
Offenbarung 6fters von Katholiken und jlidischen Denkern geteilt.® Abra-
ham Joshua Heschel suchte auf Parallelen innerhalb der theologischen und
spirituellen Probleme hinzuweisen, die Juden, Christen und Muslime in
gleicher Weise angehen und er betonte die Ebene, die allen Religionen ge-
meinsam ist, die er als ,, Tiefentheologie® bezeichnete. Somit ist 72 771N
onwi als eine jidische Quelle der Inspiration anzusehen, die der ,,Tiefen-
theologie* verpflichtet ist. Heschel hoffte damit den Reichtum und die Tie-
fe jidischer Theologie sichtbar zu machen. ,,In fact, he always told me that
this was the book he hoped his readers would study the most thoroughly*.10

Seit 2005 liegt die oben bereits zitierte englische Ubersetzung (mit Kom-
mentar) von Heschels omwi 1 770 vor, die Gordon Tucker und Leonard
Levin erarbeitet haben.!' Dieser Versuch, Heschels Werk in englischer

SUSANNAH HESCHEL, in: HESCHEL, Heavenly Torah (Anm. 1), S. XIX.
SUSANNAH HESCHEL, in: HESCHEL, Heavenly Torah (Anm. 1), S. XIX.
Vgl. SUSANNAH HESCHEL, in: HESCHEL, Heavenly Torah (Anm. 1), S. XIX

ABRAHAM JOSHUA HESCHEL God in Search of Man, A Philosophy of Judaism, New
York 1976, S. 7f: “The theme of theology is the content of believing. The
theme of the method of depth-theology is the act of believing. Its purpose is
to explore the depth of faith, the substratum out of which belief arises.”

10 SUSANNAH HESCHEL, in: HESCHEL, Heavenly Torah (Anm. 1), S. XX.

11 Siehe Anm. 1.

o 00~ O

176



Ubersetzung zuginglich zu machen, so lobenswert er ist, lisst doch einiges
zu wunschen tbrig, da viele Texte (z. B. in der Einleitung S. I-LVII) auf
Grund ,,ithrer Redundanz®,'? threr Wiederkehr in den spiteren Abschnitten,
ausgelassen werden. Das aber entspricht nicht der Intention des Autors, der
sein Werk mehr komponiert denn schreibt, und dessen Einleitung mehr
einer Ouvertiire vergleichbar ist, in der alle Themen anklingen, die im weite-
ren Werk dann ausgefiihrt und miteinander in Beziehung gestellt werden,
was flir das Lesen und Verstehen wesentlicher Gedanken von grosser Be-
deutung ist. Aus diesem Grund wutde die Ubersetzung zum Nachschlagen
herangezogen, und alle hier ausgewihlten und verwendeten Texte selbst
tibersetzt und auch mit der Ubersetzung verglichen, wo dann immer wieder
Auslassungen festgestellt wurden. Wo Heschel selbst die Texte in seinem
Buch kommentiert, wurden diese manchmal paraphrasiert wiedergegeben
und zuweilen nochmals kommentiert.

Der Blick auf die Shekhina in 2o»w;1 12 7710

Von ganz zentraler Bedeutung in Heschels Werk sind die Aussagen zur
Shekhina,® die Peter Schifer als ,,God’s feminine potency“!* bezeichnet,

12 Z. B. im Kapitel: Zwei Methoden des Denkens (S. XLI- LVII), in denen die
Autoren meinen: “Indeed, there is so much overlap that some parts of this
section have been excised in this edition to avoid redundancy.” (TUCKER /
LEVIN, in: HESCHEL, Heavenly Torab [s. Anm. 1], S. 32).

13 Arow (Sekhina) ist von der hebriischen Wurzel 19w (,,wohnen, ansissig sein,
verweilen®) abgeleitet. Wortlich bedeutet es ,,[Gottes] Einwohnung® oder
,»Gegenwart® unter dem Volk Israel an einem bestimmten Ort, im Tempel.
Der Begriff ist spezifisch rabbinisch und stellt eine der hiufigsten Gottesbe-
zeichnungen im rabbinischen Judentum dar. Vgl. dazu PETER SCHAFER, Wesb-
liche Gottesbilder im [udentum und Christentum, ubers. von CHRISTIAN WIESE /
CLAUS-JURGEN THORNTON, Frankfurt/Main 2008, S. 119. Zur Sache auch
GERSHOM SCHOLEM, Schechina, das passiv-weibliche Moment in der Gottheit. Frank-
furt/Main 1977, S. 135-191.

14 PETER SCHAFER, Mirror of his Beauty, Feminine Images of God from the Bible to the
early Kabbala, Princeton 2002, S. 134: “The Shekhina is God’s feminine poten-
cy and as such is the lowest and, to a certain extent, the weakest of the divine
forces in their dynamic interplay with one another. But at the same time, she
is the most important and strongest among them, because she unites within
herself the follow of all of the other energies. She bridges the heavenly and
the earthly realms, not only because of her position on the borderline between
the divinity and the human world, but because she is, above all, God’s own
embodiment in the world. Through her God enters the world and her only
task is to unite Israel with God. If she succeeds in this, she will not only lead
Israel to God, but she herself will return to her divine origin. By taking up res-

177



dabei aber den komplexen Facettenreichtum der Vorstellung von der
,Binwohnung Gottes® nicht ausser Acht lasst, der sich im Laufe der Reli-
gionsgeschichte des Judentums (von der Bibel bis zum Buch Bakir) entfal-
tet hat.’> Bereits Arnold M. Goldberg hat in seiner umfassenden und fiir
die moderne Judaistik seinerzeit wegweisenden Monographie tber die
Shekhina'® auf deren Bedeutung fir das Judentum im Allgemeinen, und fiir
das rabbinische Judentum im Besonderen hingewiesen. In seiner Einlei-
tung wirdigte er das Werk Heschels, meinte aber auch, dass die beiden
(bereits oben erwihnten) Tendenzen (Schule von R. Agiva und die von
R. Jishma‘el) im dussersten Fall sehr viel altere Richtungen reprisentieren,
,,die auch zur Zeit der Rabbinen kaum an diese beiden Lehrer und ihre

idence amidst the people of Israel, she has made the destiny of Israel her own.
She is responsible for Israel and Israel likewise for her. Only through her does
Israel have access to God, just as her (re)union with her divine spouse ulti-
mately depends on Israel. Because she alone belongs to both worlds, it is only
through her that humankind can be united with God. The feminine potency is
the key to both worlds. Without her the heavenly world would be incomplete,
and the earthly world would neither exist nor be able to find its way back to
its creator.” — Zum weiblichen Aspekt der Shekhina (Matrona) sieche ABRAHAM
JOSHUA HESCHEL, The Mystical Element in Judaism, in: DERS., Mora/ Gran-
denr and Spiritual Aundacity, ed. SUSANNAH HESCHEL, New York 1997, S. 171ff.

15 Siehe dazu SCHAFER, Weibliche Gottesbilder (Anm. 13), S. 33-180. Bedeutend fur
die Ausfithrungen dieses Artikels ist Schifers Restimee iliber die Shekhina-
Vorstellung des rabbinischen Judentums: ,,Gott ist seine Schechina, und die
Schechina ist Gott. Doch finden wir im rabbinischen Judentum eine eindeuti-
ge Tendenz hin zur Personifizierung der Schechina. [...] Aber zu keiner Zeit
der Entwicklung der Vorstellung von der Schechina lisst sich eine Neigung
beobachten, das feminine Geschlecht des Begriffs Schechina ernst zu nehmen
[...] Die Schechina bleibt minnlich, unabhingig davon, ob sie nun mit Gott
identisch ist oder zunehmend von ihm unterschieden wird. Doch je eigen-
standiger die Schechina wird, desto grosser wird die Moglichkeit, dass sie eine
weibliche Personlichkeit annimmt (oder besser zuriickgewinnt)® (SCHAFER,
Weibliche Gottesbilder [s. Anm. 13], S. 158f). Der in der Geschichte des ,,ewigen
Gesprichs des Volkes Israel mit dem Ewigen® pendelnde Begryff der Shekhina,
wie ihn Peter Schifer in seiner aufschlussreichen Studie tiberzeugend vorstell,
ist fur Heschels Ausfithrungen insofern relevant, als sie eine lebendige #heo/ogi-
sche Wirklichkeit, die mit dem Leben des Volkes Israel verbunden ist (so He-
schels Verstindnis) im Wandel der Geschichte verschiedene Ausdrucksfor-
men annimmt. Nichtsdestoweniger bleibt Abraham Joshuas Heschels nattir-
lich gewachsener, authentischer und unmittelbarer Zugriff auf das Thema von
bleibender Relevanz.

16 ARNOLD M. GOLDBERG, Unfersuchungen siber die 1 orstellung von der Schekhinah in
der friihen rabbinischen Literatur, Berlin 1969 (= Studia Judaica, Bd. 5).

178



Schulen gebunden waren.“!7 Fernerhin wies er auch auf die allgemeine
Schwierigkeit der Bearbeitung von rabbinischen Texten hin:

Die leider sehr hdufig getibte Aneinanderreihung von Zitaten zu einem be-
stimmten Thema erweist sich als unzulinglich. Ein zusammenhangloser Satz,
dessen gedanklicher Kontext und dessen beabsichtigte Aussage nicht bekannt
sind, darf nicht so vorgestellt werden, als enthalte dieser Satz ein feierlich
verkindetes Dogma.!8

Ob diese Aussage eher allgemein gehalten (und damit berechtigt), oder auch
auf das Werk Heschels gerichtet ist, bleibt offen. Jedenfalls hat die ,,Kom-
position® Heschels eine innere Logik, die von einem theologischen Anlie-
gen inspiriert wird, das wieder in den Blickpunkt des Interesses geriickt ist.1?

Eine schon frihe Wirdigung von A. J. Heschels Werk hat Peter Kuhn
unternommen, der anmerkt, dass es nur bedingt der historisch-kritischen
Methode der Moderne verpflichtet ist; dennoch meint er:

Die Arbeitsweise Heschels, Texte der rabbinische Aggada (z. B. von der She-
khina) unter bestimmten Gesichtspunkten zusammenzustellen, sie ithm auf das
ihm Wichtige hin zu befragen, dies auch im Lichte der spiteren jiidischen
Tradition, von der gaoniischen Periode angefangen, die Aussage dieser Texte
streckenweise weiterzuspinnen und so ein lebendiges Ganzes zu formen,
bringt unter dem Einfluss der Uberragenden Kenntnis und Einfithlungsgabe
des Autors einen Erfolg mit sich, [...] ndmlich einzelne Glaubensaussagen des
rabbinischen Judentums in ihrer ganzen Bedeutungstiefe und in ihrer ganzen
Problematik ans Licht zu heben.20

17 GOLDBERG, Untersuchungen (Anm. 16), S. 7. Auf diesen Sachverhalt weist
Heschel aber bereits selbst in seiner Einleitung hin, wenn er schreibt: ,,Es ist
klar, dass sie ithre Lehren nicht aus dem Nichts schufen. Die Weisen der Aus-
legung sind das Werk von Generationen und sie offenbarten sich nicht plétz-
lich erst im Zeitalter von R. Jishma'el und R. Aqiva. Ihr Ursprung liegt in den
verschiedenen Zugingen zu Israels Tora, die dann im Laufe der Generationen
zusammengebunden wurden® (HESCHEL, 2w 1 7M0 [s. Anm. 1], S. XLI).
Auf derselben Seite meint Goldberg zudem, dass ,,Heschel in keiner Weise die
Vorstellung der Schechina [im Hinblick auf die Gottesvorstellung] erklirt
hat“. Es wird ihm aber zugestanden, ,,dass sie thm eher selbstverstindlich ist®.
— Zur Beschreibung der Vorstellung der Shekhina siehe HESCHEL Mystical
Element in Judaism (Anm. 14), S. 164-185.

18 GOLDBERG, Untersuchungen (Anm. 16), S. 9.

19 Siehe dazu TAMAR KOLBERG, 7w 1"7p9082 0w 12 an"2 mIRen? pnn 12
own "RY "M, in: Daat. A Journal of Jewish Philosophy and Kabbala 31 (1993),
S. 65-82; [ABRAHAM JOSHUA HESCHEL]: MIT¥R ,MT0 — DIR2 10HRD DMK
Swn YW OMNaR W onNann pIsm, translated and edited by DROR BONDI,
Kinneret 2011.

20 PETER KUHN, Gottes Trauer und Klage in der rabbinischen Uberliefernng (Talmud und

179



Susannah Heschel erinnert daran, dass die Jahre, in denen ihr Vater an
oMW 1 7N arbeitete, zu den glucklichsten seines Lebens gehorten:

Wenn er abends nach Hause kam, erzihlte er mit Begeisterung wie schnell er
mit dem Buch vorankam und welche grosse Freude ihn diese Arbeit bereitete.
Die rabbinischen Texte waren seinem Gedichtnis prisent und er sagte, dass sie
formlich aus ihm heraus dringten, und dass dabei die Aussagen tber die Shekh:-
na ein Herzstiick seiner Arbeit seien. Seine Kollegen und Freunde waren dar-
Uber erstaunt, wie schnell er dieses Werk niederschrieb, vor allem wenn man in
Betracht zieht, welche Fille an Textmaterial er darin diskutiert. Ich denke, dass
er sich beim Schreiben dieses Buches auch an seine Kindheit in Warschau erin-
nerte, wo er begann, diese Texte intensiv zu studieren und zu verinnerlichen. Es
ist kein Wunder, dass er diese Arbeit seiner Mutter und drei von seinen vier
Schwerstern widmete, die durch die Nazis ermordet worden waren.2!

Auf den folgenden Seiten wird Heschels Interpretation der Shekhina in
oW 1 71n%2 — zuweilen den Text paraphrasierend — vorgestellt, deren

Midrasch), Leiden 1978 (= Arbeiten zur Geschichte des Antiken Judentums
und des Urchristentums, Bd. 13), S. 6.

21 SUSANNAH HESCHEL, in: HESCHEL, Heavenly Torah (Anm. 1), S. XVII.

22 Die englische Ubersetzung dieses zentralen Abschnittes in Heschels Werk ( 7mn
Dawn 1, Bd. 1, S. 65-93; in der englischen Ubersetzung S. 104-127) leidet eben-
so an Auslassungen, die fiir das Gesamtverstindnis wie auch fiir ein Detailver-
stindnis wichtig sind. So wird z B. im ersten Abschnitt in der Ubersetzung un-
ter der Uberschrift ,,Redemption is Mine and Yours“ der Teilsatz ,dieser Ge-
danke ist eine Auslegung im Licht der Eigenschaft des Erbarmens (2 nnai n7n
im Gegensatz zu 177 1) ausgelassen: Wahrscheinlich geschieht das mit der
Absicht, das Lesen des Textes von moglichen Stolpersteinen zu befreien. Aber
dieser Halbsatz ist wichtig fiir den folgenden Satz, der vom Pathos Gottes
spricht, wie Heschel es bei den Propheten vorfindet. Damit schligt der Autor
eine Briicke von einer rabbinischen Vorstellung (sieche z. B.: bSanh 98a) zurtick
zu den Propheten, die fiir Heschels Denken zentrale Bedeutung haben, da sie
der ,,Ursprung® jidischen Denkens und Lebens sind. Auch werden Briicken-
sitze ausgelassen, die fir die Entwicklung des Begriffes und des Verstehens der
Shekbina ,,in und durch die Geschichte®, wichtig sind, z. B.: ,,im Lauf der Gene-
rationen dnderte sich die Begrifflichkeit™, wie man die Shekbina auszudricken
habe. Die Passage R. Jehoshuas, die das Hinabgehen der Shekhina nach Agypten
ins Exil beschreibt, wird ausgelassen. Diese Stelle ist aber wichtig, da sie einen
anderen Akzent der Shekbina betont (die ins Exil Israels mitgeht) als den vorher
zitierten (der von der Demut der Shekbina spricht). Eine griindliche Auflistung
der Auslassungen wiirde den Rahmen dieser Arbeit Gberschreiten, und daher
soll es nur bei ein paar Hinweisen bleiben. Es wire sehr hilfreich gewesen, be-
reits im Titel oder in einem Vorwort darauf hinzuweisen, dass die Ubersetzer
bewusst Auslassungen vorgenommen haben, damit wire dieses lingst fallige
Buch richtig eingeschitzt worden und hitte dadurch viel gewonnen.

180



Vielschichtigkeit erst auf dem Hintergrund einiger Perioden der judischen
Geschichte sichtbar und verstehbar wird, vor allem jener Perioden, die
von Angst und Leiden bestimmt waren. Die wenigen, hier aus dem Text
ausgewihlten und vorgestellten Aspekte der Shekbina stellen in ithrem Fa-
cettenreichtum einen Versuch, dar, Gottes Gegenwart unter seinem Volk
zum Ausdruck zu bringen.?? Die Uberschriften aus dem Abschnitt in He-
schels Buch, der die Shekhina behandelt, wurden libernommen, da sie
Wegweiser zum Verstindnis seines Konzepts der Shekhina sind. Die dabei
tir ihn leitende Frage war: Was will die Lehre von der Shekhina das Volk
Israel lehren (auch heute noch)? Damit geht Heschels Deutungsversuch
Uber den rein historisch-literarischen Standpunkt hinaus.

Mir und euch ist die Erlésung

In diesem ersten Abschnitt formuliert Hechel die ,,Schicksalsgemein-
schaft® zwischen Gott und Israel, die vielfiltige Ausdrucksformen an-
nimmt. Fine davon ist, dass ,,der Heilige an der Not Israels Anteil nimmit,
und auch das Gegenteil gilt: Wenn immer Israel sich in Freude befindet,
ist diese Freude mit IThm*“.24 Dieser Gedanke, der nach den Rabbinen die
Tora im Licht der Eigenschaft des Erbarmens liest, hat in der Lehre der
Propheten vom goéttlichen Pathos? seinen Ursprung, die den Propheten
als einen zeigt, ,,der mit dem Pathos Gottes sympathisiert.?6 Er ist auch
befdhigt, dieses dem Volk Israel durch sein Wort und seine Existenz nahe

zu bringen. Eine Ausdrucksform dieser gottlichen Anteilnahme am Leben
des Menschen ist die vielschichtige Wirklichkeit der Shekbina, die im Laufe

23 Peter Schifer macht darauf aufmerksam, dass im rabbinischen Judentum eine
Tendenz zu einer Personifizierung der Shekhina zu finden ist: zuerst in einer
poetischen Dramatisierung ohne theologische Folgen, spiter aber auch in Ge-
stalt einer eigenen Wesenheit neben Gott: ,Je eigenstindiger die Schechina
wird, desto grosser wird die Méglichkeit, dass sie eine weibliche Persénlichkeit
annimmt (oder besser zurickgewinnt) (SCHAFER, Weibliche Gottesbilder
[§-Adim,. 13]; 8. 139).

24 Nach dem Kampf mit Amalek heisst es: ,,Mose baute einen Altar und rief den
Namen Gottes: mein Banner. R. Jehoshua sagt: Er rief: mein Banner, und er
sagte zu ihnen: Dieses Banner machte der Heilige, gepriesen sei Er, fiir euch
in den Girten Esaus. R. El'azar der Moda'ite sagt: der Heilige, gepriesen sei
Er, rief: mein Banner. Denn immer, wenn Israel sich in Not befindet, ist es
als ob diese Not vor ihm ist. Und sind sie in Freude, ist diese Freude vor Ihm.
Und ebenso sagt er: Mezne Freunde liegt in deiner Erlisung (1 Sam 2,1)%.

25 Vgl. ABRAHAM JOSHUA HESCHEL, The Prophets, New York 1962 (reprint
2001), 8. 285-299,

26 HESCHEL, The Prophets (Anm. 25), S. 393-413.

181



der Generationen und der damit verbundenen verschiedenen geschichtli-
chen Herausforderungen immer wieder, um eine Facette angereichert,
interpretiert wurde. In der Sprache der Propheten ist diese Teilnahme
Gottes am Leben seiner Geschopfe ,,seelische Reaktion® (n°ws1 721n). Die
Tannaim werden diese Teilnahme als ,,Abstieg der Shekbina mit ithnen®
(onny arow 7177) beschreiben. Zum Beispiel fragt R. El‘azar:

Warum offenbarte sich der Heilige, gepriesen sei Er, von oberen Himmeln her
und redete mit Mose aus dem Dornbusch? Sowie dieser Strauch der demiitigste
unter allen Strauchern der Welt ist, so stieg Israel auf die unterste Stufe hinab,

und der Heilige, gepriesen sei Er, stieg mit ihnen hinab und befreite sie. Denn
es heisst: Ieh werde hinabsteigen und ibn aus der Hand Agyptens befreien (Ex 3,8).

Ahnlich weist R. Jehoshua darauf hin, dass, als Tsrael nach Agypten hinab-
zog, auch die Shekhina mit ihnen hinabging:

Denn es heisst: Ich werde mit dir hinabsgiehen (Gen 46,4). Und als sie von dort
auszogen, wat die Shekbina ,mit thnen®, denn es heisst: Ich werde dich hinauffiih-
ren (Gen 46,4). Sie stiegen hinab zum Meer, die Shekhina war mit thnen, denn
es heisst: Und der Engel Gottes brach auf (Ex 14,19). Sie kamen in die Wiiste, die
Shekhina war mit ihnen, denn es heisst: Und in der Wiiste, die du gesehen hast
(Dtn 13,31).27

In den oben angefiihrten Beispielen ist die fortwihrende Prisenz der She-
khina in allen Lebenslagen des Volkes (seinem Abstieg und Aufstieg) im
Mittelpunkt der Ubetlegungen.

Die Tannaim radikalisierten diese Vorstellung, indem sie das ,,mit dem
Volk sein als Identifikation mit der Not des Volkes Israel beschrieben und
den Ausdruck ,,Abstieg* als ,,Ich befinde mich mit ihnen in derselben in der
Notlage* deuteten. Steigt nun die Shekhina mit ihnen hinab, so heisst das: sie
teilte mit thnen dieselbe Not. Fiir diese Deutung war vor allem R. Agiva
und seine Schule entscheidend, der diese ,,Teillnahme in der Not* nicht nur
als ein Mitgefiihl beschreibt, sondern als vollkommene Identifikation mit
Israel: ,,Daher riihrt der Schmerz Sein Wesen an, Seine Hertlichkeit, Thn
selbst. Es ist, als ob Er durch die Note des Volkes getroffen wird. 28

In einem weiteren, kithnen, Schritt wird die Shekhina selbst erlosungs-
bediirftig: sie muss sich schliesslich selbst erlosen:

R. El'azar lehrte: Ein Gotze [das Standbild der Micha| durchschritt mit Israel das
Meer (Ri1 7,14). Was ist der Grund dafiir? Es heisst: Dein Volk, das Du Dir aus

Agypten erlist hast, Heiden und ibre Gitter (2 Sam 7,23). — R. Agiva antwortete
thm: Der Himmel verbiete das! Wenn du dies sagst, machst Du Heiliges pro-

27 MekhSh] I, II.
28 HESCHEL, o°»wi 12 a0 (Anm. 1), Bd. 1, S. 66.

182



fan. (Der Name des Ewigen ist heilig, und er darf nicht ausgeléscht werden.
Und du entwethst ihn). Was meint nun die Schrift mit: [...] das Du Dir ans
Agypten erlést has? Du hast dich selbst erlést, [denn Du warst mit im Exil in
Agypten]. Mit anderen Worten: Witre das nicht in der Schrift niedergeschrie-
ben, man kénnte es unmoglich sagen. — Wenn man so sagen kdnnte, sagte
Israel vor dem Ewigen, gepriesen sei Er: Dich selbst hat Du erlost.?

Heschel weist einerseits darauf hin, dass eine solche Erl6sungskonzeption
Gefahren barg, deren sich schon R. Aqgiva bewusst war; denn sie konnte
zur Leugnung der Allmacht und der Barmherzigkeit des Ewigen fithren.
Darauf spielt er in seiner Auslegung des Verses an: Sie haben Lijgen iiber
mich gesprochen (Hos 7,14).

Was redeten die Liigner tiber den Heiligen, gepriesen sei Er? — Sie sagten:
War Er mit uns beschiftigt, um uns zu erlésen? — Mit sich selbst war Er be-

schaftigt. Sich selbst erl6ste Er, nicht uns. Denn es heisst: Dein 1ok, das Du
Dir aus Agypten erlost hast, Heiden und ibre Gitter.>

R. Meir, ein Schiiler R. Aqgivas hat diesen Gedanken im Sinne seines Leh-
rers weitergefiihrt, in dem er ausdriicklich die Erlosung Israels mit der des
Heiligen verkntipfte.

Und so rettete der Ewige Israel an diesem Tag (Ex 14,30), yw steht geschrieben.
Lies nicht YW (wayyosaz "), sondern Y() (wayyiwasa’), um zu sagen: Wenn
Israel erlost wird, wird Er erlést.3! — Mir und euch ist die Erlosung: Ich wurde
mit euch erlést. Denn es heisst: [...] das Du Dir aus Agypten erliist bast, Heiden
und ihre Gitter.3?

Andererseits aber lehrte R. Aqiva auch, dass der Gedanke, dass Israels Erl6-
sung auch Gottes Erlosung 1st, eine tiefgreifende Umwilzung im religiosen
Fihlen und Denken im Judentum ausloste.?® Die Erlosung Israels wurde
nun nicht allein als eine menschliche und ein fiir das Volk notwendige Reali-
tat angesehen, durch die der Name Gottes in der Welt gross gemacht wird.
Sie war auch zu einer gottlichen Notwendigkeit (23 7M%) geworden. Und
da eine gottliche Notwendigkeit Vorrang vor menschlicher hat, wurde dar-

29 ySuk 4, 54, 3. Mekh], Pisha, 14.

30 ShemR 42.3.

31 Tan, Be'avar, Ahare 13; BemR 22.

32 ShemR 15,12,

33 Diese hat, so Heschel, eine bis die Gegenwart reichende prigende Kraft, vor
allem in den von der judischen Mystik geprigten Lebens- und Denkentwiir-
fen. In der Spur dieses Denkens wire interessant, HANS JONAS’, Der Gottesbe-
&riff nach Auschwitz, Frankfurt/Main 1987, zu untersuchen: ,,Nachdem er sich
ganz in die werdende Welt hineingegeben hat, hat Gott nichts mehr zu geben:
Jetzt ist es am Menschen, thm zu geben.“ (S. 47)

183



aus der Schluss gezogen, dass die Erlosung nicht vom Verdienst Israels (die
Viter und die Observanz der Volkes) allein abhangig ist. Der Heilige selbst
hat sie notwendig und sie ist Seinem Wesen und seiner Herrlichkeit zugeho-
rig. Die Erlésung kommt auch ohne Verdienst:

Nabe ist Meine Erlisung, dass sie kommt (Jes 56,1), es heisst nicht: nabe ist enre
Erlisung, sondern: Meine Erlisung. Wire es nicht geschrieben, wire es unmog-
lich, es zu sagen. Der Heilige, gepriesen sei Er, sagte zu Israel: ,,Wenn ihr
keine Verdienste vorzuweisen habt, dann handle Ich um Meiner selbst willen.
Alle Tage, da ihr in Not seid, bin Ich mit euch. Denn es heisst: Ich bin mit dir in

der Not und Ich werde ibn befreien und Ich werde ihm Meine Erlosung zeigen (Ps 91,15-
16) — und Ich erlose Mich selbst.3

Damit bewegt sich die Lehre von R. Agiva in einem Paradox: durch die
Shekhina erweist sich der Heilige sozusagen als erlosungsbedirftig. Zu-
gleich aber erweist er sich durch sie als ,,notwendigerweise™ sich selbst
erlésend. Und dadurch erl6st er auch Israel, - ohne Verdienste Israels.

Heschel betrachtet dieses kithne Konzept als in der Tora verborgen,
das durch eine sublime Schriftauslegung ans Licht kommt, wie sie die
Schule R. Aqivas pflegte. Es ist aber nicht allein die Frucht von Frommig-
keit und grosser Gelehrsamkeit, sondern es hat auch im Glaubenskampf
und in der Leiderfahrung Israels durch die Geschichte hindurch (Exil)
seine Quelle. Erst die Verbindung von beiden Aspekten (Gelehrsamkeit
und Glaubenskampf) erméglicht, die Tore fir diese Auslegung aufzu-
schliessen: ,,Es scheint, als hitte es in den Falten, in den Tiefen des Den-
kens von Israel geruht. Da, plotzlich, brach es hervor und erfiillte die
ganze Welt mit Licht.*3

Eine Folge der Vorstellung einer ,beidseitigen Erlésungsnotwendig-
keit” war, dass die Rabbinen nicht davor zuriickscheuten, den géttlichen
Bereich und den des Menschen immer niher zusammenzuziehen und fast
schicksalhaft aneinanderzuhingen. ,,Ich schaute zwischen den oberen
Wassern und den unteren Wassern, und der Abstand zwischen den beiden
war nicht mehr als drei Finger breit.“3

Selbst die Besitzverhiltnisse und die einem zukommenden Verantwor-
tungsbereiche waren davon betroffen und wurden dadurch umgekehrt.
Friher habe man in Israel geglaubt, dass die Welt und die Menschheitsge-
schichte zm Wort Gottes grundgelegt sind, in dem es heisst: ,,Mein ist Mein
und Dein ist Dein®. Danach gehéren Leid und Exil zu Israel, Erbarmen

34 ShemR 30,24,
35 HESCHEL, 2»wi 12 a0 (Anm. 1), Bd. I, S. 67.
36 bHag 15a.

184



und Erlosung hingegen sind eine gottliche Angelegenheit. Dem Literalsinn
(pesat) nach wire das auch richtig; in der Perspektive der Mystik jedoch
lautet der Satz, dem zufolge die Welt und die Menschheitsgeschichte z
Wort Gottes grundgelegt sind: ,,Mein ist Dein und Dein ist Mein. Mir und
Euch ist die Erlosung. Diese Umkehrung, die auch die beidseitige Erwar-
tung der Erlosung mit einschliesst, wird in einem Gleichnis reflektiert, das
im Midrasch zu den Psalmen?” autbewahrt wird:

Ein Gleichnis von einem Konigssohn, der einer Prinzessin an-verlobt war.
Man setzte eine bestimmte Zeit fir die Feiern vor der Hochzeit fest. Der
Koénigssohn schaute mit Freude dem Kommenden entgegen und ebenso die
Braut. Und was verzogerte?r Man sagte: Die Ankindigungsfeier vor der
Hochzeit verzogerte. So ergeht es auch dem Heiligen. Er schaut nach der
Erlosung Israels aus. Und Israel wartet auf die Erlosung des Heiligen, geprie-
sen sei Er. Und was verzogert? Die Ankiindigungsfeier fiir die Hochzeit, denn
es heisst: Denn (zuvor kommt) der Tag der Rache, er ist in Meinem Herzen und das
Jabhr Meiner Erigsung kommt (danach) (Jes 63,4).38

Schliesslich ist es die Tora und Moses selbst, die Himmel und Erde mitei-
nander verbinden: R. Agiva lehrt:
Als Er kam, um Israel die Tora zu geben, da beugte der Heilige, gepriesen sei

Er, die unteren und die oberen Himmel auf die Spitze des Berges, und die
Herrlichkeit stieg herab.?

Dem entsprechend lehrte sein Schiiler R. Shim‘on: ,,Das Haupt der She-
khina ist bei denen, die unten sind“ (Tan, Piggnde, 6.). Und dhnlich sagte er
an anderer Stelle:

Als der Heilige, gepriesen sei Er, die Welt erschuf, da verfugte Er und sprach:
Die Himmel der Himmel gehiren dem Ewigen, die Erde aber gab Er den Menschen
(Ps 115,106). Als Er sich danach sehnte, die Tora zu geben, da annullierte Er
die erste Verfigung und sagte: Die Unteren sollen zu den Oberen hinauf und
die Oberen zu den Unteren hinabsteigen. Und ich fange damit an. Denn es
heisst: Und der Herr stieg herab anf den Berg Sinai (Ex 19,20). Es steht geschrie-
ben: Und zu Moses sagte Er: Stezg™ hinanf zum Ewigen (Ex 19,20). Mose machte
die Unteren zu Oberen und die Oberen zu Unteren (DevR 10,2).

37 MidrTehil zu Ps 14,6.

38 Hier kommt die Eigenschaft der Gerechtigkert (110 NT0) ins Spiel (im Blick auf die
messianische Zeit: ,,Wenn wir nun harren, und Er harrt, wer hilt sie denn zu-
rick? Die Eijgenschaft der Gerechtigkert hilt zurtick® (bSanh 97b). Der Hinweis, dass
sich die Verzogerung auf die messianische Zeit bezieht, findet sich auch in
bSanh 99a: ,,.Die messianischen Tage sind 365 Tage, denn es heisst: Der Tag der
Rache ist in Meinem Herzen und das Jabr Meiner Erlisung kommit (danach)” (Jes 63,4).

39 Mekh] Ba-hodes, 4.

185



Die Perspektive, dass die Erlosung eine gottliche wie menschliche Not-
wendigkeit ist, wurde aus leidvollen Lebenslagen des Volkes Israel gebo-
ren. Sie stellt der Erlésungsbediirftigkeit des Menschen die Erlosungsbe-
durftigkeit Gottes gegeniiber und steigert damit einerseits die Bedeutung
des Menschen fiir Gott. Er tragt fur IHN Verantwortung, da seine Hand-
lungen und Taten nehmen Einfluss auf die himmlischen Welten. Anderer-
seits werden die Verdienste Israels aufgehoben, da der Heilige, souverin,
die Erlosung auch ohne Israel, um seiner selbst willen wirkt. Heschel fin-
det im Wechselspiel dieser beiden Pole, die aufeinander bezogen sind, eine
Antwort, ja sogar ein Licht, das in Exilserfahrung Israels (als auch im Exil
des Heiligen selbst) wurzelt. Dieses Licht vermochte ,,sowohl Trauer als
auch Sieg, Last und Trost in einem zu vermitteln.... Und zu diesem Licht
stromten die folgenden Generationen, Gelehrte und einfache Menschen
und von seinem Glanz nihrten sie sich.*

Das Exil der Shekhina

Eine besondere Facette im Konzept der Shekhina geben die Aussagen, die
sich auf ihr Exil beziehen, das sie in der Welt etleidet. Sie liegen in der Linie
der vorhergehenden Beschreibungen (die sozusagen einen Abstieg des
Gottlichen in alle Lebensbereiche Israels hinein anzeigen — im Exil Israels
ist auch das Exi/ der Shekbina). R. Aqiva wird das Wort zugeschrieben:

Uberall dort, wo Israel hin verbannt wurde, findest du, dass sie mit ihnen war.
Sie waren nach Agypten verbannt, die Shekhina war mit ihnen. Denn es heisst:
Lch habe mich dem Hanuse deines Vaters offenbart, als sie in Agypten waren (1 Sam
2,27). Sie waren nach Babel verbannt, die Shekbina war mit ihnen, denn es
heisst: Uws euretwegen wurde ich nach Babel weggeschick? (Jes 43,14). Man verbann-
te sie nach Elam, die Shekhina war mit ithnen, denn es heisst: Ich werde meinen
Thron in Elam aufstellen (Jer 49,38). Man verbannte sie nach Edom, die Shekhi-
na war mit ihnen, denn es heisst: Wer ist er, der kommt von Edom in rotem Ge-
wande von Bosra? (Jes 63:1) Und wenn sie in der Zukunft zurtickkehren, dann
wird die Shekhina mit ithnen sein. Denn es heisst: Der Herr, Dein Gott wird
guriickkehren mit deiner Gefangenschaft (Dtn 30,3). Es heisst nicht: Er wird zu-
riickbringen, sondern: Er wird guriickkehren usw. Und die Schrift sagt: Mit mir vom
Libanon kommt meine Brant (Hld 4,8). Kam sie denn wirklich vom Libanon? Ist
sie nicht vielmehr zum Libanon hinaufgegangen? Warum sagt die Schrift: M7
mir von Libanon? Doch nur um zu sagen, wenn man so sagen kann: Ich und
du, in den Libanon Verbannte sind wir [vom Libanon her erscheinen wir].4

R. Shim‘on bar Jochai, ein Schiler R. Agivas, erweiterte die Perspektive und

40 Mekh], Pisha, 44.

186



erganzte: ,,Sie wurden nach Griechenland verbannt, und die Shekbina war
mit thnen.#! Sie wurden nach Rom verbannt, die Shekbina war mit thnen.“42

Die Schicksalsgemeinschaft von Shekhina und Israel, die das Moment
der ,,Verantwortung des Menschen fiir Gott™ anklingen ldsst, formuliert
R. Simon in einem weiteren Gleichnis, dem zufolge der Mensch befihigt
ist, Himmel und Erde zu verbinden oder zu l6sen (er ermdéglicht das Bau-
en von himmlischen Paliste), er kann Thn wichtig und bekannt machen in
der Welt, aber auch das Gegenteil tun:

Die Schrift sagt: Er, der seine Hallen i Himmel bant und sein Gewélbe auf der Erde
griindet (Am 9,0). Das ist mit einem Menschen zu vergleichen, der zwei Schiffe
zusammenfihrt, sie mit Ankerketten und mit Stahlbindern aneinander kettet.
Und er schickt beide mitten ins Meer. Auf ihnen baut er Paliste. Solange die
Schiffe zusammengebunden sind, bestehen die Paliste. Triften sie auseinan-
der, dann bestehen die Palidste nicht weiter. So ist es auch mit Israel, wenn
Israel Seinen Willen erfillt, dann baut er seine Riumlichkeiten im Himmel.
Und wenn sie seinen Willen nicht erfillen? Dann ist es als ob er "Sein Ge-
wolbe auf der Erde griindet (Am 9,6). Und ebenso heisst es: Das ist mein
Gott, ich will ihn erheben (Ex 15,2). Wenn ich den Heiligen bekenne, dann 7s#
Er in der Tat hertlich gemacht. Aber wenn ich ihn nicht bekenne, dann ist zur
sein Name hertlich (aber er wird nicht bekannt und verherrlicht). Ebenso:
Den Namen des Heiligen werde ich ausrufen. Gebt unseren Gott die Ehre!
(Dtn 42,3) Wenn ich Seinen Namen ausrufe, dann z# er gross, wenn nicht,
dann ist es, als ob... Ebenso heisst es: Ihr seid meine Zeugen, Ausspruch des
Herrn, und Ich bin Gott (Jes 33,12). Wenn ihr meine Zeugen seid, dann bin Ich
Gott, und wenn ibr nicht meine Zengen seid, dann ist es, sozusagen, dass Ich nicht Gott
bin. Dementsprechend heisst es: Zu Dir, der in den Himmeln thront, erhebe
ich meine Augen (Ps 123,1). Wire nicht ich, dann ist es, als ob Du nicht in
den Himmeln thronen wirdest.*

Auch hier wird der transzendente Wert der menschlichen Handlungen ins
Licht gertickt, so dass R. Shim‘on, auf dem Hintergrund einer negativen
Haltung, lehren konnte: ,,Der Go6tzendiener verursacht einen himmlischen
Makel® (bSanh 74a). Oft ist die Abstiegsbewegung der Shekhina, die sich
mit Israel in allen Lagen identifiziert, mit dem Aufstieg der menschlichen
Verantwortung fiir Gott (vor allem durch sein Handeln) in der Welt ver-
bunden. Diese Einsichten und die daraus sich ergebenden Entwicklungen

41 Sach 9,13: ,,Und ich erwecke Deine S6hne, Zion, gegen Deine S6hne, Jawan.*

42 Jes 21,11: ,,Zu mir ruft man von Seir. Wichter, was von der Nacht, Wichter
wie weit ist der Nacht fortgeschritten?* Siehe dazu yTaan 1,64a.

43 Wenn Israel dem Heiligen nicht gehorcht, dann wird Sein Name in der Welt
entehrt: SifDev § 346.

44 SifDev § 146; PesRK, BaHodes, 102 b.

187



sind aus der transzendenten Tora geschopft (onwn 1 amn), die solche
Interpretationen ermoglicht.*> So kann R. Chananja b. Achi sagen, der vor
allem Aqivas transzendente Sichtweise der Tora (2w 1 7Mn) lehrte:
Zwischen jeder einzelnen Rede (jedem Gebot) finden sich genaue Hinweise
und Zeichen der [transzendenten] Tora* Er legte den Vers: Ich bin der Herr,
Dein Gott, der dich aus dem Lande Agypten, ans dem Sklavenhans heransgefiibrt hat (Bx
20:2) im Sinne R. Aqivas aus: TNRXW busefikba steht geschrieben Ich wurde it dir
herausgefithrt [anstatt TR bosetikba, Ich habe dich berausgefiibrd]. Das ist zu inter-
pretieren, als ob Ich und Thr — wir beide aus Agypten ausgezogen sind.4’

Sowohl die Shekhina als auch die Tora sind im Exil, und beide miissen sich
an die Lebendbedingungen anpassen. Gott, Tora und Israel werden im
Exil bleiben, bis der Geist aus der H6he ausgegossen wird, ,,der die Ge-
tangenen um Seines Namens und Seiner Tora willen heimftihren wird. 48
Einige Amorier, an der Spitze R. Abbahu, lehrten dasselbe: die Erlo-
sung Israels ist Erlosung des Heiligen aus dem Exil:
Es jubelt mein Herg in Deiner Erlisung (Ps 13,6). Das heisst: Deine Erlosung ist unsere
Erlisung.® — Ein anderes Wort: Komm doch, um uns zu etlésen (Ps 80,3). Das
wurde interpretiert als ob geschrieben wire: ,,Dir ist jede Erlosung, sie ist Dein
[Deine eigene und unsere|.>0 Siehe, dein Kinig kommt su dir, gerecht und rettend ist er
EwN)“ (Sach 9,9). Man legte aus: Dass Er die Rettung veranlasst, steht nicht
geschrieben (¥"w), sondern: Er wird gerettet (). Selbst wenn ihr keine Wer-
ke vorweisen konnt, der Heilige, gepriesen sei Er, handelt um Seiner selbst
willen. Es heisst: Nabe ist meine Rettung, dass sie kommt (Jes 56:1).51

Heschel weist auch darauf hin, dass die Erlosung vorbereitet werden
kann: durch das Mihen in der Tora, durch gute Werke und durch das
Beten in der Gemeinschaft Israels:

45 Zur Transzendenz und Immanenz der Tora siche: III, 152a: ,,Die Tora hat
einen Leib, der aus den Geboten besteht und 770 213 genannt wird. Dieser
Leib ist in Gewinder gehiillt, aus weltlichen Erzihlungen gefertigt. Die Weise-
ren dringen bis zum Korper vor, die wirklich Weisen, die am Berg Sinai ge-
standen haben, dringen bis zur Seele vor und in Zukunft bis zur Uberseele der
Tora. Ohne ein Gefiss kann man keinen Wein verwahren, so braucht auch
die Tora ein dusseres Gewand — das sind Geschichten und Erzihlungen — uns
aber steht es an, durch sie hindurchzudringen.*

46 ySheq 6,1.

47 ySuk 4,3.

48 ABRAHAM JOSHUA HESCHEL, Go#t sucht den Menschen — eine Philosophie des Juden-
tums, Neukirchen-Vluyn 1980 (= Information Judentum, Bd. 2), S. 203.

49 MidrTehil zu Ps 13.,4.

50 MidrTehil zu Ps 80,3. Beachte die doppelte Interpretationsweise: 72 — 127

51 ShemR 30 (Ende).

188



Er erlist in Frieden meine Seele gegeniiber dem, der sich mir nibert. Denn viele waren um
mich her (Ps 55,19) — Was heiss: Er erlist mit Frieden meine Seele? Der Heilige
sprach: Jeder, der sich mit der Tora beschiftigt, mit guten Werken und mit
der Gemeinschaft betet, den betrachte Ich, als ob er Mich und Meine Sohne
aus den Volkern der Welt erlost hitte? — Und Ich werde ench herausfiibren
(XYM, hervor unter den Lasten Agyptens (Bx 6,6). Man legte aus: Vokalisiere
MRV we-huseti — Iech werde [mit euch] herausgefiihrt.>3

Ani wa-Hu’ hosi‘a na!

In diesem Abschnitt untersucht der Autor das Konzept der Shekhina im

Kontext von Sukkot und verankert damit die Beziehung von Gott und

Mensch in ihrer Abhingigkeit voneinander auch im liturgischen Rahmen.
In der Mischna wird gelehrt:

An jeden Tag [wihrend des Sukkotfestes] pflegte man den Altar einmal zu

umschreiten, dabei sagte man: Herr, befreie uns doch, lass™ uns doch gedei-

hen [x1 3w 77 X1X]. R. Jehuda aber sagt: Ich und ER — befreie uns doch [7x
X1 yown ximj.4

Im babylonischen Talmud hingegen heisst es: ,, X7 ist eine Bezeichnung
des Heiligen, gepriesen sei Er“.>> Entsprechend lautet die Auslegung von
R. Natan b. Jechiel von Rom:

X171 bezieht sich auf den Heiligen, gepriesen sei Er [...], um zu sagen: auch Er
bedarf der Erlosung. Deshalb lese: Ich und Du, mégest Du uns doch beide
erlosen!20

Auch R. Mose b. Maimon bestitigt, dass ein Teil der Ge onim, darunter
R. Jehuda, ,,mit dieser Formulierung sagen will, dass die Erlésung vom
Ewigen selbst (fiir sich selbst) gesucht wird, denn es heisst: Miz ihm bin ich
in der Not (Ps. 91,15)“.57 Die Tosafisten unterstitzten diese Auslegung:

Er mage doch jerzt erlisen, d. h.: dass Er sich [damit] selbst erlost.”® — Zur Ausle-
gung des R. Acha zum Vers: Das Wort, das an Jeremia erging vom Herm [...] und
Er war gefangen in Fesseln unter den Exilierten Jerusaterss (Jer 40,1). Hier wire es

notwendig gewesen: Ich zu schreiben, doch es steht geschrieben: Er. Als eine
Parallele dazu heisst es: Und Ich war unter den Exilierten (Ez 1,1). Es wite not-

52 bBer 8a.

53 Pijjut Qedusata Elim, Fleazar Kalir, gesungen in den Hoschanot von Sukkot.
54 mSukka 4,5: 77 RIX "R 730007 11 IR — X3 A0 7 RIR 700

55 bShab 104a: ®73 7102 WITR0 W W 71 — 1.

56 Osar ha-Ge onim, ha-Tesuvot le-Sukka 45a.

57 Maimonides, Mischnakommentar zu Sukka 4,5.

58 bSukka 4,3.

189



wendig gewesen, dass geschrieben steht Ich, aber es heisst: Und Ich. Der Ewige
ist darin mit eingeschlossen: Ich und Er.%

In diesem Sinne verstand man das Wort R. Jehudas im Jerusalemer Tal-
mud und untermauerte es mit Schriftversen, die lehren, dass Er mit der
Erlosung Israels gleichsam miterlost wurde: Komm, und erlise uns (und Dich)
(Ps 80,3). Heschel argumentiert, dass R. Jehuda ha-Nasi bemiiht war, die
Mischna von esoterischen Lehren frei zu halten, vor allem von jenen, die
mit der ,,Herrlichkeit® (der gottlichen Dignitat) nicht vereinbar waren. Aus
diesem Grunde zog er wahrscheinlich eine anonyme Tradition heran, die
behauptete, dass man im Tempel (zu Sukkot) betete: ,,Auf Herr, erlose
uns doch®. Aber R. Jehuda, der Schiler R. Agivas, lehrte: ,,Mich und
Dich, magst du uns doch beide erlésen!” Auf die Frage welche Halacha
nun die normative sei, setzte R. Mose b. Maimon fest, dass die Halacha
des ersteren (Jehuda ha-Nasi) verbindlich ist. Dieser Festlegung folgt man
bis zum heutigen Tag in der jidischen Liturgie zu Sukkot. Man sagt:
,Herr, erlose uns doch.” Aber als Beweis fiir die urspriingliche Aussage
wird R. Jesaja Berlin® als Zeuge angefihrt. Er berichtet iiber die Sukkot-
feier in seiner Zeit, dass man wihrend der Haggafo! betete: ,,Mich und
Dich, magst Du uns doch beide eflosen.” Damit weist Heschel darauf hin,
dass die Auffassung der beidseitigen Erlosung von Gott und Israel selbst
in der Liturgie ithren Platz hatte (hat) und nicht versiegt ist.

Wir beide brauchen einander

Im Lehrhaus des R. Jishma‘el gebrauchte man keine Anthropmorphismen
fiir Gott. Ahnlich wie R. Jehuda ha-Nasi verwehrte man gegen esoterische
Konzepte in der Tora, die der gottlichen Dignitit widersprechen konnten.
Im Lehrhaus von R. Agiva jedoch hatte man keine Scheu, anthropomor-
phe Ausdriicke zu verwenden, wie z. B. die Zuschreibung seelischer Emp-
findungen auf den Ewigen.

Um das zu illustrieren, weist Heschel auf das verschiedene Verstindnis
von Gesetzeserfiillung im Lehrhaus von R. Aqgiva und in dem von R. Jish-
ma el hin. Bei Letzterem liest man:

59 EkhaR 34.
60 Siehe: JESAJA BERLIN, Nimmuge Hageriv, in: Osar halefillot (Sefardische Litur-
gie), 2 Bde, New York 1915, Bd. 11, Bl. 5b-6a.

61 Zeremonie zu Simchat Tora, wihrend der die Thora siebenmal in der Synagoge
(unter Lobgesingen) herumgetragen wird

190



Der Ewige sagte zu Israel: Meine Kinder, Ich habe euch den bésen Triebge-
schaffen, damit weiterhin kein Boses mehr ist. — Wenn ihr euch mit den Wor-
ten der Tora beschiftigt, hat er keine Macht tber euch.%?

Die Tora (insbesondere die mzswot, die Gebote) ist hier eine Art Medizin,
die dem Menschen den bosen Trieb zu besiegen hilft. Das hort sich ganz
anders im Lehrhaus von R. Aqiva an; dort liest man:

Wenn ihr in meinen Gesetzen gebt (Lev 26,3) lehrt: Der Heilige begehrt danach,

dass Israel sich in der Tora muht.®®> — Denn der Ausdruck Wesnn ist nichts
anderes als ein Ausdruck der Bitte.04

Einerseits sind die Gebote (miswoi) gottliche Gabe, die den Menschen
Weisung geben, wenn er sie erfullt, andererseits sind sie ein gottliches Ver-
langen, das der Mensch erfillen soll. Sie sind Akte, die Gott und Mensch
gemeinsam tun und die daher in beiden Welten, in dieser und in der obe-
ren Welt, ihre Wirkung zeigen. Das zeigt der Ausdruck Sehnsucht (7mxnn)
im Zusammenhang mit dem Mihen um die Tora an.

Der Heilige, gepriesen sei Er, sagte zu Israel: Selig bin Ich und selig seid ihr,

wenn ihr auf die Worte der Tora hort.®> — Selig bin Ich, und selig seid ihr.
Wann? Wenn ihr auf Meine Tora hort, wenn ihr in Meinen Gesetzen wandelt.56

Dass der ,,Heilige, gepriesen sei Er, sich sehnt®, wurde zum Paradigma
verschiedener Aussagen.

R. Shim‘on bar Jochai sagt: Als der Heilige, gepriesen sei Er, die Welt erschuf,
sehnte Er sich danach, eine Wohnstitte in der unteren Welt zu haben, sowie
Er eine in der oberen hat.®” Auch sagt er: Tidglich wies der Heilige, gepriesen
sei Er, Mose an und befahl thm: Rede 3u den Kindern Israels, Befieh! den Kindern
Israels. — Der Heilige, gepriesen sei Er, begehrfe den Namen Israel zu jeder
Stunde in den Mund zu nehmen.® — Warum waren die Miitter unfruchtbar?
R. Jochanan antwortete: Weil der Heilige, gepriesen sei Er, sich nach den
Gebeten der Gerechten sehnte.®

62 SifDev, Egev § 45.

63 Sifra, Be-Huggotai 110c.

64 bAZ 5a.

65 Siehe JACOB MANN, Some Midrashic Geniza Fragments, in: Hebrew Union
College Annual 14 (1939), S. 303-358, hier S. 325.

66 WayR 35,3.

67 Tan, Naso 24; BemR 10,1, betreffs der Sehnsucht (ppinws) des Heiligen, die
Welt zu erschaffen.

68 WayR 2,5; vegl. bSota 38b: Der Heilige sehnt sich nach dem Priestersegen.

69 BerR 45,4; siche auch bJev 64a.

191



Aus diesem Gedanken hat sich ein anderer (logisch folgender) entwickelt:
Wenn es vor Thm ,,Sehnen® gibt, dann gibt es bet Ihm auch Stillung:
,»R. Meir lehrt: Selig, der in der Tora aufwuchs, dessen Miihe in der Tora
liegt, er wirkt Stillung seinem Schopfer.“”® Aber wenn es Sehnsucht und
Stillung gibt, dann gibt es auch Freude und Néte vor Thm: ,,In der Stunde,
da der Mensch in Not und Trauer ist, was sagt die Shekbina? Oh weh,
meinem Haupt, oh weh, meinem Arm!*“7!

Ahnliches wird auch tiber das Nichtbefolgen der Tora ausgesagt, das
den Heiligen, gepriesen sei Er, betrtibt:
Wenn ihr aber nicht darauf héren wollt, so wird Meine Seele im Verborgenen

wegen des Hochmuts weinen, aus Meinen Augen werden unaufhérlich Tri-
nen fliessen, weil die Herde des Herrn gefangen weggefihrt wird (Jer 13,17).7

Und im Namen von Rav ist thm sogar Reue eigen, die nur durch die
Treue Israels zu Gott (teilweise) gestillt werden kann:

Es gibt drei Wachen in der Nacht. Und in jeder Einzelnen sitzt der Heilige,
gepriesen sei Er, und brillt wie ein Lowe: Weh Mir, Ich habe Mein Haus
zerstort und Mein Zelt verbannt und Meine S6hne ins Exil unter die Volker
der Welt verbannt. Da erschien dem Rav Elijahu und sagte zu ihm: Immer
wenn Israel den Willen des Heiligen, gepriesen sei Er, tut und sie in die Ver-
sammlungshiuser und in die Bethduser eintreten und antworten: Sein grosser
Name sei gepriesen, dann nickt der Heilige mit seinem Haupt und sagt: Selig
der Ko6nig, den man in seinem Hause auf solche Art preist. Wehe ihm, dem
Vater, der seine S6hne verbannte, und wehe den S6hnen, die man vom Tisch
ihres Vaters verbannte.”

Aus diesem geistigen Milieu einer voneinander abhingigen ,,Gott-Mensch-
Nihe* stammt das Wort des R. El‘azar ha-Kappar, eines Zeitgenossen
von R. Jehuda ha-Nast:

Meine Tora ist in euren Hinden und das Ende der Zeiten in der Meinen. Wir
beide brauchen einander. Wenn ihr Mich braucht, um das Ende heranzubrin-
gen, so brauche Ich euch, dass ihr Meine Tora bewahrt, um den Aufbau Mei-
nes Hauses und den von Jerusalem herbeizufithren.”

70 ‘En Ya'agov zu bBer 17a.

71 mSanh 6,5. )

72 Dieses Zitat wird in der Ubersetzung nicht wiedergegeben, wie iiberhaupt in
diesem Abschnitt eine Reithe von Kiirzungen vorgenommen worden sind.
Siche GORDON / TUCKER, Heavenly Torah (Anm. 1), S. 111-113; HESCHEL,
Wi 1 AN (Aam. 1), Bd. 1; S. 73-75.

73 bBer 3a.

74 PesR 31,5; 144b

192



Mit der Aussage ,,wir beide brauchen einander® ist die Anschauung ver-
bunden, dass Israel ermichtigt ist, die Macht des Ewigen zu mindern oder
zu vermehren. Diese Anschauung wurde zu einem Grundstein der kabbalis-
tischen Lehre, und sie wird bereits in einer Auslegung in Sifre angedeutet:

Den Fels deiner Jugend hast du vernachldssigt (Dtn 32,18). Vernachlissigen kann

vom Ausdruck ‘Schwichen der Kraft™ (m> muwwn) abgeleitet werden: das
heisst: Thr schwicht die Kraft von oben.”

Nach R. Jehoshua b. Lewt1 offenbarte der Heilige dem Moses das Geheim-
nis, dass der Mensch die Macht hat, die Macht Gottes zu mehren:

Als Moses in den Bereich der Erhabenheit hinaufstieg, fand er den Heiligen,
gepriesen sei Er, dabel, wie er Kronen auf die Buchstaben band. Der Heilige,
gepriesen sei Er, sagte zu ihm: "Griisst man in deiner Stadt nicht™? Mose
antwortete vor IThm: "Gibt es denn etwa einen Knecht, der seinem Herrn
griisst [bevor dieser ihn griisst]™? Da antwortete der Heilige: "Du hittest mir
helfen sollen”. Sofort brach es aus Mose heraus: Mdge die Macht des Herrn sich
als gross erweisen, wie Du verbeissen hast (Num 14,17).76

Einen festen Ausdruck fand diese Perspektive durch R. Jehuda, Sohn des
R. Shim'on, einem Amorier der dritten oder vierten Generation:

Solange die Gerechten den Willen Gottes tun, mehren sie die Kraft der gott-
lichen Allmacht (sie erhohen sie), wie es heisst: Nun werde gross die Kraft des

Ewigen! (Num 14,17). Und wenn nicht, dann heisst es: Den Felsen, der dich ge-
zengt hat, bast du vernachldssigt [geschwicht| (Dtn 32,18).

Dem entsprechend gilt: ,,Jmmer wenn Israel den Willen des Heiligen,
gepriesen sei Er, tut, fiigen sie der Kraft der himmlischen Allmacht et-
was hinzu, wie es heisst: Mit Gott werden wir Mdchtiges tun (Ps 60,14).77
Nach dem Sohar wird dieser Gedanke in dem Vers Gebt Gott Macht (Ps
68,35) angedeutet.”

Der Ursprung fur die Auffassung, dass der Mensch die Macht Gottes
mehren kann, dirfte das Konzept der erlésungbediirftigen Shekhina sein,
das dem Bundesgedanken der Tora inhirent ist. Es hatte eine weitrei-
chende Wirkung auf das Glaubensleben in Israel und es entwickelte ein
intimes, verwandtschaftliches Verhiltnis zwischen Gott und Israel:

R. Shim‘on bar Jochai fragte R. El‘azar im Namen von R. Jossi: Ist es moglich,

dass du von deinem Vater gehort hast, was es bedeutet: Mit der Krone, mit der
seine Mutter ihn kront? (Hld 3,11) Er sagte zu thm: Ja. Wie ist das nun zu verste-

75 SifDev Ha azinn § 319

76 BT Shab 89a.

77 Siche PesK 26, B, 166a.

78 Siehe Zohar, Bd. 11, Bl. 32b.

193



hen? Er sprach: Ein Gleichnis von einem Ko6nig, der hatte eine einzige Tochter.
Er liebte sie tiber alle Massen. Er pflegte sie [zuerst], 'meine Tochter' zu nennen.
Aber das war thm nicht genug an Ausdruck seiner Liebe zu ihr, sodass er sie
'meine Schwestet' rief, dann 'meine Muttet'. So ausserordentlich liebte der Hei-
lige, gepriesen sei Er, Israel. Er rief Israel 'meine Tochter', denn es heisst: Hore,
Tochter, und sieh (Ps 45,11). Aber das war seiner Licbe ihr gegenuber nicht genug
und er nannte Israel 'meine Schwester'. Denn es heisst: Offne mir, meine Schwes-
ter, meine Liebe (HId 5,2). Und das war nicht genug Ausdruck seiner Liebe, und
er nannte Israel: 'meine Mutter'. Denn es heisst: Horeh anf mich, mein Volk, meine
Nation, hir auf mich (Jes 51,4). Es steht geschrieben: "0R #nd auf meine Mutter.™
Da erhob sich R. Shim‘on bar Jochai und kiisste ihn auf sein Haupt und sprach
zu thm: Wenn ich nur darum auf die Welt gekommen wire, um dieses eine
Wort zu horen, dann wire das fir mich genug gewesen.?

Zum Schluss sei noch einmal auf den unterschiedlichen Ansatz R. Agivas
und R. Jishma'els verwiesen, um deren Pole herum Heschel das Thema
Shekhina entfaltet und sie als immer tiefer in die Schicksalsgemeinschaft mit
Israel eintretend aufzeigt. R. Jishma‘el und seine Schiiler bleiben dabei ein
Kontrapunkt zu R. Aqgiva und dessen Schilern. Diese sprechen von der
Erlosung des Ewigen als von etwas, das sein Wesen bertihrt, seine Herrlich-
keit und sein Selbstsein (wenn ibr nicht Meine Zeugen seid, dann bin Ich nicht
Gotf). R. Jishma'el und seine Schule aber reden nie tiber das Wesen Gottes,
sondern allein Giber Seine Beziehung zu Israel und deren Bedeutung,.

Er lehrte: Nach den Praktiken des Landes Agypten [...], nach den Praktiken des 1 .an-

des Kanaan |...| handelt nicht [...] Ich bin der Ewige, ener Gott (Lev 18,3-4). Wenn
(ihr) nicht (so handelt), dann bin Ich, sozusagen, nicht der Ewige, ener Gott.8!

Die ausserordentliche Stellung, die Israel in den Augen des Heiligen inne-
hat, wird in zweierlei Richtungen hin interpretiert: Wer Israel antastet
schidigt sich selbst — der tastet den Heiligen an:

So spricht der Ewige, Zebaoth |...]: der ench anriibrt, tastet seinen eigenen Augapfel an
(Sach 2,12). Nach R. Eli'ezer, Sohn von R. Jossi des Galiliers (Schule R. Jish-
ma'‘els) ist auszulegen: Jeder, der Israel antastet, schidigt sich selbst. Es ist, als
ob er seinen Finger in das eigene Auge hineinlegt und es verletzt. Aber R. Shim-
‘on bar Jochai (Schule R. Agivas) sagte zu thm: So ist es nicht. Der Vers spricht
tber den Heiligen, gepriesen sei Er. Und er bedeutet: Jeder der euch antastet
und Boses tut, hat den Augapfel des Heiligen, gepriesen sei Er, angetastet. 82

79 Es findet sich eine Defektivschreibung, ohne 1 (waw), vor. Das Wort kann
daher als #-le-immi ,und auf meine Mutter” gelesen werden.

80 ShirR 3, 11, 2.

81 WayR 33,9. Hier ist die Differenz zwischen dem Statement Ich bin nicht Gott
und I¢h bin nicht Ener Gott zu beachten.

82 Midr HaGadol zu BaMidbar 10:35.

194



R. Shim‘on bar Jochais Aussage spricht von der oberen Welt, dass der Hei-
lige, gepriesen sei Er, von den Leiden des Volkes getroffen wird. Einen
Beweis dafiir fanden R. Chijja und R. Jehuda im folgenden Schriftwort:

In all” ithrer Not ist es Seine Not (Jes 33,9). Und sie sagten: ,,Komm und sieh das
Erbarmen dessen, der sprach und es war die Welt. Jedes Mal, wenn Israel sich
in Not befindet, ist die Not vor IThm. — Das bezieht sich aber auf die Not der
Allgemeinheit. Aber die Not des Einzelnen, woher die Begriindung dafiir?
Die Schrift sagt: Wenn er mich rufl, werde Ich ihm antworten, mit thm bin Ich in der
Not (Ps 91,15). Und ebenso sagt sie: Und jeder, der euch anriihrt, tastet den Angap-
fel Seines Anges an (Sach 2,22).83

Was ist der Unterschied zwischen der ersten (R. Eli‘ezer, Schule R. Jish-
ma‘els) und der zweiten Interpretation (R. Shim‘on bar Jochai, Schule
R. Agivas)? R. Eli‘ezer blickt in den Spiegel von unten und findet in der
Tora eine ,,verniinftige Moral®, einen Gedanken, der einleuchtet, entspre-
chend der einfachen Logik: Jeder, der Israel schidigt, schidigt sich selbst.
Demgegentiber sahen R. Shim‘on und R. Jehuda die Schriftstelle im Spie-
gel von oben: Jeder, der Israel schidigt, verursacht dem Heiligen eine Not.
Aber, dieser Auslegung entsprechend ware es notig zu schreiben:

der berthrt den Augapfel meines Auges, oder der tastet den Augapfel des
Auges an? Darum sagte R. Jehuda, der Schiler R. Aqivas: Den Augapfel des
Aunges wird nicht gesagt, sondern: den Augapfel Seines Anges. Die Schriftstelle
spricht von der oberen Welt.84

Nach einer anderen Quelle sagt R. Jehuda:

Die Schrift sagt nicht 1 (waw) [Suffix der 3. Person am Ende des Wortes: Au-
ge| sondern: > (yud) [Suffix der 1. Person]. Das lehrt: Jeder, der eine Person
aus Israel schidigt, fligt dem Schaden zu, der sprach, und es war die Welt.
Immer, wenn es Israel gut geht, dann geht es dem Heiligen, gepriesen sei Er,
gut und Er ist in Freude mit ihnen. Deshalb sagt die Schrift: Z# schauen das
Gliick deiner Erwablien und sich zu frenen an der Freude deines 1 olkes, und u_jubeln
mit deinem Erbe (Ps 106,5).85

Heschel vermutet, dass eine solche Auslegung von R. Aqgiva stammt:

R. Eli‘ezer b. Ya'aqov sagt: Gotzendienst durchschritt mit thnen das Meer.
R. Aqiva entgegnete ihm: Gott moge das verhiiten. Er ging nicht mit thnen
durch das Meer. Sondern das sagte Er zu ihnen: So wie ihr versklavt ward, war
Ich versklavt, und deshalb heisst es: der euch antastet, tastet den Augapfel Seines
Awnges an (Sach 2,12).86

83 MekhSh] Am 2.

84 Mekh], Sirata 6.

85 MekhShJ I, II.

86 MHG Be-ho ‘alotekha § 243.

195



Zusammenfassung

Durch eine Vielzahl von Texten (von denen in diesem Beitrag nur einige
wenige ausgewahlt wurden) zeigt Abraham Heschel die Rolle der Sheghina
auf, deren Ursprung er in der Prophetie ansiedelt,’” und die sich besonders
in Zeiten von Israels Not in ihrer ganzen Komplexitit und Ambivalenz
entfaltet. Der manchmal fast kontradiktorische Charakter der rabbinischen
Texte zum Thema wird in der Verflechtung der zwei verschiedenen Aus-
gangspunkte begrindet: der Schule R. Aqivas und der Schule von
R. Jishma'els, die fir Heschel sozusagen einen Archetyp rabbinischen und
damit judischen Denkens in seiner Gesamtheit, in seiner Lebendigkeit und
Vielfiltigkeit reprisentieren. Die Schule Agivas, konsequent in ihrer
Grundiiberzeugung von der Immanenz Gottes, fasst die prophetischen
Andeutungen vom ,,géttlichen Pathos“®® ganz real auf und die Shekhina ist
das geheimnisvolle Medium der gottlichen Identifikation mit Israel. Sie ist
die Antwort auf die in vielerlei Form formulierte Frage: warum hat der
Heilige nach den Gebeten der Gerechten Verlangen, warum bereitet das
menschliche sich Mithen in der Tora dem Schépfer Ruhe? Was ist die
Quelle fur den Ausdruck ,go6ttliches Bedurfen? Gott und Israel, beide
bedirfen der Erlosung, denn die Shekbina geht mit dem Volk ins Exil, und
Gott selbst wird als involviert in die Geschichte des Volkes dargestellt,
erlosungsbedurftig und zugleich ermichtigt, sich selbst zu erlésen und
Erlosung zu wirken, auch ohne die Verdienste Israels.

Heschel beschreibt diese Lehre als eine Revolution im religiosen Den-
ken, denn es stellt das Schicksal Gottes und das von Israel in engste Be-
ziehung — auf eine gleiche Ebene (Identitit). Dariiber hinaus ist gerade die
Lehre von der Shekhina ein Aufweis, dass Offenbarung nicht nur ein ein-
maliger Akt ist, sondern ein sich dauernd in der Geschichte Israels fortset-
zendes wechselseitiges Ereignis.

Die Schule R. Jishma'els jedoch, die auf die Transzendenz Gottes be-
dacht ist, zieht aus den Worten der Propheten ganz andere Schlussfolge-
rungen: Der Mensch braucht Gottes Erlésung, aber Er braucht sie nicht,
der Mensch braucht Gottes Unterstiitzung, aber Er braucht keine. Ist Er
auch aufmerksam, empathisch, so identifiziert Er sich doch nicht mit
menschlichen Leiden. Die gottliche Herrlichkeit zeigt sich nicht durch
Identifikation sondern in der iibermenschlichen und undurchdringlichen

87 Siehe HESCHEL, 0°nwi 12 770 (Anm. 1), I-LLVIL,
88 Siehe dazu HESCHEL, The Prophets (Anm. 25).

196



Stille Gottes inmitten menschlicher Not. Mit den in dem Werk angefiihr-
ten Texten versucht Heschel die Aggada als Quelle fiir theologische Er-
wigungen zu nutzen, was nach seiner Uberzeugung der Intention der
Autoren der Texte entspricht. Eine solche Beschiftigung ist nach den
Worten des Autors ein Desideratum im rabbinischen Umgang mit den
Quellen und stellt ein komplementires Gegengewicht zu einer von der
Halacha dominierten Reflexion dar.

Heschel selbst neigt eher der Schule R. Agivas zu. Fir ihn ist die
Shekbina die Matrona® (symbolisiert durch den géttlichen Namen E/ohim),
die vom Konig getrennt ist (symbolisiert durch den géttlichen Namen
HaShem). Sie weist darauf hin, dass Gott, sozusagen, in die tragische Ge-
schichte der Welt involviert ist. Im Lichte dieser Lehre gewann das Leid
Israels eine neue Bedeutung. Nicht nur Israel, sondern das ganze Univer-
sum, selbst die Shekhina liegen ,,im Staub®0 das heisst, sind im Exil. Die
Aufgabe des Menschen ist es nun, verantwortungsvoll fiir Welt und Gott
beizutragen, den urspriinglichen Zustand des Universums wiederherzu-
stellen [1°n], an der Wiedervereinigung [ der Shekbina mit dem En Sof
mitzuwirken. Das ist det Sinn der messianischen Erlosung, das Ziel aller
Miithen.“!

Das Nachsinnen der Rabbinen tber ein so gewichtiges Thema, wie die
Shekhina es ist, ,kann kaum aus Distanz, aus der Perspektive eines Outsi-
ders erfasst werden. Notzeiten bringen gewagte religibse Ansichten her-
vor.92 Trotzdem ist es auch fur einen Outsider offensichtlich, dass He-
schel mit seiner Shekhina-Konzeption nicht nur theologische Probleme,
beginnend mit dem 2. Jahrhundert n. Chr., vorstellt, sondern aus diesen
Quellen schépfend einen originellen Zugang zu den aggadischen Quellen
aufschliesst, die nahezu immer aus dem ewigen Gesprich Israels mit dem
Ewigen schépfen. Damit weist der Autor auch auf existentielle Fragen mit
theologischer Relevanz hin, die im 21. Jahrhundert ebenso virulent sind,
wie sie es in jedem Jahrhundert waren.

89 Zum weiblichen Aspekt der Shekhina siehe: SCHAFER, Weibliche Gottesbilder
(Anm. 13), und die immer noch inspirierenden Ausfithrungen von SCHOLEM,
Die jiidische Mystik (Anm. 4), S. 249ff.

90 Zohar Bd. II, Bl 9b.

91 HESCHEL, Mora/ Grandenr (Anm. 14), S. 172.

92 TUCKER / LEVIN, Heavenly Torah (Anm. 1), S. 105.

197



	Das Verständnis der Shekhina : eine Würdigung der Theology of Ancient Judaism von Abraham Joshua Heschel

