
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 70 (2014)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

BERGER, PAMELA: The Crescent on the Temple. The Dome of the Rock as Image of the

Anâent]emsh Sanctuary, Leiden / Boston: Brill 2012 Studies in Religion and the

Arts, Bd. 5), XXVI + 367 S, ISBN 978-90-04-20300-6.

In der vorliegenden Monographie geht B., Professorin für Kunstgeschichte und
Film in Boston, der ikonographischen Verschmelzung des Jerusalemer Tempels
in seiner Bedeutung als Memorialzentrum und Hoffnungssymbol durch den im
Jahre 691/92 u. Z. errichteten Felsendom (qubbat as-sahra) nach.

Im ersten Kapitel des reich illustrierten Buches (S. 1-19) werden zunächst die

wichtigsten literarischen Angaben über (bzw. Bezugnahmen auf) den Ersten und
Zweiten Tempel in den hebräischen heiligen Schriften, im Neuen Testament, bei
Flavius Josephus und in der rabbinischen Traditionsliteratur referiert. Das zweite

Kapitel (S. 21-29) beleuchtet die zunehmende Bedeutung des erinnerten Jerusalemer

Tempels sowohl in der jüdischen, als auch in der christlichen und islamischen

legendarischen Überlieferung. Im dritten Kapitel (S. 31-53) geht es um die

Errichtung des Felsendoms durch die Araber, um seine Verknüpfung mit lokalen
Heiligtumstraditionen und um seine frühe Wahrnehmung durch Juden, Christen
und Muslime.

Das vierte Kapitel (S. 55-73) befasst sich mit Identifikationen des frühislamischen

Sakralbaus und Pilgerziels mit dem jüdischen Heiligtum und den mit ihm
verknüpften symbolischen Ordnungen und Werten in christlichen Texten und
Illustrationen seit der Karolingerzeit, die durchweg den oktagonalen Grundriss
des einen auf das andere übertrugen und es als „domed circular Temple" (S. 73)
beschrieben bzw. abbildeten: „The belief that the Dome of the Rock represented
the Temple of Solomon was transformed into the idea that the domed structure
was the very same one standing during the time of Jesus" (S. 57). Dass auch der

von den Kreuzfahrern zum Templum Domini umgestaltete Felsendom als eine
solche symbolische Repräsentation des jüdischen Heiligtums wahrgenommen
wurde, erfahrt man im fünften Kapitel (S. 75-92). Während das sechste Kapitel (S.

93-121) die kunstgeschichtlichen Epochen der Romanik und der Gotik in den
Blick nimmt, behandelt das siebte Kapitel (S. 123-147) „anachronistische"
Darstellungen des Tempels durch italienische Künstler im ausgehenden Mittelalter.
Im achten Kapitel (S. 149-158) werden die italienische Renaissance sowie die

Anfange des Buchdrucks thematisiert, wobei gerade der mit dem Ende der
Manuskriptkultur einhergehende Medienwechsel eine erkennbare Fixierung der
Ikonographie (kreisförmiger oder polygonaler Tempelgrundriss) mit sich brachte.

Gleichzeitige, auf dem Gebiet des Frankenreichs entstandene Tempeldarstellungen

bespricht das neunte Kapitel (S. 159-188).
Das zehnte Kapitel (S. 189-196) illustriert die muslimische Wahrnehmung und

Darstellung des Harum al-Scharif in seiner traditionsgeschichtlichen Kontinuität
mit der biblischen und älteren haggadischen Überlieferung, das elfte Kapitel (S.

83



197-223) indes die „aktualisierenden" Tempelabbildungen in der frühneuzeitlichen

jüdischen Buchkunst. Von Muslimen und Juden verfertigte Pilgerrollen sind

Gegenstand des zwölften Kapitels (S. 225-251). Von besonderem Interesse ist
hierbei, dass auch in letzteren die stilisierte Mondsichel über dem Dach des
abgebildeten „eigenen" Heiligtums zu sehen ist: „The Jews who included it above the
»true« representation of the Temple [...] would have understood its connection to
Islam, as would those who viewed the image" (S. 242). Im dreizehnten Kapitel (S.

253-269) gelangen jüdische Itinerate, verzierte Toravorhänge, illustrierte Esther-
rollen und Ketubbot, im vierzehnten Kapitel (S. 271-288) Pilgerblätter aus dem
19. Jahrhundert, und im fünfzehnten Kapitel (S. 289-299) schliesslich Textilbilder
zur Darstellung, die oft entweder protologische oder eschatologische Bedeutungsfunktionen

des Jerusalemer Tempelheiligtums illustrieren.
Auf die interessante Verwendung von Tempelillustrationen als Apotropaion

im jüdischen Volksglauben macht B. im sechzehnten Kapitel (S. 301-311)
aufmerksam. Die Frage, warum der Felsendom seit dem frühen 20. Jahrhundert in
immer weniger Illustrationen des antiken bzw. idealen jüdischen Tempels begegnet,

wird von ihr im siebzehnten Kapitel (S. 313-330) beantwortet: „The
iconography of the Dome of the Rock as a consciously used image meant to communicate

a positive connotation has become part of the past" (S. 330). Einen Ausblick
auf die besondere emotionale, kulturelle und religiöse Bedeutung Jerusalems und
des Tempelgeländes für den modernen Staat Israel und viele Juden in der ganzen
Welt, die eine grundsätzlich positive Konnotation des Felsendoms (welche ihrerseits

seine traditionelle ikonographische Verbindung mit dem erinnerten oder
erhofften Tempel erst möglich gemacht hatte) verhindert, enthält das achtzehnte

Kapitel (S. 331-337). Beigegeben sind eine Bibliographie (S. 339-351), ein Appendix,

in dem Avner Ash ein besonders eindrückliches Exemplum der in Kapitel
sechzehn behandelten Amulette übersetzt und beschreibt (S. 353-357), sowie

Register der Namen und Sachen (S. 359-367).
Die gründliche und lesenswerte Studie erhellt einen bemerkenswerten Aspekt der

andauernden kulturellen Interaktion zwischen Judentum, Christentum und Islam.

Tübingen Michael Tilly

FRISON, CARLO: Nel nome Ai TLlohim e Ai Yahweh e dello Spirito Santo. Quattro saggi

sull'origine dell'idea délia Trinità e sulla critica della religione, Padova: Cleup 2012,
127 pp., ISBN 978-88-6129-851-4.

Written by an author who also works in the field of pure science, this booklet is

the result of an investigation into the place where biblical exegesis, ethnology, and
the history of ancient religions meet. As the subtitle suggests, it is divided into
four essays. The first one scrutinises the debate on the Trinitarian idea as developed

in monotheistic tradition. This is clearly the key concept of the piece, both
from a quantitative and qualitative point of view (30 paragraphs are dedicated to
the subject, covering 90 pages out of a total of 127). The three remaining essays
can be considered as an Appendix made up of examples taken from case studies

84



on religious feasts and criticism of religion (pp. 93-127). Since they provide no
more than a critical summary of secondary literature, it is sufficient to briefly
touch upon their respective topics: Christmas and the harvest moon celebrations

amongst shepherds, the relevance of the Inquisition's arguments against Galileo
Galilei, the concept of the origin of eternity in light of the debate concerning Sir
Fred Hoyle's book on The Origin of the Universe and the Origin ofReligion (1993).

The main essay, on the other hand, is a stimulating meditation on a widely
debated and awkward subject, and deserves closer attention. Bearing, not by chance,
the same title as the booklet itself (Nel nome di Elohim e di Yahweh e dello Spirito Santo),

it starts by considering the concept of a Supreme Deity as expressed by two well-
known scholars engaged in the study of primitive religions during the first half of
the 20th Century: the Austrian missionary Wilhelm Schmidt (1868-1954), a prestigious

member of the Societas Verbi Divini (not of the Society ofJesus as the author
claims), and Raffaele Pettazzoni (1883-1959), the first titular of an Italian chair in
the history of religion (1923). Schmidt categorised the spiritual Deities of primitive
religions into four types, which can nevertheless be basically considered as three, the

fourth being a reflection of the second when represented in images. By researching
these different types in context, Schimdt asserted that it is possible to define the

Supreme Deity as a form of monotheism marked out by all its attributes. Pettazzoni,

on the other hand, through an articulated investigation into the spiritual Deity's

qualities as attested by different ancient religions, demonstrated how a Supreme
Deity that presents all the so-called monotheistic prerogatives is not observed, thus

arguing that monotheism cannot derive from primitive religions. Entering the
debate, Frison notices an interesting point of contact in the discussion about the

Supreme Deity's ascension from the earth to the sky. Schmidt described the Supreme
Deity's abandonment of the earth as being a result of human faults, while Pettazzoni

focused on the "assumption into heaven" of the so-called Lord of animals.

Though the two scholars initially interpreted the immanent God's ascension from
two distinct perspectives, they ended up in agreement, noticing the relevance of a

supernatural being's ascent into the sky.
Frison builds the first argument of his essay on this assumption (pp. 13-66).

He identifies ascension into the sky as a pivotal element of the Trinitarian idea in
Jewish biblical tradition as well as in Christian theology, quoting narratives
concerning Yahweh and Christ. In order to trace a Trinitarian conception in the

Jewish Bible, he takes into account a sequence of fundamental episodes from
Genesis and Exodus, namely the two accounts of creation (to which the 14th Century

illumination from the Sarajevo Haggadah reproduced on the book's cover refers),
the story of Eden, a series of pericopes about Noah's ark, the golden calf and

Jacob's ladder. The research method is based on quotations of biblical references
with regard to the God's attributes as they have been enlightened by ethnology
(i.e. ritual and social aspects of pre-Jewish and Jewish traditions). The biblical
quotations are given in Italian translation and interpreted with the support of the

exegetical comments of scholars of theology such as Emanuele Testa OFM and
Bernardo Boschi OP. Using logic and clear reasoning that reflects the benefits of
a purely scientific (even if to some extent too neo-positivistic) mentality applied

85



to humanities, Frison succeeds in distinguishing many of the attributes that
belong, firstly to Elohim as a transcendental God in the sky, secondly to Yahweh as

an immanent God on the earth and in the sky that communicates direcdy with
men and receives sacrifices, and thirdly to the so-called Holy Spirit as an
independent manifestation of God that appears in the form of fire on mount Sinai or
brings Ezekiel and Yahweh up to the celestial seat (in this sense, the Holy Spirit is

said to correspond essentially to räah).
The second, more concise argument (pp. 66-76), invites the reader to consider

the correspondence between the components of the Trinity, as far as they have
been articulated up to this point, and three basic religious concepts: creation from
nothing, primordial world order, and thought/spirit. Each phenomenon is
produced by/refers to one of the respective types of spiritual Deity: the otiose Supreme
Deity deals with creation, the active Supreme Deity owns and shapes nature after it
has been created, the third Supreme Deity, i.e. the Holy Spirit in Christian terms,
determines human destiny. The conclusion moves away from the investigation into
biblical pericopes and back to the history of religion, once again questioning the

origin of the Trinitarian idea and the debate of the first half of the 20th Century. It is

clear that the religious lexicon on the Supreme Deity is mainly taken from Pettaz-
zoni's ideas, from amongst which Frison rejects what he calls an anti-monotheistic
prejudice. The essay's final conclusions, however, lead to a broad confirmation of
Wilhelm Schmidt's thesis on the identification of a monotheistic belief in primitive
religions. The essay ultimately aims to prove how the Trinitarian idea is observed in
the Jewish biblical tradition on the basis of precedents taken from ancient religions.

The focus on creation from nothing allows the author to offer the reader an
enjoyable philosophical-literary excursus (pp. 77-89) about the perception of
nothingness/infinity as it was experienced between the 18th and 20th Centuries by
Cechov, Leopardi, Rousseau, and Heidegger, with some hints on atheism and

questions of gender (e.g. Hannah Arendt's interest in existentialism). Some references

to cosmological and physical ideas on the origin of the universe, such as

Planck time, come to light in the final pages and the ultimate goal of the research
is to support the much-debated possibility, which Carlo Frison believes to be

pursuable throughout contemporary developments in physics and cosmology, of
a rational comparison between science and religion.

Tübingen Davide Scotto

HENDEL, Ronald: The Took of Genesis: A Biography, Princeton, N.J.: Princeton
University Press 2013, 304 S, ISBN: 978-0-691-14012-4.

Ronald Hendel ist Professor of Hebrew Bible am Department of Near Eastern
Studies der University of California in Berkeley. Sein hier anzuzeigendes Buch ist in
der Reihe „Lives of Great Religious Books" erschienen^; andere Titel dieser Reihe
behandeln etwa die Rollen vom Toten Meer, das Buch Mormon oder das I Ching.

Dem breiten Ansatz der Reihe entsprechend kann man Hendels Werk ohne
exegetische Fachkenntnisse lesen, ja man muss sogar sagen, dass es flüssig und

86



auch für Nichtmuttersprachler gut verständlich und überdies kenntnisreich und
spannend geschrieben ist. Hendel behandelt zum einen, relativ knapp, die Entstehung

des ersten Buches der Hebräischen Bibel und zum andern, sehr ausführlich,
sein Weiterleben in den Kulturen des Abendlandes.

Um mit dem letzteren zu beginnen: Hendels Werk ist weder eine langatmige
Auflistung von forschungsgeschichtlichen Positionen noch ein unübersichtliches
Kaleidoskop von Rezeptionen in diesen oder jenen Künsten, vielmehr gelingt es

Hendel, die wichtigsten Paradigmen des Umgangs mit dem Buch Genesis
herauszuarbeiten und diese Zugangsweisen in den kulturgeschichtlichen Kontext ihrer
jeweiligen Zeit zu stellen.

In der Antike wurden ganz überwiegend Auslegungsprinzipien angewandt, die

den Wortsinn völlig entwerten, und die Texte unter Anwendung von apokalyptischen

oder platonischen Denkmustern allegorisch verstehen. In der Neuzeit steht

dagegen der Wortsinn ganz im Vordergrund, die Vorstellung einer zweiten oder
tieferen Bedeutung wurde völlig verworfen. Dazwischen stehen exemplarisch
Augustin, Raschi, Martin Luther und schliesslich Baruch Spinoza, die diese Entwicklung

jeder auf seine Weise massgeblich vorangetrieben haben. Hendel legt immer
wieder dar — und darin liegt eine Stärke seiner Darstellung —, wie die Wirklichkeitsauffassung

einer Epoche und das jeweilige Schriftverständnis einander bedingt haben.

Nach Ausführungen zur Rezeption der Genesis bei Emily Dickinson und
Franz Kafka steht am Ende der Literaturwissenschaftler Erich Auerbach und sein

Hauptwerk „Mimesis". Hendel zeichnet darin insbesondere Auerbachs berühmte
Auslegung von Gen 22 kongenial nach.

Zum Schluss noch einige Worte zum kurzen ersten Teil des Buches über die

Entstehung der Genesis. Hier trägt Hendel Hypothesen aus der Mitte des

20. Jahrhunderts vor: die Urkundenhypothese und die Hypothese von poetischen
Vorläufern der späteren Prosawerke. Dies mag für den primär angesprochenen
Leserkreis passend sein, da die amerikanische Forschung, wenn sie überhaupt
literarkritisch arbeitet, fast ausschliesslich nach diesem älteren Paradigma verfährt.
Die europäische Forschung hat demgegenüber in den letzten Jahrzehnten ganz
andere Modelle entwickelt.

So mag Hendels Berichterstattung über die Geburt der Genesis überholt sein, seine

Beschreibung ihres weiteren Lebens ist brilliant und in jedem Falle lesenswert.

Tübingen Wolfgang Oswald

BUBER, Martin: Mythos und Mystik. Frühe Religionswissenschaftliche Schriften,
herausgegeben, eingeleitet und kommentiert von David Groiser, Gütersloh:
Gütersloher Verlagshaus 2013 (— Martin Buber, Werkausgabe, Bd. II/1), 540 S.,

ISBN: 978-3-579-02676-3.

Martin Bubers Denken und literarisches Schaffen beginnt nicht erst mit leb und

Ou (1923). Lange Zeit jedoch wurde das Frühwerk des Philosophen ziemlich
ignoriert oder pauschal auf eine Reihe verschwommener Entwürfe einer
sogenannten vordialogischen Phase reduziert. Die vom Gütersloher Verlagshauses her-

87



ausgebrachte Werkausgabe hatte es daher unternommen, hier gegenzusteuern,
und bereits mit dem ersten Band Frühe kulturkritische und philosophische Schriften

(2001) diese Lücke zu füllen begonnen und damit zugleich einen wesentlichen

Beitrag zur Buber-Rezeption geleistet. Dies gilt nun umso mehr im Hinblick auf
den Beitrag, der mit der Veröffentlichung des Bandes Mythos und Mystik. Frühe

Feligionswissenschaftliche Schriften (MBW II/1), geleistet worden ist.
Der 2008 bereits angekündigte Band Mythos und Mystik ist seit November vorigen

Jahres endlich verfügbar und erfüllt alle Erwartungen, wenn er sie nicht sogar
übertrifft. Insgesamt dreissig Texte, viele von ihnen seit ihrer Erstveröffentlichung
nicht wieder (nachgedruckt und im Laufe der Zeit nur schwer, wenn überhaupt
noch auffindbar, dazu einige bislang sogar unveröffentlichte Schriften, machen den

vorliegenden Band zu etwas besonders Wertvollem. Um hier nur einige Beispiele
dafür zu nennen: Satu's Feiden und Fache (entstanden um 1900, MBW 11/1, S. 67-69);
ÜberJakob Böhme (1901, ebd., S. 70-74); Gustav Fandauer (1904, ebd., S. 102-107); Zur
Geschichte des Individuationsproblems. Nikolaus von Kues und Jakob Böhme (1904, ebd., S.

75-101); Mystik als religiöser Solipsismus (1910, ebd., S. 150-151). Hervorzuheben ist
des weiteren die philologische Sorgfalt, mit der Mythos und Mystik ediert worden ist,

ganz zu schweigen von umfangreichen Kommentaren zu den einzelnen Texten, die
in der Summe mit mehr als zweihundert Seiten ausmachen: Darin werden die

Textzeugen, Drucke und ggf. Wiederabdrucke, Übersetzungen und mitunter verschiedene

Druckvorlagen von David Groiser (Dozent an der Faculty ofMedieval and Modern

Fanguages in Oxford), der sich bereits als Herausgeber des Bandes II/2 der
MBW (Ekstatische Konfessionen) verdient gemacht hat, mit ebenso grosser Genauigkeit

wiedergegeben, wie die akribischen Variantenapparate die Entwicklung der
Texte dokumentieren, von denen manche in mehreren Fassungen vorliegen. Hinzu
kommen die Wort- und Sacherklärungen, die Identifikation von Zitaten, die oft
implizit auf den Seiten Bubers erscheinen und eine ausführliche Intertextenkarte
zeichnen. Ein genaues Quellen- und Literaturverzeichnis der verwendeten Literatur,
dazu ein Glossar sowie Stellen-, Sach- und Personenregister vervollständigen den

Band, dessen Qualität bereits oben angedeutet worden ist.

In seiner Einleitung bietet der Herausgeber ein umfassendes Bild der Zeit, in
der das Frühwerk des Philosophen entstanden ist, und liefert damit zugleich die
erforderliche Kontextualisierung und Problematisierung der abgedruckten Texte.
Bubers Beschäftigung mit dem Hendiadyoin Mythos und Mystik betreffend, wird
dabei zutreffend auf die Stimmung der sogenannten Neuromantik zurückgeführt;
denn „das Verlangen nach neuen Religionsformen schlug sich in einer Hinwendung

zu Mystik und Mythos nieder, denn eben damit wollte man jede Art von
theistisch-religiösem Dogmatismus meiden" (S. 32). Aus allen hier gesammelten
Schriften Bubers spricht ein Verlangen nach Religiosität, das sein Epizentrum in
der spannungsreichen Wechselbeziehung von Ketzern, Mystikern und Propheten
im Gegenüber zur Zwingherrschaft der institutionalisierten Religion gefunden
hat. Auf rundum gelungene Weise wird mit Mythos und Mystik ein Zugang zum
innersten Kern des Buber'schen Denklabors eröffnet und damit zugleich der
wesentliche Inhalt seiner formativen Jahre abgebildet.

Jena Francesco Ferrari

88



Lengyel, GÀBOR: Moderne Rabbineransbildung in Deutschland und Ungarn. Ungarische
Hörer an Rildungsinstitutionen des deutschen Judentums (1854-1938), Berlin Münster
Wien Zürich London: LIT Verlag 2012 Münsteraner Judaistische Studien, Bd.
26), 392 S, ISBN: 978-3-643-11725-0.

Der vorliegende Band ist die Publikation einer Dissertation, die in der Jüdischen
Universität in Budapest eingereicht wurde. Er ist in mehrfacher Hinsicht sehr

bemerkenswert, insbesondere seiner äusseren Umstände wegen. Nicht nur steht
hinter dem Band ein Verfasser, der quasi als Spätberufener nach erfolgreichen
Jahrzehnten als Ingenieur sich der Rabbinatsausbildung gestellt und sich dem
geisteswissenschaftlichen Arbeiten in einer Intensität zugewandt hat, die in wenigen

Jahren zur Fertigstellung einer Dissertation führte. Vielmehr vereinen sich in
der Person des Verfassers verschiedenste religiöse und kulturelle Erfahrungen.
Aufgewachsen in einer orthodoxen ungarischen Familie, lebte er viele Jahre in
Israel und wirkt nun als Rabbiner in einer liberalen deutschen Gemeinde (Hannover).

Dazu kommt der Studienort in Budapest - ein Glied der liberalen jüdischen
Gemeinschaft studierte an der neolog geprägten ungarischen Ausbildungsstätte
für Rabbiner und legte seine Dissertation dort nahezu 70 Jahre nach der Schoa,
die auch seine Familie massiv betraf, in deutscher Sprache vor. Darin zeigt sich
nicht nur etwas von der Offenheit des Verfassers, sondern auch von der Offenheit

der Jüdischen Universität für Begegnung und Zusammenarbeit, die auch die
Rezensentin immer wieder erfahren kann.

Der zeitliche historische Rahmen der Untersuchung ist gesetzt mit der Eröffnung

des Jüdischen Theologischen Seminars in Breslau 1854 einerseits und
anderseits mit dessen Schliessung durch die Nazis bzw. der des orthodoxen
Rabbinerseminars 1938. Gefragt wird nach den ungarischen Rabbinatsstudenten in den
deutschen Einrichtungen. Die geographische Einordnung ,aus Ungarn' ist
wesentlich komplizierter, ist doch der genannte Zeitraum bestimmt von ständig
wechselnden Grenzziehungen. So hat der Verf. sich entschieden, denjenigen
Studenten als ungarischen zu betrachten, dessen Geburtsort in seinem Geburtsjahr

auf ungarischem Territorium lag, unabhängig von den späteren politischen
Veränderungen. Die komplizierte Situation wird noch dadurch verschärft, dass

die jeweiligen Familien- und Ortsnamen sprachlich sei es der jeweiligen Nationalsprache

angepasst sind, sei es in Hebräisch in den Matrikelbüchern etc. zu finden
sind. So ist kaum ermessbar, welch immense Arbeit sich hinter der Identifizierung
ungarischer Rabbinats-Studenten in deutschen Einrichtungen verbirgt.

Das Kapitel „Der geschichtliche Rahmen" unternimmt eine historische
Einordnung unter besonderer Berücksichtigung des Wandels der rechtlichen Situation

von Juden im deutschen Raum bis hin zu einer rechtlichen Gleichstellung.
Anschliessend wird der deutsche Einfluss auf das ungarische Judentum untersucht,

um dann das Augenmerk auf die vier grossen Ausbildungsstätten für
Rabbiner zu richten: das Jüdische-Theologische Seminar in Breslau (1854-1938), die
Hochschule für die Wissenschaft des Judentums in Berlin (1872-1942), das

Rabbinerseminar für das orthodoxe Judentum in Berlin (1873-1938) und die 1877

gegründete Landesrabbinerschule in Budapest. Dabei werden jeweils neben anderem

das Entstehen, die Lehrenden, die Bibliotheksbedingungen und die Lehrplä-

89



ne bzw. —ziele in den Blick genommen. Dabei zeigt sich, dass der Beginn bei
keiner der Ausbildungsstätten ein einfacher oder gar selbstverständlicher war,
aber dennoch mit viel Hoffnung und Elan verbunden geschah. Das Ende war bei
dreien von ihnen ein den politischen Entwicklungen entsprechend dramatischer.
Das Rabbinerseminar in Budapest war das einzige, das seine Arbeit, wenn auch

extrem eingeschränkt, fortsetzen konnte und nun nach der politischen Wende
Ende der 80er Jahre des 20. Jahrhunderts unter immer noch nicht einfachen

Bedingungen versucht, wieder etwas von dem guten Ruf der früheren Jahrzehnte
zurück zu erlangen.

Eine Zusammenstellung über die Verteilung der Studierenden an den jeweiligen

Ausbildungsstätten, teils mit Zahlenangaben, teils mit Namen, teils mit
Herkunftsorten schliesst den ersten Teil des Bandes ab.

Den zweiten Teil des Buches bildet eine umfangreiche Biografie von 185
jüdischen Studierenden / Absolventen der referierten Institutionen (S. 187-344).
Abgeschlossen wird der Band mit einer sehr instruktiven Bibliographie.

Den Band zu lesen, ist eine Freude, da er eine bewundernswerte Akribie
aufweist im Blick auf die Zusammenstellung der Linien, die sich vor allem über die
Studierenden zwischen den deutschen und der ungarischen Ausbildungsstätten
gebildet haben. Er ist zugleich ein Denkmal, das damit gerade auch den Lehrenden

wie den Studierenden gesetzt wurde, die von dem brutalen Traditionsabbruch
betroffen wurden. Die Lektüre weckt aber auch durchaus zwiespältige Gefühle -
nicht hinsichtlich der Qualität der Arbeit, die nicht in Zweifel zu ziehen ist. Die
Zwiespältigkeit der Gefühle rührt eher daher, dass dieser Band einmal mehr deutlich

macht, wie viel zerstört worden ist an kulturellem Gut, weit mehr noch aber

daher, dass wir an die Menschen in diesen Institutionen erinnert werden, die
damals ihres Lebens beraubt wurden. Dass damit bis heute Folgeprobleme
verbunden sind, bis in die gegenwärtige Ausbildung hinein, wird der Rezensentin
immer wieder bewusst auch angesichts des Wissens darum, wie schwer es der

einzigen überlebenden Institution angesichts ihrer erzwungenen Begrenzungen
auch nach 1945 fällt, an den früheren Glanz anzuknüpfen und diesem auch nur
annäherungsweise nahe zu kommen. Dem Band sind viele Leserinnen und Leser

zu wünschen, die eintauchen in die wechselvolle und herausfordernde Geschichte
der Rabbinatsausbildung zwischen den Kulmren.

Budapest Jutta Hausmann

JANNER, SARA: Zwischen Machtanspruch und Autoritätsverlust. Zur Funktion von Religion
und Kirchlichkeit in Politik und Selbstverständnis des konservativen alten Bürgertums im Basel
des 19. Jahrhunderts, Basel: Schwabe Verlag 2012 Basler Beträge zur
Geschichtswissenschaft - BBG, Bd. 184), 595 S, ISBN 978-3-7965-2774-6.

Sara Janners Forschungsschwerpunkt in ihrer jetzt erschienenen Dissertation ist
die soziale und politische Funktion von Religion und Kirche für das konservative

Stadtbürgertum und dessen Selbstbild in Basel während des 19. Jahrhunderts. Die
sozialgeschichtliche Arbeit (sie ist weder kirchen- noch theologiehistorisch orien-

90



tiert) beschäftigt sich denn auch überwiegend mit der Selbstdarstellung und der
tatsächlichen Bedeutung von verschiedenen Akteuren innerhalb des „frommen
Basel". Dabei räumt Sara janner mit vielen gängigen Thesen über das „fromme
Basel" auf und beschreibt überzeugend die bisher unterbewertete Rolle beispielsweise

des Pietismus.
Für die Leserinnen und Leser der Judaica besonders interessant dürfte in

diesem Zusammenhang vor allem das vierte Kapitel über den „Verein der Freunde
Israels" sein. Der 1830 in Basel gegründete Verein gehörte zu den zahlreichen,
von erweckten Kreisen gegründeten „Reichgotteswerken", war selbst aber keine

von der Christentumsgesellschaft angeregte Gründung, sondern wurde anfangs in
erster Linie von Mitgliedern der pietistischen Herrnhuter Brüdersozietät getragen.

Sara Janners Kapitel über den „Verein der Freunde Israels" ist zwar kein Beitrag

zur jüdischen Geschichte oder zur Geschichte des christlichen Antisemitismus.

Die Beschäftigung mit der Judenmission der Vereinsmitglieder diente
ausschliesslich als Selektionsinstrument, um eine ganz bestimmte Gruppe, ein Milieu,
innerhalb der Basler Stadtbürgerschaft eindeutig definieren zu können.

Dennoch ist Sara Janner damit ein wichtiger Beitrag zur Erforschung der
Judenmission im deutschsprachigen Raum gelungen, und dies umso mehr, als sie

wissenschaftlich bisher noch weitgehend unbeachtet ist. (Christopher M. Clarks
bahnrechende Untersuchung The Politics ofConversion: Missionary Protestantism and the

Jews in Prussia, 1728-1941 [Alderley, UK 1995] hat im deutschsprachigen Raum

bislang wenig Beachtung gefunden; vgl. weiterhin: Paul Aring, Christliche
Judenmission [Neukirchen 1980], und John Conway, "Protestant Mission to the Jews,
1810-1980: Ecclesiastical Imperialism or Theologcial Aberration?", in: Holocaust

and Genocide Studies 1 [1986], S. 127-146). In ihrer Arbeit hat Sara Janner bestimmte,

in der Judenmission vorhandene negative und rassistische Judenbilder von
Christen sozial und politisch genau gefasst und ihre soziale und politische Funktion

für das Stadtbürgertum in Basel im 19. Jahrhundert aufgezeigt. Präzise erläutert

sie, wer ein Interesse an der Judenmission hatte und was ihre Motivation war.
Sie erläutert dabei auch deutlich das ambivalente Verständnis, das die Freunde
Israels vom Judentum hatten: So lehnte der Verein auf der einen Seite die

Emanzipation der Juden in Basel ab, wie sie grundsätzlich die ganze mit der Französischen

Revolution verbundene „Säkularisierung" des Staates und die Durchsetzung

der bürgerlichen Gleichheit ablehnten. Sie hielten auch am theologischen
Antijudaismus und Triumphalismus fest. Auf der anderen Seite bekämpfte der
Verein Vorurteile und Ablehnung gegenüber Juden, den Antisemitismus innerhalb

der evangelischen Kirche und klärte über die jüdischen Wurzeln der christlichen

Religion auf. Konversionswillige und bereits getaufte Juden wurden praktisch

und seelsorgerisch betreut und, so gut es ging, in die christliche Gesellschaft

integriert. Dieses „passive" Missionskonzept (geografisch vor allem in Basel und
Umgebung) änderte sich Ende des 19. Jahrhunderts und wurde zu einem aktiven
Bemühen um Konversion vermittelt insbesondere durch Missionsstationen in
Osteuropa.

Diese wichtigen Ausführungen laden ein, sich noch mehr mit dem „Verein
der Freunde Israels" und seiner späteren Geschichte auseinanderzusetzen: der

91



Entwicklung zur Evangelischen Judenmission und schliesslich zur Stiftung Kirche
und Judentum, aus der — nach entsprechendem Lernprozess und Wandel — das

Züricher Lehrhaus als Ort christlich-jüdischer Begegnung und miteinander
Lernens und Dialoges in der Schweiz hervorgegangen ist.

Zürich/Cambridge Jehoschua Ahrens

Adam, Thomas / Thomas Moos / Rolf Schmitt (Hg.): Oppenheimer. Eine jüdische

Familie aus Bruchsal. Spuren — Geschichten — Begegnungen, Ubstadt-Weiher (u. a.):

Verlag Regionalkultur 2012 Veröffentlichungen zur Geschichte der Stadt
Bruchsal, Bd. 25), 327 S, 4°, ISBN 978-3-89735-747-1.

Die badische Kleinstadt Bruchsal stellt sich ihrer NS-Vergangenheit und ehrt mit
einem innerstädtischen Platz ihren jüdischen Mitbürger Otto Oppenheimer
(1875—1951). Der vorliegende Sammelband enthält Beiträge mehrerer Autoren
zur jüdischen Familie Oppenheimer, die als Unternehmer, Gründer und
Stadtverordnete tief in ihrer süddeutschen Heimat verwurzelt waren. Gleichzeitig
gewährt der Band einen Blick in die Geschichte der Stadt Bruchsal zwischen
Kaiserreich und Nationalsozialismus.

Der jüdische Kaufmann Louis Oppenheimer siedelte im Frühsommer 1860
nach Bruchsal über, um dort eine Tuchfabrikation zu gründen und damit die

Familientradition fortzuführen. Seine Söhne Jacob und Otto Oppenheimer
übernahmen gegen Ende des 19. Jahrhunderts die Firma des Vaters, die schon bald
eine feste Grösse im regionalen Wirtschaftsleben darstellte. Der Stammbaum der
Familie Oppenheimer lässt sich jedoch bis ins 13. Jahrhundert zurückverfolgen.
Kurze biographische Beiträge zeigen dabei die Linie vom ausgehenden Mittelalter
bis zur Bruchsaler Familie. Ein besonderer Blick wird auf Otto Oppenheimer
gerichtet, nach ihm ist seit 2011 ein zentraler Platz in der Stadt Bruchsal benannt.
Wie alle Mitglieder dieser Familie zeigte auch Otto Oppenheimer gesellschaftliches

Engagement und bildete so einen aktiven Teil in der städtischen Gemeinschaft.

Er war Grafiksammler, Kunstmäzen als auch stolzes Mitglied der Grossen
Karnevalsgesellschaft. Für sie verfasste er den überregional bekannten „Brusler
Dorscht", der noch heute gültigen Lokalhymne der Stadt Bruchsal, die überwiegend

zur Fasnachtszeit gesungen wird.
Das gute Miteinander christlicher und jüdischer Bürger Bruchsals endete

jedoch mit dem Beginn der NS-Zeit. Otto Oppenheimer musste das Familienun-
temehmen im Jahr 1938 verkaufen, die Familie plante ihre Flucht in die USA.
Doch nicht allen Mitgliedern der Familie gelang die Flucht, einige von ihnen
fielen der Shoa zum Opfer. Mit der Umbenennung eines innerstädtischen Platzes
nach Otto Oppenheimer — stellvertretend für die gesamte Familie — stellt sich die
Stadt Bruchsal ihrer schweren Vergangenheit und erinnert daher nicht nur an die
Familie Oppenheimer, sondern mit ihr an alle jüdischen Bürger, die ein gleiches
Schicksal erleiden mussten. Verbunden mit zahlreichen persönlichen Fotos,
Erinnerungen auch der Enkel Oppenheimers, Ansichtskarten, Zeichnungen sowie
Archivdokumenten gewährt der Sammelband in einem weitestgehend chronologi-

92



sehen Aufbau einen ausführlichen und tiefen Einblick in die Geschichte der
Familie Oppenheimer und ihrer Heimat Bruchsal. Eine empfehlenswerte Lesereise -
nicht nur für Bruchsaler Bürger.

Freiburg im Breisgau Claudia Meret£

MAHNKOPF, Claus-Steffen: Deutsch/and oder Jerusalem. Das kursg heben der

Francesca Albertini, Springe: zu Klampen, 302 S., ISBN 978-3-86674-183-6.

Sechsunddreissig Jahre nur war sie, als sie an den Folgen ihrer 2002 diagnostizierten

Diabeteserkrankung am 27. März 2011 starb: Francesca Yardenit Albertini,
eine der jüngsten Lehrstuhlinhaberinnen für Religionswissenschaft in Deutschland,

Römerin, Jüdin, Wahldeutsche mit Wohnsitz in Freiburg i. Br., später Berlin

/ Potsdam, passionierte Grenzgängerin zwischen Italien, Deutschland, Israel
sowie den USA und dem fernen Osten und nicht zuletzt leidenschaftliche
Wissenschaftlerin. In ihrem kurzen Leben leistete sie Herausragendes — der Freiburger

Religionsphilosoph Bernhard Casper sprach über sie gar von „einer Begabung,

wie sie nur einmal in einem halben Jahrhundert anzutreffen ist." Nicht nur
ihr Studium legte sie breit an: Sie studierte Jüdische Philosophie, Kunstgeschichte,
Geschichte und Orientalistik (mit den Schwerpunkten Ägyptologie und Judaistik)
und schloss bereits mit dreiundzwanzig Jahren ab; ein weiteres Studium folgte,
parallel zur Promotionszeit, in evangelischer Theologie. Auch ihre späteren
Lehrveranstaltungen waren stets geprägt vom enormen Wissensschatz der jungen
Dozentin und zeugten von ihrer soliden Allgemeinbildung; sie wusste Aktuelles
mit Historischem geschickt zu verbinden, um auf diese Weise neue Erklärungsansätze

und Theorien zu entwickeln. Doch nicht nur dies — Francesca Yardenit
Albertini war auch ein aussergewöhnliches Sprachtalent. In Windeseile lernte sie

deutsch, nicht zuletzt, um die deutschen Philosophen im Original lesen zu können.

Sie vertiefte sich ins Arabische und Spanische, wollte sich gar dem Chinesischen

sowie dem Tibetischen verschreiben. Unnötig zu sagen, dass sie Englisch,
Französisch und Hebräisch fliessend beherrschte und in diesen Sprachen teilweise
auch unterrichtete. Francesa — die Frau der Sprache(n): Sie las die antiken Texte im
Original, sei es auf Latein, auf Griechisch, Aramäisch oder gar auf Sanskrit. Die
Potsdamer Gelehrte brachte sich neben ihren zahllosen Tätigkeiten und Verpflichtungen

auch in verschiedenen Kommissionen und Komitees ein; so war sie über
eine Reihe von Jahren Mitglied in der Redaktionskommission der JUDAICA.

Es waren indes nicht nur das reine Denken, das Geistige, das Intellektuelle,
die hehre Wissenschaft, die Francesca Yardenit Albertini auszeichneten und
durch die ihr beruflicher Weg, ihre „Turbokarriere" (S. 117), erst als Doktorandin
(die Arbeit schrieb sie über „Das Verständnis des Seins bei Hermann Cohen"),
dann als Habilitandin (hier war ihr Thema „Die Konzeption des Messias bei
Maimonides und die frühmittelalterliche islamische Philosophie") und schliesslich
als Lehrstuhlinhaberin so klar vorgezeichnet war. Die gebürtige Römerin lebte
auch und ganz besonders ein aktives, liberales und passioniertes Judentum; das

war nicht immer so: Als Teenager befasste sie, die katholisch Getaufte, sich wenig

93



mit ihrer jüdischen Abstammung, erst das Seminar „Einführung in die jüdische
Philosophie" bewirkte die entscheidende Kehrtwende: Ab dato beschäftigte sie

sich eingehend mit den Werten und Lehren des Judentums, um das theoretisch
Erworbene mit dem Leben zu verbinden: Francesca Albertini, die sich im Laufe
der Zeit des bewusst ge- und erlebten Judentums einen zweiten Namen, Yardenit
(in Anspielung an den Fluss Jordan), zulegte, verstand sich vor allem in den letzten

Jahren ihres kurzen Lebens als Wegbereiterin für ein neues Verständnis von
jüdisch-christlichem Dialog, der in eine Aussöhnung jenseits der Schuldfrage
münden sollte. So konnte sie bereits am 6. August 1999 Ignatz Bubis gegenüber
festhalten: „Ich glaube, dass das Verhältnis zwischen deutschen Juden und Nicht-
juden gewaltige Fortschritte gemacht hat [...]: Ich bemerke das in den zahlreichen
und oft sehr jungen Schülern, die die Kabbalat Schabbat besuchen, in den zahlreichen

Gästen, die die Synagoge Freiburgs sehen möchten ..." (S. 138) Doch
genauso, wie sie sich für die jüdische Sache einsetzte, kritisierte sie beispielsweise
auch jegliche Form antiislamischer Haltung auf jüdischer Seite. Indes, sie war
auch der leichten Unterhaltung nicht gänzlich abgeneigt, zählte sie sich doch
beispielsweise bedingungslos zu den Trekkis, den begeisterten Anhängern der
beliebten Serie ,Star Trek'.

Wer eintauchen möchte in Leben und Werk, in Ideenwelt und Geisteshaltung
der Verstorbenen, wer erfahren möchte, wie sie mit ihrer Krankheit umging, die
sie bereits im Alter von achtundzwanzig Jahren ereilt hatte, wer erleben möchte,
in welche Länder der Welt die junge Gelehrte aufgebrochen war, sei auf die
einfühlsam-sinnliche, mitreissende Biografie von Claus-Steffen Mahnkopf verwiesen,
in der - zum Teil mit aussergewöhnlicher Offenheit — das Bild einer Frau
gezeichnet wird, „deren Hunger nach Wirklichkeit die kurze Frist dieses Lebens um
so schmerzlicher werden lässt." Claus-Steffen Mahnkopf, Professor für Komposition

in Leipzig, ist nicht irgendein Biograf, er war Francesca Yardenit Albertinis
Ehemann und geistiger Freund „mit sehr ähnlichen kulturellen Absichten" wie
die Verstorbene (S. 44), mit der er, der viel Ältere, über zehn Jahre lang auf
gemeinsamen Wegen schritt. Doch wer nun annimmt, die vorliegende Biografie
zeichne sich durch ehebedingte Unfähigkeit zur Distanznahme aus, sieht sich

angenehm überrascht: Claus-Steffen Mahnkopf ist mit dem Lebensabriss über
seine Frau ein wahrhaft glücklicher Wurf gelungen, auch wenn der Anlass zum
Buch ein tieftrauriger war. Der Albertini-Biograf zeigt stilsicher und in dichter
Atmosphäre den weit gespannten Facettenreichtum dieser Ausnahmepersönlichkeit

— privat und beruflich - auf. Stets sachlich, nie sentimental, doch mit grosser
Empathie geschrieben und immer den richtigen Ton treffend, gleitet dieses
besondere Buch niemals ins Schwülstige oder gar Kitschige ab - eine bemerkenswerte

Hommage mit Tiefgang.
Francesca Yardenit Albertini, überzeugte Europäerin und kritische Denkerin,

verkündete schon früh in ihrem Leben - sie mochte etwa dreizehn Jahre gewesen
sein: „Eines Tages werde ich Italien verlassen." (S. 106) Wohin es gehen sollte,
wusste sie ebenfalls schon: nach Deutschland oder Jerusalem

Zürich / Freiburg i. Br. Yvonne Domhardt

94



Aptroot, Marion / Efrat Gal-Ed / Roland Gruschka / Simon Neuberg
(eds.): BJ?n OS'TIBB? WT' : üpV / Jiddistik heute / Yiddish Studies Today, Düsseldorf:
Düsseldorf University Press 2012, 664 S., ISBN 978-3-943460-09-4.

Das Fach Jiddische Studien bzw. jiddistik ist in Deutschland ein noch junges Fach mit
besonders vielfältigen Forschungsfeldern. Im universitären Bereich stützt es sich in
erster Linie auf die beiden Lehrstühle an der Heinrich-Heine-Universität Düsseldorf
und der Universität Trier, die gemeinsam das jährlich stattfindende Symposium für
Jiddische Studien in Deutschland ausrichten. Das Symposium wurde 1998 von Erika
Timm (der damaligen Lehrstuhlinhaberin in Trier) und Marion Aptroot (der
Lehrstuhlinhaberin in Düsseldorf) ins Leben gerufen und bietet seither internationalen
Forscherinnen und Forschern sowie interessierten Laien die Möglichkeit zum
wissenschaftlichen Austausch und zur interdisziplinären Vernetzung.

Anlässlich des X16 SymposiumsfürJiddische Studien im Jahr 2012 erschien der
vorliegende, 664 Seiten umfangreiche Sammelband, betitelt mit dem hebräischen Wort
Dp"? - leket „Sammlung", in dem insgesamt 32 Beiträge renommierter Jiddistinnen
und Jiddisten aus Europa, den USA, Kanada und Israel zusammengestellt sind. Die
Herausgeber Marion Aptroot und Efrat Gal-Ed (Heinrich-Heine-Universität
Düsseldorf), Roland Gruschka (Juniorprofessor an der Hochschule für Jüdische Studien

Heidelberg) und Simon Neuberg (Inhaber des Lehrstuhls für Jiddistik der Universität

Trier) erklären im deutsch- und englischsprachigen Vorwort: „Mit dem Band
BpV wird eine neue Reihe wissenschaftlicher Studien zur Jiddistik sowie philologischer

Editionen und Studienausgaben jiddischer Literatur eröffnet. Jiddisch, Englisch

und Deutsch stehen als Publikationssprachen gleichberechtigt nebeneinander.

[...] BpV enthält Beiträge zur jiddischen Literatur, Sprache und Kultur, die ein Schlaglicht

auf den internationalen Diskurs und die thematische und methodologische
Vielfalt jiddistischer Forschung der Gegenwart werfen." (S. 7)

Der Sammelband ist in vier thematische Forschungsbereiche unterteilt, die

entsprechend der Publikationssprachen dreisprachig (Jiddisch, Deutsch, Englisch)
überschrieben sind:

1. In pardesfun moderneryidisher literatur / Lesarten moderner jiddischer Literatur
/ Readings in Modern Literature. In 13 (elf englisch- und zwei deutschsprachigen)

Beiträgen sind „modernistische jiddische Dichterinnen und Dichter ebenso
als Thema vertreten wie gefeierte Gründergestalten der Epoche der Jiddischen
Klassiken, Buchillustratoren und die namenlosen Leser jiddischer Unterhaltungsliteratur."

Es wird ein beachtliches Spektrum literaturwissenschaftlicher jiddistischer

Forschung zu verschiedenen Textsorten und Epochen präsentiert, darunter
Themenfelder, die bislang kaum oder gar nicht untersucht wurden. Die Autoren
der Beiträge sind grossenteils an amerikanischen Hochschulen tätig (Lawrence
Rosenwald, Barbara E. Mann, Kathryn Hellerstein, Jordan Finkin, Jeffrey A.
Grossman, Harriet Murav, Ken Frieden, Alyssa Quint), andere in Schottland
(Heather Valencia), Schweden (Jan Schwarz), Deutschland (Sabine Koller) oder
Israel (Nathan Cohen).

2. Eitere tekstn / Älteres Jiddisch / Early Yiddish. „Die Ältere Jiddistik hatte

von Beginn an einen festen Platz im Programm des Symposiums und ist im
vorliegenden Band sowohl mit literaturwissenschaftlichen als auch philologischen

95



Arbeiten vertreten." (S. 9) Die vier Beiträge mit Untersuchungen zu Texten aus
dem 15. bis 17. Jahrhundert stammen von Wissenschaftlerinnen und
Wissenschaftlern deutscher Universitäten (Erika Timm, Wulf-Otto Dreessen, Diana
Matut, Simon Neuberg), der Beitrag von Simon Neuberg ist dabei der einzige des

gesamten Sammelbandes, der aufJiddisch verfasst ist.
3. Linguistik / Sprachwissenschaft / Linguistics. Im sprachwissenschaftlichen

Teil des Bandes finden sich Beiträge „zu diachronischen wie synchronischen
Fragestellungen, die stets auch die kulturgeschichtliche Dimension des Sprachgebrauchs

fassbar werden lassen." (S. 9) Drei deutsch- und drei englischsprachige
Arbeiten von Forscherinnen und Forschern aus Deutschland (Roland Gruschka,
Jürg Fleischer und Lea Schäfer), Polen (Ewa Geller), Frankreich (Alexander
Beider), Israel (Moshe Taube) und Dänemark (Steffen Krogh) legen sprachgeschichtliche

und grammatische Untersuchungen ost- sowie westjiddischer Varietäten vor.
4. Kultur unpolitik / Kultur und Politik / Culture and Politics. „Das Engagement

jiddischsprachiger Aktivistinnen und Aktivisten in den verschiedensten Bereichen

von Kultur und Politik steht im Mittelpunkt der abschliessenden Sektion [des

Sammelbands]." (S. 10) Die neun Beitragenden aus den USA (Gennady Estraikh,
Barry Trachtenberg, Rachel Rojanski, Asya Vaisman), Kanada (Rebecca Margolis),
der Schweiz (Tamar Lewinsky), Israel (Aya Elyada) und Polen (Aleksandra Geller)
widmen sich politischen sowie gesamtkulturellen Einflüssen auf das Zeitschriften-
und Theaterwesen, jiddische Übersetzungskultur und Kinderliteratur.

Der vorliegende Band besticht durch seine Vielfalt an Untersuchungen zu nahezu

allen relevanten Forschungsbereichen, die die jiddistische Welt zum einen
wesentlich bereichern, zum anderen aber auch einen umfassenden Überblick über das

Fach, seine Unterdisziplinen und seine Methoden bietet. Daher ist das Buch für
Wissenschaftler, die sich auf den aktuellen Stand ihres jeweiligen Forschungsfelds
bringen wollen, ebenso geeignet wie für Laien mit entsprechenden Vorkenntnissen,
die sich allgemeiner über die jiddische Sprache, Literatur und Kultur informieren
möchten. Angesichts seines Umfangs und seiner wissenschaftlichen Qualität ist der
Band zu einem relativ geringen Preis (um 35 Euro) im Buchhandel zu erwerben,
auch steht das komplette Buch auf der Homepage der Universität Düsseldorf als

Lpdf-Datei zum Download zur Verfügung: http://docserv.uni-duesseldorf.de/
servlets/DerivateServlet/Derivate-23711 /cuknya6h/Leket_ganz_A.pdf.

„Die Herausgeber verbinden mit dem vorliegenden Sammelband den
Wunsch, durch die neue Reihe zukünftigen jiddistischen Arbeiten eine publizistische

Plattform bieten und so zur Weiterentwicklung der Jiddistik als internationaler

akademischer Disziplin einen Beitrag leisten zu können." (S. 10) Diesem
Wunsch kann man sich nur anschliessen, auch wenn mit der herausragenden
ersten Reihenpublikation kein Zweifel besteht, dass er in Erfüllung gehen wird.

Luxembourg ]utta Schumacher

96


	Rezensionen

