Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 70 (2014)

Artikel: Einblicke in die marokkanische Judaistik. Teil I: Ahmed Chahlane und
der hebraische Averroes

Autor: Bourchachene, Brahim Abdellah

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960862

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einblicke in die marokkanische Judaistik

Teil I: Ahmed Chahlane und der hebriische Averroes

Von Brabim Abdellah Bourchachene*

Das Verhiltnis der hebriischen Kultur zur arabisch-islamischen stellt fir
Studium und Reflexion ein wesentliches Thema dar. Zumal erstere Kultur
sich im Schutze der letzteren ausbildete und dabei viele ihrer Merkmale
und Kennzeichen in einem Masse in sich aufnahm, dass wir, wenn wir uns
zum Beispiel mit bestimmten unserer Philosophen vertraut machen wol-
len, nicht um den hebriischen Zugang herumkommen, wie dies Prof.
Ahmed Chahlane [Ahmad Sahlan]! in seiner ausgezeichneten Abhandlung

*

1

24

Brahim Abdellah Bourchachene [lbrahim ibn “Abdallah Bursasin| ist Professor fir
Philosophie. Er lehrt an der ‘Académie Régionale d'Education et de Formation
Meknes-Tafilalt’” in Meknes, Marokko. Neben zwei Studien zur mittelalterlichen
islamischen Philosophie (A~Figh wa'-falsafa fi *Fhitab ar-rusdi [Jurisprudens, und Phi-
losophie im Averroes'schen Diskurs|, Beirut: Dar al-Madar al-Islami 2010; Ma'a Ibn
Tufail fi tagribatibi al-falsafiya [Mit Ibn Tufail [ Abubacen| bei seinem philosophischen Expe-
riment], [Casablanca]: Selbstverlag, in Kommission bei ‘A§-Sarika al-Gadida Dar
a- aqgafa li-n-Nasr wa t-Tauzi’ 1431 AH = 2010) hat er sich auch als Autor
zweier Gedichtbinde einen Namen gemacht (As-Tin al-masgir [Lebm in Brand),
Oujda: Ma abi al-Anwar al-Magaribiya 2011; Ibhar fi ‘uyin al-huariyat: divan §i'r
[Lossegeln in die Angen der Huris: Gedichtband), Casablanca: Dar a - aqafa li-n-Nasr
wa t-Tauzi 2011); E-Mail: brahimbourchachene@gmail.com. — Aus dem Arabi-
schen tbersetzt von Friedbeln Hoffmann, Tibingen.

Das Original des Aufsatzes: IBRAHIM IBN ABDALLAH BURSASIN [BRAHIM AB-
DELLAH BOURCHACHENE]: 1bn Rus$d “ibriyan : gird’a fi kitab "Tbn Rusd wa’lfikr al-
ibri al-wasit" li-l-ustad Ahmad Sahlin [Averroes auf Hebriisch: Regension des Buches
Lbn Rusd wa’Hfikr al-ibri al-wasit“ (,, Averroes und das mittelalterliche hebriische Den-
ken”) von Prof. Abmed Chablane] erschien in der Zeitschrift der “‘Association Ma-
rocaine de Philosophie’ Madarat falsafiya = Enjenx philosophigues (Rabat) 13
(2006), S. 43-51; auch online auf Bourchachenes mittlerweile geléschtem Blog
unter dem Titel: 1bn Rusd ‘thriyan [Averroes anf Hebraisch), unter: http://bo -
urchachene.maktoobblog.com/1159420 /S el AL ye-2d »0d/  (16.07.2008)
(abgerufen am 09.09.2012), und unter: https://www.facebook.com/permali-
nk.phprid=539286699425472&story_fbid=556445124376296 (15.03.2013) (ab-
gerufen am 25.02.2014).

A mad Sa lin [Ahmed Chablané) ist emeritierter Professor fiir Hebriische



Ibn Rusd wa’lfikr al-'ibri al-wasit: fi'] at-tagafa al-‘arabiya al-islamiya i "Ifikr al-
tbri al-yahidi [ Averroes und das mittelalterliche bebrdische Denken: die Wirkung der
arabisch-islamischen Kultur auf das hebraisch-jiidische Denken)> nachweist. Dieser
widmen wir unsere Besprechung, einer zentralen Fragestellung folgend,
welche dem Verhiltnis des ,,Grossen Kommentators® [as~$arh al-akbar]?
zum hebriischen Kulturerbe gilt, das beinahe zur eigentlichen Heimstitte
der islamischen Philosophen geworden wire.

Exkurs:
Der Grosse Kommentator — a§-Sarih al-akbar

von Friedbel Hoffmann

Mit dem Ehrennamen ai-farih al-akbar (wortlich: der Grosse / Grosste Kom-
mentator) wird der grosse Kommentator des aristotelischen (Euvres Averroes
/ Abt ’1-Walid Muhammad ibn Rusd (Cérdoba 11261198 Marrakesch) heut-
zutage in der arabischen Welt bezeichnet.

Sprache und Judisches Denken an der Literatur- und Geisteswissenschaftli-
chen Fakultit der Université Mohammed V in Rabat sowie Prisident der
‘Association Marocaine des Etudes Orientales’. Niheres zu seinem Lebenslauf
und eine Liste seiner Publikationen finden sich im folgenden Beitrag, FRIED-
HELM HOFFMANN, Einblicke in die marokkanische Judaistik. Tell 11: Ahmed Chabl-
ane: Erforscher jiidischer Geschichte und Kultur Marokkos — Werdegang und Publifati-
onsliste, s. u., S. 62-82, A. d. U.

2 AHMAD SAHLAN [AHMED CHAHLANE]|: 1bn Rusd wa’Lfikr al-‘tbri al-wasit: fi'l at-
tagdfa al-‘arabiya al-tslamiya fi "Ifikr al-'ibri al-yabndi | Averroes und das mittelalterliche
hebrdische Denken: die Auswirkung der arabisch-islamischen Kultnr anf das hebriisch-
Jidische Denfken| (Nebentitel: At-Tagafa al-‘arabiya al-islamiya fi "Kfikr al-ibri al-
yabidi |[Die arabisch-islamische Kultur im  hebriisch-jiidischen Denken)), 2 Bde.,
Marrakus [Marrakesch]: Selbstverlag (al-Matba'a wa’l-Wiraga al-Wataniya
[Imprimerie Papeterie El Watanya]) 1999 = 1419 AH, 759 §., Faks., ISBN
9954-0-1696-1 (Bd. 1), 978-9954-0-1696-1 (Bd. 1), 9954-0-1697-X (Bd. 2),
978-9954-0-1697-8 (Bd. 2); zugl.: ar-Ribat [Rabat], Gami‘at Muhammad al-
Hamis, Kulliyat al-Adab wa’l-‘Ulim al-Insaniya [Université Mohammed V,
Faculté des Lettres et des Sciences Humaines|, Diss., 1991, unter dem Titel:
Abi "FWalid Muhammad ibn Rusd wa’Hikr al-yabadi al-wustawi: mn’allafat Abi "I-
Walid fi targamatiba 'I- ibriya [Abn " I-Walid Muhammad ibn Rusd | Averroes| und das
mittelalterliche jiidische Denken: Abii "W alids (Euvre in hebriischer Ubersetzung].

3 Siche den folgenden Exkurs, A. d. U.

25



Vgl. dazu MUHSIN AL-HAZINDAR, Ibn Rusd asi-Sarih al-akbar | Averroes, der
Grosse Kommentator] (05.02.2010), in: Mangi® al-katib wa’-bahit Muhsin al-Hazin-
dar [Blog des Schrifistellers und Wissenschaftlers Muhsin al-Hagindar], unter: htep://al
3ngaa.com/ar/news.php?maa=View&id=32 (abgerufen am 13.10.2013); (o
MALADDEN AL-'ALAWE [JAMAL EDDINE ALAOUI|, A~Matn ar-rusdi: madhal li-
gira’a gadida [ Averroes’ Haupttexct: Einfiibrung in eine nene Art, ihn zu lesen], Casab-
lanca: Dar Tubgqal li-n-Nasr |Les Editions Toubkal] 1986 (= Al-Ma'rifa al-fal-
safiya [Das philosophische Wissen]), S. 193; J. NAAMAN, aleur et impact du
commentaire d’Aristote par Averroés, in: RAIF GEORGES KHOURY (ed.), Averroes
(1126—1198) ader der Triumph des Rationalismus. Internationales Symposiun anlisslich
des 800. Todestages des islamischen Philosophen, Heidelberg 2002, S. 175-182, hier
S. 175; ‘ABDURRAHMAN BADAWI ['ABDARRAHMAN BADAWE|, Histoire de la
Pphilosaphie en Islam, BA. 2: Les philosophes purs, Paris 1972 (= Etudes de philoso-
phie médiévale, Bd. 60), S. 868.

Der Anstoss zur modernen Averroes-Rezeption in den arabischen Lin-
dern ging von dem franzosischen Religionswissenschaftler ERNEST RENAN
(1823-1892) und seiner Abhandlung Averroes et l'averroisme: essai historigue (Paris
1852) aus, die auch in den arabischen Lindern zur Kenntnis genommen wur-
de. Im 20. Jahrhundert entwickelte sich daraus eine facettenreiche Averroes-
Rezeption; s. ANKE VON KUGELGEN, Averroes und die arabische Moderne. Ansdt-
ze zu einer Nenbegriindung des Rationalismus im Islam, Leiden 1994 (= Islamic
philosophy, theology and science: texts and studies, Bd. 19).

Was jedoch den Ehrentitel as-sarth al-akbar anbelangt, so dirfte es sich, wie
im arabischen Internet vielfach kolportiert wird, um eine Entlehnung aus der
Divina commedia des DANTE ALIGHIERI (Florenz 1265-1321 Ravenna) han-
deln, wo Averroes als derjenige auftritt, ,,che ’l-gran comento feo* (,,der den
grossen Kommentar schuf®, Inferno TV, 144). In der ersten bedeutenden arabi-
schen Ubersetzung der Divina commedia, die der dgyptische Italianist HASAN
‘UTMAN [HASSAN OSMAN] (1909-1973) vorlegte (Kumidiya Danti Aligyiri,
3 Bde., Kairo: Dar al-Ma‘arif 1959-1969), wird dieser Relativsatz mit ,,alladi
sana‘'a at-tafsir al-kabir” wiedergegeben, also wortlich: ,,der den Grossen
Kommentar geschaffen hat™ (Bd. 1: .A#-Nasid al-anwal: al-gahim [Canto 1: Infer-
no|, 1959, S. 118).

Vgl. FRANCESCO GABRIELL, Dante nell'area araba, in: ENZO ESPOSITO
(ed.), L'gpera di Dante nel mondo. Edizioni ¢ traduzioni nel Novecento, Ravenna
1992, S. 251-253; JEFFREY EINBODEN, Voicing an Islamic debate: the problem of
translating the Commedia into Arabic, in: Neophilologus 92 (2008), S. 77-91.

Der Ehrentitel ai~farth al-akbar konnte direkt auf Osmans Anmerkungen
zum Canto IV zurtckgehen, wo et Averroes als akbar Surrah Aristi bezeichnet:
,den grossten der Aristoteleskommentatoren® (ebd., S. 126), was im Rahmen
der arabischen Superlativkonstruktionen beinahe identisch ist. Dass die Eh-

26



renbezeichnung as§drih al-akbar den Dante’schen Ausdruck ,.che ’l-gran
comento feo* treffend wiedergibt, zeigen iibrigens auch KARL WITTE (1800-
1883), Dante-Forscher und Begriinder der Deutschen Dante-Gesellschaft
(Dante Allighieri’s Gottliche Komddie, 1865), Konig JOHANN 1. VON SACHSEN
alias PHILALETHES (1801-1873) (Die Holle, 1828/33; Das Fegefener, 1840; Das
Paradies, 1849) und der Romanist KARL VOSSLER (1872-1949) (Die Giittliche
Komiidie, 1942) die in ihren Ubertragungen ins Deutsche jeweils mit ,,den gro-
Ben Kommentator* iibersetzen.

Dante selber verwendete nicht nur die Umschreibung, sondern, u. a. im
Convivio (Conv. IV, XIII, 8), auch den Ehrennamen des Kommentators
schlechthin (,Jlo Commentatore”); s. a. Art. Averrois, in: PAGET TOYNBEE,
A dictionary of proper names and notable matters in the works of Dante, revised by
CHARLES S. SINGLETON, Oxford 1968, S. 75f.

Die Ehrenbezeichnung geht urspriinglich auf die lateinischen Scholastiker
zurtck, die schlicht von ,,dem Kommentator (lat. commentator) sprachen.
Stellvertretend fur viele seien genannt:

Magister THEODORICUS [Meister DIETRICH VON FREIBERG], De Tempore,
in: FRIEDRICH STEGMULLER (ed.), Mezster Dietrich von Freiberg iiber die Zeit und das
Sein, in: Archives d’bistoire doctrinale et littéraire du Moyen Age 15-17 (1940/42), S.
153-221, passim, insbesondere S. 160; Magister JACOBUS DE DUACO [Jakob von
Douai), Utrum anima sit substantialis vel accidens, in: MARTIN GRABMANN, Mittelal-
terliches Geistesleben, Bd. 3, hg. von LUDWIG OTT, Miinchen 1956, S. 169-179,
passim; BOETIUS DACUS [BOETIUS VON DACIEN], Opausculur: magistri Boetii Daci
de summo bono sive de vita philosophi, in: ebd., Bd. 2, Munchen 1936, S. 209-216,
hier S. 214; s. a. FRANCIS RUELLO, Paul de 1Venise, théologien « averroiste » 2, in:
Multiple Averroés: actes du Collogue international organisé a l'occasion du 850e anniversaire
de la naissance d’Averroés, Paris 2023 septembre 1967, Paris 1978, S. 256-272, hier S.
256f, 265; A. ZIMMERMANN, Averroes im Werk des Magisters Ferrandus De Hispa-
nia, in: RAIF GEORGES KHOURY (ed.), Averroes (1126—1198) oder der Triumph des
Rationalismus. Internationales Symposinm anldsslich des 800. Todestages des islamischen
Philosophen, Heidelberg 2002, S. 297-306, hier S. 306 n. 26. Vgl. ERNEST RENAN,
Averroés et l'averroisme: essai historigue, Paris 1861, S. 347; MARTIN GRABMANN,
Mittelalterliches Geistesleben, Bd. 2, hg. von LUDWIG OTT, Munchen 1956, S. 32,
85, 146, 254ff; MAJID FAKHRY [Magid Fahri], Averroes (Ibn Rush). His life, works
and influence, Oxford 2001 (= Great Islamic thinkers), S. VII u. 138).

Die schlichte Bezeichnung ,,des Kommentators® (as~farih) findet sich frei-
lich auch bei zeitgendssischen arabischen Autoren, z. B. beim Rezensenten
selber, s. BURSASIN |BOURCHACHENE|, A/-Figh wa’lfalsafa |Jurisprudens und
Philosophie| (wie Anm. *), S. 15.

Nur im engeren Bereich der Ethik war es nicht Averroes, dem die Lateiner
den Ehrentitel des Commentator zugestanden, sondern der griechische Metro-
polit von Nicda Eustratius (?—1120).

27



Siehe R. A. GAUTHIER, Trois commentaires “averroistes” sur I'Ethigne a Nicom-
aques, in: Archives d’bistoire doctrinale et littéraire du Moyen Age 22-23 (1947/48),
S. 187-3306, hier S. 244f; R. LAMBERTINI, Zur Frage der Rolle des Averroes in der
praktischen Philosophie des Spdtmittelalters: 1 orbemerkungen ur Regeption seines
Ethikkommentars, in: RAIF GEORGES KHOURY (ed.), Averroes (1126—1198) oder
der Trinmph des Rationalismus. Internationales Symposium anlisskch des 800. Todestages
des islamischen Philosophen, Heidelberg 2002, S. 243-253, hier S. 247.

Was Aristoteles selber angeht, so war er in der klassischen islamischen Zi-
vilisation unter dem Ehrennamen ,,der Erste Lehret* (al-mu ‘allim al-anwal) be-
kannt.

Sieche MAJID FAKHRY [Magid Fahri|, Aristitalis: al-mu allim al-auwal | Aristote-
les, der Erste Lebrer], Beirut: al-Matba‘a al-Katalikiyva [Imprimerie Catholique]
1958 (= Qadat al-fikr [Fuhrende Denker], Bd. 2), S. 7; BUTRUS BUTRUS GALI
[BOUTROS BOUTROS-GHALI| & MAHMUD HAIRD ‘ISA, A/-Madhal fi ‘ilm as-
siyasa [Einfiibrung in die Politikwissenschafi]. Kairo: al-Maktaba al-Angla al-Misriya
[The Anglo Egyptian Bookshop] 1982, S. 72.

Wir finden die Juden von al-Andalus, wie sie sich die arabisch-islamische
Philosophie zu eigen machen und ihr ein jidisches Geprige geben,
wodurch sie fiir sie zu einer nationalen Philosophie wird (S. 227).# Ebenso
tinden wir bei ihnen tiefgehende Kenntnisse von den kulturellen Kompo-
nenten des Islams, ob sie nun mit der rationalen Theologie [ i al-kalan)®,

4 JOEL L. KRAMER, The Islamic context of medieval Jewish philosophy, in: DANIEL H.
FRANK & OLIVER LEAMAN (eds.), The Cantbridge companion to medieval [ewish philos-
gphy, Cambridge 2003 (= Cambridge companions to philosophy), S. 38-68, A. d. U.

5 Umfassend zur frihen islamischen Theologie, s. JOSEF VAN ESS, Theologie und
Gesellschaft im 2. und 3. |abrbundert der Hidschra. Eine Geschichte des religidsen Denkens
i frithen Islam, 6 Bde., Berlin 1991-97. Speziell zur diskursiven Kalim-Theologie,
s. HARRY AUSTRYN WOLFSON, The philosophy of the Kalam, Cambridge, Mass.
1976 (= Structure and growth of philosophic systems from Plato to Spinoza,
Bd. 4); RICHARD MACDONOUGH FRANK, Texts and studies on the development and
history of Kalam. V'ol. 1: Philosophy, theology and mysticism in medieval Islam, ed. by DI-
MITRI GUTAS, Aldershot 2005 (= Variorum collected studies series, Bd. 833).
Zur Kalam-Rezeption bei jidischen Gelehrten, s. HARRY AUSTRYN WOLFSON,
Repercussions of the Kalam in Jewish philosophy, Cambridge, Mass. 1979; COLETTE SI-
RAT, A history of Jewish philosophy in the Middle Ages, M. REICH ... translated it from
the French, Cambridge 1985, S. 15-56, frz. Original: La philosophie juive an Moyen
Age; COLETTE SIRAT, La philosophie juive miédiévale en terre d’Islam, [Paris] 1988 (=
CNRS-Plus), S. 29-79; SARAH STROUMSA, Saadya and Jewish kalam, in: FRANK &
LEAMAN (eds.), The Cambridge companion (Anm. 4), S. 71-90; ‘ALl MUHAMMAD

28



der Jurisprudenz [a/figh)®, der Mystik [at-tasamwuf]” oder den Sprachwissen-
schaften [al- nlim al-lisaniyal® zusammenhingen. Dazu kommen die von

BUSALMAN AL-GUBAILL: Usus ‘Gm al-kalim al-yahidi wa-mundgasat al-manhag al-
aqli ‘inda "lyabid |Die Grundlagen der jidischen Kalam-1heologie und die Diskussion der
rationalen Methode bei den [uden|, Beirut: Dar al-‘Ilm li-t-Tiba‘a wa’'n-Nasr wa't-
Tauzi' 2002 (= ‘Alam al-falsafa wa’l-‘irfin [Die Welt der Philosophie und der
mystischen Erkenntnis], Bd. 4); HASAN HASAN KAMIL IBRAHIM: Al-Ara’ al-
kalamiya l-Misa ibn Maimiin wa’l-atar al-islami fiba |Moses Maimonides’ Kalam-
Ansichten und der islamische Einfluss auf sid], Kairo: Gami'at al-Qahira, Markaz ad-
Dirasat as-Sargiya = [Cairo University], Oriental Studies Center 2003,

Auch AHMAD SAHLAN [AHMED CHAHLANE], ALMutakallimin al-yahid fi '5-
Sarg wa l-garb al-islamiyain [Die jiidischen Kalam-Theologen im islamischen Orient und
Okzident], in: “ALI AL-IDRISI (ed.): ALltigahat al-kalamiya fi "lgarb al-islami [Die
Kalam-Richtungen im islamischen Oksident], organisiert von der Kulliyat al-Adab
wa’'l-'Ulam al-Insaniya bi’r-Ribat [Faculté des lLettres et des Sciences Hu-
maines|, Rabat: Kulliyat al-Adab wa’l-'Ulim al-Insiniya [Faculté des Lettres et
des Sciences Humaines| 2005 (= Silsilat nadawat wa-munazarat = Série: collo-
ques et séminaires], Bd. 118), S. 197-215, A. d. U.

6 Zur islamischen Rechtslehre, dem figh, s. JOSEPH SCHACHT, The origins of
Mubammadan jurispradence, Oxford 1911979, MATHIAS ROHE, Das islamische
Recht. Geschichte und Gegenwart, Minchen 2009; WAEL B. HALLAQ, The origins
and evolution of Islamic law, Cambridge 2010 (= Themes in Islamic law, Bd. 1).
Mit islamischen Finflissen auf judische Juristen befasst sich auch AHMAD
SAHLAN [AHMED CHAHLANE], ALGazdli fi manzimat al-fikr al-yabids: fugaha’ al-
yabid wa’ Lfikr al-falsafi | Al-Gazali | Algazel| im Rabmen des jiidischen Denkens: die Juris-
ten der Juden und das philosophische Denken), in: Abi Hamid al-Gazili: dirdsat fi fikrihi
wa-‘asrihi wa-ta tirihi | Abii Hamid al-Gazali | Alsazel): Studien gn seinem Denfken, seiner
Zeit und seinem Einfluss), Rabat: Gami‘at Muhammad al-Hamis, Man§arat Kulltyat
al-Adab wa’l-'Ulim al-Insaniya [Université Mohammed V, Publications de la
Faculté des Lettres et des Sciences Humaines| 1988 (= Silsilat nadawat wa-
munazarat [Série: colloques et séminaires], Bd. 9), S. 195-213, A. d. U.

7 Allgemein zur islamischen Mystik, dem fasanwuf, s. RICHARD GRAMLICH, Der

eine Gott. Griindziige der Mystik des islamischen Monotheismus, Wiesbaden 1998 (=
Veroffentlichungen der Orientalischen Kommission, Bd. 44); und am Beispiel
eines ausgewihlten Vertreters des zasauwnf, s. HELMUT RITTER, Das Meer der
Seele: Mensch, Welt und Gott in den Geschichten des Fariduddin " Attar, Leiden 1955
(Reprint 1978).
Speziell zum Einfluss der islamischen Mystik auf jidisches Denken, s. DIANA
LOBEL, Between mysticism and philosophy. Sufi language of religions experience in Jndab
Ha-Levi’s Kuzari, Albany, NY 2000 (= SUNY series in Jewish philosophy);
DIES., A Sufi-lewish dialogne: philosophy and mysticism in Bahya ibn Paguda’s Duties of
the heart, Philadelphia 2006; PAUL B. FENTON, [udaism and Sufism, in: FRANK &
LEAMAN (eds.), The Cambridge companion (Anm. 4), S. 201-217, A. d. U.

20



ihnen — vielfach auf Arabisch — verfassten Bucher, welches so mancher
dem Hebriischen vorzog (S. 30).7

8

30

Zum Einfluss der arabischen auf die hebriische Sprachwissenschaft, s.
PINCHAS WECHTER, Ibn Barun’s Arabic works on Hebrew grammar and lexicography,
Philadelphia 1964; SALWA NAZEM EL-DABOUSY, Medieval linguistics. 1bn Janah’s
comparative structure of Arabic and Hebrew, London, University of London, School
of Oriental and African Studies (SOAS), Diss. 1983; WOUT JACQUES VAN
BEKKUM, The Hebrew tradition, in: DERS., JAN HOUBEN, INEKE SLUITER &
KEES VERSTEEGH, The emergence of semantics in four linguistic traditions: Hebrew,
Sanskrit, Greek, Arabic, Amsterdam 1997 (= Amsterdam studies in the theory
and history of linguistic science. Series III: Studies in the history of the lan-
guage sciences, Bd. 82), S. 1-47; JUDITH OLSZOWY-SCHLANGER, The science of
language among medieval [ews, in: GAD FREUDENTHAL (ed.), Science in medieval Jew-
ish cultnres, Cambridge 2011, S. 359-424. Die arabischen Quellen judischer
Linguisten behandelt auch der marokkanische Judaist SAID GAFAITI [SAID
KIFAYATI], seines Zeichens Professor fiir Hebriische Sprache und Literatur
an der Université Sidi Mohamed Ben Abdellah in Fes, in seiner von Ephraim
Riveline betreuten und 1993 an der Université de Paris VIII vorgelegten Dis-
sertation Traités de linguistigne juive et ses sources arabes au Moyen-Age. Lien:
LOccident Musulman.

Auch Ahmed Chahlane befasst sich mit mittelalterlichem hebriisch-
arabischem Sprachvergleich anhand der komparatistischen Abhandlung .4/
Muwazana baina "-lnga al-'ibraniya wa’l-‘arabiya [Abwdgnung wischen der hebréischen
und der arabischen Sprache] aus der Feder von Abu Ibrahim Yishaq ben Yosef
ibn Benveniste Ibn Baran [Isaac ben Josef ibn Benveniste| (bl. im 11. Jh. in
Saragossa und Malaga); s. AHMAD SAHLAN [AHMED CHAHLANE|, Kitab al-
Muwazana baina "l-lugatain al-ibraniya wa'l-"arabiya [Das Buch Die Abwigung
zwischen der hebriischen und der arabischen Sprache], in: AHMAD MUFAK-
KIR (ed.): Nadwat takrim al-ustad "Abdalhagq Fadil [Tagung zu Ebren von Prof. Ab-
dul-Hagq Fabdil — 1989], Marrakesch: [s.n.] 1994, S. 93-100. Vom besprochenen
Werk liegt eine neuere arabische Ausgabe vor; s. ABU IBRAHIM YISHAQ BEN
YOSEF IBN BENVENISTE IBN BARUN [ISAAC BEN JOSEF IBN BENVENISTE]: .A/-
Muwiazana baina "luga al-‘ibraniya wa’l-"arabiya [V ergleich pvischen der hebriischen
und der arabischen Sprache], aus der hebriischen in die arabische Schrift translite-
riert von AHMAD MUHAMMAD HUWAIDI, durchgesehen von ‘UMAR SABIR
‘ABDALGALIL, betreut von MUHAMMAD HALIFA HASAN, Kairo: Gami‘at al-
Qahira, Markaz ad-Dirasit as-Sargiya [Cairo University, Oriental Studies Cen-
ter] 1999 (= Silsilat fadl al-islam ‘ala ‘l-yahud wa’l-yahudiya [Reihe ‘Das Ver-
dienst des Islams an Juden und Judentum’], Bd. 4), A. d. U.

Die reiche judaoarabische Literatur wurde umfassend dokumentiert von MO-
RITZ STEINSCHNEIDER [MAURITIUS STEINSCHNEIDER], Die arabische Literatur
der Juden. Lin Beitrag sur Literaturgeschichte der Araber, grossenteils ans handschriftlichen
Quellen lat. Nebentitel: Bibliotheca arabicojudatea), Frankfurt am Main 1902; hierzu



Das vorliegende Buch — eine Premiere in arabischer Sprache —, das
sich zu einem extrem wichtigen und hochsensiblen Thema dussert, zerfallt
in zwei Teilbinde: Teilband I umfasst seinerseits zwei Abteilungen, deren
erste Das jiidische Denken und das in hebrdischer Schrift verfasste Kulturerbe [S. 25-
165] behandelt und sich in drei Kapitel gliedert: Kapitel 1 tber die Juden
im Mittelalter [S. 25-69], Kapitel 2 tber Die jiidische, in hebriischer Schrift
geschriebene Literatur [S. 71-145], Kapitel 3 Gber Die arabische, in hebrdischer
Schrift geschriebene Literatnr [S. 147-165]. Was Abteilung 1T mit der Uber-
schrift Averroes und die Krise des Denkens im Mittelalter [S. 167-532] anbelangt,
so zerfillt sie in drei Kapitel: Kapitel 1 Gber Averroes in der islamischen, der
Jitdischen und der christlichen Gesellschaft [S. 167-237]; das zweite tber Das
arabische, in hebréischer Sprache bzaw. Schrift geschriebene Kulturerbe [S. 239-480],
und Kapitel 3 hat er fiir Dze Ubersetzer [S. 487-522] vorgesehen. Was je-
doch den zweiten Teilband des Buches Zur Ubersetzung von Averroes’ Werken
und threr Methodik [S. 533-760] anbelangt, so besteht er aus drei Kapiteln:
Kapitel 1 uber Dze Drucke und Ubersetzungen der als Lebrbeispiele ansgewdbliten
Texte [S. 533-538]; bei Kapitel 2 handelt es sich um Eine lexikographische
Studie anhand von Fallbeispielen, und Kapitel 3 befasst sich mit Uberset{mg
und Original |S. 567-664]. Seine Dissertation schliesst Chahlane mit flinf
Hauptergebnissen [S. 665-707] ab, auf deren Grundlage er lohnende Aus-
sichten fiir die wissenschaftliche Arbeit prognostiziert.

Unternommen wurde die vorliegende wissenschaftliche Arbeit in der
Absicht zu kliren, inwieweit das hebriische Erbe eine notwendige Vo-
raussetzung zum Verstindnis unseres eigenen arabisch-islamischen Erbes,
worauf wir uns zu grossen Teilen zurlckfithren, bildet — darunter gerade
auch des Averroes’schen. Dieser Thematik wollen wir uns nihern, indem
wir uns eine Frage besonders stellen: Wie konnte die hebrdische Kultur

PAUL B. FENTON, Moritz Steinschneider’s contribution to [ndaeo-Arabic studies, in:
REIMUND LEICHT & GAD FREUDENTHAL (eds.), Studies on Steinschneider. Moritz
Steinschnerder and the emergence of the science of [udaism in nineteenth-century Germany,
Leiden 2012 (= Studies in Jewish history and culture, Bd. 33), S. 363-382.

Am Beispiel des Abu '1-I'adl Hasday ibn Yusuf (Zarazoga 1050-1093 Kairo?)
behandelt Ahmed Chahlane das Phinomen der jiidischen Schriftsteller arab-
ischer Zunge; s. AHMAD SAHLAN [AHMED CHAHLANE], Min undaba’ al-'arabiya
al-yabid [7 ' F-Andalus: Abii "I-Fadl Hasday ibn Yasuf [on den jiidischen Literaten des
Arabischen: Abi *l-Fadl Hasday ibn Yisuf], in: AHMAD AS-SARQAWT IQBAL [AH-
MED CHERKAOUI IKBAL|: AFrlnsdan wa'l-"dlam: |nadwat 2004) [Mensch und Welt
[Tagung 2004], organisiert von der Kulliyat al-Adab wa’l-‘Ulim al-Insaniya bi-
Marrakus [Faculté des Lettres et des Sciences Humaines — Marrakech], Marra-
kesch: Kulliyat al-Adab wa’l-‘Ulim al-Insaniya [Faculté des Lettres et des Sci-
ences Humaines] 2004, S. 133-165, A. d. U.

a1



derart mit der arabisch-islamischen verwoben sein, dass sie, gerade in
threm Anteil an Averroes, unabdingbar fir die arabisch-islamische Zivili-
sation wurde?

Das Verhiltnis der Juden zur arabischen Kultur blieb keineswegs
ausserlich, sondern ging tief.1 Sie hatten die arabische Kultur und Sprache
als Medium des Nachdenkens und der schriftlichen Ausserung iibernom-
men. Weil nun das wichtigste Thema, das die Juden beschaftigte, das Ver-
hiltnis zwischen Religion und Philosophie war (S. 69), neigten sie dem
rationalistischen Denken im Islam zu, ob dies nun in der Ka/am-Theologie
oder in der Philosophie in Erscheinung trat. Sie schépften daraus und
formten daraus ihr Denken.!! Der islamischen Kalim-Wissenschaft kam
ein grosser Finfluss auf das judische Denken zu (S. 26f, 31),'2 derart dass
sie einige Werke der Kalam-Wissenschaft Gbersetzten, welche zum Gross-
teil als Werke anonymer Ubersetzer Verbreitung finden sollten (S. 460).
Der Hebrier stand unter dem Einfluss der Kalam-Gelehrsamkeit, vor al-
lem dem mu tazilitischen!® Denken (S. 35, 40, 42, 84, 100). Das hinderte

10 Zum Ineinandergreifen von jiidischem und islamischem Denken, s. Y. TZVI
LANGERMANN & JOSEF STERN (eds.), Adaptations and innovations. Studies on the
interaction between [ewish and Islamic thought and literature from the early middle ages to
the late twentieth century, dedicated to Prof. Joel L. Kraemer, Léwen 2007 (= Revue
des études juives. Collection de la Revwe des Ftudes juives, Bd. 44), A. d. U.

11 Vgl. "ABDARRAZIQ AHMAD QANDIL, A/~Atar al-islami fi Lfikr ad-dini al-yahadi
| Der islamische Einfluss auf das religidse Denken im [udentum|, Kairo: Dar at-Turat &
Gami‘at ‘Ain éams, Markaz Buhat aé-éarq al-Ausat [Ain Shams University,
Middle East Reserach Center] [11984; Paris: Mangtirat Asmar 122005, A. d. U.

12 Vgl. SIRAT, A history of Jewish philosophy in the Middle Ages (Anm. 5), S. 15-
56; DIES., La philosophie juive miédiévale en terre d’lslam (Anm. 5), S. 29-79;
BUSALMAN AL-GUBAILL, Usus ‘il al-kalim al-yahidi [Die Grundlagen der jidischen
Kalim-Theologiel (Anm. 5); KAMIL IBRAHIM, ALAra" al-kalimiva k-Misa ibn
Mainiin [Moses Maimonides’ Kalam-Ansichten] (Anm. 5), A. d. U.

13 Zur rationalistischen Theologie der Mu tagila, s. VAN ESS, Theologie nnd Gesell-
schaft im 2. und 3. |abrhundert der Hidschra (Anm. 5), insbesondere Bd. I1I, Ab-
schnitt 3.2 Die grofien mu‘tazilitischen Systematiker, S. 209-445, und Bd. 1v, Ab-
schnitt 4. Mu'taziliten wabrend und nach der Mihna, S. 1-121; RICHARD C. MAR-
TIN, MARK R. WOODWARD & DWI S. ATMAJA, Defenders of reason in Islam:
Mu'‘tazilism from medieval school to modern symbol, Oxford 1997 (12003), S. 1-115;
RICHARD MACDONOUGH FRANK, Texts and studies on the development and history
of Kalam. V'ol. 11: Early Islamic theology: the Mu tazilites and al-Ash ari, ed. by DI-
MITRI GUTAS, Aldershot 2007 (= Vatiorum collected studies series, Bd. 834).
Zur modernen Wiederaufnahme mu'taziliischen Denkens, s. MARTIN,
WOODWARD & ATMAJA, Defenders of reason in Islam (s.0.), S. 117-231; THOMAS
HILDEBRANDT, Neo-Mu tagilismus? Intention und Kontext im modernen arabischen

32



freilich nicht die a$§"aritische!* Anschauung daran, mit Hilfe des judischen
Denkers Saadja [Sa ‘adyah]'> [Oberigypten 882—-942 Sur, Babylonien|, der
durch Abu ’'l-Hasan al-A$‘ari'¢ [Basra 874-936 Bagdad] beeinflusst war,!”?

14

15

16

17

Urmgang mit dem rationalistischen Erbe des Islam, Leiden 2007 (= Islamic philoso-
phy, theology and science, Bd. 71).

Und speziell zum Verhiltnis zwischen Mu'tazilismus und Judentum, s.
CAMILLA ADANG (ed.), A common rationality: Mu tagilism in Islam and Judaism,
Wiirzburg 2007 (= Istanbuler Texte und Studien, Bd. 15), A. d: U.

Zur theologischen Schule der Af‘ariten, s. TILMAN NAGEL, Die Festung des
Glanbens. Triwmph nund Scheitern des islamischen Rationalismuns im 11. Jabrbundert,
Minchen 1988; RICHARD MACDONOUGH FRANK, A/LGhazali and the Ash'arite
School, Durham 1994 (= Duke monographs in medieval and Renaissance stud-
ies, Bd. 15); DERS., Early Islamic theology: the Mu ‘tazilites and al-Ash ari (Anm.
13); DERS., Texts and studies on the development and history of Kalam. V'ol. 111: Classi-
cal Islamic theology: the Ash arites, edited by DIMITRI GUTAS, Aldershot 2008 (=
Variorum collected studies series, Bd. 835), A. d. U.

Zu Leben und Werk von Saadja ben Josef Gaon, s. JACOB GUTTMANN, Die
Religionsphilosophie des Saadia, Gottingen 1882 (Reprint Hildesheim 1981);
HENRY MALTER, Life and works of Saadia Gaon, Philadelphia 1921 / Reprint
1942 (Reprint Hildesheim 1978, Philadelphia 2007); ISRAEL ISAAC EFROS,
Studies in Medieval [ewish philosophy, New York 1974, S. 1-137; SIRAT, A4 history of
Jewish philosophy in the Middle Ages (Anm. 5), S. 18-37; DIES., La philosophie juive
médiévale en terre d’lslam (Anm. 5), S. 33-52; JONATHAN A. JACOBS, Law, reason,
and morality in medieval Jewish philosophy, Oxford 2010; ROBERT BRODY
[YERAHMI'EL BRODI/>*1M2 Yxonnv|, Sa'adyah Gaon, translated from the He-
brew by BETSY ROSENBERG, Oxford 2013 (= The Littman Library of Jewish
Civilization), hebr. Original: 1183 710 27, Jerusalem 2006, A. d. U.

Zu Abu 'l-Hasan al-As‘aris, s. W. MONTGOMERY WATT, a/-Ash ‘ari, Abii Misa, in:
The encyclopaedia of Isiam. New edition. 170l 1: A—B, Brill 21960, S. 694a-695a; und zu
seiner Theologie, s. RICHARD |. MCCARTHY, The theology of al-Ash‘ari: the Arabic
texcts of al-Ash‘ari’s Kitab al-Luma* and Risalat Istihsan al-kbawd i “ilm al-kalim, with
briefly annotated translations, and appendices containing material pertinent to the study of al-
Ash‘ari, Beirut: Editions de I'Imprimerie Catholique 1953; MICHEL ALLARD, Le¢
problime des attributs divins dans la doctrine d'al-Asari et de ses premiers grands disciples,
Beirut: Fditions de 'Tmprimerie Catholique 1965 (= Recherches, Bd. 28); DAN-
IEL GIMARET, I a doctrine d'al-Ash'ari, Paris 1990 (Patrimoines: Islam); FRANK,
Early Lslamic theology: the Mu ‘tazilites and al-Ash ‘ari (Anm. 13), A. d. U.

Zu den islamischen Einflussen auf Saadjas Exegese, s. 7R} 77v0 29 w1
nWRI2Y Peruse rab Sa'‘adya Ga'on le-Be-Resit [engl. Nebentitel: Saadya's commentary
on Genesis], eingeleitet, Ubersetzt und mit Anmerkungen versehen von MOSHE
MORDECHAI ZUCKER [ »>7n nwn], New York 1984 = 5744; und auf sein
(Euvre im Allgemeinen, s. ALI'TZIR SLOSBIRG [ELIEZER SCHLOSSBERG /
20V WYOR|: ALHaham Sa'id ibn Yiisuf al-Fatyimi: al-luga al-‘arabiya wa’l-hadara

33



ithre Spur im jidischen Denken zu hinterlassen. Thm kam in seiner Umge-
bung historisch die geistige Rolle zu, die Abu ’l-Hasan al-As‘ari in der
Welt der Muslime spielte (S. 40). Ebenso wirkte die isma‘ilitische!® Schia®?
auf das jidische Denken ein, was im Bustan al-‘nqil |Garten der Intellekte]
deutlich wird (S. 42f).21 Was jedoch die Philosophie anbelangt, so trat ihre
massive Wirkung zum ersten Mal bei dem vom Platonismus beeinflussten
Isaak ben Salomon Israeli [Ishag ibn Sulaiman al-Isra’ilz)?* [Agypten ca. 855—

18

19

20

21

22

34

al-islamiya fi mu allafatibi [engl. Nebentitel: Rabbi Sa‘id ibn Yisuf al-Fayyimi: Arab
language and Islamic culture in bis works), in: AL-Karmil: abhat fi ' luga wa’ladab = A/
Karmil. Studies in Arabic langnage and literature (Haifa) 15 (1994), S. §7-704, A. d. U.

Zur 1sma‘ilitischen Richtung der Schia, s. HEINZ HALM, Koswmologie nnd Heilsleh-
re der friihen Lsma'iliya: eine Studie gur islamischen Gnosis, Wiesbaden 1978 (= Ab-
handlungen fir die Kunde des Morgenlandes, Bd. 44,1); SAMUEL MIKLOS
STERN, Studies in early Lsma ‘ilism, Jerusalem: Magnes Press 1983 (= The Max
Schloessinger memorial series. Monographs, Bd. 1); FARHAD DAFTARY, The
Isma ilis. Their history and doctrines, Cambridge 22007, A. d. U.

Zur Schia allgemein, s. HEINZ HALM, Die Schia, Darmstadt 1988; HEINZ
HALM, Der schiitische Islam: von der Religion gur Revolution, Minchen 1994 (=
Beck’sche Reihe, Bd. 1047), A. d. U.

Der Autor des Bustan al-‘ugil |Garten der Intellekte] NATHANAEL IBN AL-
FAYYUMI [NATANA'IL IBN AL-FAIYOMI] (Jemen ca. 1090—ca. 1165 Jemen)
folgt ismalitischen Ansichten und argumentiert, zu den unterschiedlichen
Vélkern seien eigene Propheten mit Gesetzen gesandt worden, die dem Tem-
perament der jeweiligen Vélker entsprichen. In diesem Sinne anerkannte er
Mohammed [Muhammad) (Mekka ca. 570—632 Medina) als wahren Propheten,
gesandt zu den Arabern, aber eben nicht zu den Juden; s. NATHANAEL IBN
AL-FAYYUMI [NATANA'IL IBN AL-FAIYOMI|, The Bustan al-nkul, edited and
translated from an unique manuscript in the library of Columbia University by
DAVID LEVINE, New York, NY 1908 (Reprint New York 1966) (= Columbia
University oriental studies, Bd. 6), Chapter VI, S. 103-115. Zu Leben und
Werk von Natana'll Ibn al-Faiyami, s. SIRAT, A bistory of Jewish philosophy in the
Middle Ages (Anm. 5), S. 88-92; DIES., La philosophie juive médiévale en terre d’Islam
(Anm. 5), S. 74-79. Zum Bustan al-‘ugnl |Garten der Intellefte] ausfithrlicher, s.
SHELOMOH PINES, Nathanaé! b. al-Fayyumi et la théologie ismaélienne, in: Revue de
[histoire juive en Egypte (Kairo) 1 (1947), S. 5-22, A. d. U.

Ein weiteres Beispiel isma 1litischen Einflusses auf einen jiidischen Denker im
Jemen, s. DAVID R. BLUMENTHAL, An example of Ismaili influence in post-
Maimonidean Yemen, in: SHELOMO MORAG, ISSACHAR BEN-AMI & NORMAN A.
STILLMAN (eds.), Studies in Judaism and Islam, presented to Shelomo Dov Goitein on
the occasion of his eightieth birthday by bis students, colleagnes and friends, Jerusalem:
Magnes Press 1981, S. 155-174, A. d. U.

Zur Person von Isaak ben Salomon Israel, s. SIRAT, A history of Jewish philosophy
n the Middle Ages (Anm. 5), S. 57-68; DIES., La philosophie juive médiévale en terre



ca.

955 Kairouan]| zutage, dem ersten jidischen Philosophen im Land des

Islam (S. 47, 51). Seine gesamten Kenntnisse hatte dieser Philosoph aus al-
Kindis? [Kufa ca. 800—ca. 873 Bagdad] Schriften geschopft (S. 50). Eben-
so Ibn Gabirol [Ibn Gabiri?* [Mélaga ca. 1021—ca. 1058 Valencia], der bei
den Lateinern als arabischer Philosoph galt (S. 56). Er sollte Alfarabius [a/-

23

24

d’Islam (Anm. 5), S. 80-87; ALEXANDER ALTMANN & DANIEL J. LASKER, Art.
Israely, Isaac ben Solomon, in: Encyclopaedia Judaica, Bd. 10: INZ-1Z, Detroit 22007,
S. 751b-753a; und zu seinem Werk, s. ALEXANDER ALTMANN & SAMUEL MI-
KLOS STERN, Isaac Israeli: a negplatonic philosopher of the early tenth century. His works
translated with comments and an ontline of his philosophy, London 1958 (Chicago
22009) (= Scripta Judaica, Bd. 1); SAMUEL MIKLOS STERN, Medzeval Arabic and
Hebrew thought, ed. by F. W. ZIMMERMANN, London 1983 (= Variorum col-
lected studies series, Bd. 183); SIRAT, A history of Jewish philosophy in the Middle
Ages (Anm. 5), S. 57-68; DIES., La philosophie juive médicvale en terre d’lslam (Anm.
5), S. 80-87; SARAH PESSIN, Jewish Neoplatonism: Being above Being and divine ema-
nation in Solomon ibn Gabirol and Isaac Israel, in: FRANK & LLEAMAN (eds.), The
Cambridge companion (Anm. 4), S. 91-110; RAPHAELA VEIT, Das Buch der Fieber
des Isaac Israeli und seine Bedentung im lateinischen Westen: ein Beitrag zur Rezeption ar-
abischer Wissenschaft im Abendland, Stuttgart 2003 (= Sudhoffs Archiv, Beiheft 51;
Wissenschaftsgeschichte), A. d. U.

Abu Ya‘qub ibn Ishaq al-Kindi, arabischer Philosoph, Naturwissenschaftler,
Mathematiker, Arzt und Musiker. Organisierte Ubersetzungen ins Arabische
von einem Grossteil des Werkes von Aristoteles und Platon sowie des Neu-
platonismus; s. PETER E. PORMANN & PETER ADAMSON, The philosophical
works of al-Kindi, Oxford 2012; ULRICH RUDOLPH, Islamische Philosophie. 1 on den
Abnfingen bis zur Gegempart, Minchen 32013 (= Beck’sche Reihe, Bd. 2352:
C.H.Beck Wissen), S. 15-21; GERHARD ENDRESS & PETER ADAMSON, [ 4.
Abn Yasuf al-Kindi, in: ULRICH RUDOLPH & RENATE WURSCH (eds.), Philoso-
phie in der islamischen Welt. Bd. 1: 8.—10. Jabrbundert, Basel 2012 (= Grundriss der
Geschichte der Philosophie, Bd. 9,1), S. 92-147; PETER ADAMSON, 2. A/~Kindi
und die frithe Regeption der griechischen Philosophie (1000—ca. 1350), in: HEIDRUN
EICHNER, MATTHIAS PERKAMS & CHRISTIAN SCHAFER, Islamische Philosophie
im Mittelalter. Ein Handbuch, Darmstadt 2013, S. 143-161, A. d. U.
Bourchachene schreibt hier alternativ Ibn Gabril bzw. Ibn Gabiril. Im Lateini-
schen war er als Avicebron bekannt. Zu seinem philosophischen Denken,
s. DAVID KAUFMANN, Studien siber Salomon 1bn Gabirol, in: Jabresbericht der Landes-
Rabbinerschule in Budapest. Fiir das Schuljabr 1895—1899, Budapest 1899, S. 1-124;
ARIE SCHIPPERS, The Spanish Hebrew poetry and the Arabic literary tradition. Arabic
themes in Hebrew Andalusian poetry, Leiden 1994 (= Medieval Iberian Peninsula.
Texts and studies (MIP), Bd. 7), S. 56-59, 297-301; RAPHAEL LOEWE, Ibn Gabi-
rol, London 1989 (= Jewish thinkers); SARAH PESSIN, Ibn Gabirol’s theology of de-
sire. Matter and method in Jewish medieval Neoplatonism, Cambridge 2013, A. d. U.

35



Farab® [Farab, Kasachstan ca. 872-950/951 Damaskus] und Avicenna
[Ibn Sinal®® [Afiana bei Buchara ca. 980—1037 Hamadan| bei den Juden
bekannt machen, insofern die Schriften der Alfarabianer es unternehmen
sollten,?” das aristotelische Denken zu etldutern, das dank der beiden bei

25

26

27

36

Abu Nasr Muhammad al-Farabi gilt in der islamischen Philosophie als der
“Zweite Lehrer’ [al-mu'allim at-tani] nach Aristoteles, dem ‘Ersten Lehrer’. Zu
seinem Leben und Werk, s. MIRIAM GALSTON, Po/itics and excellence. The political
philosophy of Alfarabi, Princeton, NJ 1990; IAN RICHARD NETTON, AlFarabi
and bis school, London 1992 (= Arabic thought and culture); JOSHUA PARENS,
An Islamic philosophy of virtuous religions. Introducing Alfarabi, Albany, NY 2000;
RUDOLPH, Islamische Philosophie (Anm. 23), S. 29-36; NORBERT CAMPAGNA,
Alfarabi — Denker sischen Orient und Okgident. Eine Einfithrung in seine politische
Philosophie, Berlin 2010; ULRICH RUDOLPH, § 8. .Ab# Nasr al-Fardbi, in, DERS.
& WURSCH (eds.), Philosaphie in der islamischen Welt. Bd. 1: 8.—10. Jabrbundert
(Anm. 23), S. 363-457; CLEOPHEA FERRARI, 2. A/l-Farabi und der arabische Aris-
totelismus, in: BICHNER, PERKAMS & SCHAFER (Anm. 23), S. 218-232, A. d. U.
Abu “Ali ibn al-Husain ibn ‘Abdallah ibn Sina, persischer Arzt, Naturwissen-
schaftler, Philosoph, Musiktheoretiker und Jurist. Zu Avicennas Leben und
Werk, s. LENN EVAN GOODMAN, Avicenna, London 1992 (= Arabic thought
and culture); GOTTHARD STROHMAIER, Awicenna, Miinchen 1999 (= Beck’sche
Reihe, Bd. 546); RUDOLPH, Islamische Philosophie (Anm. 23), S. 42-55; NADJA
GERMAN, Avicennas Metaphysik, in: EICHNER, PERKAMS & SCHAFER, Islamische
Philosophie im Mittelalter (Anm. 23), S. 253-274; HEIDRUN EICHNER, Psychologie und
Noetik bei Avicenna. Einige entwicklungsgeschichtliche Aspekte, in: ebd., S. 275-288.

Zur Avicennarezeption im Allgemeinen, s. YITZHAK TZVI LANGERMANN
(ed.), Avicenna and his legacy. A golden age of science and philosophy, Turnhout 2009
(= Cultural encounters in late antiquity and the middle ages, Bd. 8); HEIDRUN
EICHNER, 3. Die Avicenna-Rezeption. Das Phéanomen der engyklopadischen Darstellun-
gen, in: DIES., PERKAMS & SCHAFER, Islamische Philosophie im Mittelalter (Anm.
23), S. 50-66; DIMITRI GUTAS, 5. Avicennas Erbe. Das ,Goldene Zeitalter’ der arabi-
schen Philosophie (1000—ca. 1350), in: ebd., S. 96-112.

Zur Avicennarezeption durch jidische Philosophen im Speziellen, s. GAD
FREUDENTHAL, Samuel 1bn Tibbon's Avicennian theory of an eternal world, in: Aleph.
Historical studies in science and [udaism 8 (2008) 1, S. 41-129; STEVEN HARVEY,
Avicenna’s influence on Jewish thought: some reflections, in: LANGERMANN (ed.), Avi-
cenna and bis legacy (s.0.), S. 327-340; PAUL B. FENTON, New light on Maimonidean
writings on metempsychosis and the influence of Avicenna, in: ebd., S. 341-368; Y. TZVI
LANGERMANN, The barren transmission of Avicennan dynamics to Hasdai Crescas, in:
Aleph. Historical studies in science and Judaism 12 (2012) 1, S. 161-188; und zur
Avicennarezeption durch jiidische Arzte, s. GIULIANO TAMANI (ed.), I/ Canon
medicinae di Avicenna nella tradizione ebraica: le miniature del manoscritto 2197 della
Biblioteca universitaria di Bologna, Padua 1987 (Helios, Bd. 1), A. d. U.

Zu al-Farabis Schule, s. NETTON, .A/-Faribi and his school (Anm. 25), A. d. U.



den jidischen Denkern kursierte (S. 68). Ebenso sollten Algazels [a/
Gazali)?® [Tns, Iran 1058-1111 zbidem| Schriften in jidischen Kreisen sol-
chen Zuspruch finden, dass Juden sein (Euvre ins rabbinische Hebriisch
tbertrugen (S. 217).22 Die Ubersetzung von Averroes’ Mittlerem Kommentar

28 Abd Hamid Muhammad ibn Muhammad al-Gazali (lat. Algazel), einer der

29

bedeutendsten islamischen Theologen, rationaler Verteidiger der Orthodoxie
und Versohner von Orthodoxie und Mystik (Sufismus). Zu Algazels Leben
und Werk, s. W. MONTGOMERY WATT, Muslim intellectnal: a study of Al-Ghazali,
Edinburgh 1963; HENRI LAOUST, La politique de Gazgali, Paris 1970 (= Biblio-
théque d'études islamiques, Bd. 1); HAVA LAZARUS-YAFEH [HAWA' LAZARUS-
YAFIH], Studies in Al-Ghagzali [arab. Nebentitel: Dirdsat fi 'FGagzali, Jerusa-
lem: Magnes Press 1975; ERIC LINN ORMSBY, Theodicy in Islamic thought: the dis-
pute over al-Ghazali's "Best of all possible worlds", Princeton, NJ 1984; MARIE L.
SIAUVE, L'amonr de Dien cheg Gazali: une philosophie de l'amonr a Bagdad an début
du Xlle siécle, Paris 1986 (= Etudes musulmanes, Bd. 28); Ghazili: la raison et le
miracle; table ronde Unesco, 9—10 décembre 1985, Paris: Editions Maisonneuve et
Larose 1987 (= Islam d'hier et d'aujourd’hui, Bd. 30); FRANK GRIFFEL,
Apostasie und Tolerang; im Islam. Die Entwicklung u al-Gagalis Urteil gegen die Philo-
sophie und die Reaktionen der Philosophen, Leiden 2000 (= Islamic philosophy,
theology and science, Bd. 40); NICOLAT SINAI, Menschliche oder gittliche Weisheit?
Zum Gegensatz von philosophischem und religiosem 1ebensideal bei al-Ghazali und Yehn-
da ha-Levi, Wiirzburg 2003 (= Ex Oriente lux. Rezeptionen und Exegesen als
Traditionskritik, Bd. 2); MAHMOUD ZAKZOUK [MAHMUD ZAQZUQ|, Ghazali
und Descartes, Nordhausen 2005 (= Interkulturelle Bibliothek, Bd. 104); MAR-
TIN WHITTINGHAM, A/~-Ghazali and the Qur'an: one book, many meanings, London
2007 (= Culture and civilization in the Middle East, Bd. 10); ERIC LINN
ORMSBY, Ghazali: the revival od Islam, Oxford 2008 (= Makers of the Muslim
world); AVITAL WOHLMAN (1090 YwaR|, A~Ghagali, Averroés and the interpretati-
on of the Qur'an. Common sense and philosophy in Istam, translated by DAVID BUR-
RELL, London 2010 (= Culture and civilization in the Middle East, Bd. 19),
frz. Zwischentbersetzung aus dem Hebr.: Contrepoint entre le sens commun et la
philosophie en Islam: Ghagali et Averroés, Paris 2008; FRANK GRIFFEL, A/
Ghazali's philosgphical theology, Oxford 2010; MERDAN GUNES, A/+Gazali und der
Sufismus, Wiesbaden 2011 (= Arabisch-Islamische Welt in Tradition und Mo-
derne, Bd. 8); ALEXANDER TREIGER, Inspired knowledge in Islamic thonght: al-
Ghazalt's theory of mystical cognition and its Avicennian foundation, London 2012 (=
Culture and civilization in the Middle Fast, Bd. 27); YAZEED SAID, Ghazali's
politics in context, London 2013 (= Culture and civilization in the Middle East,
Bd. 34), A. d. U.

Zum Beispiel der jiidische Philosoph und Algazel-Ubersetzer Isaac Albalag
(13. Jh. Sudfrankreich/Nordspanien), s. GEORGES VAIDA, Isaac Albalag. Aver-
roiste juif, traductenr et annotatenr d'al-Ghazili, Paris 1960 (= Frtudes de philoso-
phie médiévale, Bd. 49).

37



der Nikomachischen Ethik [Kitab Talhis ahlag Nikamah])® sollte zur Blite der
hebriischen philosophischen Fachterminologie in der moralischen und
politischen Literatur beitragen (S. 434), ebenso wie seine sogenannten

30

38

Auch Chahlane bespricht die hebriische Ubersetzung eines Algazel’schen
Werkes, des Mizan al-‘amal [Die Waage des Handelns|; s. AHMAD SAHLAN [AH-
MED CHAHLANE|, Kitib Mizan al-‘amal : li-Abi Hamid al-Gazali, at-targama al-
Tbriya : p8 wwn. ALMizan baina lmafibim al-islimiya wa't-tagalid al-yabidiya
[Abi Hamid al-Gazalis Buch Mizan al-‘amal [Die Waage des Handelns] — die
hebriische Ubersetznng 33 10, Al-Mizin [Die Waage): swischen islamischen Kongep-
tionen und jiidischen Traditionen|, in: Ghazalf : la raison et le miracl (Anm. 28), S. 93-
117. Mit Algazels Einfluss auf judische Denker befasst sich Chahlane auch an-
derweitig, s. AHMAD SAHLAN [AHMED CHAHLANE)], ALGazil; fi manzimat al-fikr
al-yabidi [ Al-Gazaili [Algazel im Rabmen des jiidischen Denkens| (Anm. 6), A. d. U,
Im Jahr 1321 wurde der Talhis kitab al-ahlag von SAMUEL BEN JUDA (AUS
MARSEILLE) (Marseille 1294—?) unter dem Titel mxnn >w o»ava onont
TVOMRY DIIRMIPP] QW PY NITHI IDOY WA JAR SV YINRA INR°AT YW °¥aI7 ins
Hebriische tbertragen; s. LAWRENCE V. BERMAN, Greek into Hebrew: Samunel
ben [udah of Marseilles, fourteenth-century philosopher and translator, in: ALEXANDER
ALTMANN (ed.), Jewish medieval and Renaissance studies, Cambridge, Mass. 1967
(= Philip W. Lown Institute of Advanced Judaic Studies, Brandeis University:
studies and texts, Bd. 4), S. 289-320, hier S. 292, 295f, 303-306. Die moderne
Edition dieser hebriischen Ubersetzung besorgte LAWRENCE V. BERMAN
[ELI'EZER ZE’EV BERMAN /1593 arT 919°2K], 97377 0Kkni 20 012vn o'noun
JVOTIRD DIRMIP*] DWHY NITHA IDD? TWI 1R bW wxnra RN Y = The Hebrew
versions of book four of Averroes’ Middle Commentary on the Nicomachean Ethics, criti-
cal edition with introduction by LAWRENCE V. BERMAN [j272 2x1 1¥°%x], Je-
rusalem: The Israeli Academy of Sciences and Humanities/ nmx%n mntpxi
oynY oo 1981 (= »vnb navnn ,owIn? PRI NRYI HIRRT Jans
JWI Jax "an> YW ov1ayn RN :na = Publications of the Israeli Academy
of Sciences and Humanities. Section of humanities: Averroes hebraicus).

Mit der Frage der Riicklibersetzbarkeit von Averroes’ Takis kitab al-ahlag, dem
Mittleren Kommentar zu Aristoteles Nikomachischer Ethik, aus der hebriischen
Ubersetzung in die arabische Ausgangssprache befasst sich AHMAD SAHLAN
[AHMED CHAHLANE]|, A/tMagala ar-ribi'a min Ahlag Nigimdhiya b-Aristi: Talpss
Abi "I-Walid Muhammad ibn Rusd min an-nass al-'ibri ila "lluga al-‘arabiya [Das vierte
Buch von Aristoteles’ Nikomachischer Ethik: Ab# "FWalid Muhammad ibn Rusds [i.e.
Averroes| Mittlerer Kommentar: ans dem bebréischen Text in die arabische Sprache], in:
DERS. (ed.): Kitabat sargiya fi "l-ahliq wa’l-adab wa’t-tasanwuf wa’ladyan [frz. Neben-
titel: Ecritures orientales: éthiques, littératures, mysticismes et religions|, Rabat: Mangurat
Kulliyat al-Adab wa’l- Uliim al-Insaniya bi’t-Ribat = Publications de la Faculté
des Lettres et des Sciences Humaines — Rabat] & Mu'assasat Kanrad Adinawir
= Konrad Adenauer Stiftung 1428 AH = 2007 (= Silsilat nadawat wa-munazarat
= Série: colloques et séminaires, Bd. 141), S. 9-53, A. d. U.



eigenen Schriften, namlich Fas/ almagal |Die massgebliche Abbandiung)
Mandhig al-adilla [Die Beweisfiibrungen|®> und Tahafut at-tabafut [Die Inkobdreng
der Inkohdrenz)?3, zu den wichtigsten gedanklichen Einflissen gezihlt wer-
den, die auf das judische Denken eingewirkt haben (S. 442). Zu den wich-
tigsten Buichern, die durch Fas/ al-maqal beeinflusst wurden, gehort Mai-

31

a2

23

Vollstindiger arabischer Titel: Fas/ al-magal fima baina "$-sari‘a wa’lFhikma min al-
ittisal [Die entscheidende Abbandlung iiber das Verhdltnis zwischen Scharia und Philoso-
phie]. Das Werk wurde allein viermal ins Deutsche tibertragen, s. AVERROES
[MUHAMMAD IBN AHMAD IBN RUSD)], Philosophie und Theologie, aus dem Arabi-
schen tbersetzt von MARCUS JOSEPH MULLER, Miinchen 1875 (Osnabriick
1974, Weinheim 1991); AVERROES [IBN RUSD], Die entscheidende Abhandlung und
die Urteilsfiallung iiber das Verbdltnis von Gesety und Philosophie: arabisch-dentsch, mit
einer Einleitung und kommentierenden Anmerkungen iibersetzt von FRANZ
SCHUPP, Hamburg 2009/10 (= Philosophische Bibliothek, Bd. 600); AVER-
ROES [IBN RUSD|, Mafgebliche Abbhandlung, aus dem Arabischen tbersetzt und
herausgegeben von FRANK GRIFFEL, Berlin 2010; Averroes (Ibn Rushd), Die
entscheidende Abbandlung oder die Bestimmung des Zusammenhangs gwischen religiosem
Gesetz und Philosophie. Zusarz. Die Untersuchung diber die Methoden der Beweise im
Rabmen der religidsen Glanbenssitze, aus dem Arabischen ibersetzt und herausge-
geben von PATRIC O. SCHAERER, Stuttgart 2010 (= Reclams Universal-
Bibliothek, Bd. 18618), A. d. U.

Vollstindiger arabischer Titel: A/LKasf ‘an manabig al-adilla fi “aga’id al-milla
[Darlegung der Beweisfiibrungen hinsichtlich der religigsen Dogmen). Engl. Uberset-
zungen: AVERROES [MUHAMMAD IBN AHMAD IBN RUSD], On the harmony of re-
ligion and philosophy. A translation, with introduction and notes, of Ibn Rushd's Kitab fas/
al-magal, with its appendix (Damima) and an extract from Kitab al-kashf 'an manahif
al-adilla, Bearbeitung von GEORGE FADLO HOURANI, London 1967 (= E.J.W.
Gibb memorial series. N.S., Bd. 21; UNESCO collection of great works: Ara-
bic series); AVERROES [IBN RUSD|, Faith and reason in Islam. Averroés’s exposition
of religions arguments, translated with footnotes, index, and bibliography by IB-
RAHIM NAJJAR, Oxford 2001 (= Great Islamic writings), A. d. U.
Ubersetzungen u. a. — ins Lateinische: AGOSTINO NIFO, Commentationes in
Averrois librum: Destructio destructionnm, Venedig ca. 1495; — ins Englische:
AVERROES [MUHAMMAD IBN AHMAD IBN RUSD|, Averroes’ Tabafut al-Tahafut
[Nebentitel: The zncoherence of the incoberence], translated from the Arabic with in-
troduction and notes by SIMON VAN DEN BERGH, London 1954 (= E.J.W.
Gibb memorial series: N.S., Bd. 19; Unesco collection of great works: Arabic
series); — ins Italienische: AVERROE [IBN RUSD], a cura di MASSIMO CAMPA-
NINI, Turin 1997 (= Classici della filosofia); und ins Deutsche: AVERROES
[IBN RUSD], Die Hauptlehren des Averroes, nach seiner Schrift: Die Widerlegung des
Gazali, aus dem arabischen Originale Ubersetzt und erliutert von MAX HOR-
TEN, Bonn 1913 (Reprint Frankfurt 1999) (= Publications of the Institute for
the History of Arabic-Islamic Science: Islamic philosophy, Bd. 60), A. d. U.

39



monides’ [Ibn Mainin)?* Schritt Dala’iP> al-ha’irin?¢ die ihren Beitrag zur
Verbreitung der aristotelischen und averroistischen Philosophie unter den

34 Insbesondere zum islamischen Einfluss auf Maimonides’ Theologie, s. KAMIL

40

IBRAHIM: ALArd’ al-kalimiya li-Misi ibn Maimin [Moses Maimonides’ Kaldm-
Apnsichten] (Anm. 5); FRANCESCA YARDENIT ALBERTINI, Die Kongeption des
Messzas bei Maimonides und die friihmittelalterliche islamische Philosophie, Betlin 2009
(= Studia judaica. Forschungen zur Wissenschaft des Judentums, Bd. 44);
MORDECHAI Z. COHEN, Opening the gates of interpretation: Maimonides’ biblical
hermenentics in light of bhis Geonie-Andalusian berz'z‘age'and Muslim milien, 1eiden 2011
(= Btudes sur le judaisme médiéval, Bd. 48).

Allgemein zu Leben und Werk des grossen andalusisch-jiidischen Philoso-
phen (Cérdoba 1135/1138-1204 Kairo) eine Auswahl neuerer Publikationen,
s. MEIR ORIAN [17R R, Maiminides: vida, pensamiento y obra, traducido del
hebreo por ZEEV ZVI ROSENFELD, [Montevideo 1975] (Batcelona [21984],
[32003]), hebr. Original: Pm 12 fwn w27 M2 700, Jerusalem 1956 =
5716; MINISTERIO DE CULTURA, Maimdnides y su época: Palacio de la Merced, Cor-
doba, 1986, Madrid 1986; ILEO STRAUSS, Muaimonide, essais trassemblés et
traduits par REMI BRAGUE, Paris 1988 (= Epiméthée); ERIC L. ORMSBY (ed.),
Moses Maimonides and his time, Washington, DC 1989 (= Studies in philosophy
and the history of philosophy, Bd. 19); OLIVER LEAMAN, Moses Maimonides,
London 11990 (= Arabic thought and culture), Richmond #1997 (= Curzon
Jewish philosophy series); ISADORE TWERSKY (ed.), Studies in Maimonides,
Cambridge 1990 (= Harvard Judaic texts and studies, Bd. 7); JOEL L. KRAEM-
ER (ed.), Perspectives on Maimondes. Philosophical and historical studies, Oxford 1991
(= The Littman Library of Jewish Civilization); FRED ROSNER & SAMUEL S.
KOTTEK (eds.), Moses Maimonides. Phystcian, scientist, and philosopher, Northvale,
NJ 1993; ASSOCIATION FREUDIENNE INTERNATIONALE, Ibn Rochd, Maimo-
nide, Saint Thomas ou la filiation entre foi et raison: le collogue de Cordone ; 8, 9 et 10
mai 1992, Castelnau-le-Lez 1994; MAURICE-RUBEN HAYOUN, Maimonides.
Arzt und Philosoph im Mittelalter; eine Biographie, aus dem Franzosischen tubertra-
gen von ANSGAR WILDERMANN, Miinchen 1999, frz. Original: Maimonide, ou,
Lantre Moise; GORGE KNUT HASSELHOFF & OTFRIED FRAISSE (eds.), Moses
Maimonides (1138—1204). His religious, scientific, and philosophical Wirkungsgeschichte
in different cultural contexts, Wirzburg 2004 (= Ex Oriente lux, Bd. 4); TONY
LEVY (ed.), Maimonide — philosophe et savant (1138—1204), Lowen 2004 (= An-
cient and classical sciences and philosophy); Maimdnides, Zaragoza 2005 (=
Revista espafiola de filosofia medieval, Bd. 12); HERBERT A. DAVIDSON,
Moses Maimonides. The man and bis works, Oxford 2005; SHERWIN B. NULAND,
Maimonides, New York 2005 (= Jewish encounters); KENNETH SEESKIN (ed.),
The Cambridge companion to Maimonides, Cambridge 2005 (= Cambridge com-
panions to philosophy); GEORGES TAMER (ed.), The trias of Maimonides: Jewish,
Arabic, and ancient culture of knowledge [Nebentitel: Die Trias des Maimonides|, Bet-
lin 2005 (= Studia judaica. Forschungen zur Wissenschaft des Judentums, Bd.
30); CARLOS DEL VALLE, SANTIAGO GARCIA-JALON & JUAN PEDRO MON-



35

36

FERRER (eds.), Maimdnides y su época, Madrid 2007; JOEL L. KRAEMER, Maimon-
ides. The life and world of one of civiligation’s greatest minds, New York 2008; GORGE
KNUT HASSELHOFF, Moses Maimonides interkulturell gelesen, Nordhausen 2009 (=
Interkulturelle Bibliothek, Bd. 20); SARAH STROUMSA, Maimonides in his world.
Portrait of a Mediterranean thinker, Princeton, NJ 2009 (= Jews, Christians, and
Muslims from the ancient to the modern world), Reprint 2012; TAMAR M.
RUDAVSKY, Maimonides, Malden, Mass. 2010 (= Blackwell great minds, Bd.
12); MAURO ZONTA, Maimonide, Rom 2011 (= Pensatori, Bd. 22); SARA
KLEIN-BRASLAVY [SARAH KLAIN-BRASLAVI|, Maimonides as biblical interpreter,
Boston, Mass. 2011 (= Emunot: Jewish philosophy and Kabbalah), A. d. U.
Im Buchtitel wird statt des tblichen Singulars dalilat |= Zeichen, Wegweiser]|
eine Variante mit dem Plural dali’i/ geschrieben, also statt des ublichen Kitab
Dalalat al-ha'irin |Das Buch ‘Der Wegweiser fiir die 1Verwirrten’] die seltenere Vari-
ante Kitab Dala’il al-ha'irin |Das Buch Die Wegweiser fiir die Verwirrten, A. d. U.
Neue arab. Ausgabe: MUSA IBN MEYMUN EL-KURTUBI [MUSA IBN MAIMUN
AL-QURTUBI AL-ANDALUSI/MAIMONIDES)|, Delilet’il-hairin (Daldlat al-ha'irin)
[Der Wegweiser fiir die 1Verwirrten], ed. HUSAIN ATA’I [HUSEYIN ATAY], Ankara
1974 (Ankara Universitesi Ilahiyat Fakiltesi yayimlarindan, Bd. 93), (Reprint
Kairo 1980, 2007, Freiberg 2011). Ubersetzungen in verschiedene Sprachen,
u.a. mehrfach ins Deutsche: MOSES MAIMONIDES [MUSA IBN MAIMUN], 1711
02121 = Doctor Perplexcorum, oder, Theologisch-philosophische Eroerterungen iiber die
Uebereinstimmung der mosaischen und rabbinischen Religionsquellen mit der Philosophie,
aus dem Hebriischen des EBN THYBBON ins Deutsche iibersetzt und kom-
mentirt von R. I. FURSTENTHAL, Krotoschin [Krotoszyn| 1839 (Reprint Ber-
lin 1920); MOSE BEN MAIMON [MUSA IBN MAIMUN|, Fibrer der Unschiiissigen,
I"Jbersetzung und Kommentar von ADOLF WEISS, 3 Bde., 1923/24 (= Philo-
sophische Bibliothek, Bde. 184a, 184b, 184c) (Reprint Hamburg 1972, Ham-
burg 21995); MOSES MAIMONIDES [MUSA IBN MAIMUNY|, Wegweiser fiir die 1" er-
wirrten: eine Texctanswabl ur Schipfungsfrage; arabisch, hebréisch, dentsch, Ubetset-
zung von WOLFGANG VON ABEL, Freiburg 2009 (= Herders Bibliothek der
Philosophie des Mittelalters, Bd. 19).

Den Wegweiser fiir die Verwirrten analysieren SIRAT, A history of Jewish philosophy in
the Middle Ages (Anm. 5), S. 175-203; DIES., La philosophie juive médiévale en terre
d’Islam (Anm. 5), S. 200-232; MUSTAFA SAHIN: Miisa tbn Maimin wa-Dalalat al-
ha'itin [Moses Maimonides und Dalalat al-ha’'irin [Der Fihrer der Unschliissi-
genl||, in: ALHilal: magalla tagafiya sabriya |Der Halbmond. Monatliche Kul-
turzeitschriff] (Kairo) 100 (12.1991 = 5.1412 AH), S. 158-163; JOSE FAUR, Homo
mysticus: a guide to Maimonides’ Guide for the perplexed, Syracuse, NY 1998; JAMES
ARTHUR DIAMOND, Maimonides and the hermenentics of concealment: deciphering scrip-
ture and midrash in The guide for the perplexed, Albany, NY 2002 (= SUNY series
in Jewish philosophy); DONALD MCCALLUM, Maimonides” Guide for the perplexed:
silence and salvation, London 2007 (= Routledge Jewish studies series); DANIEL
DAVIES, Method and metaphysics in Maimonides’ Guide for the perplexed, Oxtord
2011 (= Reflection and theory in the study of religion series).

41



judischen Gemeinden in Sidfrankreich und Norditalien leistete. Dieses
Buch gilt bei den Juden als Tora der Philosophie (S. 143, 201). Aber was
Fasl al-magal angeht, so sollte es ein geistiges Beben verursachen, das die
judischen Gemeinden sowohl in als auch ausserhalb von al-Andalus et-
schiitterte (S. 21).

Dass das judische Denken mit dem arabischen philosophischen Erbe,
speziell in den Personen von Averroes und Algazel, zusammentraf, war
eine der Ursachen filir seine Weiterentwicklung weg von blossen religiGs-
meditativen Reflexionen bei den Rabbaniten, die zwar vom Talmud
schwirmten, jedoch die Ratio beiseite liessen. Ab dann brach es sich unter
dem Einfluss der Akropolis Bahn und erkundete im philosophisch-
humanistischen Geiste der Araber die von Aristoteles beschrittenen Wege.

Prof. Chahlane legt den Nachdruck auf die allerersten Anfinge — so-
wohl religiose, religionsrechtliche, theologische, mystische, philologische
als auch literarische — des judischen Denkens. Denn er halt sie fiir Grund-
lagen, die, als sie sich mit dem arabischen Aristotelismus verbanden, dazu
fihren sollten, dass das jidische Denken seinen Hohepunkt erreichte
(9 21, 251f, 32);

Prof. Chahlane bespricht die wichtigsten Vertreter der kardischen
Stréomung,® die ihre Ausbildung im Schosse der islamischen Kalim-

Zum Wegweiser fiir die 1Verwirrten auch Chahlane, s. AHMAD SAHLAN [AHMED
CHAHLANE)|, Min al-fikr al-falsafi al-yabidi al-"arabi: Abi “Imran Misa ibn Maimin
wa-Kitabuhn dalalat al-ha’ivin [Auws der juddioarabischen philosophischen Gedantkenwelt:
Moses Maimonides und sein Buch Dalalat al-hd’irin [Fihrer der Unschlissigen]]
[Teil 1, in: Magallat kulliyat al-adab wa'l-"ulim al-insaniya [Revue de la Faculté des
Lettres et des Sciences Humaines| (Rabat) 5-6 (1979), S. 5-27; DERS., Mugaddimat
Kitab daldlat al-ha’irin [Das 1 orwort des Buches Dalalat al-ha’irin [Fihrer der Un-
schliissigen]] [Teil 2], in: ebd., 7 (1981), S. 77-107, A. d. U.

37 Zu den Kardern, s. EMANUELA TREVISANI SEMI, G/ Ebrei caraiti tra etnia e
religione, Rom 1984 (= Testimonianze sull'ebraismo, Bd. 18); GA'FAR HADI
HASAN, Firgat al-gard’in al-yabid: dirdsa fi nas’at al-firga wa-‘aqa’idiba wa-ta'rihiha
tla - 'asr al-hadir [Die Sekte der jiidischen Karder. Studie gu Entstebung, 1.ebren und
Geschichte der Sekte bis in die gegemwirtige Zeit [engl. Nebentitel: The Jewish Qaraite
secd], Beirut: Mu’assasat al-Fagr li-t-Tiba‘a wa'n-Nasr 1989 (= Dirasat fi ’l-
‘aqa’id wa’l-adyan [Studien zu Lehrgebiuden und Religionen], Bd. 2);
NATHAN SCHUR, History of the Karaites, Frankfurt am Main 1992 (= Beitrige
zur Erforschung des Alten Testaments und des antiken Judentums, Bd. 29);
MUHAMMAD AL-HAWARI [MOHAMED EL-HAWARY], A+ Ihtilafat baina "l-qara’in
wa'r-rabbaniyin fi dan’ anraq a/—éaﬁz’zd: gira’'a fi mahttat Budliyan bi-Uksfiird MS.
Heb. [ 18 (fols. 1-33a) [engl. Nebentitel: Differences between the Karaites and the
Rabbanites in light of the Genigah MSS.: MS. Heb. [ 18 (fols. 1-33a), Bodleian, Ox-
Jford), Kairo: Dar az-Zahra’ li-n-Nasr [Dar El Zahraa Publishers] 1994; JEAN-

42



Theologie erhalten hatten, und ebenso die Vertreter der rabbinischen
Stromung. Dabei stellt er heraus, wie die Lehrmeinungen der muslimi-
schen Kalam-Theologen ihren Beitrag zur Entfaltung des Denkens jener
Vertreter leisteten (S. 24f). Ausserdem analysiert er einige judische Texte
von der Art:

— des Kitab al-Hidaya fi fara’id al-qulib wa’t-tanbih ila lawazim ad-dama’ir [Das
Buch der Wegweisung u den Hergenspflichten und der Erinnerung an die Gewissens-
sachen)®® von Bahya ben Josef ibn Paquda® [Bahya ibn Pagiada*® [bl. in al-

38

FRANCOIS FAU, Les Caraites, Turnhout 2000 (= Fils d'Abraham); MEIRA
POLLIACK (ed.), Karaite [ndaism. A guide to its history and literary sonrces, Leiden
2003 (= Handbuch der Orientalistik, Abt. 1,73); MUHAMMAD GALA’ IDRIS,
At-Ta'tir al-islami fi "Ifikr al-yabidi : dirasa naqdiya muqarana li-ta'ifat al-yabid al-
gard iyin [Der islamische Einfluss anf die jiidische Gedankenyelt: vergleichende kritische
Studie zur Gemeinschaft der kardischen [uden], Kairo: Maktabat Madbuli [Madbouli
Bookshop] 21993 / Kairo: Markaz ad-Dirasat as-Sarqiya [Oriental Studies
Center| 312003, A. d. U.

Al-Hidaja ila fara'id al-qulih des Bachja ibn |oséf ibn Pagida ans Andalusien: im arabi-
schen Urtesxct gum ersten Male nach der Oxforder und Pariser Handschrift sowie den Peters-
burger Fragmenten, herausgegeben von A. S. YAHUDA, Leiden 1912. Eine neue
Textedition in arabischer Schrift hat Chahlane besorgt; s. BAHYA IBN YUSUF
IBN BAQUDA AS-SARAQUSTI AL-ANDALUSI [BAHYA BEN JOSEF IBN PAQUDA]:
AlHidaya ila fara’id al-qulib wa’t-tanbib ila lawazim ad-dama’ir [Das Buch der Anlei-
tung zn den Hergenspflichten und der Erinnerung an die Gewissenssachen], Textedition,
Ubersetzung der Zitate sowie der Hebraismen aus der Tora bzw. der Aramais-
men aus dem Talmud von AHMAD SAHLAN [AHMED CHAHLANE], Rabat: Dar
Abi-Ragraq li-t-Tiba‘'a wa’n-Nasr [Editions & Impressions Bouregreg] 2010.
Ubersetzungen: (a) ins Hebriische 1160/61 von Jehuda ibn Tibbon (1120—
1190) unter dem Titel: M2a%1 nan 900 (jiingste Ausgabe von GAD VILNER,
2 Bde., Jerusalem 2011/12); (b) ins Portugiesische: Hobat alebabot — obrigagam
dos coragoens livro moral de grande erudi¢ad & pia doctrina, composto na lingua Ara-
bica pello BAHIE O DAIAN, FILHO DE RABBI JOSSEPH, e traduzido na lingua
Santa pelo JEUDA ABEN TIBON, e agora novamente tirado da Hebraica a lin-
gua Portugueza per SEMUEL FILHO DE ISHAC ABAZ, Amsterdam 5430 [1670];
BACHIA IBN PACUDA, Hovot ha-levavot = Os deveres do coragdo, tradugao PAULO
ROGERIO ROSENBAUM |[aus der engl. Zwischentbersetzung v. DANIEL HA-
BERMAN, 1996], edicio final BETTY ROJTER & JAIRO FRIDLIN, Sio
Paulo 2002 (= Classicos); (c) ins Deutsche: BECHAIJT BEN JOSEF, Choboth ha-
lbaboth = Lebrbuch der Hergenspflichten gur VVeredelung der religidsen und sittlichen
Denk- und Handlungsweise, mit einer, nach JEHUDA EBN TIBBONs hebriischer
Ubertragung des arabischen Originales, wortgetreuen neuen deutschen Ubet-
setzung von MAX EMANUEL STERN, Wien 21856; BACHJA B. JOSEF BAKUDA,
Das Buch der Pflichten des Hergens: die 3., 4. u. 5. Pforte der Naturbetrachtung, des Got-
tesdienstes und des Gottvertranens, ins Hebriische {ibertragen von JUDA TIBBON,

43



Andalus 2. Hilfte 11. Jh.] (S. 71f), welches von den Lehrgrundlagen der

39

40

44

ins Deutsche von EMANUEL BAUMGARTEN, Hamburg 5678 [1918]; (d) ins
Franz6sische: BAHYA BEN JOSEPH IBN PAKOUDA, Les réflexions sur l'dme, trad.
de l'arabe en hébreu, préc. d'un résumé et accompagnées de notes par ISAAC
BROYDE, Paris 1896 (Reprint Jerusalem 1967); BAHYA IBN-PAQUDA, Introdsc-
tion aux devoirs des canrs, traduit et présenté par ANDRE CHOURAQUI, Paris [ca.
11950] (?1972); (e) ins Englische: BACHYA BEN JOSEPH IBN PAQUDA, Duties of
the heart, translated from the Arabic into Hebrew by JEHUDA IBN-TIBBON,
with English translation by MOSES HYAMSON, 2 Bde., New York 1925-1947
(Jerusalem 25730/1970); BAHYA BEN JOSEPH IBN PAQUDA, The book of direction
to the duties of the heart, from the original Arabic version of Bahya Ben Joseph Ibn
Paquda’s .A/-Hiddya ila Fara’id [sic| al-Onliib, introduction, translation and no-
tes by MENAHEM MANSOOR with SARA ARENSON, SHOSHANA DANNHAU-
SER, London 1973 (?2004) (= The Littman Library of Jewish Civilization);
BACHYA IBN PAKUDA, The duties of the beart, transl. and comm. by YAAKOV
FELDMAN, Northvale, NJ 1996; BACHYA BEN JOSEPH IBN PAQUDA, Duties of
the heart, translated from Arabic into Hebrew by R. YEHUDA IBN TIBBON,
English translation by DANIEL HABERMAN, 2 Bde., Jerusalem / New York
1999 (= Torah classics library); (f) ins Italienische: BAHYA” IBN PAQUDA, I
doveri dei cnori, versione dall'ebraico, note ed introduzione a cura di SERGIO ].
SIERRA, Rom 1983 (= Associazione italiana per lo studio del Giudaismo: teste
e studi, Bd. 2), A. d. U.

Eine Analyse Der Anleitung zu den Herzenspflichten bietet GEORGES VAJDA, La
théologie ascétigne de Bahya Ibn Paguda, Paris 1947 (= Cahiers de la Société Asia-
tique, Bd. 7).

Die islamischen Einflisse auf die Wegweisung bespricht ‘ABDARRAZIQ AHMAD
QANDIL: A#Ta tirdt al-‘arabiya wa’l-iskimiya fi Kitab al-Hiddya ila fara’id al-qulib
li-Ibn Faguda al-yabadi [Die arabischen und islamischen Einfliisse anf Das Buch der
Anleitung zu den Herzenspflichten von Ibn Fagida dem Juden), [Giseh]: Gami‘at
al-Qahira, Markaz ad-Dirasat aé—garqiya [Universitit Kairo, Oriental Studies
Center] 2004 (= Silsilat fadl al-islam ‘ala 'l-yahud wa’l-yahudiya [Reihe ‘Das
Verdienst des Islams an Juden und Judentum’], Bd. 9), A. d. U.

Zu Bahya ibn Paquda und seinem (Euvre, s. GEORG GOLINSKI, Das Wesen des
Religionsgesetzes in der Philosophie des Bachja Ibn Pakuda, Wirzburg, Univ., Diss.
1935; SIRAT, A history of Jewish philosophy in the Middle Ages (Anm. 5), S. 81-
83; DIES., La philosophie juive médiévale en terre d’'Islam (Anm. 5), S. 73f; ; JACOBS,
Law, reason, and morality in medieval Jewish philosophy (Anm. 15); LOBEL, A Sufi-
Jewish dialogne (Anm. 7); RAPHAEL JOSPE, Jewish philosophy in the Middle Ages,
Boston, Mass. 2009, S. 132-174; DERS. & YONATAN MILO, So Go#t will: IM
YIRSEH HA-SHEM — IN SA’ ALLAH, in: Judaica. Beitrige um Versteben des [uden-
tums 68 (2012), S. 205-229, hier S. 222-224, A. d. U.

Im Original steht filschlicherweise Yahya ibn Pagida statt Bahya ibn Pagida,
A d: T



Mystik handelt (S. 73) und quasi zur Tora der judischen Asketen werden
sollte. Es ldsst den starken Finfluss des arabisch-islamischen Vermichtnis-
ses auf die Anfinge der jidischen Literatur in al-Andalus deutlich werden

S.

83).41

— des Kitab al-Hugga wa’d-dalil fi nusrat ad-din ad-dalil (Buch des Arguments und
des Beweises zum Beistand der verachteten Religion]*> von Jehuda ha-Levi®

41

42

43

Zum Einfluss der arabisch-islamischen Literatur auf die judische Literatur, s.
A MAD SA LAN [AHMED CHAHLANE], Ta'tir al-ddib al-‘arabiya fi 'l-dddb al-
ibriya [Der Effekt der arabischen Literatur auf die hebrdische Literatur|, in: Dirasat
magribiya: i 'lfalsafa wa't-turat wa’lfikr al-‘arabi al-hadit... (mubdat ila "l-mufakkir
al-magribi Muhammad “Aziz al-Habbabi) |Marokkanische Studien: iiber newere arabi-
sche Philosophie, Kulturerbe und Denfken. .. (gewidmet dem marokkanischen Denker Mo-
hamed Aziz Labbabi)], Beirut: Dar at-Tanwir li- - iba a wa n-Nasr / Casablanca:
al-Markaz a - aqafi al- Arabi [Centre Culturel Arabe] 1985, S. 173-182, A. d. U.
Das Kitab al-Hugga, auch bekannt als das Kitab al-Hazari, wurde von Jehuda ibn
Tibbon (Granada 1120-1190 Marseille) als *N27 90 Sefer ha-Kugari ins Heb-
riische ibersetzt. Eine Edition des juddoarabischen Originals erschien unter
dem Titel Kitab ar-Radd wa’d-dalil fi "d-din ad-dalil, s. JUDAH HA-LEVI, T1%X 28N>
P999R 19K b YYo= Kitab al-Radd wa-'l-Dalil fi '-Din al-Dhbalil: (al-Kitab al
Khazari) = The book of refutation and proof on the despised faith (The book of the Kha-
zars), known as the Kuzari, edited by DAVID H. BANETH [0¥12 *2X 7], prepared
for publication by HAGGAI BEN-SHAMMAI [*k»w-72 *an], Jerusalem: Magnes
Press 5737 = 1977. U.a. Ubersetzungen ins Englische: JEHUDA HALEVI, Fun-
damentals of the Kuzari, translated by AVROHOM DAVIS from the arrangement
of YECHEZKEL SARNE, New York 1986; YEHUDA HA-LEVL, The Kugari: in de-
fense of the despised faith, translated and annotated by N. DANIEL KOROBKI,
Northvale, NJ 1998 (Jerusalem 22010). Eine Analyse des Kuzari bieten ISRAEL
ISAAC EFROS, Studies in Medieval Jewish philosophy, New York 1974, S. 141-158;
SCHIPPERS, The Spanish Hebrew poetry (Anm. 24), S. 62-64; BARRY S. KOGAN,
Judab Halevi and his use of philosophy in the Kuzari, in: FRANK & LEAMAN (eds.),
The Cambridge companion (Anm. 4), S. 111-135. Seine Wirkungsgeschichte be-
spricht ADAM SHEAR, The Kugari and the shaping of Jewish identity, 1167-1900,
Cambridge 2008, A. d. U.
Allgemein zu Jehuda ha-Levis Leben und Werk, s. SIRAT, A history of Jewish
philosophy in the Middle Ages (Anm. 5), S. 113-131; SABINE SARA GEHLHAAR,
Prophetie und Gesety bei Jebudah Hallevi, Maimonides und Spinoga, Frankurt am
Main 1987 (= Judentum und Umwelt, Bd. 19) / Cuxhaven 1987 (=
Hochschulschriften Philosophie, Bd. 21); SIRAT, La philosophie juive médicvale en
terre d’Islam (Anm. 5), S. 127-151; SCHIPPERS, The Spanish Hebrew poetry (Anm.
24), S. 62-64, 307-310; LOBEL, Between mysticism and philosophy (Anm. 7); SINAIL,
Menschliche oder gittliche Weisheit? (Anm. 28); ANN BRENNER, Judah Halevi and bis
cirele of Hebrew poets in Granada, Brill 2005 (= Hebrew language and literature
series, Bd. 6); RAYMOND P. SCHEINDLIN, The song of the distant dove. Judah Hale-

45



[Yabida al-Lawi)** [Tudela ca. 1075-1141 Kairo?] (S. 87), das zur Tora des
modernen religiésen Zionismus avancieren sollte (S. 88). Das Buch hat
eine epische Struktur, denn es ist in der Form eines imaginiren Dialogs
angelegt, wodurch die grossen Themen, die zum Kern des Judentums
zihlen, besprochen werden kénnen. Thm liegen arabische Quellen wie der
Koran, Alfarabius, Avicenna, Algazel und andere zugrunde (S. 109).

— ebenso des Kitab al-Muhadara wa’ l-mudakara |Buch der Darlegung und der
Debatte]> von Moses Ibn Esra [Misa ibn "Azra)*® [Granada ca. 1055—

44
45

46

vi's pilgrimage, Oxford 2008; JOSEPH YAHALOM (@121 0|, Yebuda Halev:: poetry
and pifgrimage, translated by GABRIEL LEVIN [% 7%»131], Jerusalem: Hebrew
University Magnes Press 2009, hebr. Original: »1%7 777> 1 Yw 10 nw, Jerusa-
lem 2008, A. d. U.

Im Original filschlicherweise Yahiuda al-Lawsin statt Yahidi al-Lawi, A. d. U.

Es handelt sich um die einzige auf Juddoarabisch verfasste Poetik. Thr ut-
spriinglicher arabischer Titel in hebriischer Schrift lautet mI%¥RIN%R 28N>
TR Kitab almuhasara wa-almudakara. Der arabische Text wurde ediert
und mit einer neueren Ubersetzung ins Hebriische versehen von nbw nmnax
1P [ABRAHAM SALOMON HALKIN], n9aya apwi v :0°1 7 20y 1900 =
Liber discussionis et commemorationis (poetica hebraica), Jerusalem 1975 = 5735, Eine
iltere hebriische Ubersetzung stammt aus der Feder von 7997 11¥-12 [BENZI-
ON HALPER], 7% nvw 190, Leipzig 1924 (Reprint Jerusalem 1967). Erneut
ediert und mit einer spanischen Ubersetzung versehen, s. MOSE IBN ‘EZRA
[MUSA IBN ‘AZRA/ABU HARUN MUSA|, Kitab al-muhadara wa'l-mudakara, edi-
cion y traduccion de MONTSERRAT ABUMALHAM MAS [MUNTSIRAT ABU
MALHAM], 2 Bde., Madrid 1985/86 (= Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas, Instituto de Filologia. Seria A, Literatura hispano-hebrea, Bde. 3 &
4). Die jiingste arabische Edition, transliteriert in die arabische Schrift, ist am
Oriental Studies Center der Universitit Kairo erschienen; s. MUSA IBN ‘AZRA
[IMOSE IBN EZRA|: Al-Muhdadara wa'l-mudakara | Darlegung und Debatte], translite-
riert vom hebriischen ins arabische Alphabet von ‘ABDARRAZIQ AHMAD
QANDIL, [Kairo]: Gami‘at al-Qahira, Markaz ad-Dirasat as-Sarqiya [Universitit
Kairo, Oriental Studies Center| 2001 (= Silsilat fadl al-islam ‘ala ’l-yahud wa’l-
yahudiya [Reihe ‘Das Verdienst des Islams an Juden und Judentum’], Bd. 3).
Zum Einfluss der arabischen Poesie auf die hebriische bei Moses Ibn Estra, s.
MOAFFAK MOHAMMED AL HASAN, L 'évolution sémantigue du langage poétigue
hébraigue profane andalon sous 'influence de la poésie arabe: lexemple de Moise ibn Ezra,
Lille, Univ., Diss. 2011.

Chahlane hat das Kitab al-Muhdadara wa’l-mudakara auch anderweitig bespro-
chen, s. AHMAD SAHLAN [AHMED CHAHLANE], Min al-adab al-‘arabi-al-'ibri:
Ab#i Harsin Miisa thn Ya'qib ibn " Azra wa-kitabubi: Al-Muhddara wa’l-mudakara
[Von der hebraoarabischen Literatur: Abi Harin Misa ibn Ya'qub ibn “Azra [Moses
ben Jacob ibn Esra) und sein Buch Al-Muhadara wa'l-mudakara [Darlegung und



1135/40 im christlichen Teil Spaniens], ein Buch s# generis, zu dem die
arabisch-hebriische Literatur nicht seinesgleichen kennt (S. 113). Darin
wendet er sein Interesse, die arabische Kultur zum Massstab nehmend,
der hebriischen Poesie zu, indem er die idealste Art, hebriische Verse zu
schmieden, nach arabischem Regelwerk prisentiert (S. 116). Denn fiir ithn
ist Poesie die Wissenschaft der Araber und die Juden seien von ihnen in
dieser Kunst abhangig (S. 114).47

— ebenso des Kitab at-Tangih [Buch der genanen Untersuchung],*® eine Schrift
aus Ibn Ganihs® [Cérdoba ca. 990—ca. 1050 Saragossa] (Buvre. Es be-

46

47

48

Debatte]|, in: Magallat kulliyat al-adab wa’l-"nlim al-insaniya = Revue de la Faculté
des Lettres et des Sciences Humaines (Rabat) 10 (1984), S. 65-98, A. d. U.

Zu Moses Ibn Esra, s. ALEJANDRO DIEZ MACHO, Mosé Ibn 'E{m como poeta y
precepista, Madrid 1953 (= Biblioteca hebraicoespafiola, Bd. 5); ANGELES NA-
VARRO PEIRO, E/ tzempo y la muerte: las elegias de Moseh Ibn ‘Ezra’, Granada 1994
(= Coleccion monografica, Bd. 182: Judaismo); SCHIPPERS, The Spanish Hebrew
poetry (Anm. 24), S. 59-62, A. d. U,

Vgl. AS-SA'DIYA AL-MUNTASIR [ES-SADIA EL-MOUNTASSIR / ESSADIA EL-
MOUNTASSIR|: Ta tir as-$i'r al-‘arabi “ald "|-qasida al-ibriya (namidag al-muwasSahat
al-‘tbriya) |Der Einfluss der arabischen Poesie auf die bebréische Kasside (das Musterbei-
spel der hebraischen MuwasSahat), in: Boubout. Revue de la Faculté des 1ettres et des
Sciences Humaines 111 — Mobhammedia = Buhdt: magallat kulliyat al-adab wa’l- ulim
al-insaniya I1: al-Muhammadiya (Mohammédia) 4 (1991), S. 797-208; 'ABDAR-
RAZIQ AHMAD QANDIL, A/-Magama al-‘arabiya-al-‘ibriya fi *FAndalus: at-ta’attur
wa't-ta'tir [Die arabisch-hebraische Makame in al-Andalus: beeinflusst und beeinflus-
send|, in: Al-Hadata [Die Moderne] (Beirut) 49-50 (2000), S. 98-110; DERS., Atar
as-$i'r al-"arabi fi '5-5i'r al-'ibri al-andalusi (Der Einfluss der arabischen Dichtung anf
die andalusisobe hebriische Dichtung], Kairo: Gami‘at al-Qahira, Markaz ad-Dirasat
as-Sarqiya [Universitit Kairo, Oriental Studies Center] 2001 (= Silsilat fadl al-
islam ‘ala 'l-yahud wa’l-yahudiya [Reihe ‘Das Verdienst des Islams an Juden
und Judentum’|, Bd. 3); DERS., A~Magama al-‘ibriya baina “t-ta attur wa't-ta tir
[Die  hebraische Makame zwvischen Beeinflusst-Werden wund Beeinflussung), |Giseh]:
Gami‘at al-Qahira, Markaz ad-Dirasat ai-Sarqiya [Universitit Kairo, Oriental
Studies Center] 2005 (= Silsilat fadl al-islam ‘ala "l-yahad wa’l-yahtadiya [Rethe
‘Das Verdienst des Islams an Juden und Judentum’], Bd. 12); DERS., S#‘ara’ al-
Gbriya fi "lAndalus [Die Dichter des Hebraischen in al-Andalus|, 1. Bd., Kairo:
Gami‘at al-Azhar 1430 AH = 2009, A. d. U.

Das Kitab at-Tangih [Buch der genanen Untersnchung], eine Studie der hebriischen
Bibel und ihrer Sprache, besteht aus einem ersten grammatikalischen Teil,
dem Kitab al-Iuma’ [Buch der Blumenbeete], und einem zweiten lexikographi-
schen Teil, dem Kitab al-Usal [Buch der Wurgeln]. Arab. Ausgabe in hebriischer
Schrift: ABOU'L-WALID MERWAN IBN DJANAH DE CORDOUE [MARWAN IBN
GANAH AL-QURTUBI|, Le lvre des parterres fleuris: grammaire hébraigne en arabe,

47



handelt die Regeln der Syntax und der Lexik und zeigt das Ausmass des
arabischen Einflusses auf das judische Denken (S. 124f, 129).

— wie auch des Kitab Daldlat al-ha’irin |Das Buch ‘Wegweiser fiir die 1 erwirrten’]>
von Maimonides [Ibn Maimin)>' [Cérdoba 1135/38-1204 Kairol, das die
Quintessenz des mit wissenschaftlich-philosophischem Geiste getrankten
jidischen Denkens darstellt und das Maimonides’ Fahigkeit, Aristoteles’
Ansichten und die der fithrenden muslimischen Philosophen in die jiidische
Gedankenwelt zu integrieren,>? deutlich werden lisst (S. 138), wenn er nim-

49

50
51
52

48

publiée par JOSEPH DERENBOURG, Paris 1886 (= Bibliothéque de I'Ecole des
hautes études: sciences philologiques et historiques, Bd. 66). Frz. Uberset-
zung: ABOU'L-WALID MERWAN IBN DJANAH DE CORDOUE [MARWAN IBN
GANAH AL-QURTUBI|, Le /ivre des parterres fleuris, traduit en francais sur les ma-
nuscrits arabes par le rabbin MOISE METZGER, Paris 1889 (= Bibliothéque de
I'Ecole des hautes études: sciences philologiques et historiques, Bd. 91). Be-
sprochen wird das Kitab al-Luma* von WILHELM BACHER, Leben und Werk des
Abulwalid Merwin Thn Ganih (R. Jona) und die Quellen seiner Schrifterklirung, in:
Jabresbericht der 1andes-Rabbinerschule in Budapest. Fiir das Schuljabr 1884—1885,
Budapest 1885, S. 1-1v, 1-108, hier S. 34-41, und das Kitab al-Usil, ebd., S. 41-
46; der Aufsatz ist unter Beibehaltung der Seitenzdhlung nachgedruckt in:
WILHELM BACHER, I7er Abbandlungen iiber Abubwalid Thn Gandih, ca. 990—1050,
Amsterdam 1969/70, Teil 1, A. d. U.

Yona ibn Ganah, auch bekannt als Aba '1-Walid Marwan ibn Ganah, bedeu-
tender hebriischer Grammatiker und Lexikograph in al-Andalus im 11. Jh,,
stark beeinflusst durch die arabischen Grammatiker; zu seinem Leben und
Werk, s. BACHER, Leben und Werk des Abulwalid Merwin Ibn Gandh (R. Jona)
(Anm. 48); DERS., Aus der Schrifterklirung des Abutwalid Merwin Ibn Ganih (R.
Jona), in: Jabresbericht der Landes-Rabbinerschule in Budapest. Fiir das Schuljabr 1888—
1889, Budapest 1889, S. 1-vI, 1-141; der Aufsatz ist unter Beibehaltung det
Seitenzihlung nachgedruckt in: BACHER, [ier Abhand/ungen (Anm. 48), Teil 1V.
Speziell zu ibn Ganihs sprachvergleichenden Studien, s. DERS., Die hebriisch-
arabische Sprachvergleichung des Abulwalid Merwin Ibn Ganih (Rabbi Jona), in: Sit-
zungsberichte der Philosophisch-Historischen Classe der Kais. Akademie der Wissenschaf-
ten, Wien 106 (1884), S. 119-196, nachgedruckt unter Beibehaltung der Seiten-
ziahlung in: BACHER, Vier Abbandlungen (Anm. 48), Teil 11; DERS., Die hebrdisch-
nenbebrdische und hebriisch-aramadische Sprachvergleichung des Abubwalid Merwan Ibn
Ganih (Rabbi Jona), in: Sitzungsherichte der Philosophisch-Historischen Classe der Kais.
Akademie der Wissenschaften, Wien 110 (1885), S. 175-212, nachgedruckt unter
Beibehaltung der Seitenzihlung in: BACHER, 7er Abbandlungen (Anm. 48),
Teil 111; EL-DABOUSY, Medieval linguistics (Anm. 8), A. d. U.

Siehe Anm. 36, A. d. U.

Siehe Anm. 34, A. d. U.

Zur Rezeption islamischer Theologie und Philosophie durch Maimonides,



lich Ratio und Logik den Texten det Tora aufoktroyiert (S. 139f). Dieses
Buch trug dazu bei, die Grossen der islamischen philosophischen Schule
bekannt zu machen, denn Maimonides fihrt die Namen grosser Philoso-
phen wie Algazel, Alfarabius, Avicenna, Averroes, Platon und Aristoteles
neben den judischen Religionsgelehrten auf. Im Gefolge wurden ihre philo-
sophischen Werke neben Tora, Talmud und kabbalistischer Literatur in den
Synagogen studiert (S. 142).

Bei seiner Analyse ist Prof. Chahlane bemiht nachzuweisen, welchen
Effekt die islamische Gedankenwelt auf die jidische Wissensgeschichte
hatte (S. 23 n. 23, 42f, 68, 84f, 124), auch wenn viele der jidischen Denker
thre islamischen Quellen verheimlichten (S. 85, 109), den arabischen Text
bei der Ubertragung ins Hebriische im Sinne der jiidischen Glaubenslehre
kiirzten® (S. 647 n. 92), modifizierten und anpassten. Dabei gaben sie
dem Text eine jiidische Note, was die Ubersetzung schwer verstindlich
werden liess und zu einem negativen Bild von der arabischen Philosophie
tihrte, als sie in die lateinische Sprache weiteriibersetzt wurde’* (S. 582,
0665, 691). Als Beispiel dafir dient der Averroes’sche Urtext. Als er von
den Lateinern tiber den hebriischen Text rezipiert wurde, kam er als ande-
rer Text an (S. 15).5> Daher ist Chahlane der Meinung, man musste daran

s. KAMIL IBRAHIM: A/~Arid’ al-kalimiya li-Miisa ibn Maimin |Moses Maimonides’
Kalam-Ansichten) (Anm. 5); ALBERTINL, Die Konzeption des Messias bei Maimonides
(Anm. 34); COHEN, Opening the gates of interpretation (Anm. 34), A. d. U.

53 Von Averroes’ Kitib at-Tahafut [Das Buch ‘Die Inkohdreng’] wurden zwei Uber-
setzungen erstellt, wobei der erste namentlich bekannte Ubersetzer die im
Tahafut vorhandenen Koranverse, weswegen auch immer, strich, wihrend der
zweite anonyme Ubersetzer sie vermerkte.

54 Zu den Verinderungen, die der arabische Text durch die Ubersetzungen
erfahren hat, s. Teil-Bd. II, Kapitel 3, S. 567-664.

55 Allgemein zur Rolle des Hebriischen als Mittel des Transfers zwischen dem
Arabischen und dem Lateinischen, s. AHMAD SAHLAN [AHMED CHAHLANE],
Daur al-luga al-'arabiya [recte: al-ibriya fi "'n-naqgl baina 't-tagafatain al-‘arabiya wa’l-
latiniya |frz. Nebentitel: Ia langne hébraigue, moyen de transfert de la pensée entre le
monde arabe et le monde latin, engl. Nebentitel: The Hebrew language: a media of transfer
of thought between the Arab and Latin worlds\, in: Nadawat akddimiyat al-mamiaka al-
magribiya: halgat wasl baina "&sarq wa’Lgarb: Abi Hamid al-Gagzali wa-Misa ibn
Maimaun: Akadir, 14—16 rabi' al-auwal sanat 1406 = 27-29 nuwinbir sanat 1985 =
Un trait d’union entre I'Orient et 'Occident: Al-Ghazzali et Ibn Maimoun = A connecting
link between the Orient and the Occident: AlF-Ghazzali and Maimonides = Un vincula entre
e/ Oriente y el Occidente: Al-Ghazzali e Ibn Maymun: Agadir, 27-29 Nov. 1985], Rabat:
Akadimiyat al-Mamlaka al-Magribiya = Académie du Royaume du Maroc =
Academy of the Kingdom of Morocco = Academia del Reino de Marruecos

49



arbeiten, den verlorenen urspriinglichen Text in dessen Sprache zurtickzu-
fihren, in der ihn Averroes verfasst hatte. Die vorliegende Arbeit betrach-
tet er als einen Anfang, woraus sich ein Plan zur Erreichung dieser Aufga-
be ergeben konnte... (S. 23).

Mag sein, mancher ist der Meinung, es sei ziemlich befremdlich und
verwunderlich, wenn von der Notwendigkeit des hebriischen Erbes fiir
das Verstindnis des arabisch-islamischen die Rede ist. Wer freilich einen
Blick in Prof. Chahlanes Buch wirft, das mit akademischem Tiefgang ge-
schrieben ist, fiir den wird diese Behauptung beinahe zur Banalitit. Denn
die judischen Denker arbeiteten derart versessen am Transfer des ara-
bisch-islamischen Erbes in die hebriische Sprache, dass Averroes’ Schrif-
ten bei den Juden quasi zum familidren Anhang der Tora wurden (S. 12).5
Das hebriische Kulturerbe entstand durch eine starke Interaktion mit der
arabisch-islamischen Kultur. So trugen die jiidischen Ubersetzer’” viel zur
Herausbildung der jidischen Wissenschaftsmethode bei (S. 488).58 Das
Wissen um diese Methode ist zur Vorbedingung fiir die Wiederentde-
ckung unserer eigenen Kultur geworden. Dass im islamischen Westen eine
echte hebriische Grammatikerschule entstand, ist vielleicht das beste In-
diz dafiir. Denn diese Schule dirfte sich wohl als eine Bedingung erwei-
sen, wenn man sich mit der arabischen Grammatikerschule vertraut ma-
chen mochte (8. 116, 122, 129, 217). Man kann sogar sagen, dass gerade

1986 (= Matbu‘at Akadimiyat al-Mamlaka al-Magribiya [Publications de
I’Académie du Royaume du Maroc], Bd. 12), S. 257-284, A. d. U.

56 Einen Uberblick bietet AHMAD SAHLAN [AHMED CHAHLANE|, ALMu'allafit
ar-rusdiya fi "t-turat al-'ibri [Das Averroes’sche (Euvre im hebriischen Erbe|, in: ABU
"L-WALID MUHAMMAD IBN RUSD [AVERROES|, Ad-Dariri fi 's-siydsa: muhtasar
Kitab as-Siyasa li-Aflatan [Das in der Politik Nétige: die Epitome von Platons Res pu-
blica], aus dem Hebriischen ins Arabische tbertragen von AHMAD SAHLAN
[AHMED CHAHLANE], Einleitung, analytisches Vorwort und Kommentare
von MUHAMMAD ‘ABID AL-GABIRI [MOHAMMED ABED AL-JABRI|, Beirut:
Markaz Dirasat al-Wahda al-"Arabiya [Centre for Arab Unity Studies (CAUS)]
11998, 22002, 32011 (= Silsilat at-turat al-falsafl al-‘arabt: mu’allafat Ibn Rusd
[Rethe ‘Das arabische philosophische Erbe: Averroes” (Euvre’, Bd. 4), S. 211-
227:A. d, 0,

57 Auffillig ist die Sorgfalt, die wir bei den jiidischen Ubersetzern finden, wenn
sie das arabische Kulturerbe tibertragen; s. z. B. S. 514-516, 890.

58 Vgl. AHMED CHAHLANE [AHMAD SAHLAN], Ta fraduccion del drabe al hebreo:
contenido y objetivos, traduccion de BRAHIM BAHEDA, in: HERNANDO DE
LARRAMENDI, MIGUEL & GONZALO FERNANDEZ PARILLA (eds.), Pensamiento
y circulacion de las ideas en el Mediterraneo: el papel de la traduccion, Cuenca 1997 (=
Escuela de Traductores de Toledo, Bd. 4), S. 77-89, A. d. U.

50



die Tatsache, dass das judische Denken im Gefolge der verschiedenen
Ubersetzungen mit dem Algazel’schen Erbe durchsetzt wurde, das hebrii-
sche Erbe unverzichtbar macht, will man den “Beweis des Islam” [huggat
al-islam)>® begreifen. Prof. Chahlane macht sich daher die Miihe, simtliche
Algazel’schen Werke, die von den Juden ins Hebriische tbertragen wur-
den, vorzustellen (S. 217-227). Unter thnen kommen dem Kizab Magasid al-
Saldsifa [Das Buch ‘Die Absichten der Philosophen’|®® und dem Mizan al-‘amal
[Das Kriterinm des Handelns]®! eine bedeutende und herausragende Stellung
zu (S. 235f). Dazu bietet er einen aufschlussreichen Uberblick der Motive,
die der Ubersetzung von Algazels Biichern zugrunde lagen (S. 226-233).62
So ist also die arabisch-islamische Kultur der judischen Gedankenwelt
nicht fremd. Vielmehr bildete sich die Struktur dieser Gedankenwelt teilwei-
se aus Elementen der islamischen Kultur. Beleg dafiir ist, dass es gerade die
jidischen Ubersetzer waren, die zum Aufbau der jiidischen Gelehrsamkeit
beitrugen (S. 488). Daher stammt das Verstindnis der Juden fiir die ara-

59 Algazels Ehrentitel, A. d. U.

60 Dt. Teiliibersetzung: AL-GAZZALI [ABU HAMID MUHAMMAD TBN MUHAMM-
AD AL-GAZALIL], Al-Gagzili's Makdsid al-falisifat: 1. Teil Die Logik, Cap. I-IL
Nach der Berliner und Oxforder Handschrift, eingereicht von GEORG BEER, Leiden
1888, A. d. U.

61 Der Mizan al-‘amal liegt in deutscher Ubersetzung vot; s. ABU-HAMID MU-

HAMMAD AL-GHAZALIL Das Kriterium des Handelns, aus dem Arabischen tbet-
setzt, mit einer Hinleitung, mit Anmerkungen und Indices herausgegeben von
‘ABD-ELSAMAD ‘ABD-EILHAMID EISCHAZLI, Darmstadt 2006. Ubersetzung
ins Franzosische nebst Analyse, s. ABOU-HAMID MOUHAMMAD B. MOUHAM-
MAD B. MOUHAMMAD AL-GHAZZALI [ABU HAMID MUHAMMAD IBN
MUHAMMAD AL-GAZALI], Critére de l'action: traité d'éthigue psychologique et mys-
tigue de 'Aboun-Hamid Mouhammad b. Mouhammad b. Mouhammad al-Ghazzali
(451/1059-505/1111), version francaise et étude analytique par HIKMAT HA-
CHEM, Paris 1945,
Chahlane bespricht die hebriische Ubersetzung des Mixan al-‘amal auch an-
derweitig, s. SAHLAN [CHAHLANE), Kitab Mizin al-‘amal: li-Abi Himid al-Gazil;
at-targama al-‘ibriya: pI% "NRD [Abi Hamid al-Gazalis Buch Mizan al-‘amal [Die
Waage des Handelns] — die hebriische Ubersetzung p2 *1xn] (Anm. 29), A. d. U.

62 Umfassend bibliographiert wurden die hebriischen Ubersetzungen aus dem
Arabischen von MORITZ STEINSCHNEIDER, Die hebraeischen Uebersetzungen des
Mittelalters und die [uden als Dolmetscher. Ein Beitrag ur 1iteraturgeschichte des Mittel-
alters, meist nach handschriftlichen Quellen, Berlin 1893 (Reprint Graz 1956); hierzu
GAD FREUDENTHAL, The atm and structure of Steinschnerder’'s Die Hebraeischen
Ubersetzungen des Mittelalters. The historiographic underpinnings of a masterpiece
and their untoward consequences, in: LEICHT & FREUDENTHAL (eds.), Studies on
Steinschneider (Anm. 9), S. 191-211, A. d. U.

51



bisch-islamische Denkungsart, wohingegen die islamische Kultur das judi-
sche Denken auf Distanz hielt und nicht in seine Tiefen eintauchte. Im
Gegenteil, die wichtigsten hebriischen Werke blieben der islamischen Ge-
dankenwelt fremd, wie das Kitab Dala’il al-ha’irin,®3 das trotz seiner Bedeu-
tung, das es fir die Formung der judischen Gedankenwelt aus Elementen
der arabisch-islamischen Kultur hatte, bei den Muslimen unbekannt blieb.
Bei den Juden nimlich hatte dieses Buch eine heftige Reaktion provoziert,
weil es mit dem islamischen Aristotelismus in die jidischen Traditionen
einbrach (S. 143). Mag sein, dass die erneute Beschiftigung mit diesem
Buch, dessen Einleitung Ahnlichkeiten mit dem Fas/ al-magal* aufweist (S.
201-208), dazu die erneute Beschaftigung mit den aus dem Arabischen ins
Hebriische ubersetzten Texten und der Versuch, sie zu verstehen, uns eine
Menge Aspekte unserer eigenen islamischen Kultur, die sich auf Wander-
schaft begeben haben, niher bringen kénnten. Die Bedeutung von Chahla-
nes Abhandlung diirfte in dieser nachdriicklichen Sensibilisierung fir die
organische Verbindung zwischen der arabischen und judischen Kultur lie-
gen, insofern das Verstindnis unserer eigenen Kultur abhinglg wird vom
Verstindnis der Kultur derjenigen, von denen die Muslime als ,,Ismaeliten*
bezeichnet werden (S. 540f, 554 n. 29).

Der wohl bedeutendste Philosoph jedoch, der die Unverzichtbarkeit
des hebriischen Erbes flir das Verstindnis des arabischen auf das Niveau
einer Verpflichtung hebt, ist der angesehene Philosoph, der grosse Weise,
das Haupt der Grosskommentatoren, der weise ,,gottliche® Philosoph, der
hochgelehrte, vollkommene ,,g6ttliche” Richter, respektierter und allein-
kompetenter Rechtsgelehrtert> Abt '1-Walid ibn Rusd [ie. Averroes]. Die
Juden nimlich haben keinen Aspekt des Averroes’schen Textes Uberse-
hen. Man kann sogar sagen, dass bei ihnen nur die Abschriften der Tora
ebenso stark zirkulierten wie die Handschriften von ihm (8. 210). Dadurch
leistete Averroes seinen Beitrag zur Herausbildung der judischen Gedan-
kenwelt. Prof. Chahlane stellt fest, dass das, was die arabische Reise- und
biographische Literatur zu seiner Zeit wie auch spater von Averroes iiber-
lieferte, nicht mit der Reputation Schritt hielt, derer sich Averroes’ Den-
ken bei den Intellektuellen, der Kirche und der gesellschaftlichen Elite der
Lateiner bzw. den Intellektuellen der Juden etfreute (S. 14, 167). So hatte
Averroes’ Philosophie schon frithzeitig einen Platz in den jidischen Ge-

63 Siehe Anm. 35 u. 36, A. d. U.
64 Siche Anm. 31, A. d. U.

65 Einige von Averroes’ Beschreibungen, die sich bei judischen Autoren finden;
s. S. 275, 281, 445, 449¢.

52



meinschaften gefunden. Denn Averroes blieb, nach Meinung der aufge-
klirten Juden, nahe am Geist der Tora und an der Denkweise der Tal-
mudgelehrten, und die averroistische Philosophie galt als unabdingbar fiir
das Verstindnis der Toratexte. Daher stiegen Averroes’ Lehrmeinungen
im Kurs, bis sie zu elnem der Mittel zum Verstindnis des Judentums und
einer der Torawissenschaften wurden (S. 210-212). Von daher stammt die
Bedeutung, die bestimmte Biicher bei den Juden haben, wie das Kitab al-
Hiss wa’l-mahsis [Buch der Wahrnehmung und des Wahrgenommenen/ De sensu et
sensato] (S. 213, 3411f) und das Kitdb an-Nafs [Buch der Seele/ De anima)®’, das

66

67

Averroes verfasste zu Aristoteles’ Kitab al-hiss wa'l-mahsis |De sensu et sensato
einen Kurzkommentar, der freilich unter dem Titel eines #zfis bekannt ist,
Talhis Kitab al-hiss wa'l-mahsas | Epitome von De sensu et sensato|, obwohl es sich
hierbei nicht um einen mittleren Kommentar handelt, fiir den gew6hnlich der
Begrift des za/his verwendet wird; Néheres s. Anm. 77. Ausserdem handelt es
sich trotz der Bezeichnung Talis Kitab al-hiss wa’ l-mahsns |Epitome von De sensu
et sensato] um eine Epitome mehrerer kleiner Schriften, der Parva naturalia,
lediglich deren erste De sensu et sensato ist; s. HELMUT GATIE, Einleitung, in:
AVERROES [ABU 'L-WALID MUHAMMAD IBN RUSD|, Die Epitome der Parva na-
turalia des Averroes, herausgegeben von HELMUT GATJE, Bd. I: Tex#, Wiesbaden
1961, S. Vif. Der arabische Text des Talhis Kitab al-hiss wa’l-mahsis [Epitome von
De sensu et sensato] ist abgedruckt in: ebd., S. 7-777, und AVERROES [ABU 'L-
WALID IBN RUSD), Averrozs Cordubensis compendia librorum Aristotelis gui Parva na-
turalia vocantur = Talhis Kitab al-hiss wa’l-mahsis, textum Arabicum recensuit et
adnotationibus illustravit HENRICUS BLUMBERG [SBI BLUMBIRG/HARRY
BLUMBERG], Cambridge, Mass. 1972 (= Cotpus philosophorum medii aevi.
Corpus commentariorum Averrois in Aristotelem (CCAA): versionum arabi-
carum = Hizanat falasifat al-quran al-wustd : hizanat Surth Ibn Rusd ‘ala
Aristatalis : an-nusus al-‘arabiya, Bd. 7; The Mediaeval Academy of America:
publication, Bd. 80), S. 1-166. Edition der lateinischen Ubetsetzung, s. AVER-
ROIS CORDUBENSIS Compendinm libri Aristotelis De sensu et sensibili, in: AVERROIS
CORDUBENSIS  Compendia librorum Aristotelis qui Parva naturalia vocantur, re-
censuit AEMILIA LEDYARD SHIELDS [EMILY LEDYARD SHIELDS] adiuvante
HENRICO BLVMBERG [HARRY BLUMBERG], Cambridge, Mass. 1949 (= Cot-
pus philosophorum medii aevi. Corpus commentariorum Averrois in Aristo-
telem (CCAA): versionum latinarum, Bd. 7; The Mediaeval Academy of
America: publication, Bd. 54), S. 1-44, A. d. U.

Von den drei unterschiedlich umfangreichen Kommentaren — Epitome bzw.
Compendium, Mittlerer Kommentar und Grosser Kommentar —, die Averro-
es Aristotles’ De anima |arab. Kitab an-Nafs] widmete, sei hier nur auf den mitt-
leren, den Talis Kitab an-nafs, verwiesen; Niheres zu den drei Kommentaren,
s. DAVID WIRMER, Eiznlitung, in: AVERROES [IBN RUSD|, Uber den Intellekt.
Ausziige aus seinen drei Kommentaren gu Aristoteles’ De anima: Arabisch — Lateinisch

53



54

— Deutsch, herausgegeben, tbersetzt, eingeleitet und mit Anmerkungen verse-
hen von DAVID WIRMER, Freiburg 2008 (= Herders Bibliothek der Philoso-
phie des Mittelalters, Bd. 15), S. 9-38; DERS., Nachwort: Einfiibrung in die Psycho-
logie des Averroes, in: ebd., S. 287-409, insbesondere S. 300f; und speziell zum
Mittleren Kommentar, s. ebd. S. 344-351, und ALFRED L. IVRY, Averroes’ Middle
and Long Commentaries on the De anima, in: Arabic sciences and philosophy: a histor:-
cal journal 5 (1995), S. 75-92.

Wie Ahmed Chahlane bereits 1978 auf dem Symposium Nadwat 1bn Rusd wa-
madrasatubi fi "-garb al-islami [Das Symposium ‘Averroes und seine Schule im islami-
schen Westen’] (Rabat, 21.-23.4.1978) bemerkt hat, kann es dabei leicht zur
Verwechslung zwischen dem Kurzen Kommentar, dem sogenannten Compen-
dinm bzw. der sogenannten Epitore, und dem Mittleren Kommentar kommen.
Der arabische Titel Tathss Kitab an-nafs wird nimlich teilweise fiir beide ver-
wendet, sodass #a/is im ersten Fall wie tublich mit Compendinm bzw. Epitome
und im zweiten Fall mit Mittlerer Kommentar zu Gibersetzen wire. Diese Unklar-
heit geht auf die Handschrifteniiberlieferung zurtick, in der der Kurze Kom-
mentar manchmal eindeutig als gawam:i‘ bezeichnet wird und manchmal — und
damit eben doppeldeutig — als /s, eine Doppeldeutigkeit, die auch in den
wissenschaftlichen Editionen beibehalten wurde; vgl. AHMAD SAHLAN [AH-
MED CHAHLANE|, « Talis kitab An-Nafs li-Aristutalis » li-bn Rusd : mahtit bi-
hurdf “ibriya wasf wa- stifbam | Averrroes” Mittlerer Kommentar zu Aristoteles’” ‘De
anima’ — ezn Manuskript in hebréischen Lettern: Beschreibung und Anfrage|, in: A mal
nadwat 1bn Rusd wa-madrasatubn i "Igarb al-islami : bi-munasabat murir tamaniyat

posiums Averroes und seine Schule im islamischen Westen, aus Anlass des 800.
Todestages von Averroes — dies academici, 21.~23. April 1978], [Rabat]: Gami‘at
Muhammad al-Hamis, Kullivat al-Adib wa’l-‘Ulim al-Insiniya [Université
Mohammed V, Faculté des Lettres et des Sciences Humaines] 1979, S. 143-
156, hier S. 150-153; SALVADOR GOMEZ NOGALES, Introdnccion, in: AVERRO-
ES [ABU 'L-WALID IBN RUSD|, Epitome De anima = Talhis Kitab an-nafs, edidit
SALVATOR GOMEZ NOGALES [SALVADUR GUMIT NUGALIS], Madrid 1985 (=
Corpus philosophorum medii aevi. Corpus commentariorum Averrois in Aris-
totelem (CCAA): series arabica = Hizanat falasifat al-quran al-wusta :
mu’allafat Ibn Rusd : an-nusus al-‘arabiya, Bd. A31), S. 7-32, hier S. 91, 15;
IBRAHIM MADKUR [IBRAHIM MADKUR]: Word, in: ABU 'L-WALID IBN RUSD
[AVERROES)|, Talhis kitab an-nafs |Der Mittlere Kommentar su De animal, ediert
von ALFRID L. ‘IBRI [ALFRED L. IVRY], durchgesehen von MUHSIN MAHDI
[MUHSIN MAHDI|, Kairo: al-Maglis al-A‘la li-t-Taqafa [Supreme Council of
Culture] 1994 (= Al-Maktaba al-‘arabiya [Die arabische Bibliothek]), S. 2; und
ALFRED L. IVRY [ALFRID L. ‘IBRI], Introduction, in: ebd., S. 7-24.

Arab. Ausgabe des Mittleren Kommentars: IBN RUSD [AVERROES|, Ta/is
Kitabh an-nafs |Der Mittlere Kommentar gu De anima], ed. ALFRID L. 'IBRI [ALF-
RED L. IVRY] (s.0.); AVERROES [IBN RUSD], Middle commentary on Aristotle's "De
anima" = Talhis Kitab an-nafs li-Aristii , a critical edition of the Arabic text with



die ,,Heilige Kunst® [as-sind‘a al-mugaddasal, wie die Juden diese Wissen-
schaft nannten, zum Inhalt hatte (S. 213, 378), und ihr Interesse am Muh-
tasar al-kaun wa'l-fasad [Epitome von ‘De generatione et corruptione’|%® (S. 330).
Averroes’ Stellung bei den Juden wird andererseits an der grossen Zahl
und schieren Menge der Abschriften seiner Texte deutlich (S. 239)% wie
auch an den Traditionen, die von einer vermuteten Gruppe mit der Be-
zeichnung ,,Vertreter der Uberlegung® [ah/ an-nazar]™ begriindet wurden,

68

69

70

English translation, notes, and introduction by ALFRED L. IVRY, Provo, Utah
2002 (= Graeco-Arabic sciences & philosophy).

Ubersetzungen und Teiliibersetzungen: — ins Deutsche: AVERROES [IBN
RUSD], Das Kapitel jiber das Begebren aus dem mittleren Kommentar des Averroes zur
Schrift diber die Seele, Edition, Einfithrung und Ubersetzung von HELMUT GAT-
JE, Amsterdam 1985 (= Verhandelingen der Koninklijke Nedetlandse Aka-
demie van Wetenschappen, Afdeling Letterkunde. Nieuwe reeks, Bd. 129;
Aristoteles Semitico-Latinus, Bd. 2); AVERROES [IBN RUSD)|, Uber den Intellekt
(s.0.); — ins Englische: AVERROES [IBN RUSD|, Middle commentary on Aristotle's
"De anima" (s.0.); — ins Franzosische: ABDELALI ELAMRANI-JAMAL, Averroés: la
doctrine de intellect matériel dans le Commentaire moyen an De anima d’Aristote. Présen-
tation et traduction, suivie d'un lexique-index du chapitre 3, livre I11: De la facnité ration-
nelle, in: ALAIN DE LIBERA, ABELALI ELAMRANI-JAMAL & ALAIN GALONNIER
(eds.), Langages et philosophie. Hommage a Jean Jolivet, Paris 1997 (= Etudes de
philosophie médiévales, Bd. 74), A. d. U.

Arab. Edition unter dem alternativen Titel Gawdmi' al-kaun wa’l-fasid, s.
AVERROES [IBN RUSD|, De Generatione et corvuptione: epitome = Al-Kaun wa'l-
fasdd: gawami', texte établi par ABU'L-WAFA AL-TAFTAZANI [ABU 'L-WAFA AT-
TAFTAZANI] et SAI'D ZAYED [SA'ID ZAYID]; révision et introduction par
IBRAHIM MADKOUR [IBRAHIM MADKUR], Kairo: al-Hai’a al-Mistiya al-‘Amma
li-l-Kitab = Société générale égyptienne d'édition 1991. Arab. Edition samt
span. Ubersetzung: ABU L-WALID IBN RUSHD (AVERROES), Epitome del libro
sobre la generacion y la corrmpeion = Al-Gawami' fi *Lfalsafa, edicién, traduccién y
comentario JOSEP PUIG MONTADA, Madrid 1992 (= Pensamiento islamico,
Bd. 2). Engl. Ubersetzung, s. Averroes’ Epitome of Aristotle’s De generatione et
corruptione, in: Averroes on Aristotle’s De generatione et corruptione Middle
commentary and Epitome, translated from the original Arabic and Hebrew and
Latin versions with notes and introduction by SAMUEL KURLAND, Cambridge,
Mass. 1958 (= Corpus philosophorum medii aevi. Corpus commentarium Av-
errois in Aristotelem (CCAA). Versio Anglica, Bd. 1v, 1-2; The Mediaeval
Academy of America: publication, Bd. 67), S. 111-138, 207-229, A. d. U.

Vgl. SAHLAN [CHAHLANE], A/Mu'allafit ar-rusdiya fi “t-turdt al-'ibri [Das Aver-
roes’sche (Envre im hebréischen Erbe] (Anm. 56), A. d. U.

Urspriinglich Selbstbezeichnung der Mu ‘taziliten als ,,der Leute der philoso-
phischen Spekulation®, spiter allgemein Bezeichnung fiir Anhinger spekula-

85



welche sich 1n Marseille die Verbreitung des Averroes’schen Denkens, das
als eine Sache der Juden galt, angelegen sein liess (S. 214-245). Die Inquisi-
tion gegen Averroes von Seiten der judischen und lateinischen Gegner der
Philosophie stellt das klarste Anzeichen fiir das Erwachen des modernen
Okzidents dat.

Chahlane bietet in seiner Abhandlung einen Uberblick der Averro-
es’schen Manuskripte, die in der Bibliothéque Nationale zu Paris vorhan-
den sind (S. 239, 269),”" wobe1 er sich auf die Erfassung der arabischen
Uberlieferung beschrinkt. Die Bedeutung dieser Bibliothek liegt darin,
dass sie in ihrem Bestand die wichtigsten Manuskripte hat, fir die die
Muslime Interesse zeigten und an die sich die Juden bei der Ubersetzung
und als autoritative Referenz hielten (S. 247).

Die Bedeutung des hebriischen Averroes fiir das Verstindnis des ara-
bischen liegt darin begriindet, dass die arabischen Originale von vielen der

tiv-philosophischen Denkens bzw. ernsthafter Gelehrsamkeit schlechthin; s.
Art. Abl al-nazar, in: The encyclopaedia of Islam. New edition. 170l. 1: A—B, Leiden
21960, S. 266a; Art. Nazar, in: The encyclopaedia of Iskam. New edition. 170l VI
MIF-NAZ, Leiden 21993, S. 1050a-1052a. Zu den hier erwahnten @b/ an-nazar,
einer Gruppe Marseiller Averroisten, gehérte u.a. der bekannte Ubersetzer
Samuel ben Judah aus Marseille; s. BERMAN, Greek into Hebrew (Anm. 30), S.
292f, 302, 309. Allgemein zur Ubersetzungsbewegung und dem damit einher-
gehenden Wissenschaftstransfer vom Arabischen ins Hebriische, die ihren
Schwerpunkt in den judischen Gemeinden der Provence und des Languedoc
hatten; s. ISADORE TWERSKY, Aspects of the social and cultural history of Provencal
Jewry, in: Cabiers d'histoire mondiale = Journal of world history = Cuadernos de historia
mundial 11 (1968) 1-2: Social life and social values of the Jewish people = 177e et valeurs
sociales du peuple juif, S. 185-207; GAD FREUDENTHAL, Les sciences dans les commun-
nantés juives médiévales de Provence: leur appropriation, lenr rile, in: Revue des études jui-
ves 152 (1993), S. 29-136. Einen tabellarischen Uberblick der tibersetzten Wer-
ke bietet MAURO ZONTA, Medieval Hebrew transiations of philosophical and scientific
texcts. A chronologial table, in: FREUDENTHAL (ed.), Science in medieval Jewish cultures
(Anm. 8),S.17-73, A. d. U.

71 Vgl. AHMED CHAHLANE [AHMAD SAHLAN], ALMahtitit al-‘arabiya al-islimiya
al-andalusiya al-maktiba bi’l-hatt al-‘ibri an al-mutarbama ila "FFluga al-‘ibriya (al-
maktaba al-wataniya — Baris) |Die in hebrdischer Schrift geschriebenen oder ins
Hebriische sibersetzten islamischen arabischen Handschriften ans al-Andalus (Bibliothéque
Nationale, Paris)|, in: AFMahtatat al-‘arabiya i Fgarb al-islami: wad iat  al-
magmi'at wa-dfaq al-baht = Manuscrits arabes en Occident musulman. Etat des collec-
tions et perspectives de la recherche, Casablanca: Mu’assasat al-Malik ‘Abdal‘aziz [Al
Su‘ad li-d-Dirasat al-Islamiya wa’l-‘Ulam al-Insaniya] = F.R.A.A.S. [Fonda-
tion du Roi Abdul-Aziz Al Saoud pour les Etudes Islamiques et les Sciences
Humaines] & Wallada = Wallada 1990, S. 285-309, A. d. U.

56



Averroes’schen Handschriften immer noch verschollen sind, wahrend sie
uns in hebriischen Ubersetzungen vorliegen und ein weites Feld zur bes-
seren Kenntnis unseres Averroes — wenn man so sagen darf — erdffnen.
Daher kommt das Projekt zur Riickfiihrung der arabischen philosophi-
schen Uberlieferung in die Originalsprache.

Averroes hat achtunddreissig Kommentare verfasst, die ins Hebriische
Ubertragen wurden. Chahlane listet auf, dass es allein siebzehn Averro-
es’sche Werke gibt, von denen das arabische Original fehlt, die aber in
hebriischer Ubersetzung vorliegen. Das verlangt nach einer wissenschaft-
lichen Methodik, die ein Werk in einer moglichst originalgetreuen Form
wiedererstehen lisst (S. 691), damit wir den arabischen Averroes kennen-
lernen koénnen. So hitten wir beispielsweise den politischen Averroes
nicht kennengelernt, gibe es nicht die hebriische Ubersetzung zur so
genannten Gawimi' siyasat Aflatiin [Epitome von Platons Politik]2 die mitt-
lerweile unter dem Titel Ad-Dardri fi “s-siyasa [Das in der Politik Nitige]™ in

72 Alternativer Titel des Muhtasar Kitab as-Siyasa li-Aflaan, d.h. der Epitome von
Platons Politik’. Ubersetzer der Epitome war Samuel ben Juda (aus Marseille); s.
BERMAN, Greek into Hebrew (Anm. 30), S. 292-296, 307-311. Besprochen wird
die Epitome von CHARLES E. BUITERWORTH [TSARLZ BATIRWURT], Philosophy,
ethics and virtuous rule: a study of Averroes' Commentary on Plato's "Republic" = Al-
Falsafa, al-ahlag, wa’ l-hnkm al-fadil: dirasa “an ta'qib 1bn Rusd ‘ala « Cumbz?@at »
Aflatin, Kairo: American University in Cairo Press 1986 (= Cairo papers in
social science = Buhiit al-Qahira fi 'I-‘ulim al-igtima ‘Tyva, Bd. 9,1), A. d. U.

73 IBN RUSD [AVERROES): Ad-Dariri fi 's-siydsa [Das in der Politik Notige] (Anm. 56).
Vgl. AHMED CHAHLANE [AHMAD SAHLAN]|, Siydsat al-madina min Siyisat al-
madina li-Aflatin ila Ad-Dariri fi “s-siyasa li-Ibn Rusd [Die Politiken der Stadt: 1 on
Platos Politik der Stadt zw Averroes’ Das in der Politik Nétige], in: Fada'at ibn
Rusd: al-mnltaga at-tani | Averroes-Réume: 2. Treffen], Marrakesch: Gami‘at al-Qadi
‘Aiyad [Université Cadi Ayyad (UCA)], Markaz al-Abhat haula 't-Tahauwulat al-
Mu'asira 2001, S. 37-57. Eine zweite Riickibersetzung in die arabische Aus-
gangssprache besorgten HASAN MAGID AL-"UBAIDI und FATIMA KAZIM AD-
DAHABI, s. IBN RUSD [AVERROES|: Tah 75 as-Siyisa : muhawarat al-Gumbiriya
[Talh 75 [hier: Epitome| ur Politik: der Dialog von Res publica], ins Arabische
tibertragen von HASAN MAGID AL-"UBAIDI und FATIMA KAZIM AD-DAHABI,
Beirut: Dar at-Tali'a 11998, 22002 / Damaskus: Dar al-Farqad 1212009.

Beide Riickiibersetzungen erfolgten aus SAMUEL BEN JUDAs (AUS MARSEILLE)
hebriischer Ubersetzung ©1mxni 1 11090RY 737 NAmin 790% w1 12 71X

nP1Ina ARann R wn ponn kM 1mn oeyInn (Uzes 1320); Editon des hebrii-
schen Textes samt englischer Ubersetzung: AVERROES [IBN RUSD], Averrves’
commentary on Plato’s Republic, edited with an introduction, translation and notes
by E.IJ. ROSENTHAL, Cambridge 1956 (Reprint 1966) (= University of
Cambridge Oriental publications, Bd. 1). Weitere engl. Ubersetzung: AVER-

57



der Rickiibersetzung von Prof. Chahlane selber verdffentlicht worden ist

S.

436). Zwischen uns und Averroes dem Moralphilosophen ist eine

Mauer errichtet, die zu durchbrechen wir nicht imstande sind, es sei denn
Prof. Chahlane macht sein Versprechen wahr und tibertrigt die hebraische
Ubersetzung zuriick in die arabische Sprache (S. 434). Averroes der Ast-
ronom ist immer noch hebriisch im Muhtasar al-magasti |Compend:-
um/ Epitome des Almagesf]™ (S. 143), ebenso bestimmte Seiten von Averroes
dem Naturphilosophen, gerade beim Talhis as-sama’ at-tabi‘i [Mittlerer
Kommentar zn Physicorum libros|” und dem Muhtasar al-hayawan [Epitonse

74

75

58

ROES [IBN RUSD|, Averroes on Plato’s Republic, translated, with an introduction
and notes, by RALPH LERNER, Ithaca, NY 1974 (= Cornell paperbacks, Bd.
145; Agora paperback editions), (Reprint 2005). Dt. Ubersetzung: AVERROES
[(IBN RUSD], Kommentar des Averroes zu Platons Politeia, herausgegeben und
kommentiert von ERWIN ISAK JACOB ROSENTHAL, [aus dem Hebriischen un-
ter Zuziehung der englischen Ubersetzungen] ins Deutsche iibersetzt von SI-
MON LAUER, die Ubersetzung des wissenschaftlichen Apparates aus dem
Englischen besorgte TURGUT VOGT, Ziirich 1996, A. d. U.

Der Muhtasar al-magasti |Compendinm bzw. Epitome des Almagest] wurde 1231
von Jacob Anatoli (Marseille ca. 1194-12567) unter dem Titel *woan?x 11¥p ins
Hebriische Ubertragen; s. STEINSCHNEIDER, Die hebraeischen Uebersetzungen des
Mittelalters (Anm. 62), S. 546f; BERMAN, Greek into Hebrew (Anm. 30), S. 297f,
314f. Edition und franzosische Ubersetzung der ersten Hilfte des Compen-
diums, s. JULIANE LAY, L'abrégé de I'Almageste, attribué a Averroés, dans sa version
hébraigue: étude de la premiére partie, Patis, Ecole pratique des hautes études, Diss.
1991. Eine Analyse dieser hebriischen Ubersetzung bietet DIES., L’Abrégé de
IAlmageste: #n inédit d’Averroés en version hébraique, in: Arabic sciences and philoso-
phy. A historical journal 6 (1996), S. 23-61; DIES., Un Averroes hebraicus inédit :
PAbtégé de I’Almageste, in: ANDRES BAZZANA, NICOLE BERIOU & PIERRE
GUICHARD (eds.), Averroés et laverroisme (XII'-X1" siecle). Un itinéraire historique
du Haut Atlas @ Paris et a Padone, Lyon 2005 (= Collection d'histoire et d'ar-
chéologie médiévales, Bd. 16), S. 203-237, A. d. U.

Das arabische Original des Talkhis as-sama at-tabi'i [Mittlerer Kommentar zn Phy-
sicorum libros| ist verschollen. Hine Edition und spanische Ubersetzung exis-
tiert von der Epitome des Kitab as-Sama" at-tabi ‘i, s. AVERROIS [ABU 'L-WALID
MUHAMMAD IBN RUSD, .Abu'l-Walid Ton Rusd ALY awami' fi-I-Falsafa: Kitab As-
Sama' at-Tabi'i, edicion critica, traduccion anotada y estudio preliminar JOSEP
PUIG MONTADA, 2 Bde., Barcelona, Univ., Diss. 1975; AVERROES [IBN
RUSD], Epitome in Physicornm libros = Al-Gawdmi' fi I-Falsafa: Kitdb as-Sama* at-
Tabi'%, edidit JOSEP PUIG [GUZIF BUYG], Madrid 1983 (= Corpus philosopho-
rum medii aevi. Corpus commentariorum Averrois in Aristotelem (CCAA):
series arabica = Hizanat falasifat al-quriin al-wusta : hizanat Surah Ibn Rusd
‘ala Aristatalis : an-nusus al-'arabiya, Bd. A20), A. d. U.



des Tierbuchs]’® (S. 352-354). Insgesamt besteht ein dringender Bedarf nach
dem “hebriischen” Averroes, um den Averroes der Araber sowohl in
Bezug auf die Inhalte als auch in Bezug auf die Edition der Texte verste-
hen zu konnen. Wenn es nach Prof. Chahlane geht, so hat man sich bei
der Edition des arabischen Textes auf die hebriische Ubersetzung zu
stiitzen, falls eine solche existiert (S. 685f, 689). Als Muster hierfir fithrt er
die hebriische ﬂbersetzung des Muhtasar al-hiss wa’l-mahsis |Epitome von
‘De sensu et sensato’]”” an, die Moses ibn Tibbon [Mzsa ibn Tibbin|™
[Marseille? ca. 1200—ca. 1283?] angefertigt hat und die fir die Erginzung
dessen, was im Text der arabischen Handschriften fehlt oder undeutlich
ist, zugrundegelegt werden kann (S. 341). Das gleiche gilt fir die hebrai-
sche Ubersetzung des Tafsir ma ba'da "t-tabi‘a |Grosser Kommentar ur Meta-
physik],”? die viel von dem, was mit Averroes’ Kommentaren zusammen-

76 Das Kitab al-Hayawan ist verschollen; s. JOSEP PUIG, Estudio, in: AVERROES
[IBN RUSD|, Epitome de fisica (Filosofia de la naturalega), traduccion y estudio JO-
SEP PUIG, Madrid 1987 (= Corpus philosophorum medii aevi. Corpus com-
mentariorum Averrois in Aristotelem (CCAA): versio hispanica, Bd. 20), S. 8-
99, hier S. 22, A. d. U.

77 Nach Chahlane lautet der Titel in den Mss. 1009 und 155b der Bibliothéque
Nationale zu Paris Muhtasar al-hiss wa’l-mahsis |Epitome von ‘De sensu et sensa-
to’] und nicht wie sonst in der Forschung tblich Tahis Kitab al-hiss wa’l-mahsis
[Talhis [hier: Epitome] von De sensu et sensato]. Der italienische Orientalist
Fausto Lasinio (1831-1914) habe den Kommentar filschlicherweise fiir einen
Mittleren Kommentar und nicht fiir eine Epitome gehalten, daher die Be-
zeichnung ‘alhis; s. SAHLAN [CHAHLANE], Thn Rusd wa'lfikr al-'ibri al-wasit
[Averroes und das mittelalterliche hebriische Denken] (Anm. 2), Bd. 2, S. 339 n. 24; s.
a. Anm. 66, A. d. U.

78 Zu Moses ibn Tibbon, s. OTFRIED FRAISSE, Moses itbn Tibbons Kommentar zum
Hobhelied und sein poetologisch-philosophisches Programm: Synoptische Edition, Uberset-
gung und Analyse, Betlin 2004 (= Studia judaica. Forschungen zur Wissenschaft
des Judentums, Bd. 25), S. 16-39. Fine Liste seiner Ubersetzungen, s. ebd., S.
40-43, A. d. U.

79 Arabische Ausgabe von Averroes’ Grossem Kommentar Tafsir ma ba'da t-
tabi‘a zu Atistoteles’ Metaphysik, s. AVERROES [IBN RUSD|, Tafsir Ma ba'd at-
tabi‘at [frz. Nebentitel: Grand commentaire de la métaphysigne], texte arabe inédit
établi par MAURICE BOUYGES, 3 Bde. in 4, Beirut: Imprimerie Catholique
1938-67 (?1967-73) (= Bibliotheca Arabica scholasticorum. Série arabe, Bde.
5-7). — Teilweise latein. Ubersetzung in: BERNHARD BURKE, Das neunte Buch
(©) des lateinischen Grossen Metaphysife-Kommentars von Averroes: Texct-Edition und
Vergleich mit Albert dem Grofien und Thomas von Aguin, Bern 1969 (= Schriften:
Schweizerische Geisteswissenschaftliche Gesellschaft = Travaux: Société suis-
se des sciences humaines = Scritti: Societa svizzera di science morali, Bd. 10),

59



hingt, korrigieren hilft (S. 354). Hierher gehort auch, wenn er die hebrii-
schen Ubersetzungen fiir zuverlissige Abschriften hilt, die das Vertrauen
in die Unversehrheit des edierten Textes erhohen (S. 686). Im Bereich des
wissenschaftlichen Edierens von Handschriften vertritt Prof. Chahlane
mit seinem Vorschlag eine originelle Position. Gleichwohl eine Position,
die ihre Berechtigung und ihren wissenschaftlichen Wert hat, wie man
beim Durchblittern des Buches sehen kann.8 Weiterhin schligt Prof.
Chahlane ein Forschungs- und Publikationsprojekt fir die Werke der
judischen Kommentatoren vor. Da nun die erste Sorge des Professors
und Forschers in seiner Studie dem Averroes’schen Text gegolten hat, so
gilt fir thn das Interesse an Averroes’ Kommentatoren fiir eine der dring-
lichsten Pflichten. Dazu bespricht er Averroes’ wichtigste Kommentato-
ren (S. 699, 705), wie auch diejenigen, die sich in ihrem jeweiligen (BEuvre
auf Averroes gestiitzt haben (S. 706f), und stellt die vier Ebenen dieses
Projektes vor (S. 698f), das grosse Anstrengung, viel Zeit und die austei-
chende materielle Ausstattung erfordern wiirde. Es sei jedoch fundamen-
tal und essentiell fiir unsere geistige Konstitution als moderne Araber,
insofern als wir ein arabisch-islamisches Erbe zu neuem Leben erwecken
wollten, welches von den Eigenarten einer Sprache verdeckt worden sei,
der wir nicht hitten zuteil werden lassen, was die historischen Umstinde
erfordern... (S. 698).

Zum Abschluss: Das Wichtigste, durch das sich Prof. Chahlanes Ab-
handlung wohl auszeichnet, ist, dass es sich um ein dokumentarisches
Werk handelt, das, neben seiner analytischen Dimension und seinen gros-
sen Entwiirfen, die den Averroesstudien weite Horizonte ertffnen, auf
einer grindlichen Auswertung von 198 hebriischen Handschriften beruht
(S. 13), dabei die bibliographische Erschliessung mit der statistischen Me-
thode komibinierend (S. 159, 460-462, 483). So vereint Prof. Chahlane in

S. 15-117. — Frz. Ubersetzungen: AVERROES [IBN RUSD], Grand commentaire de
la Métaphysique d'Aristote (Tafsir ma ba'd at-tabi'at): livre lam-lambda, traduit de
l'arabe et annoté [par] AUBERT MARTIN, Paris 1984 (= Bibliotheque de la Fa-
culté de Philosophie et Lettres de 1'Université de Liege, Bd. 234); AVERROES
(IBN RUSD)|, Grand commentaire (Tafsir) de la métaphysigue, livre Béta, présentation
et traduction de LAURENCE BAULOYE, Paris 2002 (= Sic et non). Engl.
Ubersetzung, s. AVERROES [IBN RUSD|, Ibn Rushd's Metaphysics: a translation with
introduction of 1bn Rushd's commentary on Aristotle’s Metaphysics, book Lam, by
CHARLES GENEQUAND, Leiden 1984 (= Islamic philosophy, theology and
science, Bd. 1), A. d. U.

80 Siehe die schlissigen wissenschaftlichen Belege fiir die Richtigkeit seiner
Aussagen, S. 686-689.

60



diesem Buch die Figur des Editors, der Handschriften beschreibt und sie
untereinander vergleicht, und die des Historikers, welcher die historischen
Voraussetzungen fir die Entfaltung von Denken bespricht, stets darauf
bedacht, den historischen Rahmen fiir die gegenseitige geistige Durch-
dringung von Juden und Muslimen zu verstehen (S. 165), mit der Arbeit
des Forschers, der seinen Mitforschern wissenschaftliche Projekte prisen-
tiert, und mit der des Philosophen, der die geistig-philosophische Struktur
bei vielen der judischen Denker bespricht. Dazu kommt, dass er darauf
erpicht ist, Problemfelder zu benennen, Konzepte zu definieren und seine
Thesen mit Bedacht und Unbeirrbarkeit durchzuargumentieren. Wer es
durchgelesen hat, verspurt deutlich, dass dieses Buch, durch das sich dem
Wissenschaftler bzw. dem allgemein interessierten Leser Pforten zu einem
Wissen auftun, das nicht ez vogue ist, im Allerheiligsten privater und ge-
meinschaftlicher Andacht ersonnen wurde. Diesen FEindruck jedenfalls
vermittelt es durch seinen streng wissenschaftlichen Zug, geprigt von
einer agilen Geistigkeit, die sich in der Asthetik des Stils, der poetischen
Kraft des Empfindens, der Aufrichtigkeit der Mission und der Noblesse
des Anliegens zeigt.

61



	Einblicke in die marokkanische Judaistik. Teil I: Ahmed Chahlane und der hebräische Averroes

