
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 70 (2014)

Artikel: Einblicke in die marokkanische Judaistik. Teil I: Ahmed Chahlane und
der hebräische Averroes

Autor: Bourchachene, Brahim Abdellah

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960862

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einblicke in die marokkanische Judaistik
Teil I: Ahmed Chahlane und der hebräische Averroes

Von Brahim Abdeliah Bourchachene*

Das Verhältnis der hebräischen Kultur zur arabisch-islamischen stellt für
Studium und Reflexion ein wesentliches Thema dar. Zumal erstere Kultur
sich im Schutze der letzteren ausbildete und dabei viele ihrer Merkmale
und Kennzeichen in einem Masse in sich aufnahm, dass wir, wenn wir uns

zum Beispiel mit bestimmten unserer Philosophen vertraut machen wollen,

nicht um den hebräischen Zugang herumkommen, wie dies Prof.
Ahmed Chahlane [Ahmad Sahlänj1 in seiner ausgezeichneten Abhandlung

* Brahim Abdel/ah Bourchachene fbrähtm ihn Abdallah Bürsäsin] ist Professor für
Philosophie. Er lehrt an der 'Académie Régionale d'Education et de Formation
Meknès-Tafilalt' in Meknès, Marokko. Neben zwei Studien zur mittelalterlichen
islamischen Philosophie (Al-Fiqh iva 'l-falsafaß 'l-hitäb ar-rusdi jurisprudent und

Philosophie im Averroes'schen Diskurs], Beirut: Dar al-Madär al-Islâmî 2010; Ma'a Ibn

Tufailß tagribatihi al-falsaßya [Mit Ihn Tufail [Abubacer] bei seinem philosophischen

Experiment, [Casablanca]: Selbstverlag, in Kommission bei 'As-Sarika al-Gadlda Dar
a - aqâfa li-n-Nasr wa t-Tauzï ' 1431 AH 2010) hat er sich auch als Autor
zweier Gedichtbände einen Namen gemacht (.At-Tin al-masgür [Lehm in Brand],

Oujda: Ma äbi al-Anwär al-Magäriblya 2011; Ibhärß 'uyün al-hüriyät: dtwän si'r
[Lossegeln in die Augen der Huris: Gedichtband], Casablanca: Dar a - aqäfa li-n-Nasr
wa t-Tauzî 2011); E-Mail: brahimbourchachene@gmail.com. — Aus dem Arabischen

übersetzt von Friedhelm Hoffmann, Tübingen.
Das Original des Aufsatzes: IBRÄHIM IBN ABDALLAH BÜRSÄSIN [BRAHIM Aß-
DELLAH BOURCHACHENE]: Ihn Racsd 'ibriyan : qirä'aßkitäb "Ihn Rusdiva'l-ßikr al-

'ibri al-wasit" li-l-ustäd Ahmad Sahlän [Averroes auf Hebräisch: Rezension des Buches

„Ihn Rusd wa 'l-fikr al- 'ibri al-wasit " Averroes und das mittelalterliche hebräische Denken

") von Prof. Ahmed Chahlane] erschien in der Zeitschrift der 'Association
Marocaine de Philosophie': Madärät falsaßya — Enjeux philosophiques (Rabat) 13

(2006), S. 43-51; auch online auf Bourchachenes mittlerweile gelöschtem Blog
unter dem Titel: Ihn Rusd 'ibriyan [Averroes auf Hebräisch], unter: http://bo -

urchachene.maktoobblog.com/ll (16.07.2008)

(abgerufen am 09.09.2012), und unter: https://www.facebook.com/permali-
nk.php?id=539286699425472&story_fbid=556445124376296 (15.03.2013)
(abgerufen am 25.02.2014).

1 A mad Sa län [Ahmed Chahland\ ist emeritierter Professor für Hebräische

24



Ibn Rusd wa 'l-fikr al- 'ibri al-wasit:fi'l at-taqäfa al- 'arabïya al-islämiyafi 'l-fikr al-

'ibri al-yahüdi [Averroes und das mittelalterliche hebräische Denken: die Wirkung der

arabisch-islamischen Kultur auf das hebräisch-jüdische Denken]2 nachweist. Dieser
widmen wir unsere Besprechung, einer zentralen Fragestellung folgend,
welche dem Verhältnis des „Grossen Kommentators" [as-särih al-akbarf
zum hebräischen Kulturerbe gilt, das beinahe zur eigentlichen Heimstätte
der islamischen Philosophen geworden wäre.

Exkurs:

Der Grosse Kommentator - as-sarih al-akbar

von Friedhelm Hoffmann

Mit dem Ehrennamen as-särih al-akbar (wörtlich: der Grosse / Grösste
Kommentator) wird der grosse Kommentator des aristotelischen Œuvres Averroes

/ Abü '1-Walîd Muhammad ibn Rusd (Cördoba 1126—1198 Marrakesch)
heutzutage in der arabischen Welt bezeichnet.

Sprache und Jüdisches Denken an der Literatur- und Geisteswissenschaftlichen

Fakultät der Université Mohammed V in Rabat sowie Präsident der
'Association Marocaine des Etudes Orientales'. Näheres zu seinem Lebenslauf
und eine Liste seiner Publikationen finden sich im folgenden Beitrag, FRIED-

HELM HOFFMANN, Einblicke in die marokkanische Judaistik. Teil II: Ahmed Chahl-

ane: Eforscherjüdischer Geschichte und Kultur Marokkos — Werdegang und Vublikati-
onsliste, s. u., S. 62-82, A. d. Ü.

2 AHMAD SAHLÄN [Ahmed ChAHLANE]: Ibn Rusd wal-fikr al-'ibri al-wasit:fi'l at-

taqäfa al- 'arabiya al-islämiyafi 'l-fikr al- 'ibri al-yahüdi [Averroes und das mittelalterliche

hebräische Denken: die Auswirkung der arabisch-islamischen Kultur auf das hebräischjüdische

Denken] (Nebentitel: At-Taqäfa al-'arabiya al-islämiya fi 'l-fikr al-'ibri al-

yahüdi [Die arabisch-islamische Kultur im hebräischjüdischen Denken]), 2 Bde.,
Marräkus [Marrakesch]: Selbstverlag (al-Matba'a wa'l-Wiräqa al-Wataniya
[Imprimerie Papeterie El Watanya]) 1999 1419 AH, 759 S., Faks., ISBN
9954-0-1696-1 (Bd. 1), 978-9954-0-1696-1 (Bd. 1), 9954-0-1697-X (Bd. 2),
978-9954-0-1697-8 (Bd. 2); zugl.: ar-Ribät [Rabat], Gämi'at Muhammad al-

Hämis, Kulllyat al-Ädäb wa'l-'Ulüm alTnsänlya [Université Mohammed V,
Faculté des Lettres et des Sciences Humaines], Diss., 1991, unter dem Titel:
Abü 'l-Walid Muhammad ibn Rusd wa l-fikr al-yahüdi al-wustawi: mu'allafiät Abi 7-

Walidfi targamätihä 7- 'ibriya [Abü 'l-Walid Muhammad ibn Rusd [Averroes] und das

mittelalterlichejüdische Denken: Abü 'l-Walids Œuvre in hebräischer Übersetzung].

3 Siehe den folgenden Exkurs, A. d. U.

25



Vgl. dazu MUHSIN AL-HAZINDÄR, Ibn Nusd as-särih al-akbar [Averroes, der

Grosse Kommentator] (05.02.2010), in: Mauqi' al-kätib wa'l-bdhit Muhsin al-Hafn-
där [Blog des Schriftstellers und Wissenschaftlers Muhsin al-Hatfndär\, unter: http://al
3ngaa.com/ar/news.php?maa=View&id=32 (abgerufen am 13.10.2013); GA-
MÄLADDPN AL-'AlAW? [JAMAL EDDINE AlAOUI], Al-Matn ar-rusdr. madhal li-

qird'a gadida [Averroes' Haupttext: Einführung in eine neue Art, ihn %u lesen], Casablanca:

Dar Tübqäl li-n-Nasr [Les Editions Toubkal] 1986 Al-Ma'rifa al-fal-
safTya [Das philosophische Wissen]), S. 193; J. NAAMAN, Valeur et impact du

commentaire d'Aristote par Averroes, in: RAIF GEORGES KHOURY (ed.), Averroes

(1126—1198) oder der Triumph des Nationalismus. Internationales Symposium anlässlich

des 800. Todestages des islamischen Philosophen, Heidelberg 2002, S. 175-182, hier
S. 175; A.BDURRAHMÂN BADAWI ['ABDARRAHMÄN BADAWf], Histoire de la

philosophie en Islam, Bd. 2: Tes philosophes purs, Paris 1972 Études de philosophie

médiévale, Bd. 60), S. 868.

Der Anstoss zur modernen Averroes-Rezeption in den arabischen Ländern

ging von dem französischen Religionswissenschaftler ERNEST RENAN

(1823—1892) und seiner Abhandlung Averroes et l'averroïsme: essai historique (Paris
1852) aus, die auch in den arabischen Ländern zur Kenntnis genommen wurde.

Im 20. Jahrhundert entwickelte sich daraus eine facettenreiche Averroes-

Rezeption; s. AnIvE VON Kijgelgen, Averroes und die arabische Moderne. Ansätze

gu einer Neubegründung des Nationalismus im Islam, Leiden 1994 Islamic

philosophy, theology and science: texts and studies, Bd. 19).

Was jedoch den Ehrentitel as-särih al-akbar anbelangt, so dürfte es sich, wie
im arabischen Internet vielfach kolportiert wird, um eine Entlehnung aus der
Divina commedia des DANTE ALIGHIERI (Florenz 1265—1321 Ravenna)
handeln, wo Averroes als derjenige auftritt, „che '1-gran comento feo" („der den

grossen Kommentar schuf, Inferno IV, 144). In der ersten bedeutenden
arabischen Übersetzung der Divina commedia, die der ägyptische Italianist HASAN

'UTMÄN [HASSAN Osman] (1909—1973) vorlegte (Kümidiyä Dänti Aligyiri,
3 Bde., Kairo: Där al-Ma'ärif 1959—1969), wird dieser Relativsatz mit „alladl
sana'a at-tafslr al-kablr" wiedergegeben, also wörtlich: „der den Grossen
Kommentar geschaffen hat" (Bd. 1: An-Nasid al-auwal: al-gahtm [Canto I: Inferno],

1959, S. 118).

Vgl. FRANCESCO GABRIEL^ Dante nell'area araba, in: ENZO ESPOSITO

(ed.), E'opera di Dante nel mondo. Edifoni e tradutfoni nel Novecento, Ravenna

1992, S. 251-253; JEFFREY EINBODEN, Voicing an Islamic debate: the problem of
translating the Com>?iedia into Arabic, in: Neophilologus 92 (2008), S. 77-91.

Der Ehrentitel as-särih al-akbar könnte direkt auf Osmans Anmerkungen
zum Canto IV zurückgehen, wo er Averroes als akbar surräh Aristü bezeichnet:

„den grössten der Aristoteleskommentatoren" (ebd., S. 126), was im Rahmen
der arabischen Superlativkonstruktionen beinahe identisch ist. Dass die Eh-

26



renbezeichnung as-särih al-akbar den Dante'schen Ausdruck „che '1-gran
comento feo" treffend wiedergibt, zeigen übrigens auch KARL WITTE (1800—

1883), Dante-Forscher und Begründer der Deutschen Dante-Gesellschaft
("Dante Allighieri's Göttliche Komödie, 1865), König JOHANN I. VON SACHSEN

alias PhilaLETHES (1801—1873) (Die Hölle, 1828/33; Das Fegefeuer, 1840; Das
Paradies, 1849) und der Romanist KARL VOSSLER (1872—1949) (Die Göttliche

Komödie, 1942) die in ihren Übertragungen ins Deutsche jeweils mit „den großen

Kommentator" übersetzen.
Dante selber verwendete nicht nur die Umschreibung, sondern, u. a. im

Convivio (Conv. IV, XIII, 8), auch den Ehrennamen des Kommentators
schlechthin („lo Commentatore"); s. a. Art. Averrois, in: PAGET TOYNBEE,
A dictionary ofproper names and notable matters in the works of Dante, revised by
Charles S. Singleton, Oxford 1968, S. 75f.

Die Ehrenbezeichnung geht ursprünglich auf die lateinischen Scholastiker
zurück, die schlicht von „dem Kommentator" (lat. commentator) sprachen.
Stellvertretend für viele seien genannt:

Magister THEODORICUS [Meister DIETRICH VON FREIBERG], De Tempore,

in: FRIEDRICH STEGMÜLLER (ed.), Meister Dietrich von Freiberg über die Zeit und das

Sein, in: Archives d'histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age 15-17 (1940/42), S.

153-221, passim, insbesondere S. 160; Magister JACOBUS DE DUACO [Jakob von

Douai), Utrum anima sit substantialis vel accidens, in: MARTIN GRABMANN, Mittelalterliches

Geistesleben, Bd. 3, hg. von LUDWIG OTT, München 1956, S. 169-179,
passim; BOETIUS DACUS [BOETIUS VON DACIEN], Opusculum magistri Boetii Daä
de summo bono sive de vita philosophi, in: ebd., Bd. 2, München 1936, S. 209-216,
hier S. 214; s. a. FRANCIS RUELLO, Paul de Venise, théologien « averroïste » in:

Multiple Averroès: actes du Colloque international organisé à l'occasion du 850e anniversaire

de la naissance d'Averroès, Paris 20—23 septembre 1967, Paris 1978, S. 256-272, hier S.

256f, 265; A. ZIMMERMANN, Averroes im Werk des Magisters Fernandas De Hispa-
nia, in: RAIF GEORGES Khoury (ed.), Averroes (1126—1198) oder der Triumph des

Nationalismus. Internationales Symposium anlässlich des 800. Todestages des islamischen

Philosophen, Heidelberg 2002, S. 297-306, hier S. 306 n. 26. Vgl. ERNEST RENAN,
Averroès et l'averroïsme: essai historique, Paris 21861, S. 347; MARTIN GRABMANN,
Mittelalterliches Geistesleben, Bd. 2, hg. von LUDWIG OTT, München 1956, S. 32,
85, 146, 254ff; MAJID Fakhry [Mägid Fahrt), Averroes (Ibn Rush). His life, works
and influence, Oxford 2001 Great Islamic thinkers), S. VII u. 138).

Die schlichte Bezeichnung „des Kommentators" (as-särih) findet sich freilich

auch bei zeitgenössischen arabischen Autoren, z. B. beim Rezensenten
selber, s. BÜRSÄSIN [BOURCHACHENE], Al-Fiqh wa'lfalsafa jurisprudent und

Philosophie (wie Anm. *), S. 15.

Nur im engeren Bereich der Ethik war es nicht Averroes, dem die Lateiner
den Ehrentitel des Commentator zugestanden, sondern der griechische Metropolit

von Nicäa Eustratius (?—1120).

27



Siehe R. A. GAUTHIER, Trois commentaires "averroistes" sur l'Ethique à Nicom-

aques, in: Archives d'histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age 22-23 (1947/48),
S. 187-336, hier S. 244f; R. LAMBERTINI, Zur Trage der Tolle des Averroes in der

praktischen Philosophie des Spätmittelalters: Vorbemerkungen gur Regeption seines

Ethikkommentars, in: Raie GEORGES KHOURY (ed.), Averroes (1126—1198) oder

der Triumph des Rationalismus. Internationales Symposium an!ässlieh des 800. Todestages

des islamischen Philosophen, Heidelberg 2002, S. 243-253, hier S. 247.

Was Aristoteles selber angeht, so war er in der klassischen islamischen
Zivilisation unter dem Ehrennamen „der Erste Lehrer" (al-mu ällim al-auwal)
bekannt.

Siehe MAJID FAKHRY [Mägid Fahre], Aristütälis: al-mu ällim al-auwal [Aristoteles,

der Erste Eehrer], Beirut: al-Matba'a al-Kätüllklya [Imprimerie Catholique]
1958 Qädat al-fikr [Führende Denker], Bd. 2), S. 7; BUTRUS BUJRUS Gäl!
[Boutros Boutros-Ghali] & Mahmüd hair! Isä, Al-Madhalfi 'ilm as-

siyäsa \Einfiihrung in die Politikwissenschaft]. Kairo: al-Maktaba al-Anglü al-Misrlya
[The Anglo Egyptian Bookshop] 61982, S. 72.

Wir finden die Juden von al-Andalus, wie sie sich die arabisch-islamische

Philosophie zu eigen machen und ihr ein jüdisches Gepräge geben,
wodurch sie für sie zu einer nationalen Philosophie wird (S. 227).4 Ebenso
finden wir bei ihnen tiefgehende Kenntnisse von den kulturellen Komponenten

des Islams, ob sie nun mit der rationalen Theologie ['Um al-kalämft,

4 JOEL L. Kramer, The Islamic context of medieval Jewish philosophy, in: DANIEL H.
FRANK & OLIVER TEAMAN (eds.), The Cambridge companion to medievalJewish philosophy,

Cambridge 2003 Cambridge companions to philosophy), S. 38-68, A. d. Ü.

5 Umfassend zur frühen islamischen Theologie, s. JOSEF VAN ESS, Theologie und

Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert der Hidschra. Eine Geschichte des religiösen Denkens

imfrühen Islam, 6 Bde., Berlin 1991-97. Speziell zur diskursiven Kaläm-Theologie,
s. HARRY Austryn Wolfson, The philosophy of the Kalam, Cambridge, Mass.
1976 Structure and growth of philosophic systems from Plato to Spinoza,
Bd. 4); RICHARD MACDONOUGH Frank, Texts and studies on the development and

history ofKaläm. Vol I: Philosophy, theology and mysticism in medieval Islam, ed. by Dl-
MITRI GUTAS, Aldershot 2005 Variorum collected studies series, Bd. 833).

Zur Kaläm-Rezeption bei jüdischen Gelehrten, s. HARRY AUSTRYN WOLFSON,
Repercussions of the Kalam in Jewish philosophy, Cambridge, Mass. 1979; COLETTE Sl-

RAT, M history ofJewishphilosophy in the Middle Ages, M. REICH translated it from
the French, Cambridge 1985, S. 15-56, frz. Original: Ea philosophiejuive au Moyen

Age, COLETTE Sirat, Ea philosophie juive médiévale en terre d'Islam, [Paris] 1988

CNRS-Plus), S. 29-79; SARAH STROUMSA, Saadya andJewish kalam, in: FRANK &
LEAMAN (eds.), The Cambridge companion (Anm. 4), S. 71-90; 'AlÏ MUHAMMAD

28



der Jurisprudenz [al-fiqlo\b, der Mystik [at-tasauwuffi oder den Sprachwissenschaften

\al-'ulüm al-lisânïya]8 zusammenhängen. Dazu kommen die von

BÜSALMAN AL-GubAILÎ: Usus 'Ilm al-kaläm alyahüdi wa-munäqasat al-manhag al-

'aqlï 'inda 'l-jahüd [Die Grundlagen derjüdischen Kaläm-Theologie und die Diskussion der

rationalen Methode bei den Juden], Beirut: Dar al-'Ilm li-t-Tibä'a wa'n-Nasr wa't-
Tauzï' 2002 'Älam al-falsafa wa'l-'irfan [Die Welt der Philosophie und der

mystischen Erkenntnis], Bd. 4); HASAN HASAN KAMEL IBRÂHÎM: AI-Ära al-

kalämiya li-Müsä ihn Maimün wa'l-atar al-islämi fihä [Moses Maimonides' Kaläm-
Ansichten und der islamische Einfluss auf sie], Kairo: Gämi'at al-Qähira, Markaz ad-
Diräsät as-Sarqîya [Cairo University], Oriental Studies Center 2003.

Auch Ahmad Sahlän [Ahmed Chahlane], Al-Mutakallimün al-yahüd fi 7-

sarq wa'l-garb al-islämiyain [Die jüdischen Kaläm-Theologen im islamischen Orient und

Okzident], in: 'AlÏ AL-IdrÏSÏ (ed.): Al-Ittigähät al-kalämiyaß 'l-garb al-islämi [Die
Ealäm-Richtungen im islamischen Okqident], organisiert von der Kulllyat al-Ädäb
wa'l-'Ulüm al-Insänlya bi'r-Ribät [Faculté des Lettres et des Sciences

Humaines], Rabat: Kulllyat al-Ädäb wa'l-'Ulüm al-Insänlya [Faculté des Lettres et
des Sciences Humaines] 2005 Silsilat nadawät wa-munäzarät Série: colloques

et séminaires], Bd. 118), S. 197-215, A. d. Ü.
6 Zur islamischen Rechtslehre, dem fiqh, s. JOSEPH SCHACHT, The origins of

Muhammadan jurisprudence, Oxford 101979; MATHIAS ROHE, Das islamische

Recht. Geschichte und Gegenwart, München 2009; WAEL B. HALLAQ, The origins
and evolution ofIslamic law, Cambridge 6201 0 Themes in Islamic law, Bd. 1).

Mit islamischen Einflüssen auf jüdische Juristen befasst sich auch Ahmad
SAHLÄN [Ahmed Chahlane], Al-Gapäliß tnanzümat al-ßkr alyahüdi: fuqahä' al-

yahüd wa 'l-fikr alfalsafi [Al-Gapäli [Algagel] im Rahmen desjüdischen Denkens: die Juristen

der Juden und das philosophische Denken], in: Abu Hamid al-Ga-gäli: diräsätßfikrihi
iva- 'asrihi wa-ta 'tirihi [Abu Hamid al-Gagäli [Algaspß Studien pu seinem Denken, seiner

Zeit und seinem Einßuss], Rabat: Gämi'at Muhammad al-Hämis, Mansürät Kulllyat
al-Ädäb wa'l-'Ulüm al-Insânîya [Université Mohammed V, Publications de la

Faculté des Lettres et des Sciences Humaines] 1988 Silsilat nadawät wa-
munäzarät [Série: colloques et séminaires], Bd. 9), S. 195-213, A. d. Ü.

7 Allgemein zur islamischen Mystik, dem tasauwuf s. RICHARD GRÄMLICH, Der
eine Gott. Gründgjige der Mystik des islamischen Monotheismus, Wiesbaden 1998

Veröffentlichungen der Orientalischen Kommission, Bd. 44); und am Beispiel
eines ausgewählten Vertreters des tasauwuf, s. HELMUT RITTER, Das Meer der

Seele: Mensch, Welt und Gott in den Geschichten des Fariduddin Attär, Leiden 1955

(Reprint 1978).

Speziell zum Einfluss der islamischen Mystik auf jüdisches Denken, s. DIANA
LOBEL, Between mysticism andphilosophy. Sufi language of religious experience in Judah
Ha-Levi's Kupari, Albany, NY 2000 SUNY series in Jewish philosophy);
DIES., A Sufi-Jewish dialogue:philosophy and mysticism in Bahya ibn Paquda's Duties of
the heart, Philadelphia 2006; PAUL B. FENTON, Judaism and Sufism, in: FRANK &
LEAMAN (eds.), The Cambridge companion (Anm. 4), S. 201-217, A. d. Ü.

29



ihnen — vielfach auf Arabisch — verfassten Bücher, welches so mancher
dem Hebräischen vorzog (S. 30).9

8 Zum Einfluss der arabischen auf die hebräische Sprachwissenschaft, s.

PlNCHAS WECHTER, Ibn Barun's Arabic works on Hebrew grammar and lexicography,

Philadelphia 1964; SALWA NAZEM EL-DABOUSY, Medieval linguistics. Ibn Jandh's
comparative structure ofArabic and Hebrew, London, University of London, School
of Oriental and African Studies (SOAS), Diss. 1983; WOUT JACQUES VAN
BEKKUM, The Hebrew tradition, in: DERS., JAN HOUBEN, INEKE SLUITER &
KEES VERSTEEGH, The emergence of semantics in four linguistic traditions: Hebrew,

Sanskrit, Greek, Arabic, Amsterdam 1997 Amsterdam studies in the theory
and history of linguistic science. Series III: Studies in the history of the

language sciences, Bd. 82), S. 1-47; JUDITH OLSZOWY-SCHLANGER, The säence of
language among medievalJews, in: GAD FREUDENTHAL (ed.), Science in medievalJewish

cultures, Cambridge 2011, S. 359-424. Die arabischen Quellen jüdischer
Linguisten behandelt auch der marokkanische Judaist SAID GAFAÏTI [SA'ID
KifAYATÎ], seines Zeichens Professor für Hebräische Sprache und Literatur
an der Université Sidi Mohamed Ben Abdellah in Fès, in seiner von Ephraim
Riveline betreuten und 1993 an der Université de Paris VIII vorgelegten
Dissertation Traités de linguistique juive et ses sources arabes au Moyen-Age. Tieu:
l'Occident Musulman.

Auch Ahmed Chahlane befasst sich mit mittelalterlichem
hebräischarabischem Sprachvergleich anhand der komparatistischen Abhandlung Al-
Muwäpana baina 'l-luga al- 'ibrämya wa '/- 'arabiya [Abwägung qivisehen der hebräischen

und der arabischen Sprache\ aus der Feder von Abü Ibrâhïm Yishaq ben Yosef
ibn Benveniste Ibn Bärün [Isaac ben Josef ibn Benveniste] (bl. im 11. Jh. in
Saragossa und Malaga); s. AHMAD SAHLÀN [AHMED CHAHLANE], Kitäb al-

Muwäqana baina 'l-lugatain al-'ibrämya wa'l-'arabiya [Das Buch Die Abwägung
zwischen der hebräischen und der arabischen Sprache], in: AHMAD MUFAK-
KIR (ed.): Nadwat takrim al-ustäd 'Abdalhaqq Fädil [Tagung pu Ehren von Prof. Ab-
dul-Haq Fahdil — 1989\, Marrakesch: [s.n.] 1994, S. 93-100. Vom besprochenen
Werk Hegt eine neuere arabische Ausgabe vor; s. Abü IBRÂHÏM YlSHAQ BEN
Yosef ibn Benveniste Ibn Bärün [Isaac ben Josef ibn Benveniste]: Al-
Muwäpana baina 'l-luga al-'ibrämya wa'l-'arabïya [Vergleich pivischen der hebräischen

und der arabischen Sprache], aus der hebräischen in die arabische Schrift translite-
riert von AHMAD Muhammad HuwaidT, durchgesehen von 'UMAR SÄBIR

'AbdalgalIl, betreut von MUHAMMAD HALÏFA HASAN, Kairo: Gämi'at al-

Qähira, Markaz ad-Diräsät as-Sarqlya [Cairo University, Oriental Studies Center]

1999 Silsilat fadl al-isläm 'alä '1-yahüd wa'l-yahüdlya [Reihe 'Das
Verdienst des Islams an Juden und Judentum'], Bd. 4), A. d. Ü.

9 Die reiche judäoarabische Literatur wurde umfassend dokumentiert von
MORITZ Steinschneider [Mauritius Steinschneider], Die arabische Eiteratur
derJuden. Ein Beitrag pur Eiteraturgeschichte derAraber, grossenteils aus handschriftlichen
Quellen [lat. Nebentitel: Bibliotheca arabico-judaica\, Frankfurt am Main 1902; hierzu

30



Das vorliegende Buch — eine Premiere in arabischer Sprache —, das

sich zu einem extrem wichtigen und hochsensiblen Thema äussert, zerfällt
in zwei Teilbände: Teilband I umfasst seinerseits zwei Abteilungen, deren
erste Dasjüdische Denken und das in hebräischer Schrift verfasste Kulturerbe [S. 25-
165] behandelt und sich in drei Kapitel gliedert: Kapitel 1 über die Juden
im Mittelalter [S. 25-69], Kapitel 2 über Die jüdische, in hebräischer Schrift
geschriebene Uteratur [S. 71-145], Kapitel 3 über Die arabische, in hebräischer

Schrift geschriebene Uteratur [S. 147-165], Was Abteilung II mit der
Überschrift Averroes und die Krise des Denkens im Mittelalter [S. 167-532] anbelangt,
so zerfällt sie in drei Kapitel: Kapitel 1 über Averroes in der islamischen, der

jüdischen und der christlichen Gesellschaft [S. 167-237]; das zweite über Das
arabische, in hebräischer Sprache bpw. Schrift geschriebene Kulturerbe [S. 239-486],
und Kapitel 3 hat er für Die Übersetzer [S. 487-522] vorgesehen. Was
jedoch den zweiten Teilband des Buches Zur Übersetzung von Averroes' Werken
und ihrer Methodik [S. 533-760] anbelangt, so besteht er aus drei Kapiteln:
Kapitel 1 über Die Drucke und Übersetzungen der als Uhrbeispiele ausgewählten
Texte [S. 533-538]; bei Kapitel 2 handelt es sich um Eine lexikographische
Studie anhand von Fallbeispielen, und Kapitel 3 befasst sich mit Übersetzung

und Original [S. 567-664], Seine Dissertation schliesst Chahlane mit fünf
Hauptergebnissen [S. 665-707] ab, auf deren Grundlage er lohnende
Aussichten für die wissenschaftliche Arbeit prognostiziert.

Unternommen wurde die vorliegende wissenschaftliche Arbeit in der
Absicht zu klären, inwieweit das hebräische Erbe eine notwendige
Voraussetzung zum Verständnis unseres eigenen arabisch-islamischen Erbes,
worauf wir uns zu grossen Teilen zurückführen, bildet — darunter gerade
auch des Averroes'schen. Dieser Thematik wollen wir uns nähern, indem
wir uns eine Frage besonders stellen: Wie konnte die hebräische Kultur

PAUL B. FENTON, Moritz Steinschneider's contribution to JudaeoArabic studies, in:
Reimund Leicht & Gad Freudenthal (eds.), Studies on Steinschneider. Moritz,
Steinschneider and the emergence of the science ofJudaism in nineteenth-century Germany,

Leiden 2012 Studies in Jewish history and culture, Bd. 33), S. 363-382.

Am Beispiel des Abü 'l-Fadl Hasdäy ibn Yüsuf (Zarazoga 1050—1093 Kairo?)
behandelt Ahmed Chahlane das Phänomen der jüdischen Schriftsteller
arabischer Zunge; s. Ahmad SAHLÄN [AHMED CHAHLANE], Min udabä' al-'arabiya
al-yahudfi 'l-Andalus: Abü ' l-Fadl Hasdäy ibn Yüsuf[Von den jüdischen Titeraten des

Arabischen: Abü 'l-Fadl Hasdäy ibn Yüsuf, in: AHMAD AS-SARQÀWÎIQBÄL [Ah-
MED Cherkaoui IKBAL]: Al-Insän wa'l-'älam: \nadwat 2004\ [Mensch und Welt

[Tagung 2004], organisiert von der KulHyat al-Ädäb wa'l-'Ulüm al-Insänlya bi-
Marräkus [Faculté des Lettres et des Sciences Humaines — Marrakech], Marra-
kesch: Kullïyat al-Ädäb wa'l-'Ulüm al-Insänlya [Faculté des Lettres et des

Sciences Humaines] 2004, S. 133-165, A. d. Ü.

31



derart mit der arabisch-islamischen verwoben sein, dass sie, gerade in
ihrem Anteil an Averroes, unabdingbar für die arabisch-islamische Zivilisation

wurde?
Das Verhältnis der Juden zur arabischen Kultur blieb keineswegs

äusserlich, sondern ging tief.10 Sie hatten die arabische Kultur und Sprache
als Medium des Nachdenkens und der schriftlichen Äusserung übernommen.

Weil nun das wichtigste Thema, das die Juden beschäftigte, das
Verhältnis zwischen Religion und Philosophie war (S. 69), neigten sie dem
rationalistischen Denken im Islam zu, ob dies nun in der Kaläm-Theologie
oder in der Philosophie in Erscheinung trat. Sie schöpften daraus und
formten daraus ihr Denken.11 Der islamischen Ka/ti«?-Wissenschaft kam
ein grosser Einfluss auf das jüdische Denken zu (S. 26f, 31),12 derart dass

sie einige Werke der Kaläm-Wissenschaft übersetzten, welche zum Grossteil

als Werke anonymer Ubersetzer Verbreitung finden sollten (S. 460).
Der Hebräer stand unter dem Einfluss der fG/ä>»-Gelehrsamkeit, vor
allem dem mu'tazilitischen13 Denken (S. 35, 40, 42, 84, 100). Das hinderte

10 Zum Ineinandergreifen von jüdischem und islamischem Denken, s. Y. TZVI
LANGERMANN & Josef Stern (eds.), A-daptations and innovations. Studies on the

interaction between Jewish and Islamic thought and literature from the early middle ages to

the late twentieth century, dedicated to Prof. JoeIL. Kraemer, Löwen 2007 Revue
des études juives. Collection de la Revue des Etudesjuives, Bd. 44), A. d. U.

11 Vgl. ' ABDARRAziQ AHMAD QANDÎL, Al-Atar al-islâmïfi 'l-fikr ad-dini al-yahûdi
[Der islamische Einfluss aufdas religiöse Denken im Judentnm\, Kairo: Dar at-Turät &
Gämi'at 'Ain Sams, Markaz Buhüt as-Sarq al-Ausat [Ain Shams University,
Middle East Reserach Center] I'11984; Paris: Mansürät Asmär P12005, A. d. Ü.

12 Vgl. SlRAT, M history of Jewish philosophy in the Middle Ages (Anm. 5), S. 15-
56; DIES., Ea philosophie juive médiévale en terre d'Islam (Anm. 5), S. 29-79;
BÜSALMÄN AL-GUBAILl, Usus 'ilm al-kaläm al-yahüdi [Die Grundlagen derjüdischen
Kaläm-Theologie] (Anm. 5); KÄMIL IBRÄHIM, Al-Ara al-kalämiya li-Müsä ihn
Maimün [Moses Maimonides' Kaläm-Ansichten\ (Anm. 5), A. d. Ü.

13 Zur rationalistischen Theologie der Mu'tafela, s. VAN ESS, Theologie und Gesell¬

schaft im 2. und 3. Jahrhundert der Hidschra (Anm. 5), insbesondere Bd. III,
Abschnitt 3.2 Die großen mu'tazilitischen Systematiker, S. 209-445, und Bd. IV,
Abschnitt 4. Mu'tafiliten während und nach der Mihna, S. 1-121; RICHARD C. MARTIN,

MARK R. WOODWARD & DWI S. ATMAJA, Defenders of reason in Islam:

Mu'tafilism from medieval school to modern symbol, Oxford 1997 (P12003), S. 1-115;
RICHARD MACDONOUGH Frank, Texts and studies on the development and history

of Kaläm. Vol. II: Early Islamic theology: the Mu 'tafilites and al-Ash 'art, ed. by Dl-
MITRI GUTAS, Aldershot 2007 Variorum collected studies series, Bd. 834).

Zur modernen Wiederaufnahme mu'tazilitischen Denkens, s. MARTIN,
WOODWARD & ATMAJA, Defenders of reason in Islam (s.o.), S. 117-231; THOMAS

HILDEBRANDT, Neo-Mu'tafilismus? Intention und Kontext im modernen arabischen

32



freilich nicht die as'aritische14 Anschauung daran, mit Hilfe des jüdischen
Denkers Saadja [Sa'adyahf5 [Oberägypten 882—942 Sur, Babylonien], der
durch Abü '1-Hasan al-As'arï16 [Basra 874—936 Bagdad] beeinflusst war,17

Umgang mit dem rationalistischen Erbe des Islam, Leiden 2007 Islamic philosophy,

theolog}' and science, Bd. 71).
Und speziell zum Verhältnis zwischen Mu'tazilismus und Judentum, s.

CAMILLA Adang (ed.), A cotnmon rationality: Mu'tafilism in Islam and Judaism,

Würzburg 2007 Istanbuler Texte und Studien, Bd. 15), A. d. Ü.
14 Zur theologischen Schule der As'ariten, s. TlLMAN NAGEL, Die Festung des

Glaubens. Triumph und Scheitern des islamischen Rationalismus im 11. Jahrhundert,
München 1988; RICHARD MACDONOUGH FRANK, Al-Ghagäli and the Ash'arite
School, Durham 1994 Duke monographs in medieval and Renaissance studies,

Bd. 15); Ders., Early Islamic theology: the Mutabilités and alAsh'ari (Anm.
13); DERS., Texts and studies on the development and history ofKaldm. Vol. Ill: Classical

Islamic theology: the Ash 'antes, edited by DlMITRI GUTAS, Aldershot 2008
Variorum collected studies series, Bd. 835), A. d. Ü.

15 Zu Leben und Werk von Saadja ben Josef Gaon, s. JACOB GUTTMANN, Die
Religionsphilosophie des Saadia, Göttingen 1882 (Reprint Hildesheim 1981);
HENRY Malter, Eife and works of Saadia Gaon, Philadelphia 1921 / Reprint
1942 (Reprint Hildesheim 1978, Philadelphia 2007); ISRAEL ISAAC EFROS,
Studies in MedievalJewish philosophy, New York 1974, S. 1-137; SlRAT, A history of
Jewish philosophy in the Middle Ages (Anm. 5), S. 18-37; DIES., Ea philosophie juive
médiévale en terre d'Islam (Anm. 5), S. 33-52; JONATHAN A. JACOBS, Eaw, reason,

and morally in medieval Jewish philosophy, Oxford 2010; ROBERT BRODY

[YeRAHMI'EL BRODÉ'! Vx'artT], Sa'adyah Gaon, translated from the
Hebrew by BETSY Rosenberg, Oxford 2013 The Littman Library ofJewish
Civilization), hebr. Original: lixi rriVD Jerusalem 2006, A. d. Ü.

16 Zu Abü '1-Hasan al-As'arïs, s. W. MONTGOMERY WATT, a!Ash 'art, Abü Müsä, in:
The encyclopaedia ofIslam. New edition. Vol. I:A—B, Brill 21960, S. 694a-695a; und zu
seiner Theologie, s. RICHARD J. MCCARTHY, The theology ofal-Ash'art: the Arabic
texts of al-Ash 'ards Kitäb al-Euma ' and Risälat Istihsän al-khawdfi 'ilm al-kaläm, with

briefly annotated translations, and appendices containing materialpertinent to the study of
alAsh'ari, Beirut: Éditions de l'Imprimerie Catholique 1953; MICHEL ALLARD, Ee

problème des attributs divins dans la doctrine d'al-As'ari et de ses premiers grands distiples,

Beirut: Éditions de l'Imprimerie Catholique 1965 Recherches, Bd. 28); DANIEL

GlMARET, Ea doctrine d'al-Ash'ari, Paris 1990 (Patrimoines: Islam); FRANK,
Early Islamic theology: the Mu 'tafilites and al-Ash 'art (Anm. 13), A. d. Ü.

17 Zu den islamischen Einflüssen auf Saadjas Exegese, s. pxi mi?0 31 'tini'D
n'irxisV Penise rab Sa'adya Ga'on le-Be-Resit [engl. Nebentitel: Saadya's commentary

on Genesis], eingeleitet, übersetzt und mit Anmerkungen versehen von MOSHE
MORDECHAI Zucker [ipis 'Dil» nrca], New York 1984 5744; und auf sein

Œuvre im Allgemeinen, s. AlÏ'ÏZIR SlOsbÎRG [ELIEZER SCHLOSSBERG /
113D'l5lI> Itr'Vx]: Al-Hähäm Sa'id ihn Yüsufal-Eaiyümi: al-luga al-'arabiya iva'l-hadära

33



ihre Spur im jüdischen Denken zu hinterlassen. Ihm kam in seiner Umgebung

historisch die geistige Rolle zu, die Abü 'l-Hasan al-As'arl in der
Welt der Muslime spielte (S. 40). Ebenso wirkte die ismä'Ultische18 Schia19

auf das jüdische Denken ein, was im Bustän al- 'uqül \Garten der Intellekte]20
deutlich wird (S. 42f).21 Was jedoch die Philosophie anbelangt, so trat ihre
massive Wirkung zum ersten Mal bei dem vom Piatonismus beeinflussten
Isaak ben Salomon Israeli [.Ishäq ihn Sulaimän al-Isrâ'ïlï]22 [Ägypten ca. 855—

al-islämiya fr mu ällafätihi [engl. Nebentitel: Rabbi Sa'id ihn Yüsuf al-Fayyümi: Arab
language and Islamic culture in his works], in: Al-Karmil: abhätfi 'l-luga wa'l-adab A/-
Karmil. Studies in Arabic language and literature (Haifa) 15 (1994), S. 87-104, A. d. U.

18 Zur ismâ'Uïtischen Richtung der Schia, s. HEINZ HALM, Kosmologie und Heilsleh¬

re derfrühen Isma'iliya: eine Studie gier islamischen Gnosis, Wiesbaden 1978

Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes, Bd. 44,1); SAMUEL MlKLOS
STERN, Studies in early Ismä'ilism, Jerusalem: Magnes Press 1983 The Max
Schioessinger memorial series. Monographs, Bd. 1); FARHAD Daftary, The

Ismâ'ilïs. Their history and doctrines, Cambridge 22007, A. d. U.
19 Zur Schia allgemein, s. HEINZ HALM, Die Schia, Darmstadt 1988; HEINZ

HALM, Der schiitische Islam: von der Religion gtir Revolution, München 1994
Beck'sche Reihe, Bd. 1047), A. d. Ü.

20 Der Autor des Bustän al-'uqül [Garten der Intellekte] NATHANAEL Ibn AL-
FAYYUMI [Natanä'IL Ibn AL-FAIYOmi] (Jemen ca. 1090—ca. 1165 Jemen)

folgt ismâ'Uïtischen Ansichten und argumentiert, zu den unterschiedlichen
Völkern seien eigene Propheten mit Gesetzen gesandt worden, die dem

Temperament der jeweiligen Völker entsprächen. In diesem Sinne anerkannte er
Mohammed [Muhammad] (Mekka ca. 570—632 Medina) als wahren Propheten,
gesandt zu den Arabern, aber eben nicht zu den Juden; s. NATHANAEL IBN
AL-FAYYUMI [NATANÄ'IL IBN AL-FAIYOmI], The Bustan al-ukul, edited and
translated from an unique manuscript in the library of Columbia University by
DAVID Levine, New York, NY 1908 (Reprint New York 1966) Columbia
University oriental studies, Bd. 6), Chapter VI, S. 103-115. Zu Leben und
Werk von Natanä'il Ibn al-Faiyûmï, s. SlRAT, A history ofJewish philosophy in the

Middle Ages (Anm. 5), S. 88-92; DIES., Taphilosophiejuive médiévale en terre d'Islam

(Anm. 5), S. 74-79. Zum Bustän al-'uqül [Garten der Intellekte] ausführlicher, s.

SHELOMOH PlNES, Nathanaël b. al-Fayyumi et la théologie Ismaélienne, in: Revue de

l'histoirejuive en Egypte (Kairo) 1 (1947), S. 5-22, A. d. Ü.

21 Ein weiteres Beispiel ismâ'ïlïtischen Einflusses auf einen jüdischen Denker im
Jemen, s. DAVID R. BLUMENTHAL, An example of Ismaili influence in post-
Maimonidean Yemen, in: SHELOMO MORAG, ISSACHAR BEN-AMI & NORMAN A.
StillmAN (eds.), Studies in Judaism and Islam, presented to Shelomo Dov Goitein on

the occasion of his eightieth birthday by his students, colleagues and friends, Jerusalem:
Magnes Press 1981, S. 155-174, A. d. Ü.

22 Zur Person von Isaak ben Salomon Israel, s. SlRAT, A history ofJewish philosophy
in the Middle Ages (Anm. 5), S. 57-68; DIES., Ta philosophie juive médiévale en terre

34



ca. 955 Kairouan] zutage, dem ersten jüdischen Philosophen im Land des

Islam (S. 47, 51). Seine gesamten Kenntnisse hatte dieser Philosoph aus al-
Kindls23 [Kufa ca. 800—ca. 873 Bagdad] Schriften geschöpft (S. 50). Ebenso

Ibn Gabirol [Ibn Gablrül\24 [Malaga ca. 1021—ca. 1058 Valencia], der bei
den Lateinern als arabischer Philosoph galt (S. 56). Er sollte Alfarabius \al-

d'lslam (Anm. 5), S. 80-87; ALEXANDER ALTMANN & DANIEL J. LASKER, Art.
Israeli, Isaac ben Solomon, in: Encyclopaedia Judaica, Bd. 10: INZ-IZ, Detroit 22007,
S. 751b-753a; und zu seinem Werk, s. ALEXANDER ALTMANN & SAMUEL Ml-
KLOS STERN, Isaac Israeli: a neoplatonicphilosopher of the early tenth century. His ivorks
translated with comments and an outline of his philosophy, London 1958 (Chicago
22009) Scripta Judaica, Bd. 1); SAMUEL MlKLOS STERN, MedievalArabic and
Hebrew thought, ed. by F. W. ZIMMERMANN, London 1983 Variorum
collected studies series, Bd. 183); SlRAT, A history ofJewish philosophy in the Middle

Ages (Anm. 5), S. 57-68; DIES., Ea philosophiejuive médiévale en terre d'Islam (Anm.
5), S. 80-87; SARAH PESSIN, Jewish Néoplatonisme Being above Being and divine
emanation in Solomon ibn Gabirol and Isaac Israeli, in: FRANK & Leaman (eds.), The

Cambridge companion (Anm. 4), S. 91-110; RAPHAELA VEIT, Has Buch der Fieber
des Isaac Israeli und seine Bedeutung im lateinischen Westen: ein Beitrag yter Rezeption
arabischer Wissenschaft im Abendland, Stuttgart 2003 Sudhoffs Archiv, Beiheft 51;

Wissenschaftsgeschichte), A. d. U.
23 Abü Ya'qüb ibn Ishäq al-Kindl, arabischer Philosoph, Naturwissenschaftler,

Mathematiker, Arzt und Musiker. Organisierte Übersetzungen ins Arabische
von einem Grossteil des Werkes von Aristoteles und Piaton sowie des Neu-
platonismus; s. PETER E. PORMANN & PETER ADAMSON, The philosophical
works ofal-Kindi, Oxford 2012; ULRICH RUDOLPH, Islamische Philosophie. Won den

Anfängen bis %ur Gegenwart, München 32013 Beck'sche Reihe, Bd. 2352:
C.H.Beck Wissen), S. 15-21; Gerhard ENDRESS & PETER Adamson, Jf 4.

Abü Yüsuf al-Kindi, in: ULRICH RUDOLPH & RENATE WÜRSCH (eds.), Philosophie

in der islamischen Welt. Bd. 1: 8.—10. Jahrhundert, Basel 2012 (— Grundriss der
Geschichte der Philosophie, Bd. 9,1), S. 92-147; PETER Adamson, 2. Al-Kindi
und die frühe Rezeption der griechischen Philosophie (1000-ca. 1350), in: HEIDRUN

Eichner, Matthias Perkams & Christian Schäfer, Islamische Philosophie

im Mittelalter. Ein Handbuch, Darmstadt 2013, S. 143-161, A. d. Ü.

24 Bourchachene schreibt hier alternativ Ibn Gabrül bzw. Ibn Gabirül. Im Lateini¬
schen war er als Avicebron bekannt. Zu seinem philosophischen Denken,
s. DAVID Kaufmann, Studien über Salomon Ibn Gabirol, in: Jahresbericht der Eandes-

Rabbinerschule in Budapest. Für das Schuljahr 1898—1899, Budapest 1899, S. 1-124;
ARIE Schippers, The Spanish Hebrew poetry and the Arabic literary tradition. Arabic
themes in Hebrew Andalusian poetry, Leiden 1994 Medieval Iberian Peninsula.
Texts and studies (MIP), Bd. 7), S. 56-59, 297-301; RAPHAEL LOEWE, Ibn Gabirol,

London 1989 Jewish thinkers); SARAH PESSIN, Ibn Gabirol's theology of
desire. Matter and method in Jewish medievalNeoplatonism, Cambridge 2013, A. d. Ü.

35



Färäbi]25 [Färäb, Kasachstan ca. 872—950/951 Damaskus] und Avicenna
[Ihn Sind]26 [Afiäna bei Buchara ca. 980—1037 Hamadan] bei den Juden
bekannt machen, insofern die Schriften der Alfarabianer es unternehmen
sollten,27 das aristotelische Denken zu erläutern, das dank der beiden bei

25 Abü Nasr Muhammad al-Färäbl gilt in der islamischen Philosophie als der
'Zweite Lehrer' [al-muällim at-tänl\ nach Aristoteles, dem 'Ersten Lehrer'. Zu
seinem Leben und Werk, s. MIRIAM GALSTON, Politics and excellence. The political
philosophy of Alfarabi, Princeton, NJ 1990; IAN RICHARD NETTON, Al-Färäbi
and his school, London 1992 Arabic thought and culture); JOSHUA PARENS,

An Islamic philosophy of virtuous religions. Introducing Alfarabi, Albany, NY 2006;

Rudolph, Islamische Philosophie (Anm. 23), S. 29-36; NORBERT CAMPAGNA,
Alfarabi — Denker zwischen Orient und Okyident. Fine Einführung in seine politische

Philosophie, Berlin 2010; ULRICH RUDOLPH, § 8. Abü Nasr al-Fàrâbï, in, DERS.

& WÜRSCH (eds.), Philosophie in der islamischen Welt. Bd. 1: 8.—10. Jahrhundert
(Anm. 23), S. 363-457; CLEOPHEA FERRARI, 2. Al-Färäbl und der arabische Aris-
totelistnus, in: EICHNER, PERKAMS & SCHÄFER (Anm. 23), S. 218-232, A. d. Ü.

26 Abü 'All ibn al-Husain ibn 'Abdallah ibn SInä, persischer Arzt, Naturwissen-
schafder, Philosoph, Musiktheoretiker und Jurist. Zu Avicennas Leben und
Werk, s. LENN Evan GOODMAN, Avicenna, London 1992 Arabic thought
and culture); GOTTITARD STROHMAIER, Avicenna, München 1999 Beck'sche
Reihe, Bd. 546); RUDOLPH, Islamische Philosophie (Anm. 23), S. 42-55; NADJA
German, Avicennas Metaphysik, in: EICHNER, PERKAMS & SCHÄFER, Islamische

Philosophie im Mittelalter (Anm. 23), S. 253-274; HEIDRUN EICHNER, Psychologie und

Noetik bei Avicenna. Einige entwicklungsgeschichtliche Aspekte, in: ebd., S. 275-288.

Zur Avicennarezeption im Allgemeinen, s. YITZHAK TZVI LANGERMANN

(ed.), Avicenna and his legacy. M golden age of science and philosophy, Tumhout 2009
Cultural encounters in late antiquity and the middle ages, Bd. 8); HEIDRUN

ElCHNER, 3. Die Avicenna-Regeption. Das Phänomen der enzyklopädischen Darstellungen,

in: DIES., PERKAMS & SCHÄFER, Islatnische Philosophie im Mittelalter (Anm.
23), S. 50-66; DlMlTRl GUTAS, 5. Avicennas Erbe. Das,Goldene Zeitalter' der arabischen

Philosophie (1000—ca. 1350), in: ebd., S. 96-112.

Zur Avicennarezeption durch jüdische Philosophen im Speziellen, s. GAD
FREUDENTHAL, Samuel bbn Tibbon 's Avicennian theory ofan eternal world, in: Aleph.
Historical studies in science and Judaism 8 (2008) 1, S. 41-129; STEVEN HARVEY,
Avicennas influence on Jewish thought: some reflections, in: LANGERMANN (ed.),
Avicenna and bis legacy (s.o.), S. 327-340; PAUL B. FENTON, New light on Maimonidean

writings on metempsychosis and the influence ofAvicenna, in: ebd., S. 341-368; Y. TZVI
LANGERMANN, The barren transmission ofAvicennan dynamics to Hasdai Crescas, in:
Aleph. Elistorical studies in science and Judaism 12 (2012) 1, S. 161-188; und zur
Avicennarezeption durch jüdische Ärzte, s. GlULIANO TAMANI (ed.), II Canon

medicinae di Avicenna nella tradigione ebraica: le miniature del manoscritto 2197 délia

Biblioteca universitaria di Bologna, Padua 1987 (Helios, Bd. 1), A. d. Ü.

27 Zu al-Fârâbîs Schule, s. NETTON, Al-Färäbi and his school (Anm. 25), A. d. Ü.

36



den jüdischen Denkern kursierte (S. 68). Ebenso sollten Algazels \al-
Gagäli\2& \Tüs, Iran 1058—1111 ibidem\ Schriften in jüdischen Kreisen
solchen Zuspruch finden, dass Juden sein Œuvre ins rabbinische Hebräisch
übertrugen (S. 217).29 Die Übersetzung von Averroes' Mittlerem Kommentar

28 Abü Hamid Muhammad ibn Muhammad al-Gazäll (lat. Algazel), einer der
bedeutendsten islamischen Theologen, rationaler Verteidiger der Orthodoxie
und Versöhner von Orthodoxie und Mystik (Sufismus). Zu Algazels Leben
und Werk, s. W. MONTGOMERY WATT, Muslim intellectual: a study ofAl-Ghagali,
Edinburgh 1963; HENRI LAOUST, La politique de Gagält, Paris 1970 Bibliothèque

d'études islamiques, Bd. 1); HAVA LAZARUS-YAFEH [HAWÀ' LÄZÄRÜS-

YÄFIH], Studies in Al-Ghagyali [arab. Nebentitel: Diräsät fi 'l-Gaggäh], Jerusalem:

Magnes Press 1975; ERIC LINN ORMSBY, Theodicy in Islamic thought: the

dispute over al-Ghagäll's "Best of allpossible worlds", Princeton, NJ 1984; MARIE L.
SlAUVE, T'amour de Dieu che^ Gagâlï: une philosophie de l'amour à Bagdad au début

du Xlle siècle, Paris 1986 Études musulmanes, Bd. 28); Ghagâli: la raison et le

miracle; table ronde Unesco, 9—10 décembre 1985, Paris: Éditions Maisonneuve et
Larose 1987 Islam d'hier et d'aujourd'hui, Bd. 30); FRANK GRIFFEL,
Apostasie und Toleranz im Islam. Die Entwicklung gii al-Gagälts Urteilgegen die Philosophie

und die Reaktionen der Philosophen, Leiden 2000 Islamic philosophy,
theology and science, Bd. 40); NICOLAI SINAI, Menschliche odergöttliche Weisheit?

Zum Gegensatz von philosophischem und religiösem Eebensideal bei al-Ghagali und Yehuda

ha-Eevi, Würzburg 2003 Ex Oriente lux. Rezeptionen und Exegesen als

Traditionskritik, Bd. 2); MAHMOUD ZAKZOUK [MAHMÜD ZAQZÜQ], Ghagali
und Descartes, Nordhausen 2005 Interkulturelle Bibliothek, Bd. 104); MARTIN

WHITTINGHAM, Al-Ghagali and the Qitr'an: one book, many meanings, London
2007 Culture and civilization in the Middle East, Bd. 10); ERIC Linn
ORMSBY, Ghagali: the revival od Islam, Oxford 2008 Makers of the Muslim
world); AviTAL WOHLMAN [pVn Vtt'DN], Al-Ghagali, Averroes and the interpretation

of the Our'an. Common sense andphilosophy in Islam, translated by DAVID BUR-

RELL, London 2010 Culture and civilization in the Middle East, Bd. 19),
frz. Zwischenübersetzung aus dem Hebr.: Contrepoint entre le sens commun et la

philosophie en Islam: Ghagali et Averroès, Paris 2008; FRANK GRIFFEL, Al-
Ghagaldsphilosophical theology, Oxford 2010; MERDAN GÛNEÇ, Al-Gagâlï und der

Sufismus, Wiesbaden 2011 Arabisch-Islamische Welt in Tradition und
Moderne, Bd. 8); ALEXANDER TREIGER, Inspired knowledge in Islamic thought: al-

Ghagait's theory of mystical cognition and its Avicennian foundation, London 2012
Culture and civilization in the Middle East, Bd. 27); YAZEED SAID, Chagall1s

politics in context, London 2013 Culture and civilization in the Middle East,
Bd. 34), A. d. Ü.

29 Zum Beispiel der jüdische Philosoph und Algazel-Übersetzer Isaac Albalag
(13. Jh. Südfrankreich/Nordspanien), s. GEORGES VAJDA, Isaac Albalag. Aver-
roïste juif, traducteur et annotateur d'al-Ghagâlî, Paris 1960 Études de philosophie

médiévale, Bd. 49).

37



der Nikomachischen Ethik [Kitäb Talhis ahläq Nikürnäh]30 sollte zur Blüte der
hebräischen philosophischen Fachterminologie in der moralischen und
politischen Literatur beitragen (S. 434), ebenso wie seine sogenannten

Auch Chahlane bespricht die hebräische Übersetzung eines Algazel'schen
Werkes, des Miqän al-'amal [Die Waage des Handelns]; s. AHMAD SAHLÄN [AH-
MED CHAHLANE], Kitäb Miyän al-'amal : li-Abi Hamid al-Gagäli, at-targama al-

'ibriya : p"IX UTK». Al-Migän baina 'l-mafähim al-islämiya wa't-taqälid al-yahüdiya

[Abu Hamid al-Gayalis Buch Mïzân al-'amal [Die Waage des Handelns] — die

hebräische Übersetzung pis ÜTXÖ. Al-Mtgän [Die Waage]: zwischen islamischen Konzeptionen

undjüdischen Traditionen], in: Ghazâlî: la raison et le miracle (Anm. 28), S. 93-
117. Mit Algazels Einfluss auf jüdische Denker befasst sich Chahlane auch

anderweitig, s. Ahmad Sahlän [Ahmed Chahlane], Al-Gazälifimanzümat al-fikr
al-yahüdi [Al-Gagäli [Algaqel] im Kähmen desjüdischen Denkens] (Anm. 6), A. d. Ü.

30 Im Jahr 1321 wurde der Talhis kitäb al-ahläq von SAMUEL BEN JUDA (AUS

Marseille) (Marseille 1294—?) unter dem Titel -iaxnn Vir "-nrn D'noun
monxV oiDK»ip'a mr'Vr nvran iddV iirn px V® 'sxaxn nx'nn Vir 'S'mn ins
Hebräische übertragen; s. LAWRENCE V. BERMAN, Greek into Hebrew: Samuel
ben Judah of Marseilles, fourteenth-century philosopher and translator, in: ALEXANDER
ALTMANN (ed.), Jewish medieval and "Renaissance studies, Cambridge, Mass. 1967

Philip W. Lown Institute of Advanced Judaic Studies, Brandeis University:
studies and texts, Bd. 4), S. 289-320, hier S. 292, 295f, 303-306. Die moderne
Edition dieser hebräischen Übersetzung besorgte LAWRENCE V. BERMAN

(Eli'ezer Ze'ev Berman/p"n nxT nsnVx], mm naxan Vir "-nrn trnoun
inonxV oiaxmpn ntr'Vr mran nsoV nun px Vir 'sxaxn nx'nn Vir The Hebrew
versions of book four ofAverroes' Middle Commentary on the Nicomachean Ethics, critical

edition with introduction by LAWRENCE V. BERMAN [p"0 nxt ns'Vx],
Jerusalem: The Israeli Academy of Sciences and Humanities/ n'aixVn mmpxn
o'jnaV n'Vxur'n 1981 'jnaV nrronn .D'snaV n'Vxitr'n maxVn rranpxn 'aria
urn px 'ana Vir D'nasn D'amnn : man Publications of the Israeli Academy
of Sciences and Humanities. Section of humanities: Averroes hebraicus).
Mit der Frage der Rückübersetzbarkeit von Averroes' Talhis kitäb al-ahläq, dem
Mittleren Kommentar zu Aristoteles Nikomachischer Ethik, aus der hebräischen
Übersetzung in die arabische Ausgangssprache befasst sich Ahmad SAHLÄN

[AHMED Chahlane], Al-Maqäla ar-räbi'a min Ahläq Niqümähiyä li-Aristü: Talhis

Abi 'l-WalidMuhammad ibn Rusd min an-nass al-'ibriilä 'l-luga al-'arabiya [Das vierte

Buch von Aristoteles' Nikomachischer Ethik; Abü i-Walid Muhammad ibn Rusds [i.e.

Averroes] Mittlerer Kommentar: aus dem hebräischen Text in die arabische Sprache], in:
DERS. (ed.): Kitäbät sarqiyaß 'l-ahläq wa'l-ädäb wa't-tasauwufwa l-adyän [frz. Nebentitel:

Ecritures orientales: éthiques, littératures, mysticismes et religions], Rabat: Mansürät

Kullîyat al-Adäb wa'l-'Ulüm al-Insänlya bi'r-Ribät Publications de la Faculté
des Lettres et des Sciences Humaines - Rabat] & Mu'assasat Künräd Adinäwir

Konrad Adenauer Stiftung 1428 AH 2007 Silsilat nadawät wa-munäzarät
Série: colloques et séminaires, Bd. 141), S. 9-53, A. d. Ü.

38



eigenen Schriften, nämlich Fasl al-maqäl [Die massgebliche Abhandlung^21

Manähig al-adilla [Die Beweisführungen]2'2 und Tahäfut at-tahäfut [Die Inkohärenz
der Inkohärenff2, zu den wichtigsten gedanklichen Einflüssen gezählt werden,

die auf das jüdische Denken eingewirkt haben (S. 442). Zu den
wichtigsten Büchern, die durch Fasl al-maqäl beeinflusst wurden, gehört Mai-

31 Vollständiger arabischer Titel: Fasl al-maqälfimä baina 's-sariä ira 'l-hikma min al-

ittisäl [Die entscheidende Abhandlung über das Verhältnis ziviseben Scharia und Philosophie].

Das Werk wurde allein viermal ins Deutsche übertragen, s. AVERROES

[MUHAMMAD IHN Ahmad IBN RUSD], Philosophie und Theologie, aus dem Arabischen

übersetzt von MARCUS JOSEPH MÜLLER, München 1875 (Osnabrück
1974, Weinheim 1991); AVERROES [IBN RUSD], Die entscheidende Abhandlung und
die Urteilsfällung über das Verhältnis von Gesetz und Philosophie: arabisch-deutsch, mit
einer Einleitung und kommentierenden Anmerkungen übersetzt von FRANZ
SCHUPP, Hamburg 2009/10 Philosophische Bibliothek, Bd. 600); Aver-
ROES [IBN RUSD], Maßgebliche Abhandlung, aus dem Arabischen übersetzt und
herausgegeben von FRANK GRIFFEL, Berlin 2010; Averroes (Ibn Rushd), Die
entscheidende Abhandlung oder die Bestimmung des Zusammenhangs zwischen religiösem

Gesetz und Philosophie. Zusatz Die Untersuchung über die Methoden der Beweise im
Tubmen der religiösen Glaubenssätze, aus dem Arabischen übersetzt und herausgegeben

von PATRIC O. SCHAERER, Stuttgart 2010 Reclams Universal-
Bibliothek, Bd. 18618), A. d. Ü.

32 Vollständiger arabischer Titel: Al-Kasf 'an manähig al-adilla ß 'aqä'id al-milla

[Darlegung der Beweisführungen hinsichtlich der religiösen Dogmen]. Engl. Ubersetzungen:

Averroes [Muhammad ibn Ahmad ibn Rusd], On the harmony of
religion andphilosophy. A translation, with introduction and notes, ofIbn Rushd's Kitab fasl
al-maqal, with its appendix (Dam'ma) and an extract from Kitab al-kashf 'an manahij
al-adilla, Bearbeitung von George FADLO Hourani, London 1967 E.J.W.
Gibb memorial series. N.S., Bd. 21; UNESCO collection of great works: Arabic

series); AVERROËS [IBN RUSD], Faith and reason in Islam. Averroës's exposition

of religious arguments, translated with footnotes, index, and bibliography by
IBRAHIM NAJJAR, Oxford 2001 Great Islamic writings), A. d. Ü.

33 Übersetzungen u. a. — ins Lateinische: AGOSTINO Nifo, Commentationes in
Averrois librum: Destructio destructionum, Venedig ca. 1495; — ins Englische:
Averroes [Muhammad ibn Ahmad ibn Rusd], Averroes' Tahafut al-Tahafut
[Nebentitel: The incoherence of the incoherence], translated from the Arabic with
introduction and notes by SIMON VAN DEN BERGH, London 1954 E.J.W.
Gibb memorial series: N.S., Bd. 19; Unesco collection of great works: Arabic
series); - ins Italienische: AVERROÈ [IBN RUSD], a cura di MASSIMO CAMPA-

NINI, Turin 1997 Classici della filosofia); und ins Deutsche: AVERROES

[Ibn RUSD], Die Hauptlehren des Averroes, nach seiner Schrift: Die Widerlegung des

Gazali, aus dem arabischen Originale übersetzt und erläutert von MAX HORTEN,

Bonn 1913 (Reprint Frankfurt 1999) Publications of the Institute for
the History of Arabic-Islamic Science: Islamic philosophy, Bd. 60), A. d. Ü.

39



monides' [Ibn Maimfit;]34 Schrift DalaiP5 al-hairin,36 die ihren Beitrag zur
Verbreitung der aristotelischen und averroistischen Philosophie unter den

34 Insbesondere zum islamischen Einfluss auf Maimonides' Theologie, s. KÄMIL
IBRÄHIM: AI-Ära al-kalämija li-Müsä ibn Maimün [Moses Maimonides' Kaläm-

Ansichten] (Anm. 5); FRANCESCA YARDENIT AlBERTINI, Die Konzeption des

Messias bei Maimonides und die frühmittelalterliche islatnische Philosophie, Berlin 2009
Studia judaica. Forschungen zur Wissenschaft des Judentums, Bd. 44);

MORDECHAI Z. COHEN, Opening the gates of interpretation: Maimonides' biblical
hermeneutics in light ofbis Geonic-Andalusian heritage and Muslim milieu, Leiden 2011

Etudes sur le judaïsme médiéval, Bd. 48).

Allgemein zu Leben und Werk des grossen andalusisch-jüdischen Philosophen

(Cordoba 1135/1138—1204 Kairo) eine Auswahl neuerer Publikationen,
s. MEIR ORIÀN [pnix TRS], Maimonides: vida, pensamiento y obra, traducido del
hebreo por ZEEV Zvi ROSENFELD, [Montevideo 1975] (Barcelona [21984],
[32003]), hebr. Original: pö'ö p nitfö Iran :mnn5 nman, Jerusalem 1956

5716; MlNISTERIO DE CULTURA, Maimonidesy su época: Pa/ado de la Merced,

Cordoba, 1986, Madrid 1986; Leo STRAUSS, Maïmonide, essais rassemblés et
traduits par RÉMI Brague, Paris 1988 Épiméthée); ERIC L. ORMSBY (ed.),
Moses Maimonides and his time, Washington, DC 1989 Studies in philosophy
and the history of philosophy, Bd. 19); OLIVER LEAMAN, Moses Maimonides,
London 811990 Arabic thought and culture), Richmond I2' 1997 Curzon
Jewish philosophy series); ISADORE TWERSKY (ed.), Studies in Maimonides,

Cambridge 1990 Harvard Judaic texts and studies, Bd. 7); JOEL L. KraeM-
ER (ed.), Perspectives on Maimondes. Philosophical and historical studies, Oxford 1991

The Littman Library of Jewish Civilization); FRED Rosner & SAMUEL S.

KOTTEK (eds.), Moses Maimonides. Physician, sdentist, and philosopher, Northvale,
NJ 1993; Association Freudienne Internationale, Ibn Rochd, Maïmonide,

Saint Thomas ou la filiation entre foi et raison: le colloque de Cordoue ; 8, 9 et 10

mai 1992, Castelnau-le-Lez 1994; MAURICE-RUBEN HAyOUN, Maimonides.

Aryt und Philosoph im Mittelalter; eine Biographie, aus dem Französischen übertragen

von ANSGAR Wildermann, München 1999, frz. Original: Maïmonide, ou,

l'autre Moïse-, GÖRGE KNUT HASSELHOFF & OTFRIED FRAISSE (eds.), Moses

Maimonides (1138—1204). His religious, scientific, and philosophical Wirkungsgeschichte

in different cultural contexts, Würzburg 2004 Ex Oriente lux, Bd. 4); TONY
LÉVY (ed.), Maïmonide — philosophe et savant (1138—1204), Löwen 2004
Ancient and classical sciences and philosophy); Maimonides, Zaragoza 2005
Revista espanola de filosofia medieval, Bd. 12); HERBERT A. DAVIDSON,
Moses Maimonides. The man and his works, Oxford 2005; SHERWIN B. NULAND,
Maimonides, New York 2005 Jewish encounters); KENNETH SEESKIN (ed.),
The Cambridge companion to Maimonides, Cambridge 2005 Cambridge
companions to philosophy); GEORGES TAMER (ed.), The trias ofMaimonides: Jewish,

Arabic, and andent culture of knowledge [Nebentitel: Die Trias des Maimonides], Berlin

2005 Studia judaica. Forschungen zur Wissenschaft des Judentums, Bd.

30); CARLOS DEL VALLE, SANTIAGO GARCfA-jALÖN & JUAN PEDRO MON-

40



FERRER (eds.), Maimonidesy su época, Madrid 2007; JOEL L. KRAEMER, Maimon-
ides. The life and world ofone ofcivilisation's greatest minds, New York 2008; GÖRGE
KNUT Hasselhoff, Moses Maimonides interkulturellgelesen, Nordhausen 2009
Interkulturelle Bibliothek, Bd. 20); SARAH STROUMSA, Maimonides in his world.

Portrait of a Mediterranean thinker, Princeton, NJ 2009 Jews, Christians, and
Muslims from the ancient to the modern world), Reprint 2012; TAMAR M.
RUDAVSKY, Maimonides, Maiden, Mass. 2010 (— Blackwell great minds, Bd.
12); MAURO ZONTA, Maimonide, Rom 2011 Pensatori, Bd. 22); SARA

KT.F.TN-BRAST.AVY [Sarah KLAIN-BRASLAVI], Maimonides as biblical interpreter,

Boston, Mass. 2011 Emunot: Jewish philosophy and Kabbalah), A. d. Ü.

35 Im Buchtitel wird statt des üblichen Singulars dalälat [= Zeichen, Wegweiser]
eine Variante mit dem Plural dalä'il geschrieben, also statt des üblichen Kitäb
Dalälat al-hairïn [Das Buch Der Wegweiserfür die Verwirrten] die seltenere Variante

Kitäb Dalä'il al-hä'irin [Das Buch Die Wegweiserfür die Verwirrten], A. d. Ü.

36 Neue arab. Ausgabe: MUSA IBN MEYMUN EL-KURTUBÎ [MUSÄ IBN MAIMÜN
AL-QURTUBÎ AL-AndALUSÏ/MAIMONIDES], Delâlet'ül-hairin (Dalälat al-hä'irin)
[Der Wegweiserfür die I 'erwirrten], ed. HUSAIN Atä'I [HÜSEYIN Atay], Ankara
1974 (Ankara Üniversitesi ilâhiyat Fakültesi yayinlanndan, Bd. 93), (Reprint
Kairo 1980, 2007, Freiberg 2011). Übersetzungen in verschiedene Sprachen,
u.a. mehrfach ins Deutsche: MOSES MAIMONIDES [MUSÄ IBN MAIMÜN], mw
D'313J Doctor Perplexorum, oder, Theologischphilosophische Eroerterungen über die

Uebereinstimmung der mosaischen und rabbinischen Religionsquellen mit der Thilosophie,

aus dem Hebräischen des EBN Thybbon ins Deutsche übersetzt und kom-
mentirt von R. I. FÜRSTENTHAL, Krotoschin [Krotoszyn] 1839 (Reprint Berlin

1920); MOSE Ben MAimon [MUSÄ IBN MAIMÜN], Führer der Unschlüssigen,

Übersetzung und Kommentar von Adolf WEISS, 3 Bde., 1923/24
Philosophische Bibliothek, Bde. 184a, 184b, 184c) (Reprint Hamburg 1972, Hamburg

21995); MOSES Maimonides [MUSÄ IBN MAIMÜN], Wegweiserfür die

Verwirrten: eine Textanswahl ptr Schöpfungsfrage; arabisch, hebräisch, deutsch, Übersetzung

von WOLFGANG von Abel, Freiburg 2009 Herders Bibliothek der

Philosophie des Mittelalters, Bd. 19).

Den Wegweiserfür die Verwürfen analysieren SlRAT, A history ofJewish philosophy in
the Middle Ages (Anm. 5), S. 175-203; DIES., Ta philosophie juive médiévale en terre

d'Islam (Anm. 5), S. 200-232; MUSTAFÄ SÄHIN: Müsä ihn Maimün wö-Dalälat al-

hä'irin [Moses Maimonides und Dalälat al-hä'irin [Der Führer der Unschlüssigen]],

in: AI-Hiläl: magalla taqäßya sahriya [Der Halbmond. Monatliche Kul-

turyeitschrft] (Kairo) 100 (12.1991 5.1412 AH), S. 158-163; JOSÉ FAUR, Homo

mysticus: a guide to Maimonides' Guide for the perplexed, Syracuse, NY 1998; JAMES
ARTHUR Diamond, Maimonides and the hermeneutics ofconcealment: deciphering scripture

and midrash in The guide for the perplexed, Albany, NY 2002 SUNY series

in Jewish philosophy); DONALD McCALLUM, Maimonides' Guidefor theperplexed:
silence and salvation, London 2007 Routledge Jewish studies series); DANIEL
DAVIES, Method and metaphysics in Maimonides' Guide for the peplexed, Oxford
2011 Reflection and theory in the study of religion series).

41



jüdischen Gemeinden in Südfrankreich und Norditalien leistete. Dieses
Buch gilt bei den Juden als Tora der Philosophie (S. 143, 201). Aber was
Fas/ al-maqäl angeht, so sollte es ein geistiges Beben verursachen, das die

jüdischen Gemeinden sowohl in als auch ausserhalb von al-Andalus
erschütterte (S. 21).

Dass das jüdische Denken mit dem arabischen philosophischen Erbe,
speziell in den Personen von Averroes und Algazel, zusammentraf, war
eine der Ursachen für seine Weiterentwicklung weg von blossen
religiösmeditativen Reflexionen bei den Rabbaniten, die zwar vom Talmud
schwärmten, jedoch die Ratio beiseite Hessen. Ab dann brach es sich unter
dem Einfluss der AkropoHs Bahn und erkundete im
philosophischhumanistischen Geiste der Araber die von Aristoteles beschrittenen Wege.

Prof. Chahlane legt den Nachdruck auf die allerersten Anfänge —

sowohl rehgiöse, reHgionsrechtiiche, theologische, mystische, philologische
als auch Hterarische — des jüdischen Denkens. Denn er hält sie für Grundlagen,

die, als sie sich mit dem arabischen AristoteHsmus verbanden, dazu
führen sollten, dass das jüdische Denken seinen Höhepunkt erreichte
(S. 21,23f, 32).

Prof. Chahlane bespricht die wichtigsten Vertreter der karäischen

Strömung,37 die ihre Ausbildung im Schosse der islamischen Kaläm-

Zum Wegweiserfür die Verwirrten auch Chahlane, s. AHMAD SAHLÄN [Ahmed
CHAHLANE], Min al-fikr al-falsaßal-yahüdial- 'arabi.• Abu 'lmrän Müsä ihn Maimün
wa-Kitäbuhü dalälat al-hairin [Aus der judäoarabischen philosophischen Gedankenwelt:

Moses Maimonides und sein Buch Dalälat al-hä'irln [Führer der Unschlüssigen]]
[Teil 1], in: Magallat kulliyat al-ädäb wa'l-'ulüm al-insänlya [Renne de la Faculté des

Retires et des Sciences Humaines] (Rabat) 5-6 (1979), S. 5-27; DERS., Muqaddimat
Kitäb dalälat al-hä'irln [Das Vorwort des Buches Dalälat al-hä'irln [Führer der
Unschlüssigen]] [Teil 2], in: ebd., 7 (1981), S. 77-107, A. d. Ü.

37 Zu den Karäern, s. Emanuela TREVISANI Semi, GH Ebrei caraiti tra etnia e

religione, Rom 1984 Testimonianze sull'ebraismo, Bd. 18); GA'FAR HädI
HASAN, Firqat al-qarä'in al-yahüd: diräsaß nas'at al-ßrqa wa-äqä'idihä wa-ta'rihihä
ilä 'l-'asr al-hädir [Die Sekte der jüdischen Karäer. Studie pu Entstehung Hehren und
Geschichte der Sekte bis in die gegenwärtige Zeit [engl. Nebentitel: The Jewish Qaraite
sect], Beirut: Mu'assasat al-Fagr li-t-Tibä'a wa'n-Nasr 1989 Diräsät fï '1-

'aqä'id wa'l-adyän [Studien zu Lehrgebäuden und Religionen], Bd. 2);
NATHAN Schur, History of the Karaites, Frankfurt am Main 1992 Beiträge
zur Erforschung des Alten Testaments und des antiken Judentums, Bd. 29);
Muhammad al-Hawär! [Mohamed El-Hawary], Al-Ihtiläfät baina 'l-qarä'in
wa r-rabbänlyin fi dau auräq al-Ganipä: qirä'aß mahtütat Büdliyän bi-Uksfürd MS.
Heb. f. 18 fols. 1 -33a) [engl. Nebentitel: Differences between the Karaites and the

Rabbanites in light of the Genipah MSS.: MS. Heb. f. 18 fols. 1 -33a), Bodleian,

Oxford], Kairo: Där az-Zahrä' li-n-Nasr [Dar El Zahraa PubKshers] 1994; JEAN-

42



Theologie erhalten hatten, und ebenso die Vertreter der rabbinischen
Strömung. Dabei stellt er heraus, wie die Lehrmeinungen der muslimischen

Kaläm-Theologen ihren Beitrag zur Entfaltung des Denkens jener
Vertreter leisteten (S. 24f). Ausserdem analysiert er einige jüdische Texte
von der Art:
— des Kitäb al-Hidäyafifara id al-qulüb iva't-tanbih ilä lawäcfm ad-damair [Das
Buch der Wegweisung yu den Heryenspflichten und der Erinnerung an die Gewissens-

sachen]38 von Bahya ben Josef ibn Paquda39 [Bahjä ibn Paqüda]40 [bl. in al-

FRANÇOIS FaÜ, Les Caraïtes, Turnhout 2000 Fils d'Abraham); MEIRA
POLLIACK (ed.), Karaite Judaism. A. guide to its history and literary sources, Leiden
2003 Handbuch der Orientalistik, Abt. 1,73); MUHAMMAD GALÄ' IdrÏS,
At-Ta'tir al-islämifi 'l-fikr al-yahüdi : diräsa naqdiya muqärana li-tä'ifat al-yahüd al-

qaraiyin [Der islamische Einfluss auf die jüdische Gedankenwelt: vergleichende kritische
Studie yur Gemeinschaft der karäischen Juden], Kairo: Maktabat Madbüll [Madbouli
Bookshop] PI 1993 / Kairo: Markaz ad-Diräsät as-Sarqlya [Oriental Studies

Center] PJ2003, A. d. Ü.

38 Al-Hidäja 'iläfarä'id al-qulüb des Bachja ibn Jösef ibn Paqüda aus Andalusien: im arabi¬

schen Urtext yum ersten Male nach der Oxforder und Pariser Handschrift sowie den Petersburger

Fragmenten, herausgegeben von A. S. YAHUDA, Leiden 1912. Eine neue
Textedition in arabischer Schrift hat Chahlane besorgt; s. BAHYÄ IBN YÜSUF

Ibn Bäqüdä as-Saraqustî al-Andalusï [Bahya ben Josef ibn Paquda]:
Al-Hidäya ilä farä'id al-qulüb wa't-tanbïh ilä lawäyim ad-damair [Das Buch der Anleitung

yu den Heryenpflichten und der Erinnerung an die Gewissenssachen], Textedition,
Ubersetzung der Zitate sowie der Hebraismen aus der Tora bzw. der Aramais-
men aus dem Talmud von AHMAD SAHLÄN [AHMED CHAHLANE], Rabat: Dar
Abl-Raqräq li-t-Tibä'a wa'n-Nasr [Editions & Impressions Bouregreg] 2010.

Übersetzungen: (a) ins Hebräische 1160/61 von Jehuda ibn Tibbon (1120—

1190) unter dem Titel: mtnVn main HDD (jüngste Ausgabe von GAD VlLNER,
2 Bde., Jerusalem 2011/12); (b) ins Portugiesische: Hobat alebabot - obrigaçam
dos coraçoens livro moral de grande erudiçao <&pia doctrina, composto na lingua Arabica

pello BAHIE O DAIAN, FILHO DE Rabbi JOSSEPH, e traduzido na lingua
Santa pelo JEUDA AßEN TiBON, e agora novamente tirado da Hebraica â

lingua Portugueza per SEMUEL FILHO DE ISHAC Abaz, Amsterdam 5430 [1670];
BACHIÄ IBN PACUDA, Hovot ha-levavot — Os deveres do coraçâo, traduçâo PAULO
ROGERIO ROSENBAUM [aus der engl. Zwischenübersetzung v. DANIEL HA-

BERMAN, 1996], ediçâo final BETTY ROJTER & JAIRO FRIDLIN, Sâo

Paulo 2002 Clässicos); (c) ins Deutsche: BECHAIJI Ben JOSEF, Choboth ha-

l'baboth — Lehrbuch der Heryenspflichten yur T 'eredelung der religiösen und sittlichen

Denk- und Handlungsweise, mit einer, nach JEHUDA EBN TIBBONs hebräischer
Übertragung des arabischen Originales, wortgetreuen neuen deutschen
Übersetzung von Max Emanuel Stern, Wien 21856; Bachja b. Josef Bakuda,
Das Buch der Pflichten des Heryens: die 3., 4. u. 5. Pforte der Naturbetrachtung des

Gottesdienstes und des Gottvertrauens, ins Hebräische übertragen von JUDA TlBBON,

43



Andalus 2. Hälfte 11. Jh.] (S. 71f), welches von den Lehrgrundlagen der

ins Deutsche von EMANUEL BAUMGARTEN, Hamburg 5678 [1918]; (d) ins
Französische: BAHYA Ben JOSEPH IBN PAKOUDA, Les réflexions sur l'âme, trad,
de l'arabe en hébreu, préc. d'un résumé et accompagnées de notes par ISAAC

BroydÉ, Paris 1896 (Reprint Jerusalem 1967); BAHYA Ibn-PAQÜDA, Introduction

aux devoirs des cœurs, traduit et présenté par ANDRÉ CHOURAQUI, Paris [ca.

1950] (21972); (e) ins Englische: BACHYA Ben JOSEPH IBN PAQUDA, Duties of
the heart, translated from the Arabic into Hebrew by JEHUDA IBN-TIBBON,
with English translation by MOSES HYAMSON, 2 Bde., New York 1925—1947

(Jerusalem 25730/1970); BAHYA Ben JOSEPH IBN PAQUDA, The book ofdirection

to the duties of the heart, from the original Arabic version o/" Bahya Ben Joseph Ibn
Paquda's Al-Hidäya ilä Fara'id [sic!] al-Oultib, introduction, translation and notes

by MENAHEM MANSOOR with SARA ARENSON, SHOSHANA DANNHAU-
SER, London 1973 (22004) The Littman Library of Jewish Civilization);
BACHYA IBN PAKUDA, The duties of the heart, transi, and comm. by YAAKOV

Feldman, Northvale, NJ 1996; Bachya ben Joseph ibn Paquda, Duties of
the heart, translated from Arabic into Hebrew by R. YEHUDA IBN TlBBON,
English translation by DANIEL HABERMAN, 2 Bde., Jerusalem / New York
1999 Torah classics library); (f) ins Italienische: BAHYA' IBN PAQUDA, I
doveri dei cuori, versione dall'ebraico, note ed introduzione a cura di SERGIO J.
SIERRA, Rom 1983 Associazione italiana per lo studio del Giudaismo: teste

e studi, Bd. 2), A. d. Ü.
Eine Analyse Der Anleitung gu den Hergenspflichten bietet GEORGES VAJDA, La
théologie ascétique de Bahya Ibn Paquda, Paris 1947 Cahiers de la Société
Asiatique, Bd. 7).

Die islamischen Einflüsse auf die Wegweisung bespricht 'AbdARRÄZIQ Ahmad
QANDIL: At-Ta'tirät al-drablya wa l-islämiya fl Tatab al-Hiddya iläfara id al-qulüb
li-Ibn Täqüda al-yahüdi [Die arabischen und islamischen Einflüsse auf Das Buch der

Anleitung zu den Herzenspflichten von Ibn Fäqüda dem Juden], [Giseh]: Gämi'at
al-Qähira, Markaz ad-Diräsät as-Sarqïya [Universität Kairo, Oriental Studies

Center] 2004 Silsilat fadl al-isläm 'alä '1-yahüd wa'l-yahüdtya [Reihe 'Das
Verdienst des Islams an Juden und JudentumJ, Bd. 9), A. d. U.

39 Zu Bahya ibn Paquda und seinem Œuvre, s. GEORG GoLINSKI, Das Wesen des

Religionsgesetges in der Philosophie des Bachja Ibn Pakuda, Würzburg, Univ., Diss.
1935; SlRAT, A history ofJewish philosophy in the Middle Ages (Anm. 5), S. 81-
83; DIES., La philosophie juive médiévale en terre d'Islam (Anm. 5), S. 73f; ; JACOBS,

Law, reason, and morality in medieval Jewish philosophy (Anm. 15); LOBEL, A Sufi-
Jewish dialogue (Anm. 7); RAPHAEL JOSPE, Jewish philosophy in the Middle Ages,

Boston, Mass. 2009, S. 132-174; DERS. & YONATAN MlLO, So Gott will: IM
YIRSEH HA-SHEM — IN SÄ' ALLÄH, in: Judaica. Beiträge glim Verstehen des Judentums

68 (2012), S. 205-229, hier S. 222-224, A. d. Ü.

40 Im Original steht fälschlicherweise Yahyä ibn Paquda statt Bahya ibn Paqudä,
A. d. Ü.

44



Mystik handelt (S. 73) und quasi zur Tora der jüdischen Asketen werden
sollte. Es lässt den starken Einfluss des arabisch-islamischen Vermächtnisses

auf die Anfänge der jüdischen Literatur in al-Andalus deutlich werden
(S. 83) ,41

— des Kitâb al-Hugga wa 'd-dalilfi nusrat ad-din ad-dalil [Buch des Arguments und
des Beweises gern Beistand der verachteten Religion]42 von Jehuda ha-Levi43

41 Zum Einfluss der arabisch-islamischen Literatur auf die jüdische Literatur, s.

A MAD SA LÄN [AHMED CHAHLANE], Ta'tir at-ädäb al-'arabïya fi 'l-ädäb al-

'ibriya [Der Effekt der arabischen Titeratur auf die hebräische Titeratur], in: Diräsät
magribiya: fi 'l-falsafa wa't-turät wa'l-fikr al-'arabi al-hadtt... (muhdät ilä 'l-mttfakkir
al-magribi Muhammad Afi% al-Habbäbi) \Marokkanische Studien: über neuere arabische

Philosophie, Kulturerbe und Denken... (gewidmet dem marokkanischen Denker Mo-
hamed Afi% Lahbabi)], Beirut: Dar at-Tanwïr Ii- - ibä a wa n-Nasr / Casablanca:

al-Markaz a - aqäfl al- Arab! [Centre Culturel Arabe] 1985, S. 173-182, A. d. Ü.

42 Das Kifäb al-Hugga, auch bekannt als das Kitâb al-Hagarï, wurde von Jehuda ibn
Tibbon (Granada 1120—1190 Marseille) als Dron ADO Sefer ha-Kugari ins
Hebräische übersetzt. Eine Edition des judäoarabischen Originals erschien unter
dem Titel Kitâb ar-Radd wa 'd-dalïlfi 'd-din ad-daltl, s. JUDAH HA-LEVI, TiVn axro
WiVk î'tVn 'S VVtVki Kitäb al-Radd wa-'l-Dalilfi 'l-Din al-Dhalil: (al-Kitäb al
KIragari) The book of refutation and proof on the despisedfaith (The book of the Kha-

gars), known as the Kugari, edited by DAVID H. BANETH [ÜJ733 TIS 717], prepared
for publication by HAGGAI BeN-Shammai ['8a»-p An], Jerusalem: Magnes
Press 5737 1977. U.a. Übersetzungen ins Englische: JEHUDA HALEVI,
Fundamentals of the Kugari, translated by AVROHOM DAVIS from the arrangement
of Yechezkel SARNE, New York* 1986; YEHUDA HA-LEVI, The Kugari: in

defense of the despised faith, translated and annotated by N. DANIEL KOROBKI,
Northvale, NJ 1998 (Jerusalem 22010). Eine Analyse des Kugari bieten ISRAEL
ISAAC Efros, Studies in MedievalJewish philosophy, New York 1974, S. 141-158;
SCHIPPERS, The Spanish Hebrew poetry (Anm. 24), S. 62-64; BARRY S. KOGAN,
Judah Ha/evi and his use ofphilosophy in the Kuzari, in: FRANK & LEAMAN (eds.),
The Cambridge companion (Anm. 4), S. 111-135. Seine Wirkungsgeschichte
bespricht ADAM Shear, The Kuzari and the shaping ofJewish identity, 1167-1900,

Cambridge 2008, A. d. Ü.
43 Allgemein zu Jehuda ha-Levis Leben und Werk, s. SlRAT, Al history ofJewish

philosophy in the Middle Ages (Anm. 5), S. 113-131; SABINE SARA GEHLHAAR,
Prophétie und Gesetg bei Jehudah Hallevi, Maimonides und Spinoza, Frankurt am
Main 1987 Judentum und Umwelt, Bd. 19) / Cuxhaven 1987

Hochschulschriften Philosophie, Bd. 21); SlRAT, Ta philosophiejuive médiévale en

terre d'Islam (Anm. 5), S. 127-151; SCHIPPERS, The Spanish Hebrew poetry (Anm.
24), S. 62-64, 307-310; LOBEL, Between mysticism andphilosophy (Anm. 7); SlNAI,
Menschliche odergöttliche Weisheit? (Anm. 28); ANN BRENNER, Judah Ha/evi and his

tircle of Hebrew poets in Granada, Brill 2005 Hebrew language and literature
series, Bd. 6); RAYMOND P. SCHEINDLIN, The song of the distant dove. Judah Hale-

45



\Yahüdä al-Eäivi]44 [Tudela ca. 1075—1141 Kairo?] (S. 87), das zur Tora des

modernen religiösen Zionismus avancieren sollte (S. 88). Das Buch hat
eine epische Struktur, denn es ist in der Form eines imaginären Dialogs
angelegt, wodurch die grossen Themen, die zum Kern des Judentums
zählen, besprochen werden können. Ihm liegen arabische Quellen wie der

Koran, Alfarabius, Avicenna, Algazel und andere zugrunde (S. 109).
— ebenso des Kitäb al-Muhädara wa 'l-mudäkara [Buch der Darlegung und der

Debatte]45 von Moses Ibn Esra [Müsä ibn 'Agra\4b [Granada ca. 1055—

vi'spilgrimage, Oxford 2008; JOSEPH YAHALOM [DiVm ion], Yehuda Halevi: poetry
and pilgrimage, translated by GABRIEL LEVIN [pV VK'ias], Jerusalem: Hebrew
University Magnes Press 2009, hebr. Original: nVn min1 O VlP T"n nTItf, Jerusalem

2008, A. d. Ü.

44 Im Original fälschlicherweise Yahüdä al-Eäwün statt Yahüdä al-Eäwi, A. d. Ü.

45 Es handelt sich um die einzige auf Judäoarabisch verfasste Poetik. Ihr ur¬

sprünglicher arabischer Titel in hebräischer Schrift lautet myxnnVK nxriD
matnaVtO Kitab almuhasara wa-almudakara. Der arabische Text wurde ediert
und mit einer neueren Übersetzung ins Hebräische versehen von na5ll> Dtnax
ppVn [Abraham Salomon Halkin], rmayn nmum py mumm orran idd
Eiber discussionis et commemorationis (poetica hebraica), Jerusalem 1975 5735. Eine
ältere hebräische Übersetzung stammt aus der Feder von äsVn ]TS-p [BENZI-
ON HALPER], Vxum nmtr 1DD, Leipzig 1924 (Reprint Jerusalem 1967). Erneut
ediert und mit einer spanischen Übersetzung versehen, s. MOSE IBN 'EZRA
[MÜSÄ IBN 'AZRA/AbÜ HARUN MÜSÄ], Kitäb al-muhädara wa'l-mudäkara, edi-
ciön y traducciön de MONTSERRAT ÄbUMALHAM MAS [MUNTSIRÄT AßÜ

MAlham], 2 Bde., Madrid 1985/86 Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas, Instituto de Filologla. Séria A, Literatura hispano-hebrea, Bde. 3 &
4). Die jüngste arabische Edition, transliteriert in die arabische Schrift, ist am
Oriental Studies Center der Universität Kairo erschienen; s. MUSÄ IBN 'AZRÄ
[MOSE Ibn Ezra]: Al-Muhädara wa'l-mudäkara [Darlegung und Debatte], transliteriert

vom hebräischen ins arabische Alphabet von 'AbdarräZIQ AHMAD

QANDÏL, [Kairo]: Gämi'at al-Qähira, Markaz ad-Diräsät as-Sarqïya [Universität
Kairo, Oriental Studies Center] 2001 Silsilat fadl al-isläm 'alä '1-yahüd wa'l-
yahüdlya [Reihe 'Das Verdienst des Islams an Juden und Judentum7], Bd. 3).

Zum Einfluss der arabischen Poesie auf die hebräische bei Moses Ibn Esra, s.

MOAFFAK MOHAMMED Al Hasan, D'évolution sémantique du langage poétique

hébraïqueprofane andalou sous l'influence de lapoésie arabe: l'exemple de Moïse ibn Eyra,
Lille, Univ., Diss. 2011.

Chahlane hat das Kitäb al-Muhädara wa'l-mudäkara auch anderweitig besprochen,

s. Ahmad Sahlän [Ahmed Chahlane], Min al-adab al-'arabï-al-ibrï:
Abu Härün Müsä ibn Ya'qüb ibn Ayra wa-kitäbuhü: Al-Muhädara wa l-mudäkara

[Don der hebräoarabischen Literatur: Abu Härün Müsä ibn Ya 'qüb ibn Agra [Moses
ben Jacob ibn Esra] und sein Buch Al-Muhädara wa'l-mudäkara [Darlegung und

46



1135/40 im christlichen Teil Spaniens], ein Buch sui generis, zu dem die
arabisch-hebräische Literatur nicht seinesgleichen kennt (S. 113). Darin
wendet er sein Interesse, die arabische Kultur zum Massstab nehmend,
der hebräischen Poesie zu, indem er die idealste Art, hebräische Verse zu
schmieden, nach arabischem Regelwerk präsentiert (S. 116). Denn für ihn
ist Poesie die Wissenschaft der Araber und die Juden seien von ihnen in
dieser Kunst abhängig (S. 114).47

— ebenso des Kitäb at-Tanqih [Buch der genauen Untersuchung],48 eine Schrift
aus Ibn G-anähs49 [Cördoba ca. 990—ca. 1050 Saragossa] Œuvre. Es be¬

Debatte]], in: Magallat kulliyat al-ädäb wa'l-'ulüm al-insäniya — Kevue de la Faculté
des Lettres et des Sciences Humaines (Rabat) 10 (1984), S. 65-98, A. d. Ü.

46 Zu Moses Ibn Esra, s. ALEJANDRO DIEZ MACHO, Mose Ibn Egra como poetay
precepista, Madrid 1953 Biblioteca hebraicoespanola, Bd. 5); Angeles NA-
VARRO PeirÖ, El tiempoy la muerte: las elegias de Moseh Ibn Eyra\ Granada 1994

Colecciön monogrâfica, Bd. 182: Judalsmo); SCHIPPERS, The Spanish Hebrew

poetry (Anm. 24), S. 59-62, A. d. Ü.

47 Vgl. as-Sa'dïya Al-Muntasir [Es-Sâdia El-Mountassir / Essadia El-
MOUNTASSIR]: Ta'tïras-si'ral-'arabi 'aid 'l-qasïda al-'ibriya (namüdag al-muwassahät

al- 'ibriya) [Der Einfluss der arabischen Poesie auf die hebräische Kasside (das Musterbeispiel

der hebräischen Muwassahätj], in: Bouhout. Kevue de la Faculté des Lettres et des

Sciences Humaines III - Mohammedia — Buhüt: magallat kulliyat al-ädäb iva '/- 'ulüm

al-insäniya III: al-Muhammadiya (Mohammédia) 4 (1991), S. 191-208; 'ABDAR-
RÄZIQ AHMAD QANDÏL, Al-Maqäma al- ärabiya-al- 'ibriyaß 'l-Andalus: at-ta 'attur
wa't-ta'tir [Die arabisch-hebräische Makame in al-Andalus: beeinflusst und beeinflussend^,

in: Al-Hadäta [Die Moderne] (Beirut) 49-50 (2000), S. 98-110; DERSAtar
as-si'r al-'arabifi 's-si'r al-'ibri al-andalusi [Der Einfluss der arabischen Dichtung auf
die andalusische hebräische Dichtung], Kairo: Gämi'at al-Qähira, Markaz ad-Diräsät
as-Sarqlya [Universität Kairo, Oriental Studies Center] 2001 Silsilat fadl al-
isläm 'alä '1-yahüd wa'l-yahüdlya [Reihe 'Das Verdienst des Islams an Juden
und Judentum'], Bd. 3); DERS., Al-Maqäma al-'ibriya baina 't-ta'attur wa't-ta'tir
[Die hebräische Makame \wischen Beeinflusst-Werden und Beeinflussung;], [Giseh]:
Gämi'at al-Qähira, Markaz ad-Diräsät as-Sarqlya [Universität Kairo, Oriental
Studies Center] 2005 Silsilat fadl al-isläm 'alä '1-yahüd wa'l-yahüdlya [Reihe
'Das Verdienst des Islams an Juden und Judentum'], Bd. 12); DERS., Su'arä' al-

'ibriya ß i-Andalus [Die Dichter des Hebräischen in al-Andaluß 1. Bd., Kairo:
Gämi'at al-Azhar 1430 AH 2009, A. d. Ü.

48 Das Kitäb at-Tanqih [Buch dergenauen UntersuchungJ, eine Studie der hebräischen
Bibel und ihrer Sprache, besteht aus einem ersten grammatikalischen Teil,
dem Kitäb al-Luma' [Buch der Blumenbeete], und einem zweiten lexikographischen

Teil, dem Kitäb al-Usül [Buch der Wuryelri], Arab. Ausgabe in hebräischer
Schrift: Aboû'l-Walîd Merwân Ibn Djanâh de CoRDOUE [Marwän Ibn
GanäH AL-QURTUBÏ], Le livre des parterres fleuris: grammaire hébraïque en arabe,

47



handelt die Regeln der Syntax und der Lexik und zeigt das Ausmass des

arabischen Einflusses auf das jüdische Denken (S. 124f, 129).
— wie auch des Kitäb Dalälat al-hairin [Das Buch Wegweiserfür die Verwirrten ]50

von Maimonides [Ihn Maimün\5X [Cordoba 1135/38—1204 Kairo], das die

Quintessenz des mit wissenschaftlich-philosophischem Geiste getränkten
jüdischen Denkens darstellt und das Maimonides' Fähigkeit, Aristoteles'
Ansichten und die der führenden muslimischen Philosophen in die jüdische
Gedankenwelt zu integrieren,52 deutlich werden lässt (S. 138), wenn er näm-

publiée par JOSEPH DÉRENBOURG, Paris 1886 (— Bibliothèque de l'École des

hautes études: sciences philologiques et historiques, Bd. 66). Frz. Ubersetzung:

Aboû'l-Walîd Merwân Ibn Djanâh de Cordoue [Marwän Ibn
ÖANÄH AL-QURTUBÏ], Le livre des parterres fleuris, traduit en français sur les

manuscrits arabes par le rabbin MOÏSE Metzger, Paris 1889 Bibliothèque de
l'École des hautes études: sciences philologiques et historiques, Bd. 91).
Besprochen wird das Kitäb al-Huma ' von WILHELM BACHER, heben und Werk des

Abulwalid Merwân Ibn Ganâh (R Jona) und die Quellen seiner Schrifterklärung, in:
Jahresbericht der Fandes-Rabbinerschule in Budapest. Für das Schuljahr 1884—1885,

Budapest 1885, S. 1-IV, 1-108, hier S. 34-41, und das Kitäb al-Usül, ebd., S. 41-
46; der Aufsatz ist unter Beibehaltung der Seitenzählung nachgedruckt in:
WILHELM Bacher, 1 der Abhandlungen über Abuhvalîd Ibn Ganâh, ca. 990-1050,
Amsterdam 1969/70, Teil I, A. d. Ü.

49 Yona ibn Ganâh, auch bekannt als Abü 'l-Walld Marwän ibn Ganäh, bedeu¬

tender hebräischer Grammatiker und Lexikograph in al-Andalus im 11. Jh.,
stark beeinflusst durch die arabischen Grammatiker; zu seinem Leben und
Werk, s. BACHER, heben und Werk des Abuhvalîd Merwân Ibn Ganâh (R. Jona)

(Anm. 48); DERS., Aus der Schrifterklärung des Abulwalid Merwân Ibn Ganâh (R
Jona), in: Jahresbericht der handes-Rabbinerschule in Budapest. Für das Schuljahr 1888—

1889, Budapest 1889, S. I-VI, 1-141; der Aufsatz ist unter Beibehaltung der

Seitenzählung nachgedruckt in: BACHER, VierAbhandlungen (Anm. 48), Teil IV.

Speziell zu ibn Ganähs sprachvergleichenden Studien, s. DERS., Die hebräischarabische

Sprachvergleichung des Abulwalid Merwân Ibn Ganâh (Rabbi Jona), in:
Sitzungsberichte der Philosophisch-Historischen Classe der Kais. Akademie der Wissenschaften,

Wien 106 (1884), S. 119-196, nachgedruckt unter Beibehaltung der
Seitenzählung in: BACHER, VierAbhandlungen (Anm. 48), Teil II; DERS., Die hebräisch-

neuhebräische und hebräisch-aramäische Sprachvergleichung des Abulwalid Merwân Ibn
Ganâh (Rabbi Jona), in: Sitzungsberichte der Philosophisch-Historischen Classe der Kais.

Akademie der Wissenschaften, Wien 110 (1885), S. 175-212, nachgedruckt unter
Beibehaltung der Seitenzählung in: BACHER, Vier Abhandlungen (Anm. 48),
Teil III; EL-DABOUSY, Medieval linguistics (Anm. 8), A. d. Ü.

50 Siehe Anm. 36, A. d. Ü.

51 Siehe Anm. 34, A. d. Ü.

52 Zur Rezeption islamischer Theologie und Philosophie durch Maimonides,

48



lieh Ratio und Logik den Texten der Tora aufoktroyiert (S. 139f). Dieses
Buch trug dazu bei, die Grössen der islamischen philosophischen Schule
bekannt zu machen, denn Maimonides fuhrt die Namen grosser Philosophen

wie Algazel, Alfarabius, Avicenna, Averroes, Piaton und Aristoteles
neben den jüdischen Religionsgelehrten auf. Im Gefolge wurden ihre
philosophischen Werke neben Tora, Talmud und kabbalistischer Literatur in den

Synagogen studiert (S. 142).
Bei seiner Analyse ist Prof. Chahlane bemüht nachzuweisen, welchen

Effekt die islamische Gedankenwelt auf die jüdische Wissensgeschichte
hatte (S. 23 n. 23, 42f, 68, 84f, 124), auch wenn viele der jüdischen Denker
ihre islamischen Quellen verheimlichten (S. 85, 109), den arabischen Text
bei der Übertragung ins Hebräische im Sinne der jüdischen Glaubenslehre
kürzten53 (S. 647 n. 92), modifizierten und anpassten. Dabei gaben sie

dem Text eine jüdische Note, was die Übersetzung schwer verständlich
werden liess und zu einem negativen Bild von der arabischen Philosophie
führte, als sie in die lateinische Sprache weiterübersetzt wurde54 (S. 582,
665, 691). Als Beispiel dafür dient der Averroes'sche Urtext. Als er von
den Lateinern über den hebräischen Text rezipiert wurde, kam er als anderer

Text an (S. 15).55 Daher ist Chahlane der Meinung, man müsste daran

s. KÄM3L IBRÄHIM: AI-Ära al-kalämiya li-Müsä ibn Maimün [Moses Maimonides'

Kaläm-Ansichten] (Anm. 5); ALBERTINI, Die Konzeption des Messias bei Maimonides

(Anm. 34); COHEN, Opening the gates of interpretation (Anm. 34), A. d. U.
53 Von Averroes' Kitäb at-Tahâfut [Das Buch 'Die Inkohärenz1 wurden zwei Über¬

setzungen erstellt, wobei der erste namentlich bekannte Übersetzer die im
Tahäfut vorhandenen Koranverse, weswegen auch immer, strich, während der
zweite anonyme Übersetzer sie vermerkte.

54 Zu den Veränderungen, die der arabische Text durch die Übersetzungen
erfahren hat, s. Teil-Bd. II, Kapitel 3, S. 567-664.

55 Allgemein zur Rolle des Hebräischen als Mittel des Transfers zwischen dem
Arabischen und dem Lateinischen, s. AHMAD SAHLÄN [AHMED CHAHLANE],
Daur al-luga al- 'arabya [recte: al- ïbriya] ß 'n-naql baina 't-taqäfatain al- 'arabïya wa '/-

lätiniya [frz. Nebentitel: Da langue hébraïque, moyen de transfert de la pensée entre le

monde arabe et le monde latin\ engl. Nebentitel: The Hebrew language: a media of transfer

of thought between the Arab and Tatin worlds], in: Nadawät akädimiyat al-mamlaka al-

magribiya: halqat wasl baina 's-sarq wa'l-garb: Abu Hamid al-GagZäh wa-Müsä ibn

Maimün: Akädir, 14—16 rabï' al-auwal sanat 1406 27—29 nuwinbir sanat 1985 —

Un trait d'union entre l'Orient et l'Occident: Al-Ghazzqli et Ibn Maïmoun A connecting

link between the Orient and the Occident: Al-Ghappali and Maimonides Un vincula entre

el Orientey el Occidente: Al-Ghazyali e Ibn Maymun: Agadir, 27—29 Nov. 1985], Rabat:

Akädimiyat al-Mamlaka al-Magriblya Académie du Royaume du Maroc
Academy of the Kingdom of Morocco Academia del Reino de Marruecos

49



arbeiten, den verlorenen ursprünglichen Text in dessen Sprache zurückzuführen,

in der ihn Averroes verfasst hatte. Die vorliegende Arbeit betrachtet

er als einen Anfang, woraus sich ein Plan zur Erreichung dieser Aufgabe

ergeben könnte... (S. 23).

Mag sein, mancher ist der Meinung, es sei ziemlich befremdlich und
verwunderlich, wenn von der Notwendigkeit des hebräischen Erbes für
das Verständnis des arabisch-islamischen die Rede ist. Wer freilich einen
Blick in Prof. Chahlanes Buch wirft, das mit akademischem Tiefgang
geschrieben ist, für den wird diese Behauptung beinahe zur Banalität. Denn
die jüdischen Denker arbeiteten derart versessen am Transfer des

arabisch-islamischen Erbes in die hebräische Sprache, dass Averroes' Schriften

bei den Juden quasi zum familiären Anhang der Tora wurden (S. 12).56

Das hebräische Kulturerbe entstand durch eine starke Interaktion mit der
arabisch-islamischen Kultur. So trugen die jüdischen Ubersetzer57 viel zur
Herausbildung der jüdischen Wissenschaftsmethode bei (S. 488).58 Das
Wissen um diese Methode ist zur Vorbedingung für die Wiederentdeckung

unserer eigenen Kultur geworden. Dass im islamischen Westen eine
echte hebräische Grammatikerschule entstand, ist vielleicht das beste Indiz

dafür. Denn diese Schule dürfte sich wohl als eine Bedingung erweisen,

wenn man sich mit der arabischen Grammatikerschule vertraut
machen möchte (S. 116, 122, 129, 217). Man kann sogar sagen, dass gerade

1986 Matbü'ät Akädimryat al-Mamlaka al-Magriblya [Publications de

l'Académie du Royaume du Maroc], Bd. 12), S. 257-284, A. d. Ü.

56 Einen Überblick bietet AHMAD SAHLÄN [AHMED CHAHLANE], Al-Mu allafät
ar-rusdiya fi 't-turät al-'ibri [Das Averroes'sehe Œuvre im hebräischen Erbe], in: Abu
'l-Walîd Muhammad ibn Rusd [Averroes], Ad-Darünfi 's-siyäsa: muh tasar
Kitäb as-Siyäsa liAflätün [Das in der Politik Nötige: die Epitome von Piatons Res

publica], aus dem Hebräischen ins Arabische übertragen von AHMAD SAHLÄN

[AHMED CHAHLANE], Einleitung, analytisches Vorwort und Kommentare
von Muhammad 'äbid al-Gäbir! [Mohammed Abed Al-Jabri], Beirut:
Markaz Diräsät al-Wahda al-'Arablya [Centre for Arab Unity Studies (CAUS)]
'1998, 22002, 32011 Silsilat at-turät al-falsafT al-'arabl: mu'allafät Ibn Rusd
[Reihe 'Das arabische philosophische Erbe: Averroes' Œuvre', Bd. 4), S. 211-

227, A. d. Ü.

57 Auffällig ist die Sorgfalt, die wir bei den jüdischen Übersetzern finden, wenn
sie das arabische Kulturerbe übertragen; s. z. B. S. 514-516, 890.

58 Vgl. AHMED Chahlane [Ahmad SAHLÄN], Ea traduction del arabe al hebreo:

contenido y objetivos, tradueeiön de BRAHIM BAHEDA, in: HERNANDO DE

Larramendi, Miguel & Gonzalo FERNÂNDEZ Parilla (eds.), Pensamiento

y circiilaciôn de las ideas en el Mediterrâneo: elpapel de la traduction, Cuenca 1997

Escuela de Traductores de Toledo, Bd. 4), S. 77-89, A. d. Ü.

50



die Tatsache, dass das jüdische Denken im Gefolge der verschiedenen
Übersetzungen mit dem Algazel'schen Erbe durchsetzt wurde, das hebräische

Erbe unverzichtbar macht, will man den "Beweis des Islam" \puggat

al-isläm\59 begreifen. Prof. Chahlane macht sich daher die Mühe, sämtliche

Algazel'schen Werke, die von den Juden ins Hebräische übertragen wurden,

vorzustellen (S. 217-227). Unter ihnen kommen dem Kitäb Maqäsid al-

faläsifa [Das Buch 'Die Absichten der Philosophen]60 und dem Miyän al-'amal
[Das Kriterium des Handelns]61 eine bedeutende und herausragende Stellung
zu (S. 235f). Dazu bietet er einen aufschlussreichen Überblick der Motive,
die der Übersetzung von Algazels Büchern zugrunde lagen (S. 226-233).62

So ist also die arabisch-islamische Kultur der jüdischen Gedankenwelt
nicht fremd. Vielmehr bildete sich die Struktur dieser Gedankenwelt teilweise

aus Elementen der islamischen Kultur. Beleg dafür ist, dass es gerade die

jüdischen Übersetzer waren, die zum Aufbau der jüdischen Gelehrsamkeit

beitrugen (S. 488). Daher stammt das Verständnis der Juden für die ara-

59 Algazels Ehrentitel, A. d. Ü.

60 Dt. Teilübersetzung: Al-GazzÂLÎ [Abu HAMID MUHAMMAD IBN MUHAMM-
AD AL-GAZÀLÎ], Al-Gazyâlî's Makâsid al-falâsifat: I. Teil: Die Logik, Cap. I-II.
Nach der Berliner und Oxforder Handschrift, eingereicht von GEORG Beer, Leiden
1888, A. d. Ü.

61 Der Mifn al-'amal liegt in deutscher Übersetzung vor; s. AbCi-HAMID
MUHAMMAD AL-GhazÀLÏ, Das Kriterium des Handelns, aus dem Arabischen übersetzt,

mit einer Einleitung, mit Anmerkungen und Indices herausgegeben von
'Abd-Elsamad 'AbD-ELHAMÏD Elschazlï, Darmstadt 2006. Übersetzung
ins Französische nebst Analyse, s. AboÜ-HÄMID MOUHAMMAD B. MOUHAM-
MAD B. MOUHAMMAD AL-GHAZZALI [ABU HÄMID MUHAMMAD IBN
MUHAMMAD AL-GazàLÏ], Critère de l'action: traité d'éthique psychologique et

mystique de 'Aboû-Hâmid Mouhammad b. Mouhammad b. Mouhammad al-Ghagyäli
(451/1059-505/1111), version française et étude analytique par HlKMAT HA-
CHEM, Paris 1945.

Chahlane bespricht die hebräische Übersetzung des Mi-fin al-'amal auch
anderweitig, s. SAHLÄN [CHAHLANE], Kitäb Migän al- 'amal': Ii-AbiHämid al-Gaflï,
at-targama al-'ibriya: pis '3TXÖ \Abü Hamid al-Gaflis Buch MIzän al-'amal [Die
Waage des Handelns] — die hebräische Übersetzung pis uixa] (Anm. 29), A. d. Ü.

62 Umfassend bibliographiert wurden die hebräischen Übersetzungen aus dem
Arabischen von MORITZ STEINSCHNEIDER, Die hebraeischen Uebersetyungen des

Mittelalters und die Juden als Dolmetscher. Lin Beitrag gur Literaturgeschichte des Mittelalters,

meist nach handschriftlichen Quellen, Berlin 1893 (Reprint Graz 1956); hierzu
GAD FREUDENTHAL, The aim and structure of Steinschneider's Die Hebraeischen
Übersetzungen des Mittelalters. The historiographie underpinnings of a masterpiece

and their untoward consequences, in: LEICHT & FREUDENTHAL (eds.), Studies on

Steinschneider (Anm. 9), S. 191-211, A. d. Ü.

51



bisch-islamische Denkungsart, wohingegen die islamische Kultur das jüdische

Denken auf Distanz hielt und nicht in seine Tiefen eintauchte. Im
Gegenteil, die wichtigsten hebräischen Werke blieben der islamischen
Gedankenwelt fremd, wie das Kitäb Dalä'il al-hairin,a das trotz seiner Bedeutung,

das es für die Formung der jüdischen Gedankenwelt aus Elementen
der arabisch-islamischen Kultur hatte, bei den Muslimen unbekannt blieb.
Bei den Juden nämlich hatte dieses Buch eine heftige Reaktion provoziert,
weil es mit dem islamischen Aristotelismus in die jüdischen Traditionen
einbrach (S. 143). Mag sein, dass die erneute Beschäftigung mit diesem

Buch, dessen Einleitung Ähnlichkeiten mit dem Fast al-maqäaufweist (S.

201-208), dazu die erneute Beschäftigung mit den aus dem Arabischen ins
Hebräische übersetzten Texten und der Versuch, sie zu verstehen, uns eine

Menge Aspekte unserer eigenen islamischen Kultur, die sich auf Wanderschaft

begeben haben, näher bringen könnten. Die Bedeutung von Chahla-

nes Abhandlung dürfte in dieser nachdrücklichen Sensibilisierung für die

organische Verbindung zwischen der arabischen und jüdischen Kultur
liegen, insofern das Verständnis unserer eigenen Kultur abhängig wird vom
Verständnis der Kultur derjenigen, von denen die Muslime als „Ismaeliten"
bezeichnet werden (S. 540f, 554 n. 29).

Der wohl bedeutendste Philosoph jedoch, der die Unverzichtbarkeit
des hebräischen Erbes für das Verständnis des arabischen auf das Niveau
einer Verpflichtung hebt, ist der angesehene Philosoph, der grosse Weise,
das Haupt der Grosskommentatoren, der weise „göttliche" Philosoph, der

hochgelehrte, vollkommene „göttliche" Richter, respektierter und
alleinkompetenter Rechtsgelehrter65 Abü 'l-Walld ibn Rusd \i.e. Averroes]. Die
Juden nämlich haben keinen Aspekt des Averroes'schen Textes übersehen.

Man kann sogar sagen, dass bei ihnen nur die Abschriften der Tora
ebenso stark zirkulierten wie die Handschriften von ihm (S. 210). Dadurch
leistete Averroes seinen Beitrag zur Herausbildung der jüdischen
Gedankenwelt. Prof. Chahlane stellt fest, dass das, was die arabische Reise- und
biographische Literatur zu seiner Zeit wie auch später von Averroes
überlieferte, nicht mit der Reputation Schritt hielt, derer sich Averroes' Denken

bei den Intellektuellen, der Kirche und der gesellschaftlichen Elite der
Lateiner bzw. den Intellektuellen der Juden erfreute (S. 14, 167). So hatte
Averroes' Philosophie schon frühzeitig einen Platz in den jüdischen Ge-

63 Siehe Anm. 35 u. 36, A. d. Ü.

64 Siehe Anm. 31, A. d. Ü.
65 Einige von Averroes' Beschreibungen, die sich bei jüdischen Autoren finden;

s. S. 275, 281, 445, 449f.

52



meinschaften gefunden. Denn Averroes blieb, nach Meinung der
aufgeklärten Juden, nahe am Geist der Tora und an der Denkweise der
Talmudgelehrten, und die averroistische Philosophie galt als unabdingbar für
das Verständnis der Toratexte. Daher stiegen Averroes' Lehrmeinungen
im Kurs, bis sie zu einem der Mittel zum Verständnis des Judentums und
einer der Torawissenschaften wurden (S. 210-212). Von daher stammt die

Bedeutung, die bestimmte Bücher bei den Juden haben, wie das Kitäb al-

Hiss wa'l-mahsüs [Buch der Wahrnehmung und des Wahrgenommenen/De sensu et

sensätof6 (S. 213, 341 f) und das Kitäb an-Nafs [Buch der Seele/De animdf1, das

66 Averroes verfasste zu Aristoteles' Kitäb al-hiss wa i-mahsüs [De sensu et sensatö\

einen Kurzkommentar, der freilich unter dem Titel eines talhis bekannt ist,
Talhis Kitäb al-hiss wa i-mahsüs \Epitome von De sensu et sensato], obwohl es sich
hierbei nicht um einen mitderen Kommentar handelt, für den gewöhnlich der

Begriff des talhis verwendet wird; Näheres s. Anm. 77. Ausserdem handelt es

sich trotz der Bezeichnung Talhis Kitäb al-hiss wa i-mahsüs [Epitome von De sensu
et sensato] um eine Epitome mehrerer kleiner Schriften, der Parva naturalia,

lediglich deren erste De sensu et sensato ist; s. HELMUT GÄTJE, Einleitung, in:
Averroes [Abo 'L-WAL1d Muhammad IBM RuSD], Die Epitome der Parva
naturalia des Averroes, herausgegeben von HELMUT GÄTJE, Bd. I: Text, Wiesbaden
1961, S. Vff. Der arabische Text des Talhis Kitäb al-hiss wa'l-mahsüs \Epitome von

De sensu et sensato] ist abgedruckt in: ebd., S. 1-111, und AVERROES [AbÜ 'L-
WALÏD IBN RUSD], Averrois Cordubensis compendia librorum Aristotelis qui Parva
naturalia vocantur — Talhis Kitäb al-hiss wa i-mahsüs, textum Arabicum recensuit et
adnotationibus illustravit HENRICUS BLUMBERG [SBÏ BLUMBIRG/HARRY
BLUMBERG], Cambridge, Mass. 1972 Corpus philosophorum medii aevi.

Corpus commentariorum Averrois in Aristotelem (CCAA): versionum arabi-
carum Hizänat faläsifat al-qurün al-wustä : hizänat surüh Ibn Rusd 'alä
Aristätälls : an-nusus al-'arabîya, Bd. 7; The Mediaeval Academy of America:
publication, Bd. 80), S. 1-166. Edition der lateinischen Übersetzung, s. AVERROIS

CORDUBENSIS Compendium libri Aristotelis De sensu et sensibili, in: AVERROIS
CORDUBENSIS Compendia librorum Aristotelis qui Parva naturalia vocantur,
recensuit Aemilia Ledyard Shields [Emily Ledyard Shields] adiuvante
Henrico Blvmberg [Harry Blumberg], Cambridge, Mass. 1949 Corpus

philosophorum medii aevi. Corpus commentariorum Averrois in Aristotelem

(CCAA): versionum latinarum, Bd. 7; The Mediaeval Academy of
America: publication, Bd. 54), S. 1-44, A. d. Ü.

67 Von den drei unterschiedlich umfangreichen Kommentaren — Epitome bzw.
Compendium, Mittlerer Kommentar und Grosser Kommentar -, die Averroes

Aristotles' De anima [arab. Kitäb an-Nafs\ widmete, sei hier nur auf den
mittleren, den Talhis Kitäb an-nafs, verwiesen; Näheres zu den drei Kommentaren,
s. DAVID WIRMER, Einleitung, in: AVERROES [IBN RUSD], Über den Intellekt.

Ausgiige aus seinen drei Kommentaren gu Aristoteles' De anima.' Arabisch - Eateinisch

53



— Deutsch, herausgegeben, übersetzt, eingeleitet und mit Anmerkungen versehen

von DAVID WiRMER, Freiburg 2008 Herders Bibliothek der Philosophie

des Mittelalters, Bd. 15), S. 9-38; DERS., Nachwort: Einführung in die Psychologie

des Averroes, in: ebd., S. 287-409, insbesondere S. 300f; und speziell zum
Mittleren Kommentar, s. ebd. S. 344-351, und ALFRED L. IVRY, Averroes' Midd/e
and Long Commentaries on the De anima, in: Arabie sciences and philosophy: a
historicaljournal5 (1995), S. 75-92.

Wie Ahmed Chahlane bereits 1978 auf dem Symposium Nadwat Ibn Rusd wa-
madrasatuhüfi i-garb al-islätni [Das Symposium Averroes und seine Schule im islamischen

Westen] (Rabat, 21 —23.4.1978) bemerkt hat, kann es dabei leicht zur
Verwechslung zwischen dem Kurzen Kommentar, dem sogenannten Compendium

bzw. der sogenannten Epitome, und dem Mittleren Kommentar kommen.
Der arabische Titel Talhis Kitäb an-nafi wird nämlich teilweise für beide
verwendet, sodass talhis im ersten Fall wie üblich mit Compendium bzw. Epitome
und im zweiten Fall mit Mittlerer Kommentar zu übersetzen wäre. Diese Unklarheit

geht auf die Handschriftenüberlieferung zurück, in der der Kurze
Kommentar manchmal eindeutig als gaivämi' bezeichnet wird und manchmal - und
damit eben doppeldeutig — als talhis, eine Doppeldeutigkeit, die auch in den
wissenschaftlichen Editionen beibehalten wurde; vgl. AHMAD SAHLÄN
[Ahmed CHAHLANE], « Talhis kitäb An-Nafs li-Aristutälis » li-bn Rusd : mahtüt bi-

hurüf 'ibriya wasfwa- 'stifihäm [Averrroes' Mittlerer Kommentar zu Aristoteles' 'De
anima' — ein Manuskript in hebräischen Lettern: Beschreibung und Anfragt, in: A 'mäl
nadivat Ibn Rusd wa-madrasatuhü fi 'l-garb al-islämi : bi-munäsabat murür tamäniyat

qurün 'alä wafät Ibn Rusd : aiyäm gätni'iyafi 21—22—23 abril 1978 [Akten des

Symposiums Averroes und seine Schule im islamischen Westen, aus Anlass des 800.

Todestages von Averroes — dies academici, 21.—23. April 1978], [Rabat]: Gämi'at
Muhammad al-Hämis, Kulllyat al-Adäb wa'l-'Ulüm al-Insânîya [Université
Mohammed V, Faculté des Lettres et des Sciences Humaines] 1979, S. 143-
156, hier S. 150-153; SALVADOR GÖMEZ NOGALES, Introduccion, in: AVERRO-
ES [Abu 'L-WALÏD IBN Rusd], Epitome De anima Talhis Kitäb an-nafi, edidit
Salvator Gömez Nogales [Sälvädür Gümit Nügälis], Madrid 1985

Corpus philosophorum medii aevi. Corpus commentariorum Averrois in Aris-
totelem (CCAA): series arabica Hizänat faläsifat al-qurün al-wustä :

mu'allafät Ibn Rusd : an-nusus al-'arabîya, Bd. A31), S. 7-32, hier S. 9f, 15;

Ibrahim Madkur [Ibrahim Madkür]: Word, in: Abü 'l-Walîd ibn Rusd
[AVERROES], Talhis kitäb an-nafis [Der Mittlere Kommentar gu De anima], ediert
von Alfrid L. Tbri [Alfred L. IVRY], durchgesehen von MUHSIN MAHDÎ
[MUHSIN MAHDI], Kairo: al-Maglis al-A'lä li-t-Taqäfa [Supreme Council of
Culture] 1994 Al-Maktaba al-'arablya [Die arabische Bibliothek]), S. 2; und
Alfred L. Ivry [Alfrid L. 'Ibrî], Introduction, in: ebd., S. 7-24.

Arab. Ausgabe des Mittleren Kommentars: IBN RUSD [AVERROES], Talhis
Kitäb an-nafi [Der Mittlere Kommentar gu De anima], ed. ALFRID L. 'Ibr! [ALFRED

L. IVRY] (s.o.); AVERROÈS Pbn Rusd], Middle commentary on Aristotle's "De
anima" — Talhis Kitäb an-nafs li-Aristü, a critical edition of the Arabic text with

54



die „Heilige Kunst" [as-sinaa al-muqaddasa\, wie die Juden diese Wissenschaft

nannten, zum Inhalt hatte (S. 213, 378), und ihr Interesse am Muh-
tasar al-kaun wa'l-fasäd [Epitome von 'De generatione et corruptionef^ (S. 330).
Averroes' Stellung bei den Juden wird andererseits an der grossen Zahl
und schieren Menge der Abschriften seiner Texte deutlich (S. 239)69 wie
auch an den Traditionen, die von einer vermuteten Gruppe mit der

Bezeichnung „Vertreter der Überlegung" [ahl an-nazat\10 begründet wurden,

English translation, notes, and introduction by ALFRED L. IVRY, Provo, Utah
2002 Graeco-Arabic sciences & philosophy).
Übersetzungen und Teilübersetzungen: — ins Deutsche: AVERROES [IBN
RUSD], Das Kapitel über das Begehren ans dem mittleren Kommentar des Averroes %ur

Schrift über die Seele, Edition, Einführung und Übersetzung von HELMUT GäT-
JE, Amsterdam 1985 Verhandelingen der Koninklijke Nederlandse
Akademie van Wetenschappen, Afdeling Letterkunde. Nieuwe reeks, Bd. 129;
Aristoteles Semitico-Latinus, Bd. 2); AVERROES [IBN RUSD], Über den Intellekt

(s.o.); — ins Englische: AVERROÈS [IBN RUSD], Middle commentary on Aristotle's
"De anima" (s.o.); - ins Französische: ABDELALI ELAMRANI-JAMAL, Averroes: la
doctrine de l'intellect matériel dans le Commentaire moyen au De anima d'Aristote. Présentation

et traduction, suivie d'un lexique-index du chapitre 3, livre III: De lafaculté rationnelle,

in: Alain de Libera, Abelali Elamrani-Jamal & Alain Galonnier
(eds.), Eangages et philosophie. Dommage à Jean ]olivet, Paris 1997 Etudes de

philosophie médiévales, Bd. 74), A. d. Ü.
68 Arab. Edition unter dem alternativen Titel Gawämi' al-kaun wa'l-fasäd, s.

AVERROËS [IBN RUSD], De Generatione et corruptione: epitome Al-Kattn wa'l-
fasäd: gawämi', texte établi par Abu'L-WAFA AL-TAFTAZANI [Abu 'L-WAFÄAT-
TAFTAZÀNÏ] et SAI'ID ZäYED [SA'ÎD ZäYID]; révision et introduction par
IBRAHIMMADKOUR [Ibrahim Madkür], Kairo: al-Hai'a al-Misriya al-'Ämma
li-l-Kitäb Société générale égyptienne d'édition 1991. Arab. Edition samt

span. Übersetzung: ABU L-WALÎD IBN RUSHD (AVERROES), Epitome del libro
sobre la generationy la corruption Al-Gawami' fi 'l-falsafa, ediciön, traducciön y
comentario JOSEP PUIG MONTADA, Madrid 1992 Pensamiento islâmico,
Bd. 2). Engl. Übersetzung, s. Averroes' Epitome ofAristotle's De generatione et

corruptione, in: Averroes on Aristotle's De generatione et corruptione Middle

commentary and Epitome, translated from the original Arabic and Hebrew and
Latin versions with notes and introduction by SAMUEL KURLAND, Cambridge,
Mass. 1958 Corpus philosophorum medii aevi. Corpus commentarium Av-
errois in Aristotelem (CCAA). Versio Anglica, Bd. IV, 1-2; The Mediaeval
Academy of America: publication, Bd. 67), S. 111-138, 207-229, A. d. Ü.

69 Vgl. SAHLÄN [ChahlANE], Al-Muällafät ar-rusdtyafi 't-turät al-'ibri [Das Aver¬
roes'sehe Œuvre im hebräischen Erbe] (Anm. 56), A. d. Ü.

70 Ursprünglich Selbstbezeichnung der Mu 'taziliten als „der Leute der philoso¬
phischen Spekulation", später allgemein Bezeichnung für Anhänger spekula-

55



welche sich in Marseille die Verbreitung des Averroes'schen Denkens, das

als eine Sache der Juden galt, angelegen sein Hess (S. 214-245). Die Inquisition

gegen Averroes von Seiten der jüdischen und lateinischen Gegner der

Philosophie steht das klarste Anzeichen für das Erwachen des modernen
Okzidents dar.

Chahlane bietet in seiner Abhandlung einen UberbHck der
Averroes'schen Manuskripte, die in der Bibliothèque Nationale zu Paris vorhanden

sind (S. 239, 269),71 wobei er sich auf die Erfassung der arabischen

ÜberHeferung beschränkt. Die Bedeutung dieser BibHothek Hegt darin,
dass sie in ihrem Bestand die wichtigsten Manuskripte hat, für die die
MusHme Interesse zeigten und an die sich die Juden bei der Ubersetzung
und als autoritative Referenz hielten (S. 247).

Die Bedeutung des hebräischen Averroes für das Verständnis des
arabischen Hegt darin begründet, dass die arabischen Originale von vielen der

tiv-philosophischen Denkens bzw. ernsthafter Gelehrsamkeit schlechthin; s.

Art. Ahl al-nazar., in: The encyclopaedia of Islam. New edition. Vol. I: A-B, Leiden
21960, S. 266a; Art. Nazar, in: The encyclopaedia of Islam. New edition. Vol. VII:
MIF-NAZ, Leiden 21993, S. 1050a-1052a. Zu den hier erwähnten ahlan-nazar,
einer Gruppe Marseiller Averroisten, gehörte u.a. der bekannte Übersetzer
Samuel ben Judah aus Marseille; s. BERMAN, Greek into Hebrew (Anm. 30), S.

292f, 302, 309. Allgemein zur Übersetzungsbewegung und dem damit
einhergehenden Wissenschaftstransfer vom Arabischen ins Hebräische, die ihren
Schwerpunkt in den jüdischen Gemeinden der Provence und des Languedoc
hatten; s. ISADORE TWERSKY, Aspects of the social and cultural history of Provençal

Jewry, in: Cahiers d'histoire mondiale — Journal of world history Cuademos de historia

mundial 11 (1968) 1-2: Social life and social values of the Jewish people Vie et valeurs

sociales du peuplejuif S. 185-207; GAD FREUDENTHAL, Les sciences dans les communautés

juives médiévales de Provence: leur appropriation, leur rôle, in: Kevue des étudesjuives

152 (1993), S. 29-136. Einen tabellarischen ÜberbHck der übersetzten Werke

bietet MAURO ZONTA, Medieval Hebrew translations ofphilosophical and scientific
texts. A chronologial table, in: FREUDENTHAL (ed.), Science in medievalJewish cultures

(Anm. 8), S. 17-73, A. d. Ü.

71 Vgl. Ahmed Chahlane [Ahmad Sahlän], Al-Mahtütät al-ärabtya al-islämiya
al-andalusiya al-maktüba bi'l-hatt al-'ibri au al-mutargama ilä 'l-luga aVibriya (al-
maktaba al-wataniya - Baris) [Die in hebräischer Schrift geschriebenen oder ins
Hebräische übersetzten islamischen arabischen Handschriften aus al-Andalus (Bibliothèque
Nationale, Paris)], in: Al-Mahtütät al-ärabiya fi 'l-garb al-islämt: wad'iyat al-

magmuät wa-äfäq al-baht Manuscrits arabes en Occident musulman. Etat des collections

etperspectives de la recherche, Casablanca: Mu'assasat al-MaHk 'Abdal'azïz [Al
Su'üd H-d-Diräsät al-Islâmïya wa'l-'Ulüm al-Insäniya] F.R.A.A.S. [Fondation

du Roi Abdul-Aziz Al Saoud pour les Etudes Islamiques et les Sciences

Humaines] & Walläda Wallada 1990, S. 285-309, A. d. Ü.

56



Averroes'schen Handschriften immer noch verschollen sind, während sie

uns in hebräischen Übersetzungen vorliegen und ein weites Feld zur
besseren Kenntnis unseres Averroes — wenn man so sagen darf — eröffnen.
Daher kommt das Projekt zur Rückführung der arabischen philosophischen

Überlieferung in die Originalsprache.
Averroes hat achtunddreissig Kommentare verfasst, die ins Hebräische

übertragen wurden. Chahlane listet auf, dass es allein siebzehn Averro-
es'sche Werke gibt, von denen das arabische Original fehlt, die aber in
hebräischer Übersetzung vorliegen. Das verlangt nach einer wissenschaftlichen

Methodik, die ein Werk in einer möglichst originalgetreuen Form
wiedererstehen lässt (S. 691), damit wir den arabischen Averroes kennenlernen

können. So hätten wir beispielsweise den politischen Averroes
nicht kennengelernt, gäbe es nicht die hebräische Übersetzung zur so

genannten Gawämi' siyäsat Aflätün [Epitome von Viatons Politik],72 die
mittlerweile unter dem Titel Ad-Darürifi 's-siyäsa [Das in der Politik Nötige]73 in

72 Alternativer Titel des Muhtasar Kitäb as-Siyäsa li-Aflätün, d.h. der Epitome von

Piatons Politik'. Übersetzer der Epitome war Samuel ben Juda (aus Marseille); s.

BERMAN, Greek into Hebrew (Anm. 30), S. 292-296, 307-311. Besprochen wird
die Epitome von CHARLES E. BUTTERWORTH [TsÄRLZ BATIRWÜRT], Philosophy,
ethics and virtuous rule: a study ofAverroes' Commentary on Plato's "Republic" — Al-
Falsafa, al-ahläq, wa'l-hukm al-fädil: diräsa 'an ta'qïb Ibn Rusd aid « Gumhüriyat»
Aflätün, Kairo: American University in Cairo Press 1986 Cairo papers in
social science Buhüt al-Qähira fï 'l-'ulüm al-igtimâ'ïya, Bd. 9,1), A. d. Ü.

73 IBN RUSD [Averroes]: Ad-Darürifi 's-siyäsa [Das in der Politik Nötige] (Anm. 56).

Vgl. Ahmed Chahlane [Ahmad SAHLAn], Siyäsät al-madina min Siyäsat al-
madina li-Aflätün ilä Ad-Darürifi 's-siyäsa li-lbn Rjtsd [Die Politiken der Stadt: Von
Piatos Politik der Stadt yu Averroes' Das in der Politik Nötige], in: Eadä'ät ihn
Rusd: al-multaqä at-täni [Averroes-Räume: 2. Treffen], Marrakesch: Gämi'at al-Qädl
'Aiyäd [Université Cadi Ayyad (UCA)], Markaz al-Abhät haula 't-Tahauwulät al-
Mu'äsira 2001, S. 37-57. Eine zweite Rückübersetzung in die arabische

Ausgangssprache besorgten HASAN MAGÏD AL-'UBAIDÏ und FÄTIMA KÄZIM AD-

DAHABÏ, s. IBN RUSD [AVERROES]: Talh is as-Siyäsa : muhäwarat al-Gumhüriya
[Talh is [hier: Epitome] yur Politik; der Dialog von Res publica], ins Arabische

übertragen von HASAN MAGÏD AL-'UBAIDÏ und FÄTIMA KÄZIM AD-DAHABÏ,
Beirut: Dar at-Talï'a H998, 22002 / Damaskus: Dar al-Farqad 012009.

Beide Rückübersetzungen erfolgten aus SAMUEL BEN JUDAs (AUS MARSEILLE)
hebräischer Übersetzung D'iaxan p ]it>5sx5 nnan runin iddV tot p mxa

rrnan naann p uœn pVnn xim uaa D"2nan (Uzès 1320); Edition des hebräischen

Textes samt englischer Übersetzung: AVERROES [IBN RUSD], Averroes'

commentay on Plato's Republic, edited with an introduction, translation and notes
by E.I.J. ROSENTHAL, Cambridge 1956 (Reprint 1966) University of
Cambridge Oriental publications, Bd. 1). Weitere engl. Übersetzung: AVER-

57



der Rückübersetzung von Prof. Chahlane selber veröffentlicht worden ist
(S. 436). Zwischen uns und Averroes dem Moralphilosophen ist eine

Mauer errichtet, die zu durchbrechen wir nicht imstande sind, es sei denn
Prof. Chahlane macht sein Versprechen wahr und überträgt die hebräische

Übersetzung zurück in die arabische Sprache (S. 434). Averroes der
Astronom ist immer noch hebräisch im Muhtasar al-magasti
[Compendium/Epitome des Almagesfp4 (S. 143), ebenso bestimmte Seiten von Averroes
dem Naturphilosophen, gerade beim Talhïs as-samä' at-tabfï ((Mittlerer
Kommentar tpt Physicorum libros]75 und dem Muhtasar al-hayaivän \Epitome

ROES [IBN RUSD\, Averroes on 'Plato's Republic, translated, with an introduction
and notes, by RALPH LERNER, Ithaca, NY '1974 Cornell paperbacks, Bd.
145; Agora paperback editions), (Reprint 2005). Dt. Übersetzung: AVERROES

[IBN RUSD], Kommentar des Averroes yu Piatons Politeia, herausgegeben und
kommentiert von ERWIN ISAK JACOB ROSENTHAL, [aus dem Hebräischen unter

Zuziehung der englischen Übersetzungen] ins Deutsche übersetzt von
SIMON LAUER, die Übersetzung des wissenschaftlichen Apparates aus dem

Englischen besorgte TURGUT VOGT, Zürich 1996, A. d. Ü.

74 Der Muhtasar al-magasti [Compendium bzw. Epitome des Almagest] wurde 1231

von Jacob Anatoli (Marseille ca. 1194—1256?) unter dem Titel 'üDiahs TUfj? ins
Hebräische übertragen; s. STEINSCHNEIDER, Die hebraeischen UÜbersetzungen des

Mittelalters (Anm. 62), S. 546f; BermAN, Greek into Hebrew (Anm. 30), S. 297f,
314f. Edition und französische Übersetzung der ersten Hälfte des Compen-
diums, s. JULIANE Lay, L1'abrégé de lAlmageste, attribué à Avetroès, dans sa version

hébraïque: étude de la première partie, Paris, École pratique des hautes études, Diss.
1991. Eine Analyse dieser hebräischen Übersetzung bietet DIES., L Abrégé de

l'Almageste; un inédit d'Averrois en version hébraïque, in: Arabie sciences and philosophy.

A historicaljournal 6 (1996), S. 23-61; DIES., En Averroes hebraicus inédit :
/'Abrégé de l'Almageste, in: ANDRÉS BazzANA, NICOLE BÉRIOU & PIERRE
GUICHARD (eds.), Averroes et l'averroisme (XII'—XVe siècle). Un itinéraire historique
du Haut Atlas à Paris et à Padoue, Lyon 2005 Collection d'histoire et
d'archéologie médiévales, Bd. 16), S. 203-237, A. d. Ü.

75 Das arabische Original des Talhïs as-samä ' at-tabfï (Mittlerer Kommentar yu Phy¬
sicorum libros] ist verschollen. Eine Edition und spanische Übersetzung existiert

von der Epitome des Kitäb as-Samä' at-tabfï, s. AVERROIS [AbÜ 'L-WALÏD
MUHAMMAD IBN K\JSÜ\,Abu'l-Walid Ibn Rusd Al-Yawami'fi-l-Falsafa: Kitab As-
Sama' at-Tabi'i, edieiön critica, tradueeiön anotada y estudio preliminar JOSEP
PUIG MONTADA, 2 Bde., Barcelona, Univ., Diss. 1975; AVERROES [IBN
RUSD], Epitome in Physicorum libros — Al-Gawämf ß l-Falsafa: Kitäb as-Samä' at-

Tabfi, edidit JOSEP PuiG [GüzIfBÜYG], Madrid 1983 Corpus philosopho-
rum medii aevi. Corpus commentariorum Averrois in Aristotelem (CCAA):
series arabica Hizänat faläsifat al-qurün al-wustä : hizänat surüh Ibn Rusd
'alä Aristätälls : an-nusus al-'arabïya, Bd. A20), A. d. Ü.

58



des Tierbuchsf6 (S. 352-354). Insgesamt besteht ein dringender Bedarf nach
dem "hebräischen" Averroes, um den Averroes der Araber sowohl in
Bezug auf die Inhalte als auch in Bezug auf die Edition der Texte verstehen

zu können. Wenn es nach Prof. Chahlane geht, so hat man sich bei
der Edition des arabischen Textes auf die hebräische Ubersetzung zu
stützen, falls eine solche existiert (S. 685f, 689). Als Muster hierfür führt er
die hebräische Ubersetzung des Muhtasar al-hiss wa'l-mahsüs \ßpitome von

'De sensu et sensato']77 an, die Moses ibn Tibbon [Müsä ibn Tibbünf%

[Marseille? ca. 1200—ca. 1283?] angefertigt hat und die für die Ergänzung
dessen, was im Text der arabischen Handschriften fehlt oder undeutlich
ist, zugrundegelegt werden kann (S. 341). Das gleiche gilt für die hebräische

Übersetzung des Tafsir mä ba 'da 't-tabi'a [Grosser Kommentar %ur Meta-

physik\f die viel von dem, was mit Averroes' Kommentaren zusammen-

76 Das Kitäb al-Hayawän ist verschollen; s. JOSEP PUIG, Estudio, in: AVERROES

[IBN RUSD], Epitome de fisica (Fibsofia de la naturale^a), traducciön y estudio JO-
SEP PUIG, Madrid 1987 Corpus philosophorum medii aevi. Corpus com-
mentariorum Averrois in Aristotelem (CCAA): versio hispanica, Bd. 20), S. 8-
99, hier S. 22, A. d. Ü.

77 Nach Chahlane lautet der Titel in den Mss. 1009 und 155b der Bibliothèque
Nationale zu Paris Muhtasar al-hiss wa'l-mahsüs [Epitome von 'De sensu et sensato']

und nicht wie sonst in der Forschung üblich Talhis Kitäb al-hiss wa 'l-mahsüs

[Talhis [hier: Epitome\ von De sensu et sensato]. Der italienische Orientalist
Fausto Lasinio (1831—1914) habe den Kommentar fälschlicherweise für einen
Mitderen Kommentar und nicht für eine Epitome gehalten, daher die

Bezeichnung talhis; s. SAHLÄN [CHAHLANE], Ibn Rusd wa'l-fikr al-'ibri al-wasit

[Averroes und das mittelalterliche hebräische Denken] (Anm. 2), Bd. 2, S. 339 n. 24; s.

a. Anm. 66, A. d. Ü.

78 Zu Moses ibn Tibbon, s. OTFRIED FrAISSE, Moses ibn Tibbons Kommentar ppm
ELobelied und sein poetologisch-philosophisches Erogramm: Synoptische Edition, Übersetzung

und Analyse, Berlin 2004 Studia judaica. Forschungen zur Wissenschaft
des Judentums, Bd. 25), S. 16-39. Eine Liste seiner Übersetzungen, s. ebd., S.

40-43, A. d. Ü.

79 Arabische Ausgabe von Averroes' Grossem Kommentar Tafsir mä ba'da 7-

tabi'a zu Aristoteles' Metaphysik, s. AVERROES [IBN RUSD], Tafsir Ma ba'd at-
tabi'at [frz. Nebentitel: Grand commentaire de la métaphysique], texte arabe inédit
établi par MAURICE BOUYGES, 3 Bde. in 4, Beirut: Imprimerie Catholique
1938-67 (21967-73) Bibliotheca Arabica scholasticorum. Série arabe, Bde.

5-7). - Teilweise latein. Übersetzung in: BERNHARD BÜRKE, Das neunte Euch

(&) des lateinischen Grossen Metaphysik-Kommentars von Averroes: Text-Edition und

Vergleich mit Albert dem Großen und Thomas von Aquin, Bern 1969 Schriften:
Schweizerische Geisteswissenschaftliche Gesellschaft Travaux: Société suisse

des sciences humaines Scritti: Società svizzera di science morali, Bd. 10),

59



hängt, korrigieren hilft (S. 354). Hierher gehört auch, wenn er die hebräischen

Übersetzungen für zuverlässige Abschriften hält, die das Vertrauen
in die Unversehrheit des edierten Textes erhöhen (S. 686). Im Bereich des

wissenschaftlichen Edierens von Handschriften vertritt Prof. Chahlane
mit seinem Vorschlag eine originelle Position. Gleichwohl eine Position,
die ihre Berechtigung und ihren wissenschaftlichen Wert hat, wie man
beim Durchblättern des Buches sehen kann.80 Weiterhin schlägt Prof.
Chahlane ein Forschungs- und Publikationsprojekt für die Werke der

jüdischen Kommentatoren vor. Da nun die erste Sorge des Professors
und Forschers in seiner Studie dem Averroes'schen Text gegolten hat, so

gilt für ihn das Interesse an Averroes' Kommentatoren für eine der
dringlichsten Pflichten. Dazu bespricht er Averroes' wichtigste Kommentatoren

(S. 699, 705), wie auch diejenigen, die sich in ihrem jeweiligen Œuvre
auf Averroes gestützt haben (S. 706f), und stellt die vier Ebenen dieses

Projektes vor (S. 698f), das grosse Anstrengung, viel Zeit und die
ausreichende materielle Ausstattung erfordern würde. Es sei jedoch fundamental

und essentiell für unsere geistige Konstitution als moderne Araber,
insofern als wir ein arabisch-islamisches Erbe zu neuem Leben erwecken
wollten, welches von den Eigenarten einer Sprache verdeckt worden sei,
der wir nicht hätten zuteil werden lassen, was die historischen Umstände
erfordern... (S. 698).

Zum Abschluss: Das Wichtigste, durch das sich Prof. Chahlanes

Abhandlung wohl auszeichnet, ist, dass es sich um ein dokumentarisches
Werk handelt, das, neben seiner analytischen Dimension und seinen grossen

Entwürfen, die den Averroesstudien weite Horizonte eröffnen, auf
einer gründlichen Auswertung von 198 hebräischen Handschriften beruht
(S. 13), dabei die bibliographische Erschliessung mit der statistischen
Methode komibinierend (S. 159, 460-462, 483). So vereint Prof. Chahlane in

S. 15-117. — Frz. Übersetzungen: AVERROÈS pBN RUSD], Grand commentaire de

la Métaphysique d'Aristote (Tajstr mä ba'd at-tabi'at): livre lam-lambda, traduit de

l'arabe et annoté [par] AUBERT MARTIN, Paris 1984 Bibliothèque de la
Faculté de Philosophie et Lettres de l'Université de Liège, Bd. 234); AVERROÈS

[IBN RUSD], Grand commentaire (Tafsir) de la métaphysique, livre Bêta, présentation
et traduction de LAURENCE BAULOYE, Paris 2002 Sic et non). Engl.
Übersetzung, s. AVERROES pBN RUSD], Ibn Batshd's Metaphysics: a translation with
introduction of Ibn Rushd's commentary on Aristotle's Metaphysics, book Gam, by
CHARLES GeneQUAND, Leiden 1984 Islamic philosophy, theology and

science, Bd. 1), A. d. Ü.

80 Siehe die schlüssigen wissenschaftlichen Belege für die Richtigkeit seiner

Aussagen, S. 686-689.

60



diesem Buch die Figur des Editors, der Handschriften beschreibt und sie

untereinander vergleicht, und die des Historikers, welcher die historischen
Voraussetzungen für die Entfaltung von Denken bespricht, stets darauf
bedacht, den historischen Rahmen für die gegenseitige geistige
Durchdringung von Juden und Muslimen zu verstehen (S. 165), mit der Arbeit
des Forschers, der seinen Mitforschern wissenschaftliche Projekte präsentiert,

und mit der des Philosophen, der die geistig-philosophische Struktur
bei vielen der jüdischen Denker bespricht. Dazu kommt, dass er darauf
erpicht ist, Problemfelder zu benennen, Konzepte zu definieren und seine

Thesen mit Bedacht und Unbeirrbarkeit durchzuargumentieren. Wer es

durchgelesen hat, verspürt deutlich, dass dieses Buch, durch das sich dem
Wissenschaftler bzw. dem allgemein interessierten Leser Pforten zu einem
Wissen auftun, das nicht en vogue ist, im Allerheiligsten privater und
gemeinschaftlicher Andacht ersonnen wurde. Diesen Eindruck jedenfalls
vermittelt es durch seinen streng wissenschaftlichen Zug, geprägt von
einer agilen Geistigkeit, die sich in der Ästhetik des Stils, der poetischen
Kraft des Empfindens, der Aufrichtigkeit der Mission und der Noblesse
des Anliegens zeigt.

61


	Einblicke in die marokkanische Judaistik. Teil I: Ahmed Chahlane und der hebräische Averroes

