
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 70 (2014)

Artikel: Das Buch im jüdischen Hamburg

Autor: Willi, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960861

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960861
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch im jüdischen Hamburg

Von Thomas Willi*

1. Das Buch — 1DDH

Gern spricht man vom jüdischen Volk als dem „Volk des Buches". Das

trifft zu, aber nur in ganz bestimmter Hinsicht. Gewiss spielen der Buchstabe

und die Schrift(en) im Judentum eine zentrale Rolle. Solche Schrift-
gemässheit ist freilich alles andere als sklavische Bindung an einen toten
Buchstaben, an blosse Schreibe. Mit seiner Betonung der Praxis ist Judentum

das gerade Gegenteil einer sterilen, theoretischen Buchgläubigkeit. Es
lebt aus der Tora und in dem Prozess ihrer Aufnahme und Anwendung. In
diesem Zusammenhang spielt eine Gruppe, ein Stand eine Rolle, dem in
der langen Geschichte der Be- und der Zergegnung zwischen Christen-
und Judentum wenig Gerechtigkeit angetan worden ist. Über ihm liegt der

lange Schatten einer jahrhundertealten, im Christentum eingefleischten
Lehre systematischer Herabsetzung. Jules Isaac (1877-1963) hat sie als

„enseignement du mépris"1 diagnostiziert. Gegenstand dieser Verachtung
sind die Schriftgelehrten, hebräisch die D'Halo (soferim).

Wer zur Heilung beitragen will, tut gut daran, hier tiefer zu bohren.
Was ist ein "1210 (so/er)? Hebräisches "1210 wie sein aramäisches Äquivalent
"120 (safar) hängen eindeutig zusammen mit 120 (sefer) „Schriftstück", dann
auch „Buch", sei es in Form der altehrwürdigen Rolle oder des gebundenen

Codex. Es geht also nicht primär um „Schreiben" oder „Niederschrift",

wie es die deutsche Wiedergabe nahelegen könnte. Dafür steht im
Hebräischen die Wurzel DDO (ktb) zur Verfügung. Ein 1210 hat es vielmehr
mit dem Endprodukt des Schreibens, der „Verschriftung" oder eben der

oder den „Schriften" zu tun. Auch wenn ein 1210 durchaus als „Verfasser"

* Prof. Dr. Thomas Willi, Siekreystr. 23, D-22459 Hamburg. — Leicht überarbei¬

tete Fassung des Festvortrags am 12. November 2013 zu Anlass der Feier des

Kooperationsvertrags zwischen der Jüdischen Gemeinde in Hamburg und der
Staats- und Universitätsbibliothek Carl von Ossietzky Hamburg betreffend
Depositum der zurückgekehrten Bücherbestände der ehemaligen jüdischen
Gemeinden und Institutionen Hamburgs.

1 JULES M. Isaac, T'enseignement du mépris. Vérité historique et mythes théologiques,

Paris 1962; englische Übersetzung: The Teaching ofContempt, New York 1964.

15



oder als „Abschreiber" schriftlicher Erzeugnisse in Betracht kommt2 — er
ist nicht in erster Linie ein „Schreiber" oder „Sekretär" im technischen
Sinne des Worts, sondern ein Schrift- oder Bücherkundiger, durchaus
auch ein „Bibliothekar", auf jeden Fall ein literarisch Gebildeter, kurz ein

„Literat". Die Gestalt Esras in der Bibel ist das Urbild des 1D1D.

Ein mit) vereint also schon begrifflich, modern gesprochen, den

Schreiber, den Autor, den Hüter und Bewahrer mit dem des Lesers, der

zuerst der Vor-Leser ist. Der Schriftgelehrte repräsentiert den „medialen",
um nicht zu sagen „mediatorischen" Charakter des Buches.

2. Das jüdische Buch - 20331» min (tora se-bikhtav) und ns-Vsai» min
(tora se-be al-peh)

Für den Kirchenvater Augustin (354-430 n. Chr.) etwa sind denn auch die

Juden in ihrer Verehrung für den Schrifttext nichts weniger als die Hüter
der Archive des christlichen Glaubens: „Der Jude trägt das Buch, dank
dessen der Christ glaubt" (ßnarratio in Tsalmum 56,7 zu Ps 56,4 [Ps 57,4
nach hebr. Zählung]).3

Aber eben - wer im Judentum nur das Buch sieht, bleibt auf einem

Auge blind. Das zeigt sich gerade im Fall des Buches der Bücher, der
Bibel bzw. der Tora als ihrem Kern: Die 30331» min (tora se-bikhtav), die

„niedergeschriebene Tora", ist nur die Kehrseite der Medaille, die auf
ihrer Vorderseite den Stempel ns-V»31» min (tora se-be'al-pehi), „Tora
aufgrund mündlicher Weitergabe", trägt.

Tora umfasst das Ganze der am Sinai dem Mose geoffenbarten und

vom jüdischen Volk durch die Generationen tradierten und vollzogenen
göttlichen Weisung. Die 20331» mm ist dabei von Anfang an eingebettet in
und begleitet durch die ns-V»3l» min, die „mündliche Tora". Wenn also die
schriftliche Tora dem Grundgesetz oder der Verfassung entspricht, so liefert

2 SIGMUND MowinCKEL, Studien zy dem Buche Egra-Nehemia, III: Die Erdgeschichte
und das Gesetz Moses, Oslo 1965 Skrifter utgitt av det Norske Videnskaps-
Akademi i Oslo, II. Hist.-Filos. Klasse. Ny Serie. No. 7), S. 118, 120.

3 Die Stelle lautet: „In quali ergo opprobrio sunt Iudaei? Codicem portât ludaeus,

unde credat Christianus. Eibrarii nostrifacti sunt, quomodo soient servi post dominos

codices ferre, ut illi portando deficiant, illi legendo proficiant", deutsch:

„Inwiefern würde sich der Tadel an den Juden äussern? Der Jude trägt (doch) die

Schrift, aus der der Christ glaubA Sie sind sozusagen unsere Bibliothekare geworden,

genau wie die (Bücher-)Sklaven, die ihren Herren die Dokumente nachtragen,
dass sie sich abmühen durch ihr Tragen, jene aber profitieren durch das
Lesen." (Enarratio in Psalmum 56,7 zu Ps 56,4 [Ps 57,4 nach hebr. Zählung], Corpus

Christianorum Scriptorum Eatinorum, Bd. 39).

16



die mündliche Tora die dazu erforderlichen Ausführungsbestimmungen, ohne
die das Grundgesetz nicht anwendbar ist. Gerade weil die Tora als solche

umfassende und ewige Gültigkeit hat, verlangt sie nach berufener Applikation

auf die Situation des jüdischen Volkes und seiner Glieder, die ja ständig

im Fluss ist. Von daher ergibt sich die Bedeutung und Verantwortung
der befugten Ausleger der Schrift, der Schriftgelehrten.4

Durch das unablässige Bemühen, den aktuellen Willen Gottes zu
ergründen, aus der Tora abzuleiten und aus ihr zu lernen, ist im Judentum
der Buchstabe keineswegs tot. Sondern er bleibt im Gegenteil inspirierende

Quelle immer neuen Lebens. Und auf der anderen Seite könnte man,
eine These von Fania Oz-Salzberger, der Tochter von Arnos Oz, aus

ihrem soeben erschienenen Buch „Juden und Worte"5 paraphrasierend, im
Blick auf das jüdische Volk von „Buchverwandtschaft" weit mehr als von
„Blutsverwandtschaft" sprechen.

3. Das jüdische Hamburger Buch — in den Dreigemeinden Altona,
Hamburg und Wandsbek

Aus diesem Grund bergen die Bücher, die im Mittelpunkt unserer heutigen

Feier stehen und deren Geschichte Frau Prof. Beger skizziert hat, den

Inbegriff dessen, was Judentum, jüdisches Leben, und ich füge hinzu:

Jüdisches Leben in Hamburg ausgemacht hat und wieder ausmachen soll.

Die brutale und dann wiederum so wundersame Geschichte der an die

19'000 Bände in den vergangenen 75 Jahren ist freilich nur ein Vorspiel.
Das haben die Vertreter der jüdischen Gemeinde Hamburgs, wohin die

Bücher 1957 zurückgekehrt waren, durchaus empfunden. Nach einer

vorläufigen Katalogisierung gleich danach haben Rabbiner Dov-Levy Barsilay
und vor allem Dr. Ulrich Lohse in den darauffolgenden Jahrzehnten nach

Wegen und Möglichkeiten einer Aufnahme gesucht, die den Büchern und
ihrer Bedeutung gerecht wird. Zwei Fachgutachten aus den Jahren 1997

und 1999 stuften das als dringlich ein:

Die Jüdische Gemeinde und mit ihr die Stadt Hamburg hält einen
historischliterarischen Schatz in Händen, der nicht länger der Öffentlichkeit und der
Wissenschaft vorenthalten werden sollte. [...] Die Jüdische Gemeinde hat mit
ihren [...] begrenzten Mitteln [...] das ihre getan und die Bestände sicher, wenn
auch nicht in dem ihnen zukommenden Maße, gelagert und weitestgehend

4 Es liegt in der Linie dieser Auffassung, wenn Mt 23,2 von den Schriftgelehr¬
ten sagt, dass sie „auf dem (Lehr- und Richt-)Stuhl Moses sitzen" - und im
Folgenden ihre besondere Verantwortlichkeit einklagt.

5 Amos Oz, Fania Oz-Salzberger, Juden und Worte, Berlin 2013.

17



ordentlich verzeichnet. Allerdings kann dies bei einer Sammlung dieser Größe
und Qualität nicht genügen. Diese Bibliothek muß dringend als geschlossene

Sammlung in Räume gestellt werden, welche für wissenschaftliches Arbeiten
und öffentliches Interesse zugänglich sind. [...] Eine große Zahl der [...] älteren

und besonders wertvollen Bücher bedürfen dringend der Restauration und der

Unterbringung in klimatisch geeigneten Räumen. Außerdem bedarf es einer

regelmäßigen bibliothekarischen Betreuung, durch welche diese der Gemeinde
und der Stadt zur Ehre gereichende Sammlung erst erschlossen wird.6

Und das davon unabhängige Gutachten von 1999 doppelt nach:

Eine echte Erschliessung und Benutzung würde eine Reihe von Maßnahmen
erfordern: einheitliche Katalogisierung aller Teile der Bibliothek, bibliotheksgerechte

Räumlichkeiten, Konservierung der Bestände, Regale, Arbeitsplätze,
fachgerechte Betreuung.

Die Bedeutung des demnach weitgehend noch zu hebenden Bücherschatzes

liegt sicher in der sefardischen wie vor allem in der halachischen Literatur,

und hier wiederum vor allem in den Bänden, die als Drucke aus Altona, Hamburg

und — einige wenige — aus Wandsbek ausgewiesen sind oder die Werke
namhafter Persönlichkeiten darstellen, die in den Dreigemeinden gewirkt oder

gelebt haben.7

Damit sind wir mit dem berühmten jüdischen Hamburg konfrontiert. Der
umfangmässig wie inhaltlich namhafteste Teil der Bücher stammt aus den

Lehranstalten der diversen jüdischen Gemeinden Hamburgs, die meist

hochherzige Stiftungen waren und „Klaus" genannt wurden. Die älteste

von ihnen war die Chacham-Zwi-Klaus, wohl 1690 zu Ehren des Rabbiners

Zvi Hirsch b. Jakob Aschkenasi (Velké Mezifici / Mähren 1656 oder 1660—

1718 Lemberg [heute: L'viv]), bekannt als Chacbam Zvi, in Altona gegründet.
Ihr traten Mitte des 17. Jahrhunderts u. a. die Alte und die — angeblich von
R. Jonatan b. Natan Eibeschütz (Krakau [Krakow] 1690—1764 Altona)
veranlasste — Neue Klaus an die Seite, die unmittelbar vor Beginn des 19.

Jahrhunderts vereinigt und zu Beginn des 20. Jahrhunderts von der Alten
Elbstrasse in den Grindel transferiert wurden. Wer den Hinterhof an der
Rutschbahn 11 besucht, den schlägt noch heute ihr 1903 bezogenes
Domizil in seinen atmosphärischen Bann — man wartet nur darauf, dass R.

(Pinchas Halevy) Selig Bamberger (Lengnau 1876—1936 Hamburg) heraus-

6 Gutachten Prof. Dr. Karl E. Grözinger, Universität Potsdam, zuhanden des

Vorstands der JGiH vom 21.10.1997, S. 2.

7 Gutachten Prof. Dr. Thomas Willi, Ernst-Moritz-Arndt-Universität Greifs¬

wald, zuhanden der JGiH vom 31.12.1999, S. 1.2f.

18



tritt, dem die bekannteste Übersetzung des allgemein verbreiteten jüdischen
Tages- und Jahresfest-Gebetbuchs zu verdanken ist. Einzelne Bände

stammen aus der 1811 gestifteten Eevin-Salomon-Klaus, und auf das Testament

des Daniel Salomon Wallich (gest. 1789) geht die Jechiel-Wallich- oder
eben Daniel-Wallich-Klaus (Beneckestrasse 2) zurück, deren Kürzel DSW
auf einer beeindruckenden Anzahl von Zetteln zu lesen ist, die kürzlich
anlässlich einer groben Revision der Bücher, um die es hier geht, in die

betreffenden Bände eingelegt worden sind.

Da ein eigener Augenschein beim derzeitigen beklagenswerten Erhal-

tungs- und (Un-)Ordnungszustand dieser Büchersammlung nicht möglich
ist, sind von Maria Kesting für eine öffentliche Präsentation einige in
verschiedener Hinsicht herausragende Exemplare ausgewählt worden. Es

handelt sich um die folgenden Bände:

Nr. 1: R. Eliyahu, Sohn des R. Arye Leib aus Kobrin (Nachkomme der Fami¬

lien Binkvitzer und Gzatzek): max 'pis — 1tP5x anaa ISO (Sefer mikhtav

Elijahu 'alpirqe avot), gedruckt in Hamburg bei Johann Rohiz 5475

1715), 154 S. — ein Kommentar zum Mischna-Traktat Pirqe Amt, den

„Sprüchen der Väter", einer Sammlung von Maximen der wichtigsten
rabbinischen Autoritäten der Antike.

Nr. 2: Rafael b. Yequtiel Süskind Katz [ha-Kohen / Kohn] (Riga 1722—1803

Altona): XD1» ~\tt[\Sefer marpe' lasori), gedruckt in 4° in Altona bei
Mose b. Mendel Bonn Halevi [ursprünglich in den Offizin von Emden
beschäftigt, ab 1769 selbständig] 5550 1790), 126 Bl. — nwn (Dera-
schof), d.E. homiletische Schriftauslegungen mit halachischer Abzweckung.

Nr. 3: Josef b. David Ibn Lev (Monastir um 1500-um 1580 Istanbul): '»'31 ISO

niairni ni5xu>a (Sefer revi'i mi-se'elot u-tesuvoi), gedruckt in Fürth bei Josef
ben Shelomo Schne'ur Erben 5452 1692), 4°, 49 Bl. — eine Sammlung
von Responsen, d. h. Antworten aufAnfragen zur Halacha.

Nr. 4: Traktat xina xaa fBava Batra) des Aaa na"?n \fTalmud Bavli), gedruckt in
Amsterdam bei JosefJakob und Abraham Proops 5523 1763) nach der

Ausgabe Frankfurt an der Oder 5470 1710) — Traktat aus der (vierten)
Ordnung Nesjqin des Babylonischen Talmuds, der das Eigentumsrecht
behandelt.

Nr. 5: apsr J'S ('En Ya'aqov), gedruckt in Lemberg im Verlag A. N. Süs und
B. L. Nechels 1865 — eine Sammlung haggadischer, d. h. erzählender,
Überlieferungen aus dem Talmud von Ya'aqov b. Shelomo Ibn Habib (Zamora
um 1460—1516 Saloniki) und seinem Sohn Lewi Ibn Habib (Zamora um
1480—um 1545 Jerusalem).

Nr. 6: j'p'TJ no (Seder Negiqiri) aus: nvwoUfAisnajoi), gedruckt in Amsterdam
bei Salomo Proops 1733 — die das jüdische Zivilrecht behandelnde Vierte
Ordnung Nefqin der Mischna. dem Kern der sogenannten „mündlichen

19



Tora", Sammlung der Diskussionen und Entscheidungen der frühen rab-
binischen Gelehrten (Tannaiten, um 100 v.—200 n. Chr.), die ihrerseits

Grundlage des Talmuds in seiner doppelten Ausprägung, dem Jerusalemer

und dem babylonischen Talmud (um 300—um 600 n. Chr.) wurde.

Nr. 7: [Aus dem Nachlass R. Dr. Nehemia Anton Nobels (1839—1922)]: mran
mm 'Wain (Hamissa humse Tora) — Pentateuch mit: D'IDDD ppn, der Feststellung

der „Schreiber", drei Tatgumim; Commentare des Raschi [R. Shelomo
b. Isaak; Troyes 1040—1105 Troyes], Raschbam [R. Shemu el b. Me ir;
Troyes um 1085—um 1158] und [Avraham b. Me ir] Ibn Esra [Tudela um
1092—1167 Calahorra?]; dem D'Hün 5ra, d.i. Jakob ben Ascher [Köln
1283—1340 Toledo]; Commentar zum Targum Jeruschalmi, Targum Jonatan
und ToledotAhron sowie der kleinen Masora und besonders dem Commentare

Tosyot Hajim (["n mxxw] „Ausfluss des Lebens") von Chajjim
[ ayyim b. Ya aqov] Boskowitz (fllpoxa D'Ti, 1705—1775), gedruckt in
Wien bei Anton (Edler von) Schmid 5554 1794).

Nr. 8: [Aus der Bibliothek der Löb Schaul-Klaus, vgl. den eingedruckten Stem¬

pel: Vis» nn / rrV '1 / narra - Bet ha-Midras / R. Lob / b.-K Sa'ül\ mm 1DD

üsira pra noa pis ,tnrD (Sefer Torat Kohanim, Sulhan 'Arukh mi-Tur
Hosen Mispat), gedruckt in Fürth bei Josef b. Salomon Schneior Erben 5451

1691/92), 1036 Bl. — der Shulhan 'Arukh, („Gedeckter Tisch"; nach
Ps 23,5), verfasst von Josef Karo (Toledo 1488—1575 Safed) in Safed, dem
Zentrum jüdischer Mystik in Obergaliläa im 16. Jahrhundert, ist der

grundlegende halachische Kodex der neueren Zeit und Basis des orthodoxen

Judentums.
Nr. 9: [Zur Restaurierung]: a'tnaœx inraD Hin» (Mahsçor ke-minhag askena^im),

Bd. I, gedruckt bei Aharon b. Uri Lipman in Sulzbach 5469 1709) —

Gebetbuch für den Jahreskreis nach aschkenasischem Ritus.

Die nun der Obhut der Staats- und Universitätsbibliothek überantworteten

Bücher bilden eine wertvolle Ergänzung der von diesem Hause bereits
betreuten Sammlungen, die auf berühmte Kenner und Mäzene zurückgehen.

Genannt seien hier nur Zacharias Konrad von Uffenbach (Frankfurt
am Main 1683—1734 Frankfurt am Main), dessen Hebraica-Sammlung 1731

von seinem Zeitgenossen, dem Hamburger Katharinen-Hauptpastor und
hebräischen Bibliographen Johann Christoph Wolf (Wernigerode 1683—

1739 Hamburg) erworben wurde, oder, in neuerer Zeit, R. Dr. Haim ben

Baruch Levy (???-1905).

Welche Implikationen der heutige Festakt in sich birgt, sei hier in den

Worten einer der berühmtesten wie umstrittensten jüdischen Autoritäten
aus dem Hamburg der Lessingzeit ausgedrückt.8

8 Zum Folgenden THOMAS WILLI, zusammen mit INA WILLI-PLEIN, Das Chris-

20



R. Jakob Israel b. Zvi Emden (hebr. pas 'rawx '32 p VxnW' 3j?ï',
Akronym yay, für Ya' [aqovB[en]"Z [vi] (Altona-lïBB57 AltoÄadef
Sohn des ehemaligen Oberrabbiners der „Dreigemeinden" Altona — Hamburg

— Wandsbek (abgekürzt V'nx), Zvi Hirsch b. Jakob Aschkenasi (Velké
Mezinci / Mähren 1656 oder 1660—1718 Lemberg [heute: L'viv]),
verbrachte nach den Studien in Ungarisch Brod (Mähren) die meiste Zeit
seines von Höhen und Tiefen geprägten Lebens in Altona, abgesehen von
den kurzen Jahren, als er das Rabbinat in Emden10 versah (1728—1733),
und einem Aufenthalt von Mai 1751 bis Juni 1752 in Amsterdam, wohin
er sich hatte in Sicherheit bringen müssen.

Seinen Zeitgenossen, zu denen auch Gotthold Ephraim Lessing während

seiner Hamburger Jahre 1767—1769 gehörte, galt er als „ein fleißiger
und nicht ungeschickter, aber zankzüchtiger und steiforthodoxer Mann,
welcher in Emden Rabbiner, allein wegen Streitigkeiten abgesetzt ward,
nachher hier in Altona privatisierte, eine eigene Buchdruckerey hatte, viele

jüdische theologische, besonders ascetische und polemische Schriften, von
den man einen eignen Catalog hat, herausgab, und mit den hiesigen Ober-
rabbinen seiner Zeit, Katzenellenbogen und Eybeschütz, vielen Streit

führete, bis er hier a, 1. Iiar 5536 (1776) starb 11 Emdens Anteil am

sog. Hamburger Rabbinerstreit, der die akuteste Phase eines schon von
seinem Vater aufgenommenen Kampfes gegen die Nachwehen der Bewegung

des Shabbtai Zvi (Izmir 1626—1676 Dulcigno / Ulqin [Ulcinj])
darstellt, mag solche Urteile beeinflusst haben. Seiner umfassenden, von einer

tentum im Lichte der Tora — Jakob Emdens Sendschreiben. Theologische und
philologische Beobachtungen zu einem unbekannten hebräischen Dokument
der Lessingzeit, in: Christoph Bultmann, Walter Dietrich & Christoph Levin
(Hg.), 11ergegenwärtigung des Alten Testaments, Beiträge %ur biblischen Hermeneutik, Fest-

schriftfür RudolfSmend sçum 70. Geburtstag, Göttingen 2002, S. 257-271.
9 Hayim Avraham Wagenaar, bxnun apx' um »n 'a' mmp V?na yam nnVin

mawx uH'n 'as ma ann p, Amsterdam 1868; Mortimer J. Cohen, Jacob Emden:

a Man of Controversy, Philadelphia 1937. — Siehe dazu auch Jakob Emdens
Autobiographie ana '"ds yta» apm 'an psin vmrnan rn mmp :1D0 nVua

msopix D5u>n rn, hg. von R. Abraham Bick, Jerusalem 1979; JACOB JOSEPH
SCHACTER, RabbiJacob Emden, Life and Major Works, Ann Arbor, Mich 1992. —

MAURICE-RUBEN HAYOUN (éd./trad.), Mémoires de Jacob Emden, ou, E'anti-
Sabbatai Zeivi, Paris 1992.

10 Daher sein Beiname.
11 JOHANN Adrian BORTEN, EListorische Kirchen-Nachrichten von der Stadt Altona

und deren verschiedenen Religions-Partheyen, von der Herrschaft Finneberg und von der

Grafschaft Rangau, 2 Bde., Altona 1790-1791, Bd. II, S. 169.

21



unbestechlichen Selbstreflexion begleiteten Bildung und seiner Bedeutung
für ein innerlich wie äusserlich erschüttertes Judentum in Mittel- und vor
allem Osteuropa werden sie nicht gerecht.

Bis heute ist der pal? TITO („Siddur Emden"), das von R. Jakob Emden

herausgegebene und kommentierte Gebetbuch, eine Referenzgrösse
für orthodoxes jüdisches Beten,12 und Emdens Responsa wie andere

seiner Werke sind später immer wieder nachgedruckt worden.13

Das gilt nicht für sein „Sendschreiben" an die europäische, sowohl
jüdische wie christliche, ja selbst muslimische, Öffentlichkeit. Es ist nur von
Emden selbst in seiner Altonaer Offizin herausgebracht worden, einmal

1757, dann kurz darauf nochmals in erweiterter Fassung.
Die erste Fassung gab er seiner Edition des nV'Sül TOTTI H31 oVlV TIO

man {Seder 'olam rabba we-gutta u-megillat ta 'anit)14 bei.

Eine in echt barocker Manier fast auf den doppelten Umfang vermehrte,

erweiterte und auch sprachlich überarbeitete Fassung Hess er fast
unmittelbar danach in seinem Sammelwerk Knau? TDD {Sefer simmusf^ erscheinen.

Nur von diesem letzteren Werk existiert ein - sehr schlechter und
äusserst mühsam lesbarer — Nachdruck.16

Von der Urfassung, d. h. der Ausgabe des dVis no, existiert meines
Wissens nur noch ein einziges Exemplar in der British Library in
London,17 obwohl orthodoxe jüdische Autoren wie R. EHyahu (Eüja, EHas

oder ÉHe) Zvi Soloveitchik (Soloweyczyk) (Slutsk 1805—1881)18 oder

12 BOLTEN, Historische Kirchen-Nachrichten (wie Anm. 11), Bd. II, S. 169.

13 Bibliographisches, ausgehend von den Handschriften: ISAAK RAFAEL, 'DT 'DnD

n'DXTJi'Vn'D apr, Jerusalem 1960.

14 „In Hamburg, bey Christian Simon Schröder [...]" (1757).
15 Altona 1758-1762, bestehend aus den 3 Teilen a) DloV tTO {Sot la-Sus), b) inaD

nanV {Meteg la-Hatnor), ^H'V'OD mV üTOtflSewet le-go' Kesilim). Die Neufassung des

Sendschreibens findet sich zu Beginn der mittleren Abhandlung Meteg la-Hamor.

16 JACOB Emden, Sefer Shimush, photocopy of the firstprinting 1758-1762, Jerusalem
1974 The Zalman Schazar Center of the Hebrew University: Quntrasim -
Meqorot u-Mehqarim, Bd. 42).

17 Signatur 1938 d 19. — Als free download unter: www.hebrewbooks.org/22370
und www.hebrewbooks.org/45056. — An dieser Stelle ist es mir ein Bedürfnis,
Herrn Dr. Richard Gerecke von der Staats- und Universitätsbibliothek Hamburg

herzlich dafür zu danken, dass er eine fast aufgegebene verzweifelte
Suche in eine Richtung lenkte, die zum Erfolg und einem anschliessenden
Besuch in der British Library führte, wo mir die Abteilung von Mrs. Ilana Tahan
und Dr. Diana Rowland-Smith im Oriental & India Office sehr behilflich war.

18 R. Elija Soloweyczyk, u>itd os> x'na tdd tnunnn rmnm naVnn ,ix ,xmp Vip

(Qol qore', o ha-Talmud we-ha-Berit ha-hadasa; Sefer Matya 'im perus), Paris 1867;

22



R. David Zvi Hoffmann (Verbö 1843—1921 Berlin)19 das Werk selbstverständlich

kannten, benützten und aus ihm zitierten.
Wie in anderen Werken ist Emden auch in seinem Sendschreiben eine

Primärquelle für die Bewegung der aus dem Sabbatianismus hervorgegangenen

„Frankisten", d. h. der auf Jakob Josef b. Jehuda Lejb (Lejbusz /
Lejbowicz) Frank / Frenk (Berczana / Berezanka / Werzanka 1726—1791

Offenbach) zurückzuführenden antinomistischen Gruppierungen. Diese

zeitgeschichtlichen Umstände bilden den zum Verstehen unerlässlichen

Rahmen für Jakob Emdens in ihrer Art erst- und einmaligen Äusserungen
über das Christentum und an die Adresse der Christen. Ein kurzer Auszug
daraus sei zum Schluss an die Vertreterinnen der Freien und Hansestadt

Hamburg, ihrer Behörde für Wissenschaft und Forschung und natürlich der

geschätzten Staats- und Universitätsbibliothek Carl von Ossietzky gerichtet:

Ihr christlichen Völker insgesamt, wie schön und lieblich wäre es, wenn Ihr
beachten würdet, was Euch Eure ersten Lehrer vorgeschrieben haben; ...wie
schön wäre Euer Anteil, wenn Ihr den Juden in der Beobachtung der Tora
beistündet (denn auf ihr beruht die Welt)! In Wahrheit würdet Ihr genauso
Lohn empfangen wie jene, welche die Gebote ausüben, obwohl Ihr nur die

sieben Gebote erfüllt. Ich habe bereits in meinem [vor 5 Jahren erschienenen20]

[...] Buch mxjpn min DNT (Zo'tToratha-Qena'ot) mit Gottes Hilfe gegen
Schluss [...], geschrieben, dass der Jude, der die Tora zwar (persönlich)
beachtet, dem aber ihr Bestand kein Anliegen ist, ganz allgemein verflucht ist,
der Nichtjude aber, der nicht alle 613 Gebote hält, weil sie ihm gar nicht
geboten sind, aber ihre Geltung bejaht (indem er dazu hilft, dass sie durch Israel
in Geltung gesetzt werden), ganz allgemein gesegnet ist.21

französische Ausgabe: Ta Bible, le Talmud et /'Evangile, Paris 1870; deutsche

Ausgabe: Die Bibel, der Talmud, und das Evangelium, Leipzig 1877; englische
Ausgabe: Kol Kôrê (vox clamantis) : the Bible, the Talmud, and the New Testament,

London o.J. Neuausgabe des hebräischen Originals: Jerusalem 5745 [1985],
hier S. 13f. ein original hebräisches Emden-Zitat.

19 DAVID Hoffmann, Der Schulchan Aruch und die Kabbinen über das Verhältniss der

]uden ^u den Andersgläubigen, Berlin 21894, S. 23-31, dort verschiedene Emden-
Zitate in Hoffmanns eigener ad hoc-Ubersetzung.

20 Amsterdam 5512 1752), 146 Bl.
21 oVlS? no, fol. 'hla mit den (hier Petit wiedergegebenen) Zusätzen des unaty TDD

(wie Anm. 16), fol. 'fya Ausgabe Jerusalem S. 37.

23


	Das Buch im jüdischen Hamburg

