
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 69 (2013)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

FUSS, MARTIN: Die Konstruktion der Heiligen Stadt Jerusalem. Der Umgang mit Jerusalem

in Judentum, Christentum und Islam, Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk 2012

Stuttgarter Biblische Beiträge, Bd. 68), 438 S. gr.8°. ISBN 978-3-460-00681-2.

Jerusalem gilt drei monotheistischen Weltreligionen — dem Judentum, dem
Christentum und dem Islam — als eine heilige Stadt. In seiner von Bernhard Uhde
betreuten und bereits im Jahr 2008 von der Theologischen Fakultät der Albert -

Ludwigs-Universität Freiburg i. Br. als Dissertation angenommenen Studie will
Martin Fuss F.) religions- und kulturgeschichtliche „Phänomene um die Stadt

Jerusalem aus den Prinzipien der Religionen heraus erhellen" (S. 8), indem
er den unterschiedlichen Umgang dieser drei Glaubensgemeinschaften, denen

er jeweils einen besonderen religiösen „Wesenskern" zuspricht (S. 14), mit der
Geschichte Jerusalems untersucht. In den verschiedenen Konstruktion«) der
Stadt und ihrer Geschichte spiegelten sich die verschiedenen Bedeutungen für
die Bildung der eigenen jüdischen, christlichen und muslimischen Identität
wider (S. 19f.).

Der erste Hauptteil (S. 30-116) befasst sich mit dem jüdischen Jerusalem als

Grundlage und Bezugspunkt für die beiden anderen Religionen. Untersucht werden

sowohl die biblische Darstellung des salomonischen Tempels als auch der

kontrapräsentische Tempelentwurf Ezechiels und der Tempelbau des Herodes
d. Gr. im Spiegel literarischer (Flavius Josephus, Mischna Middot) und archäologischer

Befunde. In den untersuchten Quellen sei durchweg zu erkennen, dass eine
wesentliche Grundlage der jüdischen Gestaltung Jerusalems und des Tempels in
dem „jüdischen Prinzip der Unterscheidung" (S. 49) besteht.

Im zweiten Hauptteil (S. 117-261) geht es um die islamische Wiederbesetzung
des ehemaligen jüdischen Tempelbergs. Diese thematische Abfolge begründet F.

dadurch, dass die Konstruktion der heiligen Stadt im Islam (anders als im
Christentum) in erster Linie auf das jüdische Jerusalem bezogen sei (S. 16). Dabei
repräsentiere insbesondere die Ausgestaltung des Haram mit Felsendom und Al-
Aqsa-Moschee ein „Selbstverständnis des Islam als korrigierender Wiederherstellung

der ursprünglichen Offenbarung" (S. 117). Zur Untersuchung gelangen
sowohl literarische Texte (Koran, Korankommentare, muslimische Geographen
und Historiker, Städtepreisliteratur zu Jerusalem sowie zeitgenössische christliche
Berichte) als auch epigraphische, archäologische und architektonische Befunde. F.

ist sich der Tatsache bewusst, dass ein grosser Teil der traditionellen Zuschrei-
bungen und Deutungen im Hinblick auf Jerusalem erst Jahrhunderte nach der
Einnahme der heiligen Stadt durch 'Umar literarisch fixiert wurde und dass auch
alle Mutmassungen ihrer Bedeutung für Muhammad selbst (S. 134) mit dessen

Bewertung als historische Gestalt stehen und fallen. Unbeschadet dieser Problematik

gelingt es F. nachvollziehbar herauszuarbeiten, dass ein wesentliches Motiv
bei der Ortswahl, Ausrichtung, Anordnung und Ausgestaltung der islamischen

480



Bauten auf dem Tempelberg in der Markierung von heilsgeschichtlicher Kontinuität

mittels einer korrigierenden Inanspruchnahme der jüdischen Tradition
besteht: „Man wollte den Ort des salomonischen Heiligtums wiederbesetzen und
zugleich ein Signal gegen das Christentum setzen" (S. 170).

Der dritte Hauptteil (S. 262-382) enthält Ausführungen über den christlichen
Umgang mit Jerusalem. F. macht zunächst auf das Fehlen einer vorgegebenen
Verehrung heiliger Orte und auf deren markante Dezentralisierung im Christentum

aufmerksam. In den von ihm ausgewerteten Pilgerberichten, Lektionaren,
Notizen altkirchlicher Schriftsteller und Befunden der christlichen Archäologie
erkennt er eine beispiellose vergegenwärtigende Reproduktion, Multiplikation,
Flexibilität und Translozierbarkeit von einzelnen heiligen Orten (S. 284). Der
eigentliche Ausgangspunkt dieser auffälligen Flexibilität im Umgang gerade mit
der heiligen Stadt Jerusalem sei in dem (neuplatonisches Gedankengut rezipierenden

und der frühkirchlichen Christologie entlehnten) Begriff der „Prädikation" im
Sinne einer gottgewollten vergegenwärtigenden Wesenszuschreibung zu finden:

„In der Übertragung dieser Methode von der Christologie auf die Heiligen Stätten

liegt die theologische Grundlage für den Ausbau des Heiligen Landes" (S. 304).
Den Versuch eines umfassenden Bezugs der Einzelergebnisse der Studie auf

die aktuelle politische Situation und einen kurzen Ausblick enthält der abschliessende

vierte Teil (S. 383-399). Beigegeben sind Verzeichnisse der verwendeten

Textausgaben, Übersetzungen und Sekundärliteratur (S. 400-434). Register der
Stellen, Namen und Sachen fehlen.

Die beeindruckend materialreiche Studie betrachtet die formativen Phasen
dreier Weltreligionen und umgreift dabei mehr als ein Jahrtausend. Der immense

Umfang des bearbeiteten Themas bedingt natürlich die faktische Unmöglichkeit,
mehr als nur eine Auswahl der verfügbaren „Zeichen aus Text und Stein"
heranzuziehen und punktuell auszuwerten. Manche Engführungen und Inkongruenzen
bei der Analyse und Interpretation dieser Quellen scheinen vor allem diesem
Umstand geschuldet. So geht es beispielsweise in den untersuchten jüdischen
Texten zumeist weniger um die Stadt Jerusalem als um den Tempel selbst; die

Berücksichtigung des Aristeas-Briefes oder der Tempelrolle hätte hier sicher zu
zusätzlichen Resultaten geführt. Zuweilen gerät vor dem Hintergrund des jeweils

vorausgesetzten religiösen „Wesenskerns" die Frage aus dem Blick, welche
besondere Pragmatik die (differenten literarischen Gattungen angehörenden) Texte
haben und für welche Teilmengen der (höchst heterogenen) jüdischen, christlichen

und muslimischen Religionsgemeinschaften sie jeweils als repräsentativ zu
betrachten sind. Unbeschadet dieser kritischen Anmerkungen ist es F. in seiner
lesenswerten Untersuchung gelungen, auf zahlreiche wichtige Einzelaspekte der
Identität stiftenden Konstruktion von Erinnerung bei der Wahrnehmung und
Darstellung Jerusalems in Judentum, Christentum und Islam aufmerksam zu
machen.

Tübingen Michael Tilly

481



KALIMI, ISAAC: Das Chronikbuch und seine Chronik. Zur Entstehung und Rezeption eines

biblischen Ruches, in Verbindung mit dem Autor aus dem Englischen übersetzt und
für die deutsche Ausgabe bearbeitet von Bernd Willmes, Freiburg i. Br. / Basel /
Wien: Herder Verlag, 2013 Fuldaer Studien, Bd. 17), 246 S., gr. 8°. ISBN: 978-
3-451-30693-8.

Seit mehr als zwei Jahrzehnten tritt der israelische Bibelwissenschafder Isaac

Kalimi mit Veröffentlichungen zum Chronikbuch an die Öffentlichkeit, und dies

— eine Seltenheit heutzutage — auf Hebräisch, Englisch und Deutsch. Kalimi
forscht derzeit an der Johannes Gutenberg-Universität Mainz, was seiner neuesten

Veröffentlichung eine gewisse Aktualität verleiht.
Das hier vorzustellende Werk ist teilweise eine Ubersetzung der 2009 bei

Eisenbrauns erschienenen Studie „The Retelling of Chronicles in Jewish Tradition
and Literature: A Historical Journey". Die Übersetzung weicht in zwei Punkten
vom Original ab: Zum einen hat Kalimi der deutschen Ausgabe ein
einleitungswissenschaftliches Kapitel vorangestellt, zum andern sind weite Teile des Originals

stark gekürzt worden. Der fünfte Teil der Übersetzung „Die Chronik in der

jüdischen Tradition und Literatur von der Mischna bis zum Beginn der morder-
nen Bibelwissenschaft - ein Überblick" fasst auf etwa 10 Seiten zusammen, was
Kalimi im Orginal auf über 160 Seiten detailliert und mit vielen Quellenauszügen
darlegt. Wer also die Rezeption der Chronik in der Antike kennenlernen will,
kann die Übersetzung gut zur Hand nehmen, wer sich aber in deren Rezeption im
Judentum der Spätantike, des Mittelalters und der frühen Neuzeit gründlich
einarbeiten will, bleibt weiterhin auf das englische Original verwiesen.

Die Übersetzung wurde von dem Fuldaer Alttestamentier Bernd Willmes, also

keinem professionellen Übersetzer, angefertigt. Das merkt man an nicht wenigen
Stellen, die einen etwas ungewöhnlichen Satzbau aufweisen. Wer aber weiss, wieviel
Arbeit solche Übersetzungen mitsamt den bibliographischen Anpassungen machen,
wird dem Übersetzer trotz mancher Mängel seinen Respekt nicht verweigern.

Die übersetzten Kapitel behandeln in kenntnisreicher Weise die Rezeption der
Chronik in der Hebräischen Bibel, im Neuen Testament, in der
jüdischhellenistischen Literatur, in Qumran sowie in zwei antiken Synagogen. Kalimi ist
zu danken, dass er den dünnen Faden der Wirkungsgeschichte dieses biblischen
Buches akribisch gesucht, gefunden und aufgearbeitet hat.

Tübingen Wolfgang Osivald

MARX, DaliA: Tractates Tamid, Middot andQinnim (A Feminist Commentary on the

Babylonian Talmud V/9), Tübingen: Mohr Siebeck, 2013, 258 S., gr.8°. ISBN
978-3-16-152496-7.

Die in diesem Band besprochenen Traktate sind die letzten drei Traktate der

Ordnung Qodasim, der fünften Ordnung der Mischna, die sich — in der rabbini-
schen Rückschau — schwerpunktmässig mit dem Tempelkult und dem Dienst der
Priester im Heiligtum beschäftigt. Die Traktate Tamid und Middot beginnen beide

mit identischen Formulierungen in Bezug auf die Wachabteilungen der Priester

482



im Heiligtum. Sie behandeln dann einerseits, von innen gesehen, die nächtliche
Ruhezeit der Priester und ihren kultischen Dienst zur Tageszeit (Traktat Tamid)
und andererseits, aus Perspektive der wallfahrenden Pilger, die sich durch die
äusseren Tore dem Zentrum des Heiligtums nähern, die Masse und das „Design"
des Tempels (Traktat Middot). Abschliessend (mMid 5,4) stellt der Traktat Middot
dann den grossen Sanhédrin vor, der — so will es der Talmud — zum einen das

jüdische Volk in seiner Gesamtheit, zum andern aber auch die rabbinische Kontrolle

über das Geschehen im Tempel (und somit die Superiorität der Rabbinen
über die Priester) repräsentiert. Der Verfasserin ist klar, dass von hier aus schwerlich

historische Aussagen über die Realität der Zeit des zweiten Tempels möglich
sind; aber gerade der in diesen Texten zum Ausdruck kommende rabbinische

Formwille, der konstruierte Charakter der Erinnerung (S. VI: „how the Temple
was perceived in the common memory of the people and rabbinic tradition") ist
Gegenstand ihres Interesses.

Im Mittelpunkt steht dabei, dem Ziel der Kommentarreihe entsprechend, die

Konstruktion der Geschlechterverhältnisse — hier also „sacred space from a

gendered perspective" (ebd.); dies ist, wie sich von der ersten bis zur letzten Seite zeigt,
eine in hohem Masse interessante und aufschlussreiche Zugangsweise zu diesen

Texten. „Feministisch" kann in diesem Fall auch heissen, dass, wie bei Priestern
nicht anders zu erwarten, die besonderen Bestimmungen in den Blick kommen, die
den Männern und den Wechselfallen ihrer Geschlechtlichkeit gelten. Dies ist gleich
zu Beginn des Traktats Tamid zu besichtigen, wo von etwaigen unwillkürlichen
Samenergüssen derjenigen Priester die Rede ist, die während ihres regulären Dienstes

im Tempel nächtigten. Es waren dies Vorkommnisse, die ihre kultische Reinheit
beeinträchtigten und daher rituell behandelt werden mussten: der betreffende Priester

sollte sich der Vorschrift entsprechend in das Untergeschoss begeben und sich
durch Untertauchen in Wasser reinigen, um dann am nächsten Morgen das

Tempelgelände zu verlassen; er galt bis zum Ende des Tages als „unrein". Die Autorin
vergleicht die entsprechenden Bestimmungen sehr sachkundig mit den halachischen

Regeln für menstruierende Frauen (S. 21-23), fragt aber zugleich nach der diesem

Normengebäude zugrundeliegenden Vorstellung, die die Priester augenscheinlich
als asexuelle Wesen konzipiert. Lassen sich die Priester, die im Hinblick auf die an
sie gestellten Anforderungen auf ihre physischen Aspekte reduziert werden
(entscheidend ist nicht ihre geistige Kapazität, sondern ihr makelloser Körper), sozusagen

als Geschlecht suigeneris („gender unto themselves") verstehen (S. 11)? Soll man
die geradezu hymnische Beschreibung der Vorzüge des Hohenpriesters im apokryphen

(freilich viele Jahrhunderte früher verfassten) Text Sirach 50,5-10, der offenbar

von einer eher „nicht-maskulinen" Schönheit handelt (S. 12), in dieser Hinsicht
für einschlägig halten? Die Verfasserin erwähnt auch die Tatsache, dass die Priester
in einem als „ha-bayit" („das Haus") bezeichneten heiligen Bereich mit Tätigkeiten
des Putzens und der Speisezubereitung beschäftigt waren, mit Aktivitäten also, die

gemeinhin Frauen zugeschrieben werden (S. 14). Die neofreudianischen Erwägungen,

die an diese Beobachtungen anschliessen (S. 14-15), bleiben - wie die Autorin
selbst betont — spekulativ und mit der Gefahr anachronistischer Urteile behaftet;
aber sie eröffnen interessante Perspektiven auf Facetten der Texte, die archäolo-

483



gisch-historisierend ja ohnehin nicht zu verstehen sind und andernfalls daher wohl
unerklärt blieben.

Von den drei behandelten Traktaten hat aUein der Traktat Tamid, dies freilich
auch nur zu einem Teil des Mischnatextes, eine babylonische Gemara. Dieser
Text ist allein deshalb bedeutsam, weil eine palästinensische Gemara zu diesem
Traktat (wir für die ganze Ordnung Qodasim) fehlt und diese Gemara somit,
gemeinsam mit der auf sie folgenden Gemara zum Traktat Nidda der Ordnung
Toharot, den babylonischen Talmud abschliesst. Behandelt werden hier faszinierende

Beschreibungen des Vorhanges {parokhet), der das Allerheiligste vom
Bereich des Heiligen trennte. Dieses auch aus dem Neuen Testament bekannte
Textilstück wurde aber von Frauen gewebt. Die Verfasserin verweist auf die
Erzählung im Protoevangelium Jakobi, das diese Aufgabe der Jungfrau Maria — der
Mutter Jesu — zugewiesen hatte (S. 42). Erstaunlich ist die Tatsache, dass diesem

Vorhang eine Dicke von einer Handbreit zugeschrieben wird. Da die figürliche
Darstellung der Cheruben auf diesem Vorhang nach einer anderen Talmudstelle
(bYom 72b) eine gewisse räumliche Tiefe gehabt haben soll — sie sahen von vorn
anders aus als von hinten —, lässt sich fragen, ob hier bei strikter Auslegung nicht
von einer gewissen Spannung zum Verbot der Herstellung plastischer Darstellungen

im Dekalog (Ex. 20,3) gesprochen werden kann (S. 46). Feststellen lässt sich

jedenfalls, dass die bei der Herstellung des kunstvollen Vorhanges beteiligten
Frauen neben dem Hohenpriester die einzigen waren, die dessen inneren Seite
betrachten und sogar betasten durften (S. 47). Die anschliessende Episode der
Gemara betrifft einen Zyklus legendenhafter Erzählungen über Alexander den
Grossen. Eine „feministische" Interpretation bietet sich hier an, weil der grosse
König, der die Berge der Finsternis (hare hoshekh) durchzogen hatte, anschliessend
in ein Land („medina") kam, in dem nur Frauen wohnten (S. 49-76). — In ihren
Bemerkungen zum Traktat Middot geht die Verfasserin (anhand der Zeugnisse der
Qumrantexte, bei Josephus und in der rabbinischen Literatur) auch der historischen

Frage nach, ob und inwiefern Frauen zur Zeit des zweiten Tempels
möglicherweise (oder nur teilweise) Zugang zum Heiligtum hatten. Sie kommt zu dem

Ergebnis, dass von einem grundsätzlichen Ausschluss der Frauen wohl nicht die
Rede sein. In Kombination mit mTamid 5,1 — dort ist von den Vorschriften zur
Rezitation des Shma' Israel die Rede, die in Verbindung mit dem Opferdienst
galten und später zum Vorbild der rabbinischen Gebetspraxis wurden — kommt
sie mit Blick auf das rabbinische Judentum zu einem bezeichnenden Urteil: Da
der Gottesdienst nach der Zerstörung des Tempels in Laienhände überging, sei

einerseits von einer Art „Demokratisierung" zu sprechen; da die Frauen von der

Erfüllung der zeitgebundenen Gebote (dazu gehört das tägliche Pflichtgebet, das

das Tempelopfer ersetzte) aber ausgeschlossen wurden, sei „in gender terms"
aber andererseits eine „Compartmentalisierung" zu konstatieren. Dies habe für
jüdische Frauen in religionsgesetzlicher Hinsicht zu einer Verschlechterung ihrer
Situation geführt (vgl. S. 32). — Ausführungen zum Traktat Qinnim, der halachi-
sche Vorschriften zu Vogelopfern („Nestopfern") behandelt und diese Materie
anhand von Beispielen erörtert, die Frauen betreffen, schliessen den höchst
lesenswerten und anregenden Band ab, der sich durch klare Formulierungen und

484



Argumentation und ein methodisch abgewogenes Urteil auszeichnet und zudem

gut lesbar ist. Lobend hervorzuheben ist am Ende auch ein ausführliches Stellenregister

zur hebräischen Bibel und der rabbinischen Literatur sowie ein Index „of
Gendered Terms".

Tübingen Matthias Morgenstern

TALABARDON, SUSANNE: Unterm Feigenbaum. Rekonstruktionen einemjüdisch-christlichen

Thema, Würzburg: Ergon 2011 Judentum — Christentum — Islam: Interreligiöse

Studien), 219 S., ISBN 978-3-89913-801-6.

Der Feigenbaum ist eine biblische Metapher von hohem, freilich ambivalentem

Symbolwert: Während das Sitzen unterm Feigenbaum Segen und Erfüllung
bedeutet, geben das Vorhandensein oder Fehlen von Früchten bzw. deren Beschaffenheit

Anlas s zu Lob oder Kritik. Susanne Talabardon Vfn.) untersucht die

Rezeptionsgeschichte dieses hoch relevanten Symbols in jüdischen und christlichen

Texten von der Antike bis zur frühen Neuzeit. Sie rekonstruiert aus den
Texten eine aufschlussreiche christlich-jüdische exegetische Auseinandersetzung
und zeigt „Entwicklungslinien, Gemeinsamkeiten, Differenzen, hermeneutische

Regeln, Dialogansätze oder deren Verweigerung in der jüdischen und christlichen
Religionsgeschichte" auf. Sie arbeitet heraus, wie in der christlichen Rezeptionsgeschichte

auf der Basis des Matthäus- und Markus-Evangeliums die biblische
Ambivalenz der Feigenbaummetapher allegorisierend aufgelöst und zur reinen
Gerichtsmetapher verschärft wird: der Feigenbaum ist das unfruchtbare Israel.
Vom 2. Jh. an gehen die christlichen Ausleger davon aus, dass der Feigenbaum
Israel abgehauen und durch die Kirche substituiert ist. An dieser Feindseligkeit
ändern auch mittelalterliche exegetische Neuerungen nichts.

Die jüdische Auslegungsgeschichte ist komplexer und ihre Rekonstruktion
mehr hypothetisch. In den Motivgruppen rabbinischer Auslegung — der Feigenbaum

als Tora und ihre Lehrer, als fruchtbares Volk Israel, als Bild für den
vorzeitigen Tod des Gerechten oder für den Frevler — wird die ursprüngliche Ambivalenz

durchgehalten. Rabbinen diskutieren, kritisieren, parodieren und karikieren
christliche Traditionen zwar bereits im babylonischen Talmud, eine jüdische
Apologie, die eine christologische Bibelauslegung exegetisch und rational zu
widerlegen versucht, kommt aber erst im Mittelalter auf. So laufen die bis dahin

getrennten Rezeptionslinien — wenn auch polemisch — wieder zusammen. Am
Beispiel frühneuzeitlicher Haggada wird die Tragödie der gemeinsamen Entwicklung

beider einander bewusst missverstehender Kulturen deutlich. Vfn. fordert als

zukünftige Perspektive die konstruktive Rezeption des anderen. Dies verlange vor
allem die Arbeit an der eigenen Tradition, auf der die Entwicklung des Christentums

zu Weltmacht als schwere hermeneutische Hypothek laste.

Tübingen Michael Volkmann

485



Pkt.t.t, Moshe: d'toio mnnsa - 1845 to 1820-n nVsitfnn maws :D'nrn 'ana»

(i"nn-D"pn) xcrVi man .n'rVi .laVina n^awnn Vw o"TOi?n n^n-'anaV, Jerusalem:
Magnes Press, 2013, 422 S, ISBN 978-965-493-708-8, ebook ISBN 978-965-493-
708-5 (English Abstract: S. VII - XVII).
D'nrn 'ansa ist der vierte Indexband, den Moshe Pelli den Haskala-Zeitschriften
widmet. In den ersten drei Bänden befasst er sich mit den drei grossen Zeitschriften
(siehe Judaica 67 [2011], S.227-228). Der vorliegende Band ist gleich acht Zeitschriften

gewidmet, grösstenteils unbekannte, da sie es meist nicht weiter als bis zur ersten

Ausgabe schafften. Dem Indexteil geht jeweils eine Monographie voran, in
welcher nicht nur die Persönlichkeit der Herausgeber, sondern auch deren Motive
und Ziele ausführlich analysiert worden waren. In der Einleitung wirft Moshe Pelli
die Frage auf, wieso in der Zeit, in der die „grossen" Zeitschriften publiziert wurden,

so viele „ldeine", kurzlebige Zeitschriften erschienen sind. Pelli ist der Ansicht,
dass die „Grossen" ein Anreiz für viele war — eine Anregung, es ebenso zu tun.
Interessanterweise bewirkt die Einstellung eine der Grossen ebenfalls eine Häufung
von neuen Zeitschriften. Pelli sieht darin eine Herausforderung, das begonnene
Werk der Hebräischen Publizistik weiter zu führen. Die Themen unterscheiden sich

nicht wesentlich von den grossen Vorbildern, die Schwerpunkte sind aber
unterschiedlich gesetzt. Die Zeitschrift Zion, die von den erfahrenen Michael Creizenach

(1789-1842) und Isaak Markus Jost (1793-1860) herausgegeben wurde und mehr als

nur eine Ausgabe erlebte (sie erschien 1841-1842), war eine wissenschaftliche
Zeitschrift. Andere, die oft von enthusiastischen, aber noch unerfahrenen Herausgebern
geleitet wurden und jungen, aufstrebenden Kräften eine Bühne zur Verfügung
stellten, nachten eher Dichtung und Unterhaltung zum Schwerpunkt ihrer
Zeitschrift. Dennoch, oder deswegen, bieten gerade auch diese Zeitschriften interessante

Einblicke in die örtliche Entfaltung der Haskala ausserhalb der grossen Zentren.
Pelli setzt mit diesem Werk einen bedeutenden Schritt, ein bisher wenig

erforschtes Gebiet der Haskala ins Rampenlicht zu bringen und damit eine Lücke in
der Haskala-Forschung zu verringern.

Wien Tirya Lemberger

ELYADA, AYA: A Goy Who Speaks Yiddish: Christians and the Jewish Language in Early
Modern Germany. Stanford, CA: Stanford University Press, 2012, 260 S., 111., ISBN
5978-0-8047-8193-0.

Für die christliche Mehrheit im frühneuzeitlichen Europa stellten Juden stets eine

Art Gegenbild, ja oft schlechthin den Archetyp des Anderen dar. Im Falle der
Aschkenasim manifestierte sich dies nicht zuletzt über ihre Sprache, die man
heute als Jiddisch bezeichnet. Dem Deutschen verwandt, doch dank vielfacher
hebräischer und nach 1500 slawischer Elemente bereits gesprochen äusserst

fremdartig, blieb es Aussenstehenden in geschriebener Form völlig unzugänglich,
weil sich die Juden dazu hebräischer Buchstaben bedienten.

An genau diesem sprachlichen Aspekt untersucht Elyada, wie frühneuzeitliche

Nichtjuden die Andersartigkeit ihres Gegenübers reflektierten und dadurch recht

486



eigentlich konstruierten. Als Material dienen ihr Schriften des 16. bis 18. Jahrhunderts,
in denen sich Nichtjuden mit der jiddischen Sprache und Literatur auseinandersetzen,
seien es Grammatiken, Wörterbücher, Textausgaben oder Übersetzungen.

Gegliedert ist die Studie in drei Teile: Das Themenfeld Jiddisch im Dienste der

Theologie' untersucht das Interesse, das v.a. reformierte Theologen der aschkenasi-
schen Volkssprache entgegenbrachten und dem wir die frühesten wissenschaftlichen

Beschreibungen des Jiddischen verdanken. Zuvörderst, so Elyadas Fazit, ging
es um Judenmission, weil man die „Ungläubigen" durch Literatur im vertrauten
Idiom ansprechen wollte, um sie so in ihrem eigenen kulturellen Kontext abzuholen.

Deshalb galt auch die Kenntnis des jiddischen Schrifttums als nützlich, obwohl
man ihm (darin gingen die Pastoren übrigens mit vielen Rabbinen einig) jedweden
höheren Wert absprach. Es erfüllte jedoch eine doppelte Fensterfunktion, indem es

den Sprechern die enge Welt der aschkenasischen Tradition aufbrechen konnte,
zugleich aber den Missionaren tiefe Einblicke in die Welt der zu Missionierenden
bot. Die Erforschung jiddischen Schrifttums sollte daneben helfen, vorgebliche
Blasphemien und „antichristliche Lügen" der Juden aufzuspüren, um sie zu widerlegen

und so nebenbei das eigene Tun gegenüber Zeloten im christlichen Lager zu
rechtfertigen. Angesichts des jüdischen Brauchs, biblische Texte nicht zielsprachlich
ausgerichtet sondern stets Wort für Wort aus dem Hebräischen ins Jiddische zu
übersetzen, konnte die Sprache ferner deshalb als anülla theologiae dienen, weil sie

reformierten Gelehrten im Sinne des sola scriptura-VtvcxÀpi, half, schwerverständliche
Stellen und Inhalte der Heiligen Schrift aufzuhellen.

Im zweiten Teil widmet sich Elyada sozioökonomischen Aspekten: Jiddisch war
auch die Sprache der jüdischen Händler und da man diesen per se unlautere Absichten

unterstellte, galt ihr schwerverständliches Idiom je länger je mehr als Geheim-
und Gaunersprache, die zu bemeistern nichtjüdische Kunden und Geschäftspartner
vor Betrug schützte. Im 18. Jahrhundert entstanden daher regelrechte Sprachführer
für Business-Jiddisch, das oft in einem Zug mit dem Rotwelsch der Zigeuner genannt
wurde — waren diese der Meinung mancher Gelehrten zufolge doch ebenfalls
Nachkommen vertriebener Juden. Aufgeklärte Staaten beeilten sich prompt,
Verträge in beiden Sprachen zu verbieten: Jiddisch galt nun als Ausdruck eines

Sozialbanditentums, welches eine Antigesellschaft hervorbringt, die sich den Regeln der
Mehrheit verweigert. Elyada unterstreicht dabei, dass das Jiddische für die Sprecher
tatsächlich eine divergierende Weltsicht schuf, die dem christlichen Assimilierungs-
druck entgegenwirkte und die eigenständige Identität massgeblich prägte.

Aus dem bisher Geschilderten ergibt sich der dritte Themenkomplex des Buchs:
Letztlich diente die Beschäftigung der Christen mit dem Jiddischen nicht in erster
Linie dem kulturellen Verstehen, sondern bot das Mittel zur Beherrschung einer
Minderheit. Elyada untersucht daher wie die jiddische Sprache beschrieben wurde,
wie Lehrbücher aufgebaut sind etc. Dabei fällt nochmals auf, dass die Bewertung
besonders im 18. Jahrhundert stark ins Negative tendierte und immer stärker aus-
sersprachliche Aspekte einbezog. Im selben Masse, wie Deutsch oder slawische

Glossen als Kultursprachen einheitlicher Sprachnationen etabliert wurden, stigmatisierte

man Jiddisch als Mischsprache oder Kauderwelsch einer inferioren Gruppe.
Wenn mittel- und osteuropäische Aschkenasim, anders als z.B. ihre italienischen

487



Glaubensbrüder, die jiddische Sprache beibehielten, konnte dies, neben schierer

Rückständigkeit, nur Ausdruck einer separatistischen Tendenz sein, so das Verdikt.
Trotz kleinerer Redundanzen gelingt es Elyada dank ihres breiten, facherüber-

greifenden Ansatzes insgesamt vortrefflich, die Mechanismen des asymmetrischen
Machtverhältnisses zwischen Mehr- und Minderheit darzustellen. Bedenkenswert
ist der m.E. schlüssig vorgetragene Nachweis, dass die Strategien, die man in der
Frühen Neuzeit gegenüber Juden verwendete, bis hin zu einzelnen Stereotypen
und Bildern, auffällig jenen gleichen, deren Gebrauch Edward Said und seine

Schule innerhalb ihrer Orientalismustheorien den modernen Europäern späterer
Zeiten zuweisen - in der Vormoderne war der Jude gleichsam der Orientale im
eigenen Land.

Schopfheim Clemens P. Sidorko

SHUMSKY, DiMITRY: Zweisprachigkeit und binationale Idee. Der Prager Zionismus 1900-

1930, aus dem Hebräischen von Dafna Mach, Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 2013 Schriften des Simon-Dubnow-Instituts, Bd. 14), 336 S., gr.8°,
ISBN 978-3-525-36955-5.

Shmuel Hugo Bergmann (1883-1975), Klassenkamerad Franz Kafkas am Prager
k. u. k.-Staats-Gymnasium am Altstädter Ring, soll gegen Ende seiner Zeit als

Schüler ein Schulheft auf folgende sprechende Weise gestaltet haben: Unter der
deutschen Überschrift „Hebräisch" notierte er auf dem Titelblatt auf Hebräisch
„tschechische Gedichte" (D,,D'S D'T®).

Dimitry Shumsky, Historiker an der Hebräischen Universität Jerusalem, untersucht

in seinem hier anzuzeigenden Werk, inwieweit das durch Zweisprachigkeit,
also Deutsch und Tschechisch, geprägte jüdische Milieu Prags und sein kulturpolitischer

Zusammenhang zum Ursprung der binationalen Idee im Zionismus werden
konnte. Insbesondere „tschecho-deutsche" Juden — ein Terminus, den Shumsky

gegen die bisher tonangebenden „germanozentrischen" oder „tschechozentrischen"
Forschermeinungen ins Feld führt — wie der Philosoph Hugo Bergmann, der
Schriftsteller Max Brod, der Historiker Hans Kohn und der Publizist Robert Welt-
sch, rücken in den Mittelpunkt des Interesses, da sie bislang entweder als Wortführer

der Prager kulturzionistischen Vereinigung „Bar Kochba", oder als Protagonisten
des Jerusalemer „Brit Schalom" wahrgenommen wurden, ein ursächlicher

Zusammenhang aber aus, wie Shumsky in seiner sowohl gründlichen, wie anschaulich

geschriebenen Studie darlegt, ideologischen Gründen nicht oder verzerrt dargestellt
wurde. Ein wie eingangs erwähntes Detail (S. 135) wird dann im Nachhinein zu
einem Mosaikstein, das zu erklären helfen kann, wie Bergmann, Kohn und Weltsch
zu der Position gelangen konnten, in einem binationalen jüdisch-arabischen Staat

den „Rahmen für die Verwirklichung des auf Verständigung ausgerichteten
interethnischen Zionismus" (S. 313) zu sehen. Wie Shumsky ausführlich darstellt,
„bemühten sich die drei weiterhin um multinationale autonomistische Modelle aus der
Zeit der Provinzialkompromisse, die [...] innerhalb des Habsburgerreiches infolge
einer Fehlentwicklung nicht umgesetzt worden waren" (S. 312). Hierbei wurden

488



jedoch nicht nur durch den Untergang des Habsburgerreiches unerfüllt gebliebene
politische Sehnsüchte auf ein seit der Balfour-Erklärung 1917 in den Bereich des

Möglichen gerücktes zionistisches Gemeinwesen projiziert, sondern ein eigenes
zionistisches Programm entwickelt, das sich dann „mit Buber gegen Buber" auch

von Martin Bubers national-jüdischer Ideologie abhob, eine Position, zu der sich
dann auch Max Brod wieder hin entwickeln sollte. Bergmann „zeichnete... dem
deutsch-tschechischen Individuum... einen dialektischen gedanklichen Weg vor:
vom Erkennen der Inhalte der partikularen jüdischen Kultur (These) über die

Öffnung zu ihrer nichtjüdischen kulturellen Umwelt (Antithese) hin zu gegenseitiger

Ergänzung und Kulturaustausch (Synthese), wobei der einzelne Jude erst im letzten
Abschnitt... sein eigenes Judesein voll verwirkliche" (S. 137). Hierbei transzendiert

Bergmann vorherrschende ethnozentrische „Schmelztiegel"-Ideologien, wie auch

aus der erlebten multikulturellen Umwelt gewonnene „Mosaik"-Vorstellungen. In
den Auseinandersetzungen um den bohemistischen Autonomismus versuchten die
Vertreter des „Bar Kochba" dann folgerichtig, neben der deutschen und tschechischen
eine vermittelnde nationaljüdische Position zu etablieren. Aufgrund der historischen

Entwicklung scheiterte dieses Ansinnen zwar, das Festhalten am „Nationalitätenstaat"

(dem „Nationalstaat" entgegengesetzt) wurde aber in der zionistischen
Debatte dann von Böhmen nach Palästina importiert.

Zwar beharrt Bergmann, etwa in seiner Schrift „Bemerkungen zur arabischen

Frage" von 1911 (abgedruckt im Sammelband „Jawne und Jerusalem", Berlin
1919, S. 55-61), darauf, dass die Zionisten nach Palästina als „Kulturträger"
kämen, meint es aber in dem Sinne, dass „Palästina tatsächlich Platz genug hat für
Araber und Juden, es sich also nur darum handelt, Modalitäten für ein
Zusammenleben zu finden". Wenige stellten sich wie Bergmann der „arabischen Frage",
wobei ein literarischer Text Franz Kafkas, „Schakale und Araber", vorliegt, auf
den Shumsky auch eingeht (S. 256-268).

Das dritte Kapitel: „Zwischen Multikulturalität und jüdischem Nationalismus:

Ideologische Überlegungen des Prager Zionismus" fungiert als Achse der Darstellung

Shumskys. Hatte er zuvor einen forschungsgeschichtlichen Rückblick auf den
deutsch-tschechischen Nationalitätenkonflikt in Hinsicht auf die Prager Judenheit
geleistet (Kapitel 1) und „Zweisprachigkeit und jüdisches Bewusstsein" untersucht
(Kapitel 2), widmet er sich im vierten Kapitel dann der „politische[n] Dimension
des Prager tschecho-deutschen Zionismus und abschliessend und in aller Ausführlichkeit

im fünften Kapitel dann dem Sprung „von Böhmen nach Palästina".
Im Zusammenhang zeitgenössischer Debatten im israelisch-palästinensischen

Konflikt taucht die Alternative „Zweistaatenlösung" oder „binationaler Staat"
immer wieder auf. Shumskys Werk kann in Zukunft auch deshalb nicht ignoriert
werden, da ersichtlich wird, wie etwa Bergmanns interethnischer Zionismus in der
Multikulturalität jüdischer Erfahrung im Habsburgerreich verwurzelt ist.
Vielleicht vermag die historische Rückschau dann auch Martin Bubers ethnozenti-
schen Prager „Drei Reden über das Judentum" (1909/10) so bewerten, dass die

„Inhalte der partikularen jüdischen Kultur" erst einmal erkannt werden mussten,
bevor dem schwierigeren Weg Bergmanns der Vorzug gegeben wird.

Stuttgart Markus Grafenburg

489


	Rezensionen

