Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 69 (2013)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Fuss, MARTIN: Die Konstruktion der Heiligen Stadt Jerusalem. Der Umgang mit Jernsalem
in Judentum, Christentum und Islam, Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk 2012
(= Stuttgarter Biblische Beitrige, Bd. 68), 438 S. gr.8°. ISBN 978-3-460-00681-2.

Jerusalem gilt drei monotheistischen Weltreligionen — dem Judentum, dem Chris-
tentum und dem Islam — als eine heilige Stadt. In seiner von Bernhard Uhde
betreuten und bereits im Jahr 2008 von der Theologischen Fakultit der Albert-
Ludwigs-Universitit Freiburg i. Br. als Dissertation angenommenen Studie will
Martin Fuss (= F.) religions- und kulturgeschichtliche ,,Phinomene um die Stadt
Jerusalem aus den Prinzipien der Religionen heraus (...) erhellen” (S. 8), indem
er den unterschiedlichen Umgang dieser drei Glaubensgemeinschaften, denen
er jeweils einen besonderen religisen ,,\Wesenskern® zuspricht (S. 14), mit der
Geschichte Jerusalems untersucht. In den verschiedenen Konstruktionen der
Stadt und ihrer Geschichte spiegelten sich die verschiedenen Bedeutungen fir
die Bildung der eigenen jidischen, christlichen und muslimischen Identitit
wider (S. 19£.).

Der erste Hauptteil (S. 30-116) befasst sich mit dem jidischen Jerusalem als
Grundlage und Bezugspunkt fiir die beiden anderen Religionen. Untersucht wer-
den sowohl die biblische Darstellung des salomonischen Tempels als auch der
kontraprisentische Tempelentwurf Ezechiels und der Tempelbau des Herodes
d. Gr. im Spiegel literarischer (Flavius Josephus, Mischna Middef) und archiologi-
scher Befunde. In den untersuchten Quellen sei durchweg zu erkennen, dass eine
wesentliche Grundlage der jidischen Gestaltung Jerusalems und des Tempels in
dem ,,judischen Prinzip der Unterscheidung® (S. 49) besteht.

Im zweiten Hauptteil (S. 117-261) geht es um die islamische Wiederbesetzung
des ehemaligen jidischen Tempelbergs. Diese thematische Abfolge begriindet F.
dadurch, dass die Konstruktion der heiligen Stadt im Islam (anders als im Chris-
tentum) in erster Linie auf das jidische Jerusalem bezogen sei (S. 16). Dabei re-
prisentiere insbesondere die Ausgestaltung des Haram mit Felsendom und Al-
Agsa-Moschee ein ,,Selbstverstindnis des Islam als korrigierender Wiederherstel-
lung der urspringlichen Offenbarung® (S. 117). Zur Untersuchung gelangen
sowohl literarische Texte (Koran, Korankommentare, muslimische Geographen
und Historiker, Stadtepreisliteratur zu Jerusalem sowie zeitgendssische christliche
Berichte) als auch epigraphische, archiologische und architektonische Befunde. F.
ist sich der Tatsache bewusst, dass ein grosser Teil der traditionellen Zuschrei-
bungen und Deutungen im Hinblick auf Jerusalem erst Jahrhunderte nach der
Einnahme der heiligen Stadt durch ‘Umar literarisch fixiert wurde und dass auch
alle Mutmassungen ihrer Bedeutung fiir Muhammad selbst (S. 134) mit dessen
Bewertung als historische Gestalt stehen und fallen. Unbeschadet dieser Proble-
matik gelingt es F. nachvollziehbar herauszuarbeiten, dass ein wesentliches Motiv
bei der Ortswahl, Ausrichtung, Anordnung und Ausgestaltung der islamischen

480



Bauten auf dem Tempelberg in der Markierung von heilsgeschichtlicher Kontinu-
itat mittels einer korrigierenden Inanspruchnahme der jidischen Tradition be-
steht: ,,Man wollte den Ort des salomonischen Heiligtums wiederbesetzen und
zugleich ein Signal gegen das Christentum setzen® (S. 170).

Der dritte Hauptteil (S. 262-382) enthilt Ausfithrungen tiber den christlichen
Umgang mit Jerusalem. F. macht zunichst auf das Fehlen einer vorgegebenen
Verehrung heiliger Orte und auf deren markante Dezentralisierung im Christen-
tum aufmerksam. In den von ihm ausgewerteten Pilgerberichten, Lektionaren,
Notizen altkirchlicher Schriftsteller und Befunden der christlichen Archiologie
erkennt er eine beispiellose vergegenwirtigende Reproduktion, Multiplikation,
Flexibilitit und Translozierbarkeit von einzelnen heiligen Orten (S. 284). Der
eigentliche Ausgangspunkt dieser auffilligen Flexibilitit im Umgang gerade mit
der heiligen Stadt Jerusalem sei in dem (neuplatonisches Gedankengut rezipieren-
den und der frahkirchlichen Christologie entlehnten) Begriff der ,,Pradikation® im
Sinne einer gottgewollten vergegenwirtigenden Wesenszuschreibung zu finden:
,»1n der Ubertragung dieser Methode von der Christologie auf die Heiligen Stitten
liegt die theologische Grundlage fiir den Ausbau des Heiligen Landes® (S. 304).

Den Versuch eines umfassenden Bezugs der Einzelergebnisse der Studie auf
die aktuelle politische Situation und einen kurzen Ausblick enthilt der abschlies-
sende vierte Teil (S. 383-399). Beigegeben sind Verzeichnisse der verwendeten
Textausgaben, Ubersetzungen und Sekundirliteratur (S. 400-434). Register der
Stellen, Namen und Sachen fehlen.

Die beeindruckend materialreiche Studie betrachtet die formativen Phasen
dreier Weltreligionen und umgreift dabei mehr als ein Jahrtausend. Der immense
Umfang des bearbeiteten Themas bedingt natiirlich die faktische Unméglichkeit,
mehr als nur eine Auswahl der verfligbaren ,,Zeichen aus Text und Stein“ heran-
zuziehen und punktuell auszuwerten. Manche Engfiihrungen und Inkongruenzen
bei der Analyse und Interpretation dieser Quellen scheinen vor allem diesem
Umstand geschuldet. So geht es beispielsweise in den untersuchten judischen
Texten zumeist weniger um die Stadt Jerusalem als um den Tempel selbst; die
Berticksichtigung des Aristeas-Briefes oder der Tempelrolle hitte hier sicher zu
zusitzlichen Resultaten gefiihrt. Zuweilen gerit vor dem Hintergrund des jeweils
vorausgesetzten religidsen ,,Wesenskerns® die Frage aus dem Blick, welche be-
sondere Pragmatik die (differenten literarischen Gattungen angehérenden) Texte
haben und fiir welche Teilmengen der (hochst heterogenen) jidischen, christli-
chen und muslimischen Religionsgemeinschaften sie jeweils als reprisentativ zu
betrachten sind. Unbeschadet dieser kritischen Anmerkungen ist es F. in seiner
lesenswerten Untersuchung gelungen, auf zahlreiche wichtige Einzelaspekte der
Identitit stiftenden Konstruktion von Erinnerung bei der Wahrnehmung und
Darstellung Jerusalems in Judentum, Christentum und Islam aufmerksam zu
machen.

Tiibingen Michael Tilly

481



KKALIMI, ISAAC: Das Chronikbuch und seine Chronik. Zur Entstebung und Rezeption eines
biblischen Buches, in Verbindung mit dem Autor aus dem Englischen tibersetzt und
fur die deutsche Ausgabe bearbeitet von Bernd Willmes, Freiburg i. Br. / Basel /
Wien: Herder Vetlag, 2013 (= Fuldaer Studien, Bd. 17), 246 S., gr. 8°. ISBN: 978-
3-451-30693-8.

Seit mehr als zwei Jahrzehnten tritt der israclische Bibelwissenschaftler Isaac
Kalimi mit Ver6ffentlichungen zum Chronikbuch an die Offentlichkeit, und dies
— cine Seltenheit heutzutage — auf Hebriisch, Englisch und Deutsch. Kalimi
forscht derzeit an der Johannes Gutenberg-Universitit Mainz, was seiner neues-
ten Ver6ffentlichung eine gewisse Aktualitit verleiht.

Das hier vorzustellende Werk ist teilweise eine Ubersetzung der 2009 bei Ei-
senbrauns erschienenen Studie ,,The Retelling of Chronicles in Jewish Tradition
and Literature: A Historical Journey*. Die Ubersetzung weicht in zwei Punkten
vom Original ab: Zum einen hat Kalimi der deutschen Ausgabe ein einleitungs-
wissenschaftliches Kapitel vorangestellt, zum andern sind weite Teile des Origi-
nals stark gekiirzt worden. Der fiinfte Teil der Ubersetzung ,,Die Chronik in der
jidischen Tradition und Literatur von der Mischna bis zum Beginn der morder-
nen Bibelwissenschaft — ein Uberblick® fasst auf etwa 10 Seiten zusammen, was
Kalimi im Orginal auf tiber 160 Seiten detailliert und mit vielen Quellenausziigen
darlegt. Wer also die Rezeption der Chronik in der Antike kennenlernen will,
kann die Ubersetzung gut zur Hand nehmen, wer sich aber in deren Rezeption im
Judentum der Spitantike, des Mittelalters und der frithen Neuzeit griindlich ein-
arbeiten will, bleibt weiterhin auf das englische Original verwiesen.

Die Ubersetzung wurde von dem Fuldaer Alttestamentler Bernd Willmes, also
keinem professionellen Ubersetzer, angefertigt. Das merkt man an nicht wenigen
Stellen, die einen etwas ungewohnlichen Satzbau aufweisen. Wer aber weiss, wieviel
Arbeit solche Ubersetzungen mitsamt den bibliographischen Anpassungen machen,
wird dem Ubersetzer trotz mancher Mingel seinen Respekt nicht verweigern.

Die tibersetzten Kapitel behandeln in kenntnisreicher Weise die Rezeption der
Chronik in der Hebriischen Bibel, im Neuen Testament, in der judisch-
hellenistischen Literatur, in Qumran sowie in zwei antiken Synagogen. Kalimi ist
zu danken, dass er den diinnen Faden der Wirkungsgeschichte dieses biblischen
Buches akribisch gesucht, gefunden und aufgearbeitet hat.

Tibingen Wolfgang Oswald

MARX, DALIA: Tractates Tamid, Middot and Qinnim (A Feminist Commentary on the
Babylonian Talmud V/9), Tibingen: Mohr Siebeck, 2013, 258 S., gr.8°. ISBN
978-3-16-152496-7.

Die in diesem Band besprochenen Traktate sind die letzten drei Traktate der
Ordnung Qoda$im, der finften Ordnung der Mischna, die sich — in der rabbini-
schen Riickschau — schwerpunktmaissig mit dem Tempelkult und dem Dienst der
Priester im Heiligtum beschiftigt. Die Traktate Tamid und Middot beginnen beide
mit identischen Formulierungen in Bezug auf die Wachabteilungen der Priester

482



im Heiligtum. Sie behandeln dann einerseits, von innen gesehen, die nichtliche
Ruhezeit der Priester und ihren kultischen Dienst zur Tageszeit (Traktat Tamid)
und andererseits, aus Perspektive der wallfahrenden Pilger, die sich durch die
dusseren Tore dem Zentrum des Heiligtums nihern, die Masse und das ,,Design®
des Tempels (Traktat Middo?). Abschliessend (mMid 5,4) stellt der Traktat Middot
dann den grossen Sanhedrin vor, der — so will es der Talmud — zum einen das
judische Volk in seiner Gesamtheit, zum andern aber auch die rabbinische Kon-
trolle Gber das Geschehen im Tempel (und somit die Superioritit der Rabbinen
Uber die Priester) reprisentiert. Der Verfasserin ist klar, dass von hier aus schwer-
lich historische Aussagen tiber die Realitit der Zeit des zweiten Tempels méglich
sind; aber gerade der in diesen Texten zum Ausdruck kommende rabbinische
Formwille, der konstruierte Charakter der Erinnerung (S. VI: ,,how the Temple
was perceived in the common memory of the people and rabbinic tradition®) ist
Gegenstand ihres Interesses.

Im Mittelpunkt steht dabei, dem Ziel der Kommentarreihe entsprechend, die
Konstruktion der Geschlechterverhiltnisse — hier also ,sacred space from a gen-
dered perspective® (ebd.); dies ist, wie sich von der ersten bis zur letzten Seite zeigt,
eine in hohem Masse interessante und aufschlussreiche Zugangsweise zu diesen
Texten. ,,Feministisch® kann in diesem Fall auch heissen, dass, wie bei Priestern
nicht anders zu erwarten, die besonderen Bestimmungen in den Blick kommen, die
den Mdnnern und den Wechselfillen ihrer Geschlechtlichkeit gelten. Dies ist gleich
zu Beginn des Traktats Tamid zu besichtigen, wo von etwaigen unwillkiirlichen
Samenergiissen derjenigen Priester die Rede ist, die wihrend ihres reguliren Diens-
tes im Tempel nichtigten. Es waren dies Vorkommnisse, die ihre kultische Reinheit
beeintrichtigten und daher rituell behandelt werden mussten: der betreffende Pries-
ter sollte sich der Vorschrift entsprechend in das Untergeschoss begeben und sich
durch Untertauchen in Wasser reinigen, um dann am nichsten Morgen das Tem-
pelgelinde zu verlassen; er galt bis zum Ende des Tages als ,,unrein®. Die Autorin
vergleicht die entsprechenden Bestimmungen sehr sachkundig mit den halachischen
Regeln fiir menstruierende Frauen (S. 21-23), fragt aber zugleich nach der diesem
Normengebdude zugrundeliegenden Vorstellung, die die Priester augenscheinlich
als asexuelle Wesen konzipiert. Lassen sich die Priester, die im Hinblick auf die an
sie gestellten Anforderungen auf ihre physischen Aspekte reduziert werden (ent-
scheidend ist nicht ihre geistige Kapazitit, sondern ihr makelloser Korper), sozusa-
gen als Geschlecht sui generis (,,gender unto themselves) verstehen (S. 11)? Soll man
die geradezu hymnische Beschreibung der Vorziige des Hohenpriesters im apokry-
phen (freilich viele Jahrhunderte frither verfassten) Text Sirach 50,5-10, der offen-
bar von einer eher ,,nicht-maskulinen® Schénheit handelt (S. 12), in dieser Hinsicht
fur einschligig halten? Die Verfasserin erwihnt auch die Tatsache, dass die Priester
in einem als ,,ha-bayit™ (,,das Haus®) bezeichneten heiligen Bereich mit Titigkeiten
des Putzens und der Speisezubereitung beschiftigt waren, mit Aktivititen also, die
gemeinhin Frauen zugeschrieben werden (S. 14). Die neofreudianischen Erwigun-
gen, die an diese Beobachtungen anschliessen (S. 14-15), bleiben — wie die Autorin
selbst betont — spekulativ und mit der Gefahr anachronistischer Urteile behaftet;
aber sie er6ffnen interessante Perspektiven auf Facetten der Texte, die archiolo-

483



gisch-historisierend ja ohnehin nicht zu verstehen sind und andernfalls daher wohl
unerklirt blieben.

Von den drei behandelten Traktaten hat allein der Traktat Tam:zd, dies freilich
auch nur zu einem Teil des Mischnatextes, eine babylonische Gemara. Dieser
Text ist allein deshalb bedeutsam, weil eine palistinensische Gemara zu diesem
Traktat (wir fiir die ganze Ordnung QodaSim) fehlt und diese Gemara somit, ge-
meinsam mit der auf sie folgenden Gemara zum Traktat Nidda der Ordnung
Tobarot, den babylonischen Talmud abschliesst. Behandelt werden hier faszinie-
rende Beschreibungen des Vorhanges (parokhef), der das Allerheiligste vom Be-
reich des Heiligen trennte. Dieses auch aus dem Neuen Testament bekannte
Textilstiick wurde aber von Frauen gewebt. Die Verfasserin verweist auf die Er-
zihlung im Protoevangelium Jakobi, das diese Aufgabe der Jungfrau Maria — der
Mutter Jesu — zugewiesen hatte (S. 42). Erstaunlich ist die Tatsache, dass diesem
Vorhang eine Dicke von einer Handbreit zugeschrieben wird. Da die figiirliche
Darstellung der Cheruben auf diesem Vorhang nach einer anderen Talmudstelle
(bYom 72b) eine gewisse rdaumliche Tiefe gehabt haben soll — sie sahen von vorn
anders aus als von hinten —, lisst sich fragen, ob hier bei strikter Auslegung nicht
von einer gewissen Spannung zum Verbot der Herstellung plastischer Darstellun-
gen im Dekalog (Ex. 20,3) gesprochen werden kann (S. 46). Feststellen ldsst sich
jedenfalls, dass die bei der Herstellung des kunstvollen Vorhanges beteiligten
Frauen neben dem Hohenpriester die einzigen waren, die dessen inneren Seite
betrachten und sogar betasten durften (S. 47). Die anschliessende Episode der
Gemara betrifft einen Zyklus legendenhafter Erzidhlungen iber Alexander den
Grossen. Eine ,,feministische® Interpretation bietet sich hier an, weil der grosse
Koénig, der die Berge der Finsternis (hare hoshekh) durchzogen hatte, anschliessend
in ein Land (,,medina®) kam, in dem nur Frauen wohnten (S. 49-76). — In ihren
Bemerkungen zum Traktat Middot geht die Verfasserin (anhand der Zeugnisse der
Qumrantexte, bei Josephus und in der rabbinischen Literatur) auch der histori-
schen Frage nach, ob und inwiefern Frauen zur Zeit des zweiten Tempels mog-
licherweise (oder nur teilweise) Zugang zum Heiligtum hatten. Sie kommt zu dem
Ergebnis, dass von einem grundsitzlichen Ausschluss der Frauen wohl nicht die
Rede sein. In Kombination mit mTamid 5,1 — dort ist von den Vorschriften zur
Rezitation des Shma“ Israel die Rede, die in Verbindung mit dem Opferdienst
galten und spiter zum Vorbild der rabbinischen Gebetspraxis wurden — kommt
sie mit Blick auf das rabbinische Judentum zu einem bezeichnenden Urteil: Da
der Gottesdienst nach der Zerstorung des Tempels in Laienhinde tberging, sei
einerseits von einer Art ,Demokratisierung” zu sprechen; da die Frauen von der
Erfillung der zeitgebundenen Gebote (dazu gehort das tagliche Pflichtgebet, das
das Tempelopfer ersetzte) aber ausgeschlossen wurden, sei ,,in gender terms®
aber andererseits eine ,,Compartmentalisierung® zu konstatieren. Dies habe flr
judische Frauen in religionsgesetzlicher Hinsicht zu einer Verschlechterung ihrer
Situation gefiihrt (vgl. S. 32). — Ausfiihrungen zum Traktat Qinnim, der halachi-
sche Vorschriften zu Vogelopfern (,,Nestopfern®) behandelt und diese Materie
anhand von Beispielen erortert, die Frauen betreffen, schliessen den hochst le-
senswerten und anregenden Band ab, der sich durch klare Formulierungen und

484



Argumentation und ein methodisch abgewogenes Urteil auszeichnet und zudem
gut lesbar ist. Lobend hervorzuheben ist am Ende auch ein ausfiihtliches Stellen-
register zur hebriischen Bibel und der rabbinischen Literatur sowie ein Index ,,of
Gendered Terms®.

Ttlibingen Matthias Morgenstern

TALABARDON, SUSANNE: Unterm Feigenbaum. Rekonstruktionen 3u einem jiidisch-christl-
ichen Thema, Wiirzburg: Ergon 2011 (= Judentum — Christentum — Islam: Interre-
ligiGse Studien), 219 S., ISBN 978-3-89913-801-6.

Der Feigenbaum ist eine biblische Metapher von hohem, freilich ambivalentem
Symbolwert: Wihrend das Sitzen unterm Feigenbaum Segen und Erfillung be-
deutet, geben das Vorhandensein oder Fehlen von Friichten bzw. deren Beschaf-
fenheit Anlass zu Lob oder Kritik. Susanne Talabardon (= Vin.) untersucht die
Rezeptionsgeschichte dieses hoch relevanten Symbols in judischen und christli-
chen Texten von der Antike bis zur frithen Neuzeit. Sie rekonstruiert aus den
Texten eine aufschlussreiche christlich-jiidische exegetische Auseinandersetzung
und zeigt ,,Entwicklungslinien, Gemeinsamkeiten, Differenzen, hermeneutische
Regeln, Dialogansitze oder deren Verweigerung in der jiidischen und christlichen
Religionsgeschichte® auf. Sie arbeitet heraus, wie in der christlichen Rezeptions-
geschichte auf der Basis des Matthdus- und Markus-Evangeliums die biblische
Ambivalenz der Feigenbaummetapher allegorisierend aufgel6st und zur reinen
Gerichtsmetapher verschirft wird: der Feigenbaum ist das unfruchtbare Israel.
Vom 2. Jh. an gehen die christlichen Ausleger davon aus, dass der Feigenbaum
Israel abgehauen und durch die Kirche substituiert ist. An dieser Feindseligkeit
andern auch mittelalterliche exegetische Neuerungen nichts.

Die judische Auslegungsgeschichte ist komplexer und ihre Rekonstruktion
mehr hypothetisch. In den Motivgruppen rabbinischer Auslegung — der Feigen-
baum als Tora und ihre Lehrer, als fruchtbares Volk Israel, als Bild fiir den vor-
zeitigen Tod des Gerechten oder fiir den Frevler — wird die urspriingliche Ambi-
valenz durchgehalten. Rabbinen diskutieren, kritisieren, parodieren und karikieren
christliche Traditionen zwar bereits im babylonischen Talmud, eine judische
Apologie, die eine christologische Bibelauslegung exegetisch und rational zu wi-
derlegen versucht, kommt aber erst im Mittelalter auf. So laufen die bis dahin
getrennten Rezeptionslinien — wenn auch polemisch — wieder zusammen. Am
Beispiel frithneuzeitlicher Haggada wird die Tragodie der gemeinsamen Entwick-
lung beider einander bewusst missverstehender Kulturen deutlich. Vfn. fordert als
zukunftige Perspektive die konstruktive Rezeption des anderen. Dies verlange vor
allem die Arbeit an der eigenen Tradition, auf der die Entwicklung des Christen-
tums zu Weltmacht als schwere hermeneutische Hypothek laste.

Tibingen Michael VVollmann

485



PELLI, MOSHE: o™ minnon — 1845 qv 1820-» a%wnn mnney :0nyi »anon
(77IN=D”pN) KLY TIP3 X003 TN APOwan YW 07ava nyi-1and?, Jerusalem:
Magnes Press, 2013, 422 S., ISBN 978-965-493-708-8, ebook ISBN 978-965-493-
708-5 (English Abstract: S. VII - XVII).

o°nyn "anan ist der vierte Indexband, den Moshe Pelli den Haskala-Z.eitschriften
widmet. In den ersten drei Binden befasst er sich mit den drei grossen Zeitschriften
(siche Judaica 67 [2011], S.227-228). Der vorliegende Band ist gleich acht Zeitschrif-
ten gewidmet, grosstenteils unbekannte, da sie es meist nicht weiter als bis zur ers-
ten Ausgabe schafften. Dem Indexteil geht jeweils eine Monographie voran, in
welcher nicht nur die Personlichkeit der Herausgeber, sondern auch deren Motive
und Ziele ausfiihrlich analysiert worden waren. In der Einleitung wirft Moshe Pelli
die Frage auf, wieso in der Zeit, in der die ,,grossen” Zeitschriften publiziert wur-
den, so viele ,kleine®, kurzlebige Zeitschriften erschienen sind. Pelli ist der Ansicht,
dass die ,,Grossen® ein Anreiz fiir viele war — eine Anregung, es ebenso zu tun.
Interessanterweise bewirkt die Einstellung eine der Grossen ebenfalls eine Hiufung
von neuen Zeitschriften. Pelli sieht darin eine Herausforderung, das begonnene
Werk der Hebriischen Publizistik weiter zu fiihren. Die Themen unterscheiden sich
nicht wesentlich von den grossen Vorbildern, die Schwerpunkte sind aber unter-
schiedlich gesetzt. Die Zeitschrift Zion, die von den erfahrenen Michael Creizenach
(1789-1842) und Isaak Markus Jost (1793-1860) herausgegeben wurde und mehr als
nur eine Ausgabe erlebte (sie erschien 1841-1842), war eine wissenschaftliche Zeit-
schrift. Andere, die oft von enthusiastischen, aber noch unerfahrenen Herausgebern
geleitet wurden und jungen, aufstrebenden Kriften eine Bithne zur Verfigung
stellten, nachten eher Dichtung und Unterhaltung zum Schwerpunkt ihrer Zeit-
schrift. Dennoch, oder deswegen, bieten gerade auch diese Zeitschriften interessan-
te Einblicke in die értliche Entfaltung der Haskala ausserhalb der grossen Zentren.

Pelli setzt mit diesem Werk einen bedeutenden Schritt, ein bisher wenig er-
forschtes Gebiet der Haskala ins Rampenlicht zu bringen und damit eine Liicke in
der Haskala-Forschung zu verringern.

Wien Tirza Lemberger

ELYADA, AYA: A Goy Who Speaks Yiddish: Christians and the Jewish Language in Early
Modern Germany. Stanford, CA: Stanford University Press, 2012, 260 S, IlI., ISBN
5978-0-8047-8193-0.

Fir die christliche Mehrheit im frithneuzeitlichen Europa stellten Juden stets eine
Art Gegenbild, ja oft schlechthin den Archetyp des Awnderen dar. Im Falle der
Aschkenasim manifestierte sich dies nicht zuletzt Gber ihre Sprache, die man
heute als Jiddisch bezeichnet. Dem Deutschen verwandt, doch dank vielfacher
hebriischer und nach 1500 slawischer Elemente bereits gesprochen dusserst
fremdartig, blieb es Aussenstehenden in geschriebener Form vollig unzuginglich,
weil sich die Juden dazu hebriischer Buchstaben bedienten.

An genau diesem sprachlichen Aspekt untersucht Elyada, wie frithneuzeitliche
Nichtjuden die Andersartigkeit ihres Gegentibers reflektierten und dadurch recht

486



eigentlich konstruierten. Als Material dienen ihr Schriften des 16. bis 18. Jahrhunderts,
in denen sich Nichtjuden mit der jiddischen Sprache und Literatur auseinandersetzen,
seien es Grammatiken, Worterbticher, Textausgaben oder Ubersetzungen.

Gegliedert ist die Studie in drei Teile: Das Themenfeld ,Jiddisch im Dienste der
Theologie’ untersucht das Interesse, das v.a. reformierte Theologen der aschkenasi-
schen Volkssprache entgegenbrachten und dem wir die frithesten wissenschaftli-
chen Beschreibungen des Jiddischen verdanken. Zuvoérderst, so Elyadas Fazit, ging
es um Judenmission, weil man die ,,Ungliubigen” durch Literatur im vertrauten
Idiom ansprechen wollte, um sie so in ihrem eigenen kulturellen Kontext abzuho-
len. Deshalb galt auch die Kenntnis des jiddischen Schrifttums als niitzlich, obwohl
man ihm (darin gingen die Pastoren iibrigens mit vielen Rabbinen cinig) jedweden
hoheren Wert absprach. Es erfiillte jedoch eine doppelte Fensterfunktion, indem es
den Sprechern die enge Welt der aschkenasischen Tradition aufbrechen konnte,
zugleich aber den Missionaren tiefe Einblicke in die Welt der zu Missionierenden
bot. Die Erforschung jiddischen Schrifttums sollte daneben helfen, vorgebliche
Blasphemien und ,antichristliche Liigen® der Juden aufzuspiiren, um sie zu wider-
legen und so nebenbei das eigene Tun gegentiber Zeloten im christlichen Lager zu
rechtfertigen. Angesichts des jidischen Brauchs, biblische Texte nicht zielsprachlich
ausgerichtet sondern stets Wort fiir Wort aus dem Hebriischen ins Jiddische zu
Ubersetzen, konnte die Sprache ferner deshalb als andlla theologiae dienen, weil sie
reformierten Gelehrten im Sinne des sodz seriptura-Prinzips half, schwerverstindliche
Stellen und Inhalte der Heiligen Schrift aufzuhellen.

Im zweiten Teil widmet sich Elyada sozio6konomischen Aspekten: Jiddisch war
auch die Sprache der jidischen Hindler und da man diesen per se unlautere Absich-
ten unterstellte, galt ihr schwerverstindliches Idiom je linger je mehr als Geheim-
und Gaunersprache, die zu bemeistern nichtjiidische Kunden und Geschiftspartner
vor Betrug schiitzte. Im 18. Jahrhundert entstanden daher regelrechte Sprachfiihrer
fur Business-Jiddisch, das oft in einem Zug mit dem Rotwelsch der Zigeuner genannt
wurde — waren diese der Meinung mancher Gelehrten zufolge doch ebenfalls
Nachkommen vertriebener Juden. Aufgeklirte Staaten beeilten sich prompt, Ver-
trige in beiden Sprachen zu verbieten: Jiddisch galt nun als Ausdruck eines Sozial-
banditentums, welches eine Antigesellschaft hervorbringt, die sich den Regeln der
Mehrheit verweigert. Elyada unterstreicht dabei, dass das Jiddische fur die Sprecher
tatsichlich eine divergierende Weltsicht schuf, die dem christlichen Assimilierungs-
druck entgegenwirkte und die eigenstindige Identitit massgeblich prigte.

Aus dem bisher Geschilderten ergibt sich der dritte Themenkomplex des Buchs:
Letztlich diente die Beschiftigung der Christen mit dem Jiddischen nicht in erster
Linie dem kulturellen Verstehen, sondern bot das Mittel zur Beherrschung einer
Minderheit. Flyada untersucht daher w7 die jiddische Sprache beschrieben wurde,
wie Lehrbiicher aufgebaut sind etc. Dabei fillt nochmals auf, dass die Bewertung
besonders im 18. Jahrhundert stark ins Negative tendierte und immer stirker aus-
sersprachliche Aspekte einbezog. Im selben Masse, wie Deutsch oder slawische
Glossen als Kultursprachen einheitlicher Sprachnationen etabliert wurden, stigmati-
sierte man Jiddisch als Mischsprache oder Kauderwelsch einer inferioren Gruppe.
Wenn mittel- und osteuropiische Aschkenasim, anders als z.B. ihre italienischen

487



Glaubensbrider, die jiddische Sprache beibehielten, konnte dies, neben schierer
Riickstindigkeit, nur Ausdruck einer separatistischen Tendenz sein, so das Verdikt.

Trotz kleinerer Redundanzen gelingt es Elyada dank ihres breiten, ficheriiber-
greifenden Ansatzes insgesamt vortrefflich, die Mechanismen des asymmetrischen
Machtverhiltnisses zwischen Mehr- und Minderheit darzustellen. Bedenkenswert
ist der m.E. schliissig vorgetragene Nachweis, dass die Strategien, die man in der
Frihen Neuzeit gegeniiber Juden verwendete, bis hin zu einzelnen Stereotypen
und Bildern, auffillig jenen gleichen, deren Gebrauch Edward Said und seine
Schule innerhalb ihrer Orientalismustheorien den modernen Europiern spiterer
Zeiten zuweisen — in der Vormoderne war der Jude gleichsam der Orientale im
eigenen Land.

Schoptheim Clemens P. Sidorko

SHUMSKY, DIMITRY: Zweisprachigkeit und binationale ldee. Der Prager Zionismus 1900-
1930, aus dem Hebriischen von Dafna Mach, Goéttingen: Vandenhoeck & Rup-
recht, 2013 (= Schriften des Simon-Dubnow-Instituts, Bd. 14), 336 S., gr.8°,
ISBN 978-3-525-36955-5.

Shmuel Hugo Bergmann (1883-1975), Klassenkamerad Franz Kafkas am Prager
k. u. k.-Staats-Gymnasium am Altstidter Ring, soll gegen Ende seiner Zeit als
Schiiler ein Schulheft auf folgende sprechende Weise gestaltet haben: Unter der
deutschen Uberschrift ,,Hebriisch® notierte er auf dem Titelblatt auf Hebriisch
,tschechische Gedichte® (a»2'3 p™w).

Dimitry Shumsky, Historiker an der Hebriischen Universitit Jerusalem, unter-
sucht in seinem hier anzuzeigenden Werk, inwieweit das durch Zweisprachigkeit,
also Deutsch und Tschechisch, geprigte jiidische Milieu Prags und sein kulturpoliti-
scher Zusammenhang zum Ursprung der binationalen Idee im Zionismus werden
konnte. Insbesondere ,,tschecho-deutsche® Juden — ein Terminus, den Shumsky
gegen die bisher tonangebenden ,,germanozentrischen® oder ,,tschechozentrischen®
Forschermeinungen ins Feld fithrt — wie der Philosoph Hugo Bergmann, der
Schriftsteller Max Brod, der Historiker Hans Kohn und der Publizist Robert Welt-
sch, riicken in den Mittelpunkt des Interesses, da sie bislang entweder als Wortfiih-
rer der Prager kulturzionistischen Vereinigung ,,Bar Kochba®, oder als Protagonis-
ten des Jerusalemer ,,Brit Schalom® wahrgenommen wurden, ein ursichlicher Zu-
sammenhang aber aus, wie Shumsky in seiner sowohl griindlichen, wie anschaulich
geschriebenen Studie datlegt, ideologischen Griinden nicht oder verzerrt dargestellt
wurde. Ein wie eingangs erwihntes Detail (S. 135) wird dann im Nachhinein zu
einem Mosaikstein, das zu erkliren helfen kann, wie Bergmann, Kohn und Weltsch
zu der Position gelangen konnten, in einem binationalen jidisch-arabischen Staat
den ,Rahmen fiir die Verwirklichung des auf Verstindigung ausgerichteten inte-
rethnischen Zionismus® (S. 313) zu sehen. Wie Shumsky ausfiihrlich darstellt, ,,be-
miihten sich die drei weiterhin um multinationale autonomistische Modelle aus der
Zeit der Provinzialkompromisse, die [...] innerhalb des Habsburgerreiches infolge
einer Fehlentwicklung nicht umgesetzt worden waren™ (S. 312). Hierbei wurden

488



jedoch nicht nur durch den Untergang des Habsburgerreiches unerfillt gebliebene
politische Sehnstichte auf ein seit der Balfour-Erklirung 1917 in den Bereich des
Moglichen gerticktes zionistisches Gemeinwesen projiziert, sondern ein eigenes
zionistisches Programm entwickelt, das sich dann ,,mit Buber gegen Buber® auch
von Martin Bubers national-jiidischer Ideologie abhob, eine Position, zu der sich
dann auch Max Brod wieder hin entwickeln sollte. Bergmann ,,zeichnete... dem
deutsch-tschechischen Individuum... einen dialektischen gedanklichen Weg vor:
vom Erkennen der Inhalte der partikularen jidischen Kultur (These) iiber die Off-
nung zu ihrer nichtjidischen kulturellen Umwelt (Antithese) hin zu gegenseitiger
Erginzung und Kulturaustausch (Synthese), wobei der einzelne Jude erst im letzten
Abschnitt. .. sein eigenes Judesein voll verwirkliche® (S. 137). Hierbei transzendiert
Bergmann vorherrschende ethnozentrische ,,Schmelztiegel“-Ideologien, wie auch
aus der erlebten multikulturellen Umwelt gewonnene ,,Mosaik“-Vorstellungen. In
den Auseinandersetzungen um den bobemistischen Autonomismus versuchten die Ver-
treter des ,,Bar Kochba® dann folgerichtig, neben der deutschen und tschechischen
eine vermittelnde nationaljiidische Position zu etablieren. Aufgrund der historischen
Entwicklung scheiterte dieses Ansinnen zwar, das Festhalten am ,,Nationalititen-
staat” (dem ,,Nationalstaat entgegengesetzt) wurde aber in der zionistischen De-
batte dann von Béhmen nach Paldstina importiert.

Zwar beharrt Bergmann, etwa in seiner Schrift ,, Bemerkungen zur arabischen
Frage® von 1911 (abgedruckt im Sammelband ,,Jawne und Jerusalem®, Berlin
1919, S. 55-61), darauf, dass die Zionisten nach Palistina als ,,Kulturtriger* ka-
men, meint es aber in dem Sinne, dass ,,Paldstina tatsichlich Platz genug hat fir
Araber und Juden, es sich also nur darum handelt, Modalititen fiir ein Zusam-
menleben zu finden®”. Wenige stellten sich wie Bergmann der ,,arabischen Frage®,
wobei ein literarischer Text Franz Kafkas, ,,Schakale und Araber®, vorliegt, auf
den Shumsky auch eingeht (S. 256-268).

Das dritte Kapitel: ,,Zwischen Multikulturalitit und jidischem Nationalismus:
Ideologische Uberlegungen des Prager Zionismus® fungiert als Achse der Darstel-
lung Shumskys. Hatte er zuvor einen forschungsgeschichtlichen Riickblick auf den
deutsch-tschechischen Nationalititenkonflikt in Hinsicht auf die Prager Judenheit
geleistet (Kapitel 1) und ,,Zweisprachigkeit und jidisches Bewusstsein® untersucht
(Kapitel 2), widmet er sich im vierten Kapitel dann der ,,politische[n|] Dimension
des Prager tschecho-deutschen Zionismus und abschliessend und in aller Ausfiiht-
lichkeit im fiinften Kapitel dann dem Sprung ,,von Béhmen nach Palistina“.

Im Zusammenhang zeitgendssischer Debatten im israelisch-palistinensischen
Konflikt taucht die Alternative ,,Zweistaatenlésung®™ oder ,,binationaler Staat”
immer wieder auf. Shumskys Werk kann in Zukunft auch deshalb nicht ignoriert
werden, da ersichtlich wird, wie etwa Bergmanns interethnischer Zionismus in der
Multikulturalitit jidischer Erfahrung im Habsburgerreich verwurzelt ist. Viel-
leicht vermag die historische Riickschau dann auch Martin Bubers ethnozenti-
schen Prager ,,Drei Reden iiber das Judentum® (1909/10) so bewerten, dass die
,Inhalte der partikularen jidischen Kultur erst einmal erkannt werden mussten,
bevor dem schwierigeren Weg Bergmanns der Vorzug gegeben wird.

Stuttgart Markus Grafenburg

489



	Rezensionen

