
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 69 (2013)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

FRANKEMÖLLE, HUBERT: Das TLvangelium des Neuen Testaments als Tivangelium aus
den heiligen Schriften derJuden, Berlin: Lit Verlag 2013 Forum Christen und Juden,
Bd. 10), VI,387 S. gr.8°. Kart. 39,90. ISBN 978-3-643-12094-6.

Der vorliegende Band enthält eine Reihe von Aufsätzen, Vorträgen und Lexikonartikeln

des emeritierten katholischen Neutestamentiers F. zum komplexen
Verhältnis von antikem Judentum und frühem Christentum als zwei ebenso eng
miteinander verbundene wie in sich heterogene Religionsgemeinschaften. In
seiner Einführung (S. 1-4) benennt F., gleichsam als Grundthesen der insgesamt
18 Studien, seine Annahme einer unlösbar engen Verzahnung der neutestamentli-
chen Theologien mit den Theologien der jüdischen heiligen Schriften und seine

Betrachtung der neutestamentlichen Christologien als partikularer jüdischer
Glaubenszeugnisse.

Die Beiträge im ersten Abschnitt des Buches behandeln zunächst einige her-
meneutische Aspekte einer Interpretation der neutestamentlichen Schriften als

Zeugnisse der vielfältigen jüdischen Theologien der hellenistisch-römischen Antike.

Zwei Lexikonartikeln zum Begriff „Schrift/Schriftverständnis" (S. 5-16) und
zum Themenbereich „Verheißung und Erfüllung (NT)" (17-20) folgt eine kritische

Auseinandersetzung mit den Voraussetzungen und dem Methodenrepertoire
der „kanonischen Exegese" (S. 21-44). F. merkt an, dass bei einer Vernachlässigung

der diachronen Auslegung des Bibeltextes dessen Sinnfülle und Mehrdimen-
sionalität nicht hinreichend Berücksichtigung finden (S. 43£). Ein umfangreicher
Aufsatz richtet sich gegen eine Fixierung des Offenbarungsgehalts der christlichen

Bibel auf ihre „objektivierte" Auslegung durch die kirchliche Tradition
(S. 45-80). F. betont, dass diese Tradition als selektive Rezeption und aktuelle
Transformation überlieferter Glaubensinhalte stets innerweltlich und geschichtlich

sei und somit keine systemischen, sondern gruppensoziologisch strukturierte
Wahrheiten enthalte. Ein weiterer Aufsatz entfaltet die Konsequenzen dieses

hermeneutischen Ansatzes für die Deutung christologischer Denkmodelle (S. 81-

98). Am Ende des Abschnitts warnt F. unter Hinweis auf die prinzipielle Multi-
perspektivität aller menschlichen Wirklichkeitswahrnehmung vor einer
unsachgemäßen Engführung und Absolutierung der eigenen Position sowohl im
evangelisch-katholischen als auch im christlich-jüdischen Dialog (S. 99-121).

Die Wahrnehmung des paulinischen Glaubens als eines innerjüdischen
Bekenntnisses verbindet als Grundthese die Beiträge im zweiten Abschnitt. Ein
Essay entfaltet als Ergebnisse einer nichtlutherischen Leseweise der paulinischen
Briefe gemäß der „neuen Paulus-Perspektive" die konstitutive Bedeutung der

heiligen Schriften Israels für das Evangelium des Heidenapostels und seine enge
aktualisierende Anbindung an eine — mit der priesterschriftlichen Uberlieferung
vergleichbare — Bundestheologie (S. 123-156). Traditionsgeschichtliche Erwägungen

zu Rom 9—11 beleuchten die Rezeption sowohl „priesterschriftlicher" als

350



auch „deuteronomischer" Bundestheologien im Kontext der theozentrisch (Rom
9 u. 11) und anthropologisch (Rom 10) ausgerichteten paulinischen Argumentation

(S. 157-173). Hinsichtlich der Kommentierung des Römerbriefs durch den
italienischen Philosophen Giorgio Agamben stellt F. sodann die Berechtigung
einer (s. E. verkürzten) christologischen Deutung des paulinischen Sendschreibens

unter Ausblendung seiner bibeltheologisch reflektierten Theozentrik in
Frage (174-196). In entsprechender Weise erfährt Rom 5,1 f. eine universal-
theozentrische Deutung; zu relativieren sei hier die soteriologische Funktion Jesu
Christi (S. 197-217). F. plädiert für eine „theozentrische Christologie" als Kernaspekt

des grundsätzlich jüdisch-kontextuellen paulinischen Denkens (S. 218-240).
Hinsichtlich der Auswirkungen dieser exegetischen Ergebnisse auf das gegenwärtige
Verhältnis zwischen Juden und Christen (S. 241-265) kann er abschließend festhalten:

„Es gilt also, Israel mit seinen Gaben seinen Weg gehen zu lassen, wie er ihm
seinem eigenen Verständnis des göttlichen Willens gemäß aufgetragen ist" (S. 264).

Um weitere Fragen der Applikation der Thesen F.s, insbesondere im Hinblick
auf den christlich-jüdischen Dialog, geht es in den Beiträgen im dritten Abschnitt
des Buches. Die einzelnen Aufsätze beschäftigen sich mit den Möglichkeiten und
Grenzen einer rezeptionsorientierten Bibellektüre (S. 267-274), mit der Notwendigkeit

einer Auslegung des Neuen Testaments im Kontext des vielfältigen Judentums
des ersten und zweiten Jahrhunderts u.Z. (S. 275-302), mit grundlegenden
traditionsgeschichtlichen Aspekten christologischer Bekenntnisaussagen (S. 303-324), mit
den Voraussetzungen und der Auslegungstradition von Mt 28,19 (S. 325-350), mit
den bibeltheologischen Argumenten für die vorbehaklose Anerkennung der
andauernden Heilsbedeutung des jüdischen Glaubens und gegen eine christliche
Judenmission (S. 351-372), sowie mit der Bedeutung des II. Vatikanischen Konzils für das

jüdisch-christliche Verhältnis (S. 373-375). Im (bislang unveröffentlichten) letzten
Beitrag des Bandes (S. 377-384) akzentuiert F. ausgehend von 1. Kor 4,6 die
Problematik einer christologischen Sinnvertiefung alttestamendicher Texte vom
Christusereignis her und die Notwendigkeit der Wahrnehmung des Neuen Testaments
als „Evangelium aus den heiligen Schriften der Juden - allerdings in der Bindung an
Jesus aus Nazareth" (384). Beigegeben ist ein Nachweis der Erstveröffentlichungen
(S. 385-387). Register der Stellen und Sachen fehlen.

Der instruktive Sammelband enthält zahlreiche fundierte exegetische Einsichten

und wichtige Anregungen für die weitere bibeltheologisch begründete christliche

Wahrnehmung des vielgestaltigen Judentums in Geschichte und Gegenwart
als theologisch selbstständiges und gleichberechtigtes Gegenüber.

Tübingen Michael Tilly

Ben-Eliyahu, Eyal / Yehuda Cohn / Fergus Millar: Handbook of Jewish
Hterature from Tate Antiquity, 135-700 CE. Oxford, New York: Oxford University
Press 2012, XXV+162 S., gr.8°, ISBN 978-0-19-726522-2.

Das für einen breiteren Leserkreis bestimmte Kompendium enthält grundlegende
Einleitungsinformationen, die eine erste Orientierung hinsichtlich der (mehrheitlich

351



dem rabbinischen Überlieferungsbereich entstammenden) reichhaltigen jüdischen
Literatur von der hellenistisch-römischen Antike bis ins Mittelalter ermöglichen.

Das einführende erste Kapitel (S. 1-22) enthält hilfreiche Darlegungen zu den
sozialen und kulturellen Kontexten der behandelten Textkorpora, eine Reihe von
Ausführungen zur Hermeneutik der Rabbinen, überblicksartige Anmerkungen zu
ihrer literarischen Produktion sowie Hinweise auf weiterführende Sekundärliteratur.

Die historische Bedingtheit und der intentionale Charakter der behandelten
Texte werden durchweg wahrgenommen. Im zweiten Kapitel (S. 23-60) werden
Mischna, Tosefta, jerusalemischer und babylonischer Talmud sowie die kleineren
und aussertalmudischen Traktate behandelt. Nacheinander zur Sprache kommen
jeweils Inhalt und Aufbau, Zeit und Ort der Entstehung, Sprache, Druckausgaben,

Übersetzungen in moderne Sprachen, Kommentare, wichtige Sekundärliteratur,

digitale Ressourcen und die handschriftliche Überlieferung.
Das dritte Kapitel (S. 61-95) nimmt die Midraschim in den Blick. Einer

skizzenhaften Darstellung ihrer unterschiedlichen Formen und Funktionen folgen
knappe (und ebenso wie im vorangehenden Kapitel angeordnete) Ausführungen
zu den verschiedenen tannaitischen Midraschim und zu den auslegenden Mid-
rasch-Werken und -Sammlungen der amoräischen Schulen. Im vierten Kapitel
(S. 96-112) werden die Hechalot-Literatur und andere Texte aus dem Bereich der

jüdischen Mystik vorgestellt, im fünften Kapitel (S. 113-125) die Targumim
besprochen. Als ihren ursprünglichen Sitz im Leben benennen die Autoren den
synagogalen Gottesdienst (S. 113). Einen oft vernachlässigten Textbereich thematisiert

der sechste Kapitel (S. 126-139), das sowohl (hebräische, aramäische und
griechische) Gebete als auch liturgische Dichtungen umfasst. Im siebten Kapitel
(S. 140-147) geht es um chronographisch interessierte Erzählwerke und im achten

Kapitel (S. 148-155) um Texte innerhalb des rabbinischen Traditionsbereichs, die
mit dem Begriff „Apokalyptik" verbunden werden können. Das abschließende

neunte Kapitel (S. 156-160) wirft einen sehr kurzen Blick auf den umfangreichen
Bestand nichtliterarischer Texte. Einige Eigennamen und Büchertitel erschließt
der summarische Index (S. 161 f.).

Das instruktive Einführungswerk verfolgt durchweg einen historischkritischen

Ansatz und bietet keine Sondermeinungen. Auf unterschiedliche
Datierungen und Zuordnungen einzelner Werke wird hingewiesen. Die berücksichtigen
kritischen Textausgaben und die Auswahl der wissenschaftlichen Monographien
entsprechen zumeist dem aktuellen Stand der Forschung. Natürlich ersetzt das

Buch Günter Stembergers Einleitung in Talmud und Midrasch (zuletzt erschienen:
92011) nicht; dies ist von seinen Autoren auch ausdrücklich nicht beabsichtigt
(S. XII). An einigen Stellen droht die deutschsprachige Judaistik aus dem Blick zu

geraten. So fehlt beispielsweise ein Hinweis auf die „Gießener Mischna", während
auf die fromme „Artscroll Mishnah Series" verwiesen wird (S. 26). Entgegen der

Angabe der Verfasser (S. 31) ist die in Tübingen erscheinende Übersetzung des

jerusalemischen Talmuds noch nicht abgeschlossen. Der Pauschalhinweis darauf,
dass das Mischna-Hebräische der hebräischen Sprache der Schriftrollen vom
Toten Meer entspreche (S. 25), sollte begründet werden. Das nützliche Kompendium

wird seinen Leserkreis wohl vor allem im Rahmen von Undergraduate

352



Courses an englischen und amerikanischen Hochschulen finden. Darüber hinaus
sind vor allem die Abschnitte zu den mystischen und liturgischen Texten besonders

lesenswert.

Tübingen Michael Tilly

Luiseiii, Maria Michela / Jürgen Mohn / Stephanie Gripentrog (Hg.):
Kult und Bild. Die bildliche Dimension des Kultes im Alten Orient, in derAntike und in der

Neuheit, Würzburg: Ergon Verlag 2013 Diskurs Religion. Beiträge zur
Religionsgeschichte und religiösen Zeitgeschichte, Bd. 1), 245 S., gr.8°, ISBN 978-3-
89913-957-0.

Die Frage nach dem Kultbild hat in den letzten Jahren in Theologie und
Religionswissenschaft vor allem durch die Diskussion um die Existenz eines JHWH-
Kultbildes im Jerusalemer Tempel bzw. die Frage nach der Anikonizität des

JHWH-Kultes vermehrte Aufmerksamkeit erfahren. Vor diesem Hintergrund hat
die hier vorliegende Aufsatzsammlung, die aus einer Ringyorlesung an der
Universität Basel aus dem Jahre 2008 hervorgeht, besondere Aufmerksamkeit
verdient, da hier die Erforschung der Religionsgeschichte Israels bzw. des Judentums
eine wichtige Kontextualisierung erfährt. Nach einer ausführlichen Einleitung
(S. 7-12) untersucht Maria Michela Luiseiii (Birmingham) das Verhältnis zwischen
Bild und Kult im alten Ägypten, wobei die visuelle Darstellung der Bilderverehrung

auf privat gestifteten Denkmälern im Zentrum ihrer Ausführungen steht

(„Images of Personal Religion in Ancient Egypt: An Outline", S. 13-39). Eine
zweite ägyptologische Studie, vorgelegt von Susanne Bickel (Basel), widmet sich
verschiedenen ägyptischen Schöpfungsvorstellungen im spannungsvollen Dreieck
von Text, Bild und kultischer Praxis („Altägyptische Schöpfungsvorstellungen im
Kult: Mythos, Text und Bild", S. 41-65). Der klassische Archäologe Martin Gug-
gisberg (Basel) ergänzt die traditionellen Studien, die Götterbilder als Kontaktmedien

zwischen Menschen- und Götterwelt sehen, durch materielle Belege, die

zeigen, wie die physische Präsenz der Gottheit in den Kultbildern selbst realisiert
wurde. Dabei kann er auf die herausgehobene Bedeutung der Darstellung der

Sinnesorgane verweisen („Lebendige Götter? Zum Verhältnis von Gottheit und
Götterbild im antiken Griechenland", S. 67-89). Im Schnittfeld zwischen ägyptischer

und römischer Religion liegt die Studie von Martin Bommas (Birmingham),
der untersucht, wie ägyptische Objekte, insbesondere Pyramiden, im antiken Rom
als Kultbilder fungierten. Es handelt sich somit um eine Neukontextualisierung
von Kultbildern („Pyramids in Ancient Rome: Images without Cult?", S. 91-109).
Weitere Studien widmen sich dem Verhältnis von Kult und Bild im Alten Israel.
Hans-Peter Mathys (Basel) gibt einen fundierten und groß angelegten Überblick
zu Götterdarstellungen im Alten Israel und versucht vor diesem Hintergrund, den
Anikonismus des JHWH-Kultes, wie er durch die Symbolik des leeren Thrones
repräsentiert wird, näher zu fassen („Bilder und Bilderverbot in Israel - Der
Mensch als Bild Gottes", S. 111-162). Dem Phänomen anikonischer Kultobjekte
widmet sich auch Bernd Schipper (Berlin), der am Fallbeispiel der Masseva auf die

353



rituelle Funktion der Kultbilder abhebt. Die kultische Bedeutung des Gegenstands

ergibt sich dabei funktional aus dem Gebrauch desselben im Kult („Kultbilder

im antiken Israel. Das Verhältnis von Kult und Bild am Beispiel der aniko-
nischen Kultobjekte", S. 163-180). Ulrike Brunotte (Maastricht) untersucht auf
der Basis verschiedener Beispiele aus der Reformationszeit und der jüngeren
Vergangenheit den Zusammenhang von Idolatrie und Ikonoklasmus. Als
entscheidendes Movens für die Zerstörung von Kultbildern erscheint — neben der

Durchsetzung von eigenen Machtansprüchen - ein Bildverständnis, das tatsächlich

von einer realen Verkörperung des Abgebildeten ausgeht („Bilderkult und
Ikonoklasmus. Die Lehre von der Inkarnation und das reformatorische Problem
der Verkörperung", S. 181-202). Jürgen Mohn (Basel), ebenfalls Religionswissenschaftler

untersucht die Transformation von Kult und Bild im Kontext der
Bildenden Künste. In der Romantik ist es nicht mehr der Kult, der den Bildern
einen religiösen Gehalt verleiht, sondern vielmehr die romantische Kultreligion,
die das Individuum anspricht und so Ausdruck einer sich zunehmend herausbildenden

ästhetischen Sphäre der Gesellschaft wird („Von den Kult-Bildern zum
Bilder-Kult ,romantischer' Kunstreligion: Religionsgeschichtliche Interpretationen

zu Philipp Otto Runges Zeiten-Zyklus in religionsästhetischer Perspektive",
S. 203-242). Die einzelnen Beiträge, die allesamt klar formuliert und gut zu lesen

sind, erschließen somit wichtige Aspekte der Thematik „Bild und Kult" und führen

gerade durch die Frage nach den Medien der Vergegenwärtigung der Gottheit
und sowie durch die Thematik einer sekundären Verwendung von Kultbildern die

Forschungsdiskussion um wichtige Aspekte weiter.

Bochum Beate Ego

LADEUR, KARL-HEINZ / INO Augsberg (Hg.): Talmudische Tradition und moderne

Rechtstheorie. Kontexte und Perspektiven einer Begegnung, Tübingen: Mohr Siebeck 2013,
XI, 243 S., ISBN 978-3-16-152245-1.

Das In-Beziehung-Setzen von „allgemeinem" (nichtjüdischem) und jüdischem
Recht, die Bestimmung des Verhältnisses zwischen dem Recht Israels und dem
„Rechts Edoms", wie Isaac Breuer schrieb, gehört zu den Desideraten der historischen

und vergleichenden Rechtswissenschaft. Zu konstatieren ist dies nicht erst,
wie die Herausgeber des hier vorzustellenden Bandes andeuten, seitdem die
nationalsozialistischen Verbrechen zum „Verständnisverlust gegenüber einer ganzen
Rechtstradition" geführt haben (Einleitung der Herausgeber, S. 4). Wie der bereits

genannte Isaac Breuer, orthodox-jüdischer Rechtsanwalt und Religionsphilosoph,
in seiner Autobiographie „Mein Weg" (1946) mitteilt, hätten es zu seiner Studienzeit,

bereits vor der Shoah, assimiliert-jüdische Juraprofessoren höchst genierlich
gefunden, in ihren universitären Vorlesungen halachische Fragestellungen
anzusprechen, was sie aus diesem Grunde auch peinlichst vermieden. Der vorliegende
Band will diese „Leerstelle" (S. 3) füllen und weckt daher hohe Erwartungen.
Leider ist knapp die Hälfte der Beiträge aber nicht den sich hier eigentlich
auftuenden spannenden rechtshistorischen Fragen, sondern dem gewidmet, was die

354



Herausgeber „Kontexte der Begegnung" nennen — als ob es Texte, die „Interesse
für die jüdische Tradition aus der je eigenen Perspektive, etwa der Literaturwissenschaft"

(Einleitung, S. 12) wecken wollen, nicht andernorts in Hülle und Fülle
gäbe. So stehen einige der Ausführungen dieses Bandes, bei aller fachlichen Brilli-
anz, etwas kontextlos im Raum, etwa Clemens Pomschlegels Aufsatz „Gesetzlose
Gesetzgeber" über den französischen Psychoanalytiker und Lacan-Schüler Pierre

Legendre (S. 17-29), Katrin Trüstedts „Der Buchstabe und das Leben des Gesetzes

in Shakespeares Kaufmann von Venedig" (S. 59 —82) und vor allem Almut
Shulamit Bruckstein-Çoruhs „Taswir, Talmud, Mnemosyne. Schlitterlogik: Zur
Umordnung der Dinge" (S. 83-125). Der Rezensent gesteht gern ein, diesen
letzteren Rätseltext, in dem es die Autorin unternimmt, nicht nur Sufi-Traditionen
und Kabbala „mit der post-strukturalistischen Phänomenologie und Semiotik des

späten 20. Jahrhunderts" (S. 105), sondern auch Picasso und den Koran und all
dies wiederum mit zeitgenössischen Beiruter Künstlern wie Jalal Toufic und Wa-
lid Raad in Beziehung zu setzen und diese Beziehung dann durch Abbildungen
einer Ausstellung im Berliner Martin-Gropius-Bau zu visualisieren, nicht verstanden

hat. Suzanne Last Stones Hinweis auf einen Kulminationspunkt im
gegenwärtigen westlichen „Diskurs", zu dem nur beitragen könne, wer „einen Bart"
trägt „oder, falls das nicht der Fall ist", mit einem „französischen Akzent" spricht
(S. 153), legt freilich die Vermutung nahe, dass dies auch anderen Teilnehmer der

Tagung „Jewish Concepts of Law and Modern Legal Theory" so ergangen sein

könnte, deren Beiträge dieser Band dokumentiert. Da ist es erfreulich, dass dieser
Band auch noch Aufsätze versammelt, die der unbefangene Leser unter seinem
Titel vermuten würde: Ronen Reichmans Überlegungen zum Entscheidungsfin-
dungsprozess im halachischen Diskurs (S. 139-151), Adam B. Seligmans „Ambi-
guität und Notation: Jüdisches Recht und Rechtspluralismus" (S. 197-212) und
Chaim Saimans „Jüdisches Recht für die moderne Law School" (S. 213-241).
Dieser letztere Aufsatz, der zu den interessantesten des Buches gehört, zeigt unter
welchen Prämissen jüdische Rechtstexte in den Unterricht nicht-jüdischer juristischer

Lehranstalten in den USA Eingang gefunden haben: Verwendung findet
zum einen der von dem israelischen Rechtshistoriker Menachem Elon entwickelte
materiell-rechtliche Ansatz des „Mishpat Ivri", der dem traditionellen Korpus der
Halacha Rechtsmaterialien entnimmt, um sie „so zu systematisieren und umzu-
formulieren, dass deren Entscheidungsregeln für ein zeitgenössisches Gemeinwesen

zugänglich und relevant werden" (S. 216). Daneben wird ein Ansatz vertreten,
der das jüdische Recht im Hinblick auf moralisch-ethische Streitfragen zur
Geltung bringt; schließlich gibt es noch den rechtstheoretischen Ansatz, der das

jüdische Rechtssystem in epistemologischer Hinsicht fruchtbar machen will.
Dieser letztere Gesichtspunkt ist auch deswegen interessant, weil Suzanne Last
Stone („Jüdisches Recht in der postmodernen Rechtstheorie", S. 153-180), die
sich gegen den Anachronismus wehrt, „Rabbi Joseph Caro", den großen
„Gesetzgeber und Mystiker des 16. Jahrhunderts", als einen „der größten amerikanischen

Rechtstheoretiker unserer Zeit" anzuerkennen (S. 154), hier vehement

widerspricht. Vielleicht sind die Auseinandersetzungen um die postmoderne
Theoriebildung auf der genannten Tagung einigermaßen heftig gewesen. Doch

355



leider werden die Fäden nicht zusammengeführt, wird nirgendwo, was Aufgabe
der Herausgeber gewesen wäre, der Versuch einer Klärung unternommen. Auch
die Übersetzungen aus dem Englischen, mögen sie auch sprachlich passabel sein,
bleiben unvollkommen, da viele Texte sich unhinterfragt auf den angelsächsischen

Rechtskontext beziehen. Es ist im historischen Rechtsvergleich mit der
Halacha aber ein gewaltiger Unterschied, ob man sich auf das

kontinentaleuropäische, in römischer Tradition stehende Recht, mit dem die Juden sich in
der formativen Phase ihrer Rechtssammlungen im Talmud auseinandersetzen

mussten, oder auf das in britischer Tradition stehende common law bezieht. In
dieser Hinsicht wie im Hinblick darauf, dass konkrete rechtlich relevante
Lebenssachverhalte nur selten verhandelt werden, fehlt es dem Band an manchen Stellen

an historischer Tiefenschärfe. Man hätte den Herausgebern wünschen mögen,
dass sie die in ihrem Projekt als einen ihrer Ausgangspunkte vorgesehene Psychoanalyse

durch lateinisch-philologisch qualifizierte Rechtshistorie hätten ersetzen
dürfen.

Tübingen Matthias Morgenstern

SCHWEIGMANN-GREVE, KAY: Chaim Zhitlowsky: Philosoph, Sozialrevolutionär und
Theoretiker einer säkularen nationaljüdischen Identität, Hannover: Wehrhahn Verlag
2012, 472 S, ISBN 978-3-86525-268-5.

Kay Schweigmann-Greve hat sich die kritische Darstellung des Lebenswerkes von
Chaim Zhitlowsky (1865-1943), eingebettet in die zeitgemäßen politischen
Umstände und bezogen auf die damaligen Bestrebungen der osteuropäischen Juden,
eine moderne säkulare Nation herauszubilden, vorgenommen. In chassidischer
intellektuell interessierter Familie in Witebsk aufgewachsen und zunächst zum
assimilierten russischen Juden geworden, wandte sich Zhitlowsky im jungen
Erwachsenenalter dem jüdischen Sprachnationalismus zu. Im Exil in Deutschland
und in der Schweiz, wo er universitäre Bildung erwarb, und später in den USA
widmete er sich als Sozialrevolutionär und Kritiker des Marxismus seinem zentralen

Anliegen der philosophischen und praktischen Begründung einer säkularen

nationaljüdischen Identität und Kultur, die auf der jiddischen Sprache gründen
und nicht in erster Linie territorial bestimmt sind. Sein lebenslanger enorm
produktiver und facettenreicher, durch Kontinuitäten und Brüche gekennzeichneter
Einsatz als Anstifter und Teilnehmer partei- und verbandspolitischer Aktivitäten,
Journalist und Publizist geriet in Vergessenheit, da seine Ausrichtungen sowohl
dem geschichtlichen Verlauf der russischen Arbeiterbewegung wie auch der
Wirkung zionistischer Konzepte letztendlich zuwider liefen.

Die aus der Dissertationsschrift an der Philosophischen Fakultät der Universität

Potsdam hervorgegangene Monografie beleuchtet sowohl die Einflüsse Zhit-
lowskys als u.a. am Gründungsgeschehen der russischen Partei der Sozialrevolutionäre

(SR) und der Jüdischen Sozialistischen Arbeiterpartei (SERP) Beteiligter auf
eine Vielzahl weiterer politischer Gruppierungen, denen er sich vorübergehend
anschloss ohne seine eigenen Vorstellungen zu unterordnen, wie auch die Ab-

356



grenzung seiner Konzepte zu chauvinistisch oder kosmopolitisch orientierten
Modellen jüdischer Identität. Sie würdigt zudem den eigenständigen philosophischen,

von Kants Erkenntniskritik geprägten Ansatz Zhidowskys, seine Leistung
als jiddischer Philosophiehistoriker, der die einzige Philosophiegeschichte in
jiddischer Sprache verfasste, sein jiddisches Programm, das die Entwicklung des
Jiddisch identitätsstiftend als moderne Kultur-, Literatur-, Wissenschafts- und
Alltagssprache voranzutreiben begann, sowie seine Wertschätzung für das religiöse
jüdische Traditionsgut, dessen Übernahme in säkularer poetischer Form in seinen

nationaljüdischen Konzepten eindeutig vorgesehen war. Im Gesamten spiegelt sie

wesentliche Prozessmerkmale des Wandels des osteuropäischen Judentums von
einer traditionellen zu einer durch die westliche Moderne beeindruckten Gesellschaft.

Wenn auch zusammenfassende Einschübe zur besseren Überschaubarkeit

beigetragen hätten, ist die auf archivarischen Recherchen, auf Primärliteratur in
Jiddisch, Deutsch, Englisch und Russisch, auf sekundären biografischen Angaben
und auf thematisch weiterführender Literatur basierende sowie mit Abbildungen
aus jener Zeit illustrierte Studie über Chaim Zhitiowsky als ideengeschichtlich und
gesellschaftspolitisch aufschlussreiche, vielseitig anregende Lektüre zu empfehlen.

Bern Monika Kneubühler

357


	Rezensionen

