Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 69 (2013)

Artikel: Der Wandel der aschkenasischen Chanukka-Liturgie im Mittelalter :
eine Spurensuche

Autor: Hurwitz, Peter Joel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960949

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Wandel der aschkenasischen Chanukka-Liturgie
im Mittelalter: Eine Spurensuche

Von Peter Joe! Hurwitg"

Einleitung

Die heutige Chanukka-Liturgie besteht aus den Segensspriichen beim An-
ziinden der Chanukka-Lichter und dem Singen der Lieder 1997 n1an (ba-
Nerot Halaln ,,Diese Lichter) und 8 i (Ma'oz Sur ,,Festung, Fels [meiner
Rettung]) iber die acht Tage des Festes. Am Sabbatmorgen von Chanukka
und beim Tischsegen (1971 nN372 Birkat ha-Mazon) wird das oo 9y (LA/
ha-Nissim ,,Uber die Wunder®) eingefiigt, das in wenigen Sitzen vom Auf-
stand der Makkabder erzidhlt: Vom Wunder, dass die Makkabier das viel
grossere Heer der Seleukiden besiegen und den Tempel wieder einweihen
konnten. Aber war das zu allen Zeiten und in allen Gemeinden so?

Wenn wir aschkenasische Gebetbuicher aus dem Mittelalter anschauen,
entdecken wir eine Fiille kunstvoller heute kaum noch bekannter Pijjutim
(liturgischer Dichtungen), die sich tber mehrere Seiten erstrecken.! Wann
sind diese Zusitze entstanden, warum sind sie nach ein paar Jahrhunder-
ten wieder verschwunden, und was steht in den sefardischen Gebetbii-
chern? Um diesen Fragen nachzugehen, habe ich eine Anzahl alter aschke-
nasischer Gebetblcher (Siddurim und Mahgorim) aus verschiedenen Epo-
chen untersucht. Die Resultate dieser Untersuchung werden im Folgenden
dargelegt, mit einigen Gedanken zu einer méglichen Interpretation dieser
Entwicklung.

Die Geschichte des 7% 11vn (Ma ‘oz Sur)

Das Ma'og Sur ist der einzige Pijjut, der heute an Chanukka in praktisch
allen judischen Gemeinden noch gesungen wird. Text und Melodie ent-
standen in Deutschland, in den sefardischen Gemeinden kannte man die-

*  Dr. Peter Joe/ Hurwitz, Rudolf-Virchow-Strasse 9, D-79576 Weil am Rhein.

1 ELISABETH HOLLENDER, Zur Beschreibung der Makkabder in mittelalterlichen
Piyyutim zu Hanukkah, in: GIULIO BUSI (Hg.), Y2'28% nxn. We-z0't Le-Angelo.
Raccolta di studi gindaici in Memoriam di Angelo Vivian, Bologna 1993 (= Testi e
Studi, Bd. 2), S. 263-274.

309



sen Pijjut nicht. Der Text bildet ein Akrostichon mit dem Namen des
Verfassers Mordechai, vermutlich handelt es sich um Mordechai b. Isaak,
von dem noch andere Pijjutim iiberliefert sind. Wir wissen nicht genau,
wann dieser Mordechai gelebt hat, nach Leopold Zunz ist die Datierung
des Textes spitestens auf Mitte des 13. Jahrhunderts anzusetzen.? In dem
fur diese Arbeit untersuchten Material war der élteste Text eines Ma'og Sur
in einem aschkenasischen Siddur zu finden, der 1572 in Venedig gedruckt
wurde.> Diesem Ma'og Sur folgt ein aschkenasisches Chanukka-Lied in
Form eines humoristischen Ess- und Trinkgedichtes, das von den deut-
schen Rabbinern wegen der besungenen Ess- und Trinkfreude verboten
wurde, im Volk aber sehr beliebt war.# Ob der Ma'og Sur von Anfang an
gesungen wurde, und wenn ja, zu welcher Melodie, ist nicht bekannt. Me-
lodien wurden nicht notiert. Durch einen seltsamen Zufall wissen wir
aber, dass das Ma'ogz Sur im 15. Jahrhundert in Deutschland gesungen
wurde, und die Melodie sehr beliebt war. Der Budapester jiidische Wissen-
schaftler und Sammler hebriischer Manuskripte David Kaufmann (1852-
1899) machte einst Ferien in der Schweiz. Immer auf der Ausschau nach
interessanten Manuskripten, fand er in der Burgerbibliothek in Bern eine
Sammlung hebriischer Manuskripte aus dem 13. Jahrhundert. Offenbar
gab es in einem dieser Manuskripte noch unbeschriebene Seiten, auf die
ein gewisser Rabbi Baruch Bendit aus Ahrweiler im Rheinland 200 Jahre
spiter seine eigenen Pijjutim schrieb. Kaufmann publizierte diese Pijjutim
1885.5 Baruch Bendit war bis dahin véllig unbekannt gewesen, weshalb er
in der von Zunz verfassten und bis heute relevanten ,,Literaturgeschichte
der Synagogalen Poesie” von 1865 nicht erwihnt wurde. Beildufig be-
merkt Rabbi Baruch, dass zu seiner Zeit in Ahrweiler an Chanukka der
Ma'og Sur gesungen wurde und die Melodie dusserst populdr war. Nach
Kaufmann lebte Rabbi Baruch Bendit Mitte 15. Jahrhundert. Es ist gut
moglich, dass es dieselbe Melodie war, die noch heute von Juden gesun-
gen wird, denn etwa zwei Generationen spiter (1523/4) erschien in
Nirnberg ein Buch mit acht Kirchenliedern, von denen eines, ,,Nun freut

2 LEOPOLD ZUNZ, Literaturgeschichte der Synagogalen Poesie, Berlin 1865 [Nach-
druck Hildesheim 1966], S. 580.

3 DUTIDWRA A2 NIPAN 7272m M0, Venedig: Zuan di Gara (mit Bomberg’schen
Typen) 1572.

4 NEHEMIAS BRULL, Ein verpontes Chanukalied, in: Jahrbiicher fiir Jidische Ge-
schichte und Literatur 5-6 (1883), S. 102-105.

5 DAVID KAUFMANN, 2°%7737 i3 ¥R — 1707 99" 07y anoni 2 M, in:
Ha-Asif 2 (Warschau 1885), S. 293-299.

510



euch lieben Christen gmeyn®, von Martin Luther stammt und dessen Me-
lodie in der ersten Hilfte weitgehend mit derjenigen des heutigen Ma'ozg
Suridentisch ist.% (s. Abb. 1). In Franz M. Boehmes .A/tdentschern Liederbuch,
einer Sammlung deutscher Volkslieder vom 12. bis 17. Jahrhundert, gibt es
ein Kirchenlied mit sehr dhnlicher Melodie, aber anderem Text. Boehme
schreibt, dass ,,die Melodie von einem deutschen Volkslied stamme mit
dem Text R (,,So weiss ich eins das mich erfrewt das Pliimlein auff preyter
Heyde®), das heute nicht mehr bekannt ist.” Schon damals fiel die Ahn-
lichkeit mit Luthers Lied auf. Moglicherweise wurden sowohl die deutschen
Juden als auch Luther vom gleichen Volkslied inspiriert.

(T et cuch L it gmeyn.

R D Ty P

1 oy )
~ i

Abbildung 1. Ma‘og Sur-Melodie in Luthers Kirchenlied

(Mit freundlicher Erlaubnis des Birenreiterverlags Kassel)
Es gibt noch eine weitere Melodie zu Ma‘og Sur, ebenfalls aus einer nicht-
judischen Quelle. Der venezianische Komponist Benedetto Marcello

(1686-1739) vertonte eine damals sehr beliebte auf Psalmen basierende
Dichtung, den Estro poetico-armonico: Parafrasi sopra li salmi® Bei der Suche

6 Etlich cristlich Lider 1obgesang unf[d] Psalm: dem rainen Wort Gottes gemess anss der
Heylige[n] Schrifft durch mancherley Hochgelerter gemacht in der Kirchen i singen, wie es
dann zum Tayl berayt i Wittenberg in #ibung ist, Nirnberg: Jobst Gutknecht, 1524;
Konrad Ameln (Hg.), Das Achtliederbuch. In originalgetreuem Nachdruck [der
Ausgabe] Nirnberg, 1523/24, Kassel / Basel 1957 [22011].

7 FRANZ M. BOEHME, A/ltdeutsches Liederbuch, Leipzig 1913, S. 744 (Gesang 635).

8 BENEDETTO MARCELLO, Estro poetico-armonico: Parafrasi sopra li primi venticingue
salmi, Venezia: Domenico Lovisa, 1724-1726 [Faksimileausgabe: Farnborough
1967].

511



nach Quellen alter Musik, die zu dem altehrwiirdigen Text der Psalmen
passen wiirde, liess er sich von der judischen Liturgie inspirieren. Entwe-
der besuchte Marcello selbst die Synagogen Venedigs, oder er hatte judi-
sche Bekannte, die ihm die entsprechenden Melodien vorsangen. Das wat
gar nicht so ungewdhnlich, denn in der Jahrhunderte langen Geschichte
von Venedigs Juden gab es immer wieder Zeiten, in denen es trotz dis-
kriminierender Vorschriften sehr enge Kontakte zwischen der jidischen
Bevolkerung und ihrer christlichen Umgebung gab.? Zwischen die instru-
mentalen Stiicke und gesungenen Psalmentexte figte Marcello 50 Pijjutim
aus der hebriischen Liturgie ein, die teils von sefardischen und teils von
aschkenasischen (deutschen) Juden stammten; das heisst, er konsultierte
sowohl die sefardischen (spanischen, portugiesischen) Gemeinden, als
auch die aschkenasischen (deutschen) Juden. Darunter gibt es einen Ma'oz
Sur, der aschkenasischen Juden (degli Ebrei Tedeschi, s. Abb. 2).1° Marcello
schrieb sowohl den hebriischen Text wie auch die Noten von rechts nach
links, eine ungewohnliche Schreibweise, die aber Gbersichtlicher ist als die
bliche Methode mit der Notenschrift von links nach rechts und dem in
Silben zerlegten hebriischen Text ebenfalls von links nach rechts.

Junronazione degli Ebrei Tedefchi fopra
A e D

:;;:’Qt._ . .,—’:“m——ﬂ—'—‘ ) MM.T”—:

AN O onYBn A =l = >R N I PR 3 ') L b 1)

o - '!‘:ﬁfo_g_. o
P*-'-"-L—-!;, Tr=te ot .}N’T‘-—.———" .I!!!' H
T MAN IR [0n B aly Bg sYA n:ug P=an ny» naia
et

S0 DN ML
Abbildung 2: Marcellos Ma'og Sur

g

s

Die Ubernahme einer Melodie von einer Religion zur anderen ist ein hiu-
figes Phinomen, das in beiden Richtungen geschah. So berichtet R. Israel
Moshe Hazan (1808-1863), dass im 19. Jahrhundert im tiirkischen Izmir

9 RICCARDO CALIMANI, Storia del Ghetto di 1enezia, Milano 1985.
10 EDWIN SEROUSSIL, In Search of Jewish Musical Antiquity in the 18th-Century
Venetian Ghetto, in: The Jewish Quarterly Review 93 (2002), S. 149-199.

al2



viele Rabbiner vor den Feiertagen in Kirchen gingen, um ,,Melodien, wel-
che die Seele bewegen, in den judischen Gottesdienst einzufiigen. Sie
unterlegten den Melodien einen hebriischen Text und schufen so die
wunderbarsten Piyutim®.!!

Die iltesten Gebetbiicher

Das dlteste heute bekannte judische Gebetbuch ist der IR @I02Y 27 770,
d. i. der Siddur des R. ‘Amram b. Sheshna Ga’on, der im 9. Jahrhundert an
der Talmud-Akademie in Sura in Babylonien titig war. Er starb 875, sein
Geburtsdatum ist unbekannt. Es ist ein gemischtes halachisch-liturgisches
Werk, das einerseits Gebete und Pijjutim enthilt, andererseits aber auch
halachische Urteile fur den Zyklus (= v mahzor) des ganzen Jahres, die
zum Teil spiter hinzugefiigt wurden. In diesem Siddur wird der Wortlaut
der Segensspriiche iiber die Lichter nicht aufgefithrt; es heisst einfach,
man spreche den Segen tber die Lichter. Im Morgengottesdienst von
Shabbat Hannkka und in der Birkat ha-Mazon, dem Tischgebet nach einer
Mabhlzeit, wird das o°03n %¥ (A7 ha-Nissim / ,,Uber die Wunder*) erwihnt,
gefolgt von ynnn "2 (Bime Matitiabu / ,,In den Tagen des Matitjahu®),
wo in einigen wenigen Sitzen vom Aufstand und Sieg des Matitjahu und
seiner Schne gegen die Griechen erzihlt wird, die den entweihten Tempel
wieder einrichteten; ,,darauf zindeten sie im Hof des Tempels Lichter an
wihrend acht Tagen mit Lob- und Dankeshymnen®.1? Dieser Text ist
praktisch derselbe wie in heutigen Gebetbiichern. Das Olwunder wird
nicht erwihnt, der Grund zum Feiern ist die Befreiung von der griechi-
schen Unterdriickung und die Wiedereinweihung des Tempels.

Eines der dltesten Gebetbticher im aschkenasischen Raum ist der 9mm
M (Mahzor 1itry) aus Nordfrankreich,!3 der als Vorbild aller aschkenasi-
schen Gebetbucher gilt. Er wird Simha b. Shemu’el von Vitry zugeschrie-
ben, einem Schiiler oder Kollegen von Raschi. Er starb offenbar noch zu

11 JOSE FAUR, 1nwm1 woRi : 110 7w X9 2971, Jerusalem 1978.

12 obwn oy 21 770, hg. ARYE LEYB FRUMKIN und SHEMUEL KELMER, 2 Bde,
Jerusalem 5672 (= 1912) [Nachdrucke 1964 und 1982] (nach der Originalaus-
gabe: Warshe [Warschau] 5625 (= 1865), zuginglich auch unter der URL:
http:/ /www.daat.ac.il/daat/vl/tohen.asprid=24).

13 w7 3nn (nach der Handschrift im British Museum (Cod. Add. No. 27200 &
27201) zum ersten Male hrsg. und mit Anm. vers. von SIMON HURWITZ und
ABRAHAM BERLINER, Berlin 1889 [?1893; mehrere Nachdrucke, letzter Nach-
druck: Jerusalem 1988; Neuausgabe: hg. von ARYEH GOLDSHMIDT, Jerusalem
2003], S. 198-199.

313



Raschis Lebzeiten, so dass der Machsor noch vor 1105, dem Todesjahr
Raschis, verfasst wurde. Auch dieser Machsor ist ein gemischtes hala-
chisch-liturgisches Werk. Der Gebetstext fiir Chanukka ist praktisch iden-
tisch mit demjenigen von ‘Amram Ga’on.

Wenn man diese beiden Gebetsbiicher als massgebend fiir thre Zeit
betrachtet, kann man zusammenfassend sagen, dass sich die Liturgie von
Chanukka sowohl im Mittleren Osten als auch im zentraleuropiischen
Raum auf die schon im Talmud (bShab 23a) erwihnten Segensspriiche
(Berakho?) beim Lichter-anziinden beschrinkt, dazu kommen am Shabbat
Hanukka das oo %y (‘A/ ha-Nissim, ,,Uber die Wunder®). Das Wunder
bezieht sich auf den Sieg ,,der Wenigen tiber die Vielen“. Die Geschichte
mit dem Olkrug, dessen Ol statt nur fiir einen ganze acht Tage lang reich-
te, kommt hier nicht vor. 0011 %y (A7 ha-Nissim) witd zum ersten Mal im
Massekbet Sofrim aus dem achten Jahrhundert erwihnt, einem der soge-
nannten kleineren Traktate (Massekhto?), die nach Abschluss des Talmuds
geschrieben wurden.

Die mittelalterlichen Siddurim und Machsorim in Deutschland

Zwischen dem 13. und 16. Jahrhundert erschienen im deutsch-aschkenasi-
schen Raum Siddurim und Machsorim mit einer ganzen Reihe kunstvoller,
oft gereimter Pijjutim fiir den Sabbat-Morgengottesdienst an Chanukka, die
sich Gber mehrere Seiten erstrecken und in welchen die Unterdrickung
durch die Griechen und deren Griueltaten an den Juden anschaulich in
allen Einzelheiten beschrieben werden. Der siegreiche Aufstand von Matit-
jahu und seinen So6hnen wird von speziellen Lobgesingen begleitet. Im
16./17. Jahrhundert verschwinden diese Pijjutim allerdings wieder aus den
Gebetbtichern.

Die mittelalterlichen Pijjutim von Shabbat Hanukka

Der Pijjut taucht in den Synagogen von Palistina im 5./6. Jahrhundert auf.
In den grossen jiidischen Gemeinden Babylons war man zunichst gegen
die Einfilhrung dieser poetischen Einlagen mit dem Argument, dass sie
vom Inhalt des Gebets ablenken wiirden.!* Noch Mose b. Maimon / Mai-
monides (1138-1204) im 12. Jahrhundert war aus demselben Grund ein
Gegner von Pijjutim; immerhin riumte er ein, wenn in einer Gemeinde
das Singen von Pijjutim bereits ein langjahriger Brauch (minbhag) ist, kénne

14 ERIC WERNER, A Voice St/] Heard — the sacred songs of the Ashkenazic Jews, Uni-
versity Park / London 1976, S.11.

314



man damit fortfahren, vorausgesetzt, dass die Pijjutim die Gebete nicht zu
lange unterbrechen.'s Liturgische Gesinge erschienen etwa gleichzeitig
sowohl im Christentum als auch im Islam, wobei die Melodien unab-
hingig von der Religion statk von der lokalen Musiktradition beeinflusst
wurden. Dass es bei diesen poetischen Dichtungen zwischen Judentum,
Christentum und Islam gegenseitige Beeinflussungen gab, erkennt man
schon an den Namen fur diese Gesinge. Das Wort v1p (piyy#f) kommt
vom griechischen nowmg (pozetés), ,,Dichter (Poet)®, also aus der byzanti-
nisch-griechischen Tradition. Ein anderer Name fiir liturgische Poesie, det
vor allem in Babylonien gebriuchlich war, ist nn (hagzanu?) oder o1
(hizzunim), oder in arabisierter Form nimn (hizana).'6

Das untersuchte Material

Um der Frage der Entwicklung der Chanukka-Pijjutim nachzugehen, habe
ich sieben Manuskripte aus Deutschland aus dem 13. und 14. Jahrhun-
dert!” und einen Druck aus Krakau von 15898 untersucht. Zwel weitere
aschkenasische Manuskripte aus dem 13. Jahrhundert haben keine Ein-
trige zu Chanukka.’” Viele dieser Manuskripte sind kalligrafisch von aus-
serordentlicher Schonheit, manche zudem kunstvoll illustriert. Die Liste
der damals am Sabbatmorgen von Chanukka am hiufigsten gelesenen
oder gesungenen Pijjutim sind in Tabelle 1 zusammengefasst.20

15 HENRY GEORG FARMER, Maimonides on Listening to Music, in: Journal of the
Royal Asiatic Society, October 1933, S. 871-872; EDWIN SEROUSSI, More on
Maimonides on Music, in: Zutor 2 (2002), S. 126-135.

16 LEE 1. LEVINE, The Ancient Synagogue. The First Thousand Years, New Haven /
London 2005, S. 583, 236.

17 Mabzor Sonthern Germany 1270 -1290, Kaufmann Collection MS 388, fol. 56v-61x;
Mabhzor Southern Germany 1320, Kaufmann Collection MS 384, 18r-4v; Mahzor
David Bar Pessach, Deutschland, 14. Jh., New York Public Library; Festtagsgebet-
buch (Machsor), Deutschland 13. Jahrhundert, Bayerische Staatsbibliothek,
Cod. hebr. 4(2); Machsor Leipzag, ca. 1310-1320, 27v-31r, Universititsbibliothek
Leipzig; The Amsterdam Mabzor (SGd-Deutschland 13. Jahrhundert), hg. A. van
der Heide und E. van Voolen, Leiden 1989, S. 317a-320b; Mahzor Niirnbery,
1331, S. 19a, The Jewish National and University Library, Jerusalem.

18 Yotsrot Ashkenagic Rite, Cracow 1589, Jewish Theological Seminary, New York,
S.24-38,

19 Mabhgor Worms, 1273, Jewish National and University Library, Jerusalem; Mach-
sor Esslingen, 1290, Jewish Theological Seminary, New York.

20 ISRAEL DAVIDSON, Thesaurus of Mediaeval Hebrew Poetry (Hebr.) 4 Vol. Jewish
Theological Seminary, New York 1924-1933.

315



Tabelle 1. Die Pijjutim von Schabbat Chanukka

hebriischer Name deutscher Name Autor

ANDIR I TR Ich danke dir, dass du mir  Josef bar Schlomo

zurntest aus Carcassonne
0N Iy *2 IR Ich danke dir, dass du mir
phirPhivs antwortetest, mich belebt p)

und nicht vernichtet hast

"Donn iy 3 9R Ich danke dir dass du mir P
nywrh  geantwortet und geholfen

hast
pamiont ey Zwel Olivenbidume wurden  Shelomo Ibn Gabi-
51 in einem verschlossenen rol
Garten gefillt
I IR 1322 Seine Erhabenheit lasst Shelomo Ibn Gabi-
wipna  Licht im Tempel erstrahlen  rol
non 2 R Es gibt keinen anderen Shelomo ha-Bavli
Schopfer

Abgesehen von einigen unbedeutenden Abweichungen vor allem in der
Schreibweise, ist der Wortlaut der Pijjutim in allen untersuchten Mach-
sorim praktisch identisch. Die Sprache ist das mittelalterliche Hebriisch,
das um des Reimes willen manchmal etwas zurechtgebogen wird. Die
Pijjutim 2 noar *3 YR (Odekba ki anafta bi), 2191 132 1001 o0t 2w (Shne
zetim nikbrety be-gan na‘wl) und o0 N% PR (En sur helef) kommen in allen
untersuchten Machsorim vor, die tibrigen nur in vereinzelten. Im Folgen-
den wird der Inhalt dieser Pijjutim kurz skizziert.

"2 NBIR 2 JNIR (Odekba ki anafta bi)

Dieser Pijjjut ist in Reimen und in Form eines alphabetischen Akrosti-
chons verfasst, wobei jeder Anfangsbuchstabe acht bis neun Mal wieder-
holt wird. Es ist der lingste und ausfihrlichste Chanukka-Pijjut, und im
Folgenden werden die wesentlichen Punkte wiedergegeben. Einige der
Geschichten in diesem Pijjut finden wir schon in den Makkabier-Biichern,
wenn auch nicht immer in derselben Fassung.

Antiochus IV. Epiphanes (um 215-164 v.) und sein Feldherr Philippus
kamen ins Land und versuchten, das Judentum auszurotten, indem sie die
Juden zwangen, Schweinefleisch zu essen und Gotzen anzubeten, auch
wurde die Beschneidung verboten. Wer sich dagegen wehrte, wurde geto-

316



tet. Die Geschichte vom neunzigjdhrigen Priester El‘azar, der lieber den
Mirtyrertod wihlte als auch nur tun, als ob er Schweinefleisch dsse, um
der Jugend nicht ein schlechtes Vorbild zu sein, entspricht in etwa detje-
nigen der Makkabider-Biicher. Es folgt die Erzdhlung der sieben Briider,
die sich lieber zu Tode martern lassen als ihrem Glauben abzuschworen.
Wihrend in den Makkabder-Bichern (2. Makk 7,20-29) die Mutter ihtre
Kinder zum Martyrium anfeuert, tut sie das in diesem Pijjut nicht. Nach
dem siebten Mord wurde sie jedoch ohnmaichtig und verschied ebenfalls.
Ferner fithrte der griechische Statthalter das zus primae noctis, das Recht der
ersten Nacht, bei jeder jidischen Hochzeit ein. Diese Bestimmung war
wihrend 44 Monaten in Kraft, bis Jehuda Makkabi die Tochter des Ho-
henpriesters Jochanan heiratete. Wahrend der Hochzeitsfeier zog sich die
Braut plétzlich vor den geladenen Gisten nackt aus. Jehuda wurde zornig
und schimpfte sie eine Hure, da entgegnete sie: Mich klagt ihr an, aber
heute Nacht werdet ihr mich nackt diesem unteinen Unbeschnittenen
Gbergeben. Daraufhin wurde Jehuda zornig und begann den Aufstand
gegen die Besatzer. Er griff zu einer List, indem er sich mit seinem Vater
und seinen Briiddern zum Statthalter begab und tat, als wolle er sich dessen
Bestimmungen fligen. Doch als er mit ithm allein in einem Raum war, zog
er seinen Dolch und t6tete ithn. Darauf vernichteten die Makkabier das
feindliche Heer, und dies wurde dem Holofernes gemeldet.?!

Nachdem das Heer des Antiochus von den Makkabidern in die Flucht
geschlagen wurde, erscheint Holofernes mit einer neuen Armee. Diesmal
befreite Judit mit dem im gleichnamigen Buch beschriebenen Trick die
Juden vor der Vernichtung. Danach heisst es: ,,Wegen dieses Wunders
bestimmten die Weisen, die ganzen acht Tage das Hallel zu sagen, und
dass mit Freude Lichter angeziindet werden, jedes Jahr immer wieder®.
Das Chanukka-Wunder ist hier also die Befreiung durch die mutige Judit,
nicht durch die Makkabder. Man feierte acht Tage lang und zindete Lich-
ter an. Die Tempeleinweihung wird nicht erwihnt und folglich gibt es
auch kein Olwunder.

2IW1 132 W21 00T I (Shae setim nikhretu be-gan na ‘ul)

Die zwei gefillten Olbiume, die wieder blithen werden, sind eine Allegorie
auf Israel, das jetzt die Unterdriickung durch die Griechen erleidet, doch
wird die gewaltlose Erlosung kommen, in Anspielung auf die Vision des

21 Mit dem Erscheinen des Holofernes geht der Pijjut kurzerhand von der Bela-
gerung des Antiochus im zweiten vorchristlichen Jahrhundert in die Zeit Ne-
bukadnezars im sechsten vorchristlichen Jahrhundert tber.

317



Propheten Sacharja (4,2-6), welche die Riickkehr Israels vom babyloni-
schen Exil beschreibt, versinnbildlicht durch den siebenarmigen Leuchter,
flankiert von zwei Olbiumen und dem Text: ,,Gott spricht: ‘Nicht mit
Gewalt und nicht mit Kraft, sondern mit meinem Geist [werde ich euch

€ ccC

zurickfihren]®.* Dieses Motiv wurde in der illustrierten Cervera-Bibel
vom Jahr 1300 bildlich dargestellt (s. Abb.3)

Abbildung 3. Vision des Sacharja (4,2-6), Cervera Bibe/ 1300

N1 X 1R (En sur helef)

Es werden etwas gekiirzt, in blumiger Sprache und in Reimen noch einmal
die Schandtaten der Griechen aufgezihlt, die das Judentum auszurotten
versuchten: unter anderem das Verbot von Opfern, der Beschneidung und
des Tora-Lernens. Wer einen Ehevertrag unterschrieb, dem wurde ein
Finger abgehackt, ,,so0 dass die Zahl der unchelichen Kinder stark zu-
nahm®. Die Siegesfeier dauerte acht Tage; sie wird als eine Art Nachholen
des Sukkot-Festes betrachtet, das wihrend des Krieges nicht gefeiert wer-
den konnte, dhnlich wie in 2. Makk 1,18. Weder die Tempelweihe noch
das Olwunder werden erwihnt.

WIpna 1 IR 12D (Kevodo or yigrah be-migdas)

Eine kurze Hymne iiber das Wiederaufnehmen des Tempeldienstes mit
den Priestern in ihren speziellen Gewindern und dem goldenen sieben-
armigen Tempelleuchter (Menora). Gott kehrt voll Erbarmen nach Jeru-
salem zurlick, das wieder in alter Pracht erstrahlt. Krieg, das Anziinden
von Lichtern oder ein achttigiges Olwunder werden nicht erwihnt.

318



AYW Y *% *nnt a0y °3 TR (Odekba ki ‘anitani wa-tebi [ li-yesu a)

Auf einen kurzen Lobgesang folgt nochmals die Aufzihlung der Griuel-
taten der Griechen, zusitzlich noch das Verbot des rituellen Tauchbades
(migweb). Bei der Geschichte von der Hochzeit von Jehuda mit der Toch-
ter des Hohepriesters zerreisst Chana lediglich ihre Kleider als Zeichen
der Trauer und zieht sich nicht nackt aus wie im ersten Pijjut 77X. Der
darauf folgende Aufstand der Makkabier weicht an manchen Stellen etwas
von der Version im ersten 71X ab. Als Jehuda den griechischen Feldherrn
ersticht, schligt er ihm anschliessend den Kopf ab, den er den Griechen
zeigt, die alsdann die Flucht ergreifen. Hier kommen Judit und Holofernes
nicht ins Spiel; es ist Jehuda, der den feindlichen General képft und
dadurch den Feind in die Flucht schligt. Darauf greift aber der Konig
Antiochus hochst personlich, auf seinem Elefanten reitend, die Makkabaer
an. Jehuda t6tet den Elefanten, Antiochus fillt herunter und kehrt be-
schimt in sein Land zuriick. Nach dem Sieg weithen die Makkabder den
Tempel wieder ein; hier dient das achttigige Wunder mit dem Olkrug als
Erklirung fiir die acht Tage von Chanukka.

Diese Pijjutim vertreten den klassischen Standpunkt, dass es sich hier
um einen Kampf des Hellenismus gegen das Judentum handelt. Die Ver-
sion der Makkabider-Bucher, dass nimlich die Hasmonier in erster Linie
die hellenisierten Juden und korrupten Hohepriester bekimpften und An-
tiochus die judenfeindlichen Bestimmungen erst erlassen hatte, als einige
judische Anfithrer gegen ihn putschten, kommt hier nicht vor. Bemer-
kenswert sind die Verkntipfung der Makkabaer-Geschichte mit detjenigen
von Judit sowie die Weglassung des Olwunders. Ausser im letzterwihnten
Pijjut und in einem polnischen Siddur von 1589 (siche Fussnote 18) be-
steht das Chanukka-Wunder aus dem Sieg der kleinen Makkabier-Bande
gegen die grosse Ubermacht der Griechen, und nicht aus dem Wunder
vom Olkrug,

Zwischen dem 15. und 17. Jahrhundert verschwinden diese phantasie-
vollen Pijutim wieder aus den Gebetbiichern, so dass wir im Machsor von
Sulzbach aus dem Jahr 1731,22 wie schon bei R. ‘Amram im 9. Jahrhun-
dert und auch wie in den heutigen Gebetbtichern, nur noch die Berakhot
beim Lichterziinden und die beiden kurzgefassten 1921 n1i1 (ba-Nerot Ha-
lald) und oo 9y ("A/ ha-Nissim) vorfinden. In Deutschland kam dann ab
dem 13. Jahrhundert noch der W% 19n (Ma ‘oz Sur) hinzu.

22 Rax7M Mnm — oI o mwn 2om aven 970, hg. MESULLAM ZALMAN B.
AHARON, Sulzbach 1731 (Baytische Staatsbibliothek, Miinchen).

319



Was fithrte zum Aufblihen dieser kunstvollen Pijjutim im aschkenasi-
schen Mittelalter, und warum verschwanden sie wieder nach zwei bis drei
Jahrhunderten? Wir kénnen hochstens Vermutungen anstellen. Vielleicht
sind die detaillierten Beschreibungen der griechischen Martermethoden
unter dem Finfluss der Judenverfolgungen zur Zeit der Kreuzziige entstan-
den, wo man sich so sehr nach einer Erlosung sehnte. Im Ma'og Sur werden
vier grosse Unterdriickungen und die anschliessende Befreiung thematisiert:
Agypten, Babylon, Persien und Griechenland. In der spater hinzugefiigten
sechsten Strophe wird Gott beschworen, Rache an den bosen Unterdri-
ckern zu iiben und den IR (Admon) in die Finsternis zu verjagen. 11X (=
,,totlich® > Esau > Edom > Rom > Christen) deutet die christlichen Juden-
verfolgungen an. Vielleicht spielt auch der ausgeprigte Wunderglaube im
christlichen Mittelalter eine Rolle, der dann mit der Renaissance und dem
Humanismus einer ntichterneren Betrachtungsweise wich.

Die Antiochusrolle

Es gibt noch eine weitere Quelle fiir die Chanukka-Geschichte, nimlich die
sogenannte Antiochus-Rolle (0131°wix n2an Megillat Antiokhos), auch griechi-
sche Rolle (nony 39w Megilla Jevanid) und Rolle oder Buch der Hasnmonder (100
o RMMwNR oder NPa Megillat oder Sefer Bne Hasmona'im) genannt, nicht zu
verwechseln mit den bereits erwihnten Makkabier-Blichern. Dieser Text
wurde hauptsichlich von den jemenitischen, sefardischen und teilweise auch
von den italienischen Juden gelesen. Man weiss, dass die Ro/k im 13. Jahr-
hundert in Italien an Chanukka o6ffentlich gelesen wurde,?® sie erscheint
auch in einem Machsor aus Florenz von 1490.2¢ Wie bereits erwihnt, kann-
ten die sefardischen Gemeinden den Ma oz Sur nicht, dagegen zitierte man
Psalm 30, der mit der Uberschrift ,,Gesang, Lied zur Einweihung des Tem-
pels, von David® (1% nean nonn »w Wt Migmor Sir hanukkat ha-bayit le-
David) beginnt: d. h. die Wiedereinweithung des Tempels durch die Hasmo-
nder wird mit der Einweithung des ersten Tempels verglichen. Die Antio-
chus-Rolle wird schon von Sa‘adja b. Josef Ga’on (882-942) erwihnt.?s
Vermutlich entstand sie zwischen dem 2. und 5. Jahrhundert und beruht
nicht auf historischen Quellen. So wird Antiochia als Stadt am Meer ge-
nannt, was sie nie war; auch wird Jochanan der Hohepriester mit dem

23 YESA'YAHU DI TRANI: Scholia, Suk. 44b.
24 Machsor Rothschild, Florenz 1490.

25 http://www.jewishencyclopedia.com/articles/13357-scroll-of-antiochus
(Abruf 03.10.2012).

320



gleichnamigen Sohn des Matitjahu verwechselt. Die Antiochus-Rolle wurde
auf Aramiisch geschrieben und spiter ins Hebriische tibersetzt und 1851 in
beiden Sprachen von Herschel E. Filipowski (1816-1872) nach einem Ma-
nuskript des British Museum in London herausgegeben.?¢ Bereits 1548
erschien in Venedig eine deutsche Ubersetzung.

Die Geschichte beginnt damit, dass Antiochus seinen Feldherrn Nika-
nor gegen die Juden in den Krieg schickt, weil sie nicht die griechischen
Sitten und Gebriuche annehmen wollten. Dieser mordet und entweiht
den Tempel. Der ,,Hohepriester Jochanan, einer der Séhne von Matitja-
hu® geht zu Nikanor, wobei er ein Einlenken vortiuscht, doch als die zwei
allein im Raum sind, ersticht Jochanan den Nikanor mit einem im Kleid
versteckten Dolch, worauf die griechische Armee flieht, dhnlich dem ei-
nen Odecha-Pijjut. Darauf schickt Antiochus den General Bagris nach Jeru-
salem, der ein grosses Blutbad anrichtet. Doch Jochanan schlagt mit vier
seiner Briider auch ihn in die Flucht. Bagris kehrt mit einer noch grosse-
ren Armee zurick, verstirkt durch gepanzerte Elefanten. Jehuda kimpft
tapfer, kommt aber im Krieg um, worauf der Vater Matitjahu das Kom-
mando ergreift und Bagris endgiiltig besiegt. Als Antiochus von der end-
glltigen Niederlage seiner Armee erfihrt, besteigt er ein Schiff und ver-
sucht zu flichen. Aber tiberall wo er hinkommt, lehnt man sich gegen ihn
auf und schimpft ihn ,,den Davonlaufenden®. Aus Verzweiflung begeht er
Selbstmord, indem er sich ins Meer stiirzt. Die Hasmonier weihten den
Tempel wieder ein und entziindeten die Menora. Im Gegensatz zu den
meisten mittelalterlichen aschkenasischen Pijjutim und dem Seder Awmzram,
kommt das Olwunder hier wieder vor, wie schon frither im Talmud
(bShab 21b)

Die Antiochus-Rolle wurde 1868 auch im aschkenasischen n312y 970
2% auf Hebriisch gedruckt und ist so noch in der Ausgabe von 1901
vorhanden.?’ In spiateren Ausgaben wurde sie dann weggelassen.

Zusammenfassung

Die iltesten Gebetsbiicher (9.-12. Jahrhundert) haben eine sehr kurze
Chanukka-Liturgie. Zwischen dem 13. und 16. Jahrhundert entstand in
Deutschland eine Reihe kunstvoller Pijjutim, in denen von der Unter-

26 HERSCHEL (HIRSCH TSVI B. ELI'EZER) FILIPOWSKI, ©137wiR n%*an — The Book
of Antiochus, published for the First Time in Aramaic, Hebrew, and English,
London 1851.

27 Twb v mw MR 1YY L. mwn Yo% misnam mvbna Y915 YXWwe nmay 170, he.
Seligman Baer, Rédelheim 1868 [21901], S. 441-445.

321



driickung der Juden durch die Griechen und der Befreiung durch die
Makkabier erzahlt wird. In einigen Pijjutim wird die Geschichte des Anti-
ochus mit derjenigen von Judit und Holofernes vermischt und die endgtil-
tige Befretung Judit zugeschrieben.

Wihrend in den Pijjutim der Kampf der Hasmonier als eine Ausei-
nandersetzung zwischen Hellenismus und Judentum dargestellt wird, geht
aus den Makkabder-Biichern hervor, dass der Makkabier-Aufstand eher
ein innerjidischer Kampf gegen die korrupten Hohepriester und die hel-
lenisierten und assimilierten Juden war.

Die Antiochus-Rolle wurde an Chanukka vor allem bei den jemeniti-
schen, sefardischen und teilweise bei den italienischen Juden gelesen.

Das Wunder mit dem Olkrug erscheint zum ersten Mal im Talmud. Se-
der "Amram, Mahzor itry und die Mehrzahl der mittelalterlichen aschken-
asischen Manuskripte erwihnen es nicht — da ist das Wunder der Sieg der
judischen Minderheit tiber die griechische Grossmacht.

Warum im deutschen Mittelalter diese ausgedehnte Chanukka-Literatur
entstand und etwa dreithundert Jahre spater wieder verschwand, wissen wir
nicht. Moglicherweise entstanden diese Geschichten unter dem Einfluss
der Judenverfolgungen zur Zeit der Kreuzziige.

322



	Der Wandel der aschkenasischen Chanukka-Liturgie im Mittelalter : eine Spurensuche

