
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 69 (2013)

Artikel: Der Wandel der aschkenasischen Chanukka-Liturgie im Mittelalter :
eine Spurensuche

Autor: Hurwitz, Peter Joel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960949

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Wandel der aschkenasischen Chanukka-Liturgie
im Mittelalter: Eine Spurensuche

Von VeterJoel HurwitJJ

Einleitung
Die heutige Chanukka-Liturgie besteht aus den SegensSprüchen beim
Anzünden der Chanukka-Lichter und dem Singen der Lieder nrun (ha-

Nerot Halalu „Diese Lichter") und nx TOD (Ma'o% Sur „Festung, Fels [meiner

Rettung\ic) über die acht Tage des Festes. Am Sabbatmorgen von Chanukka
und beim Tischsegen (|n»n rD"0 Birkat ha-Mas^on) wird das D'Din bs ('AI
ha-Nissim „Über die Wunder") eingefügt, das in wenigen Sätzen vom
Aufstand der Makkabäer erzählt: Vom Wunder, dass die Makkabäer das viel
grössere Heer der Seleukiden besiegen und den Tempel wieder einweihen
konnten. Aber war das zu allen Zeiten und in allen Gemeinden so?

Wenn wir aschkenasische Gebetbücher aus dem Mittelalter anschauen,
entdecken wir eine Fülle kunstvoller heute kaum noch bekannter Pijjutim
(liturgischer Dichtungen), die sich über mehrere Seiten erstrecken.1 Wann
sind diese Zusätze entstanden, warum sind sie nach ein paar Jahrhunderten

wieder verschwunden, und was steht in den sefardischen Gebetbüchern?

Um diesen Fragen nachzugehen, habe ich eine Anzahl alter aschke-
nasischer Gebetbücher (Siddurim und Mah^orim) aus verschiedenen Epochen

untersucht. Die Resultate dieser Untersuchung werden im Folgenden
dargelegt, mit einigen Gedanken zu einer möglichen Interpretation dieser

Entwicklung.

Die Geschichte des T1X T127D (Ma 'oz Sur)

Das Ma'o% Sur ist der einzige Pijjut, der heute an Chanukka in praktisch
allen jüdischen Gemeinden noch gesungen wird. Text und Melodie
entstanden in Deutschland, in den sefardischen Gemeinden kannte man die-

* Dr. PeterJoel Hurwit%, Rudolf-Virchow-Strasse 9, D-79576 Weil am Rhein.

1 ELISABETH Hüllender, Zur Beschreibung der Makkabäer in mittelalterlichen
Piyyutim zu Hanukkah, in: GlULIO BUSI (Hg.), iVmkV n>m. We-^o't FeAngelo.
Raccolta di studi giudaici in Memoriam di Angelo Vivian, Bologna 1993 Testi e

Studi, Bd. 2), S. 263-274.

309



sen Pijjut nicht. Der Text bildet ein Akrostichon mit dem Namen des

Verfassers Mordechai, vermutlich handelt es sich um Mordechai b. Isaak,

von dem noch andere Pijjutim überliefert sind. Wir wissen nicht genau,
wann dieser Mordechai gelebt hat, nach Leopold Zunz ist die Datierung
des Textes spätestens auf Mitte des 13. Jahrhunderts anzusetzen.2 In dem
für diese Arbeit untersuchten Material war der älteste Text eines Ma'o^Sur
in einem aschkenasischen Siddur zu finden, der 1572 in Venedig gedruckt
wurde.3 Diesem Ma'o^ Sur folgt ein aschkenasisches Chanukka-Lied in
Form eines humoristischen Ess- und Trinkgedichtes, das von den
deutschen Rabbinern wegen der besungenen Ess- und Trinkfreude verboten
wurde, im Volk aber sehr beliebt war.4 Ob der Ma'o% Sur von Anfang an

gesungen wurde, und wenn ja, zu welcher Melodie, ist nicht bekannt.
Melodien wurden nicht notiert. Durch einen seltsamen Zufall wissen wir
aber, dass das Ma'o% Sur im 15. Jahrhundert in Deutschland gesungen
wurde, und die Melodie sehr beliebt war. Der Budapester jüdische
Wissenschaftler und Sammler hebräischer Manuskripte David Kaufmann (1852-
1899) machte einst Ferien in der Schweiz. Immer auf der Ausschau nach
interessanten Manuskripten, fand er in der Burgerbibliothek in Bern eine

Sammlung hebräischer Manuskripte aus dem 13. Jahrhundert. Offenbar
gab es in einem dieser Manuskripte noch unbeschriebene Seiten, auf die
ein gewisser Rabbi Baruch Bendit aus Ahrweiler im Rheinland 200 Jahre
später seine eigenen Pijjutim schrieb. Kaufmann publizierte diese Pijjutim
1885.5 Baruch Bendit war bis dahin völlig unbekannt gewesen, weshalb er
in der von Zunz verfassten und bis heute relevanten „Literaturgeschichte
der Synagogalen Poesie" von 1865 nicht erwähnt wurde. Beiläufig
bemerkt Rabbi Baruch, dass zu seiner Zeit in Ahrweiler an Chanukka der

Ma'o^ Sur gesungen wurde und die Melodie äusserst populär war. Nach
Kaufmann lebte Rabbi Baruch Bendit Mitte 15. Jahrhundert. Es ist gut
möglich, dass es dieselbe Melodie war, die noch heute von Juden gesungen

wird, denn etwa zwei Generationen später (1523/4) erschien in
Nürnberg ein Buch mit acht Kirchenliedern, von denen eines, „Nun freut

2 LEOPOLD ZUNZ, Uteraturgeschichte der Synagogalen Poesie, Berlin 1865 [Nach¬
druck Hildesheim 1966], S. 580.

3 D'TiaiPXn anaan m-pan nmaa HID, Venedig: Zuan di Gara (mit Bomberg'schen
Typen) 1572.

4 NEHEMIAS BrÜLL, Ein verpöntes Chanukalied, in: Jahrbücher für Jüdische Ge¬

schichte undUteratur 5-6 (1883), S. 102-105.
5 David Kaufmann, D'aman ]a ix'pn - vritn iVnnx tr-nan naiaan pia n, in:

Ha-Asif2 (Warschau 1885), S. 293-299.

310



euch lieben Christen gmeyn", von Martin Luther stammt und dessen
Melodie in der ersten Hälfte weitgehend mit derjenigen des heutigen Ma'o%
Sur identisch ist.6 (s. Abb. 1). In Franz M. Boehmes Altdeutschem Liederbuch,

einer Sammlung deutscher Volkslieder vom 12. bis 17. Jahrhundert, gibt es

ein Kirchenlied mit sehr ähnlicher Melodie, aber anderem Text. Boehme

schreibt, dass „die Melodie von einem deutschen Volkslied stamme mit
dem Text R („So weiss ich eins das mich erfrewt das Plümlein auff preyter
Heyde")", das heute nicht mehr bekannt ist.7 Schon damals fiel die
Ähnlichkeit mit Luthers Lied auf. Möglicherweise wurden sowohl die deutschen

Juden als auch Luther vom gleichen Volkslied inspiriert.

Iico Docrott'ö
tlfcrnm vnaiiflfwed?Ud>c

gnaden (ßoraswftöcstccbKti
<£>i.nißcm? Pcgrqrffttftr.

tTun freuteudi djnfîcngmcju

Abbildung 1. Ma'o^Sur-Melodie in Luthers Kirchenlied
(Mit freundlicher Erlaubnis des Bärenreiterverlags Kassel)

Es gibt noch eine weitere Melodie zu Ma'Sur, ebenfalls aus einer nicht-

jüdischen Quelle. Der venezianische Komponist Benedetto Marcello

(1686-1739) vertonte eine damals sehr beliebte auf Psalmen basierende

Dichtung, den Estro poetico-armonico: Parafrasi sopra Ii salmi,8 Bei der Suche

6 Etlich cristlich Lider Lobgesang un[d] Psalm: dem rainen Wort Gottes gemess auss der

Heylige[n] Schrift durch mancherley Hochgelertergemacht in der Kirchen fi singen, wie es

dann s(um Tay/ berayt fi Wittenberg in Übung ist, Nürnberg: Jobst Gutknecht, 1524;
Konrad Ameln (Hg.), Das Achtliederbuch. In originalgetreuem Nachdruck [der

Ausgabe] Nürnberg, 1523/24, Kassel / Basel 1957 [22011].
7 FRANZ M. Boehme, Altdeutsches Liederbuch, Leipzig 1913, S. 744 (Gesang 635).
8 BENEDETTO Marcello, Estro poetico-armonico: Parafrasi sopra Iiprimi venticinque

salmi, Venezia: Domenico Lovisa, 1724-1726 [Faksimileausgabe: Farnborough
1967],

311



nach Quellen alter Musik, die zu dem altehrwürdigen Text der Psalmen

passen würde, Hess er sich von der jüdischen Liturgie inspirieren. Entweder

besuchte Marcello selbst die Synagogen Venedigs, oder er hatte jüdische

Bekannte, die ihm die entsprechenden Melodien vorsangen. Das war
gar nicht so ungewöhnHch, denn in der Jahrhunderte langen Geschichte

von Venedigs Juden gab es immer wieder Zeiten, in denen es trotz
diskriminierender Vorschriften sehr enge Kontakte zwischen der jüdischen
Bevölkerung und ihrer christHchen Umgebung gab.9 Zwischen die
instrumentalen Stücke und gesungenen Psalmentexte fügte Marcello 50 Pijjutim
aus der hebräischen Liturgie ein, die teils von sefardischen und teils von
aschkenasischen (deutschen) Juden stammten; das heisst, er konsultierte
sowohl die sefardischen (spanischen, portugiesischen) Gemeinden, als

auch die aschkenasischen (deutschen) Juden. Darunter gibt es einen Ma'o^
Sur; der aschkenasischen Juden [degli Ebrei Tedeschi, s. Abb. 2).10 MarceHo
schrieb sowohl den hebräischen Text wie auch die Noten von rechts nach
Hnks, eine ungewöhnHche Schreibweise, die aber übersichtiicher ist als die
übHche Methode mit der Notenschrift von links nach rechts und dem in
Silben zerlegten hebräischen Text ebenfaHs von Hnks nach rechts.

hitonazione degli Ebrei Tedefcbi fopra
'iii »nyiiy nyo

AVA»« -w w

min otfi >rP?SJ

4 * 4 -

-ÏÏ.
1 no }orl nxi ~p 'nyic -n* nj/n"

TT- ** X b

"**rr
rojnn ixa a

(j
xon jon njD> ruu

—*-*—[
-nanan rounniain

Abbildung 2: Marcellos Ma'o%Sur

Die Übernahme einer Melodie von einer ReHgion zur anderen ist ein
häufiges Phänomen, das in beiden Richtungen geschah. So berichtet R. Israel
Moshe Hazan (1808-1863), dass im 19. Jahrhundert im türkischen Izmir

9 RICCARDO CALIMANI, Storia del Ghetto dt Venera, Milano 1985.

10 EDWIN Seroussi, In Search of Jewish Musical Antiquity in the 18th-Century
Venetian Ghetto, in: The Jewish Quarterly Review 93 (2002), S. 149-199.

312



viele Rabbiner vor den Feiertagen in Kirchen gingen, um „Melodien, welche

die Seele bewegen, in den jüdischen Gottesdienst einzufügen. Sie

unterlegten den Melodien einen hebräischen Text und schufen so die
wunderbarsten Piyutim".11

Die ältesten Gebetbücher

Das älteste heute bekannte jüdische Gebetbuch ist der pX} D"löV m HD,
d. i. der Siddur des R. 'Amram b. Sheshna Ga'on, der im 9. Jahrhundert an
der Talmud-Akademie in Sura in Babylonien tätig war. Er starb 875, sein

Geburtsdatum ist unbekannt. Es ist ein gemischtes halachisch-liturgisches
Werk, das einerseits Gebete und Pijjutim enthält, andererseits aber auch

halachische Urteile für den Zyklus Ttm» mah^or) des ganzen Jahres, die

zum Teil später hinzugefügt wurden. In diesem Siddur wird der Wordaut
der Segenssprüche über die Lichter nicht aufgeführt; es heisst einfach,
man spreche den Segen über die Lichter. Im Morgengottesdienst von
Shabbat Hanukka und in der Birkat ba-Ma^on, dem Tischgebet nach einer

Mahlzeit, wird das D'Oin Vr (94/ ha-Nissim / „Über die Wunder") erwähnt,

gefolgt von irrnn» 'ö'a (Birne Matitjahu / „In den Tagen des Matitjahu"),
wo in einigen wenigen Sätzen vom Aufstand und Sieg des Matitjahu und
seiner Söhne gegen die Griechen erzählt wird, die den entweihten Tempel
wieder einrichteten; „darauf zündeten sie im Hof des Tempels Lichter an
während acht Tagen mit Lob- und Dankeshymnen".12 Dieser Text ist

praktisch derselbe wie in heutigen Gebetbüchern. Das Ölwunder wird
nicht erwähnt, der Grund zum Feiern ist die Befreiung von der griechischen

Unterdrückung und die Wiedereinweihung des Tempels.
Eines der ältesten Gebetbücher im aschkenasischen Raum ist der min»

ntm (Mah^or Vitry) aus Nordfrankreich,13 der als Vorbild aller aschkenasischen

Gebetbücher gilt. Er wird Simha b. Shemu'el von Vitry zugeschrieben,

einem Schüler oder Kollegen von Raschi. Er starb offenbar noch zu

11 José Faur, orxn : pn n®» Vxibp am, Jerusalem 1978.

12 Dbirn mar m mo, hg. Arye Leyb Frumkin und Shemuel Kelmer, 2 Bde,
Jerusalem 5672 1912) [Nachdrucke 1964 und 1982] (nach der Originalausgabe:

Warshe [Warschau] 5625 1865), zugänglich auch unter der URL:
http: //www.daat.ac.il/daat/vi/ tohen.asp?id=24).

13 'IB'I TiTna (nach der Handschrift im British Museum (Cod. Add. No. 27200 &
27201) zum ersten Male hrsg. und mit Anm. vers, von SIMON HURWITZ und
ABRAHAM Berliner, Berlin 1889 [21893; mehrere Nachdrucke, letzter Nachdruck:

Jerusalem 1988; Neuausgabe: hg. von Aryeh GOLDSHMIDT, Jerusalem
2003], S. 198-199.

313



Raschis Lebzeiten, so dass der Machsor noch vor 1105, dem Todesjahr
Raschis, verfasst wurde. Auch dieser Machsor ist ein gemischtes hala-

chisch-liturgisches Werk. Der Gebetstext für Chanukka ist praktisch identisch

mit demjenigen von 'Amram Ga'on.
Wenn man diese beiden Gebetsbücher als massgebend für ihre Zeit

betrachtet, kann man zusammenfassend sagen, dass sich die Liturgie von
Chanukka sowohl im Mittleren Osten als auch im zentraleuropäischen
Raum auf die schon im Talmud (bShab 23a) erwähnten Segenssprüche
(Berakhoi) beim Lichter-anzünden beschränkt, dazu kommen am Shabbat

Hanukka das Q'onn Vi? ('AI ha-Nissim, „Über die Wunder")- Das Wunder
bezieht sich auf den Sieg „der Wenigen über die Vielen". Die Geschichte
mit dem Ölkrug, dessen Öl statt nur für einen ganze acht Tage lang reichte,

kommt hier nicht vor. D'Dan Vi? 'AI ha-Nissim) wird zum ersten Mal im
Massekhet Sofrim aus dem achten Jahrhundert erwähnt, einem der
sogenannten kleineren Traktate (Massekhtot), die nach Abschluss des Talmuds

geschrieben wurden.

Die mittelalterlichen Siddurim und Machsorim in Deutschland
Zwischen dem 13. und 16. Jahrhundert erschienen im deutsch-aschkenasi-
schen Raum Siddurim und Machsorim mit einer ganzen Reihe kunstvoller,
oft gereimter Pijjutim für den Sabbat-Morgengottesdienst an Chanukka, die
sich über mehrere Seiten erstrecken und in welchen die Unterdrückung
durch die Griechen und deren Gräueltaten an den Juden anschaulich in
allen Einzelheiten beschrieben werden. Der siegreiche Aufstand von Matit-
jahu und seinen Söhnen wird von speziellen Lobgesängen begleitet. Im
16./17. Jahrhundert verschwinden diese Pijjutim allerdings wieder aus den
Gebetbüchern.

Die mittelalterlichen Pijjutim von Shabbat Hanukka

Der Pijjut taucht in den Synagogen von Palästina im 5./6. Jahrhundert auf.

In den grossen jüdischen Gemeinden Babylons war man zunächst gegen
die Einführung dieser poetischen Einlagen mit dem Argument, dass sie

vom Inhalt des Gebets ablenken würden.14 Noch Mose b. Maimon / Mai-
monides (1138-1204) im 12. Jahrhundert war aus demselben Grund ein

Gegner von Pijjutim; immerhin räumte er ein, wenn in einer Gemeinde
das Singen von Pijjutim bereits ein langjähriger Brauch (minhaf) ist, könne

14 ERIC Werner, A Voice Still Heard — the sacred songs of the Ashkénaze Jews, Uni¬

versity Park / London 1976, S.ll.

314



man damit fortfahren, vorausgesetzt, dass die Pijjutim die Gebete nicht zu
lange unterbrechen.15 Liturgische Gesänge erschienen etwa gleichzeitig
sowohl im Christentum als auch im Islam, wobei die Melodien
unabhängig von der Religion stark von der lokalen Musiktradition beeinflusst
wurden. Dass es bei diesen poetischen Dichtungen zwischen Judentum,
Christentum und Islam gegenseitige Beeinflussungen gab, erkennt man
schon an den Namen für diese Gesänge. Das Wort isvs (piyjut) kommt
vom griechischen 7toir]T% (poietés), „Dichter (Poet)", also aus der

byzantinisch-griechischen Tradition. Ein anderer Name für liturgische Poesie, der

vor allem in Babylonien gebräuchlich war, ist rmin (hasganut) oder train
Qii^unim), oder in arabisierter Form min (hipäna).16

Das untersuchte Material

Um der Frage der Entwicklung der Chanukka-Pijjutim nachzugehen, habe

ich sieben Manuskripte aus Deutschland aus dem 13. und 14. Jahrhundert17

und einen Druck aus Krakau von 158918 untersucht. Zwei weitere
aschkenasische Manuskripte aus dem 13. Jahrhundert haben keine

Einträge zu Chanukka.19 Viele dieser Manuskripte sind kalligrafisch von
ausserordentlicher Schönheit, manche zudem kunstvoll illustriert. Die Liste
der damals am Sabbatmorgen von Chanukka am häufigsten gelesenen
oder gesungenen Pijjutim sind in Tabelle 1 zusammengefasst.20

15 HENRY Georg Farmer, Maimonides on Listening to Music, in: journal of the

Royal Asiatic Society, October 1933, S. 871-872; EDWIN SEROUSSI, More on
Maimonides on Music, in: ZutotT. (2002), S. 126-135.

16 LEE I. LEVINE, The Ancient Synagogue. The First Thousand Years, New Haven /
London 2005, S. 583, 236.

17 Mahyor Southern Germany 1270 -1290, Kaufmann Collection MS 388, fol. 56v-61r;
Mahopr Southern Germany 1320, Kaufmann Collection MS 384, 18r-4v; Mahcpr
David Bar Pessach, Deutschland, 14. Jh., New York Public Library; Festtagsgebet-

buch (Machsor), Deutschland 13. Jahrhundert, Bayerische Staatsbibliothek,
Cod. hebr. 4(2); Machsor Eeip^g, ca. 1310-1320, 27v-31r, Universitätsbibliothek
Leipzig; The Amsterdam Mahspr (Süd-Deutschland 13. Jahrhundert), hg. A. van
der Heide und E. van Voolen, Leiden 1989, S. 317a-320b; Mah^or Nürnberg,
1331, S. 19a, The Jewish National and University Library, Jerusalem.

18 YotsrotAshkénaze Rite, Cracow 1589, Jewish Theological Seminary, New York,
S.24-38.

19 Mahcpr Worms, 1273, Jewish National and University Library, Jerusalem; Mach¬

sor Esslingen, 1290, Jewish Theological Seminary, New York.
20 ISRAEL Davidson, Thesaurus ofMediaeval FLebreiv Poetry (Hebr.) 4 Vol. Jewish

Theological Seminary, New York 1924-1933.

315



Tabelle 1. Die Pijjutim von Schabbat Chanukka

hebräischer Name deutscher Name Autor

'3 ODIX '3 -|TIX

»in'Ti pirns? '3 -prix
xVT

'V mm 'srms? '3 -pix
nïiB'V

]!3 im33 DTPT •'W

5lS?S

rmr nx iroa
onj?ö3

iVn ms px

Ich danke dir, das s du mir
zürntest

Ich danke dir, das s du mir
antwortetest, mich belebt
und nicht vernichtet hast

Ich danke dir dass du mir
geantwortet und geholfen
hast

Zwei Olivenbäume wurden
in einem verschlossenen
Garten gefällt
Seine Erhabenheit lässt

Licht im Tempel erstrahlen

Es gibt keinen anderen

Schöpfer

Josef bar Schlomo

aus Carcassonne

Shelomo Ibn Gabi-
rol

Shelomo Ibn Gabi-
rol
Shelomo ha-Bavli

Abgesehen von einigen unbedeutenden Abweichungen vor allem in der

Schreibweise, ist der Wortlaut der Pijjutim in allen untersuchten Mach-
sorim praktisch identisch. Die Sprache ist das mittelalterliche Hebräisch,
das um des Reimes willen manchmal etwas zurechtgebogen wird. Die
Pijjutim '3 rissx '3 -pnx (Odekha ki anafta bi), ]13 imaa DTR TU? (Shne

%etim nikhretu began na 'ui) und ms px (En sur helej) kommen in allen
untersuchten Machsorim vor, die übrigen nur in vereinzelten. Im Folgenden

wird der Inhalt dieser Pijjutim kurz skizziert.

'3 riDHX '3 jmx (Odekha ki anafia bi)

Dieser Pijjut ist in Reimen und in Form eines alphabetischen Akrostichons

verfasst, wobei jeder Anfangsbuchstabe acht bis neun Mal wiederholt

wird. Es ist der längste und ausführlichste Chanukka-Pijjut, und im
Folgenden werden die wesentlichen Punkte wiedergegeben. Einige der
Geschichten in diesem Pijjut finden wir schon in den Makkabäer-Büchern,
wenn auch nicht immer in derselben Fassung.

Antiochus IV. Epiphanes (um 215-164 v.) und sein Feldherr Philippus
kamen ins Land und versuchten, das Judentum auszurotten, indem sie die

Juden zwangen, Schweinefleisch zu essen und Götzen anzubeten, auch

wurde die Beschneidung verboten. Wer sich dagegen wehrte, wurde getö-

316



tet. Die Geschichte vom neunzigjährigen Priester El'azar, der lieber den

Märtyrertod wählte als auch nur tun, als ob er Schweinefleisch ässe, um
der Jugend nicht ein schlechtes Vorbild zu sein, entspricht in etwa derjenigen

der Makkabäer-Bücher. Es folgt die Erzählung der sieben Brüder,
die sich lieber zu Tode martern lassen als ihrem Glauben abzuschwören.
Während in den Makkabäer-Büchern (2. Makk 7,20-29) die Mutter ihre
Kinder zum Martyrium anfeuert, tut sie das in diesem Pijjut nicht. Nach
dem siebten Mord wurde sie jedoch ohnmächtig und verschied ebenfalls.
Ferner führte der griechische Statthalter das iusprimae noctis, das Recht der

ersten Nacht, bei jeder jüdischen Hochzeit ein. Diese Bestimmung war
während 44 Monaten in Kraft, bis Jehuda Makkabi die Tochter des

Hohenpriesters Jochanan heiratete. Während der Hochzeitsfeier zog sich die

Braut plötzlich vor den geladenen Gästen nackt aus. Jehuda wurde zornig
und schimpfte sie eine Hure, da entgegnete sie: Mich klagt ihr an, aber

heute Nacht werdet ihr mich nackt diesem unreinen Unbeschnittenen

übergeben. Daraufhin wurde Jehuda zornig und begann den Aufstand

gegen die Besatzer. Er griff zu einer List, indem er sich mit seinem Vater
und seinen Brüdern zum Statthalter begab und tat, als wolle er sich dessen

Bestimmungen fügen. Doch als er mit ihm allein in einem Raum war, zog
er seinen Dolch und tötete ihn. Darauf vernichteten die Makkabäer das

feindliche Heer, und dies wurde dem Holofernes gemeldet.21

Nachdem das Heer des Antiochus von den Makkabäern in die Flucht
geschlagen wurde, erscheint Holofernes mit einer neuen Armee. Diesmal
befreite Judit mit dem im gleichnamigen Buch beschriebenen Trick die

Juden vor der Vernichtung. Danach heisst es: „Wegen dieses Wunders
bestimmten die Weisen, die ganzen acht Tage das Hallel zu sagen, und
dass mit Freude Lichter angezündet werden, jedes Jahr immer wieder".
Das Chanukka-Wunder ist hier also die Befreiung durch die mutige Judit,
nicht durch die Makkabäer. Man feierte acht Tage lang und zündete Lichter

an. Die Tempeleinweihung wird nicht erwähnt und folglich gibt es

auch kein Ölwunder.

pa im33 D'rrn (Shne %etim nikhretu be-gan na 'ut)

Die zwei gefällten Ölbäume, die wieder blühen werden, sind eine Allegorie
auf Israel, das jetzt die Unterdrückung durch die Griechen erleidet, doch
wird die gewaltlose Erlösung kommen, in Anspielung auf die Vision des

21 Mit dem Erscheinen des Holofernes geht der Pijjut kurzerhand von der Bela¬

gerung des Antiochus im zweiten vorchristlichen Jahrhundert in die Zeit Ne-
bukadnezars im sechsten vorchristlichen Jahrhundert über.

317



Propheten Sacharja (4,2-6), welche die Rückkehr Israels vom babylonischen

Exil beschreibt, versinnbildlicht durch den siebenarmigen Leuchter,
flankiert von zwei Ölbäumen und dem Text: „Gott spricht: 'Nicht mit
Gewalt und nicht mit Kraft, sondern mit meinem Geist [werde ich euch

zurückführen]'." Dieses Motiv wurde in der illustrierten Cervera-Bibel

vom Jahr 1300 bildlich dargestellt (s. Abb.3)

TIS pX (En sur helej)

Es werden etwas gekürzt, in blumiger Sprache und in Reimen noch einmal
die Schandtaten der Griechen aufgezählt, die das Judentum auszurotten
versuchten: unter anderem das Verbot von Opfern, der Beschneidung und
des Tora-Lernens. Wer einen Ehevertrag unterschrieb, dem wurde ein

Finger abgehackt, „so dass die Zahl der unehelichen Kinder stark
zunahm". Die Siegesfeier dauerte acht Tage; sie wird als eine Art Nachholen
des Sukkot-Festes betrachtet, das während des Krieges nicht gefeiert werden

konnte, ähnlich wie in 2. Makk 1,18. Weder die Tempelweihe noch
das Ölwunder werden erwähnt.

ttHpöD mr mx ITGD (Kevodo orjiqrah be-miqdas)

Eine kurze Hymne über das Wiederaufnehmen des Tempeldienstes mit
den Priestern in ihren speziellen Gewändern und dem goldenen
siebenarmigen Tempelleuchter (Menora). Gott kehrt voll Erbarmen nach
Jerusalem zurück, das wieder in alter Pracht erstrahlt. Krieg, das Anzünden
von Lichtern oder ein achttägiges Ölwunder werden nicht erwähnt.

Abbildung 3. Vision des Sacharja (4,2-6), Cervera Bibel 1300

318



nsw1? 'V Tim 'in'Jï '3 ins (Odekha ki 'anitani wa-tehi li li-yesu 'à)

Auf einen kurzen Lobgesang folgt nochmals die Aufzählung der Gräuel-
taten der Griechen, zusätzlich noch das Verbot des rituellen Tauchbades

(miqweh). Bei der Geschichte von der Hochzeit von Jehuda mit der Tochter

des Hohepriesters zerreisst Chana lediglich ihre Kleider als Zeichen
der Trauer und zieht sich nicht nackt aus wie im ersten Pijjut "|Tm. Der
darauf folgende Aufstand der Makkabäer weicht an manchen Stellen etwas

von der Version im ersten "|"nx ab. Als Jehuda den griechischen Feldherrn
ersticht, schlägt er ihm anschliessend den Kopf ab, den er den Griechen

zeigt, die alsdann die Flucht ergreifen. Hier kommen Judit und Holofernes
nicht ins Spiel; es ist Jehuda, der den feindlichen General köpft und
dadurch den Feind in die Flucht schlägt. Darauf greift aber der König
Antiochus höchst persönlich, auf seinem Elefanten reitend, die Makkabäer

an. Jehuda tötet den Elefanten, Antiochus fällt herunter und kehrt
beschämt in sein Land zurück. Nach dem Sieg weihen die Makkabäer den

Tempel wieder ein; hier dient das achttägige Wunder mit dem Ölkrug als

Erklärung für die acht Tage von Chanukka.
Diese Pijjutim vertreten den klassischen Standpunkt, dass es sich hier

um einen Kampf des Hellenismus gegen das Judentum handelt. Die Version

der Makkabäer-Bücher, dass nämlich die Hasmonäer in erster Linie
die hellenisierten Juden und korrupten Hohepriester bekämpften und
Antiochus die judenfeindlichen Bestimmungen erst erlassen hatte, als einige
jüdische Anführer gegen ihn putschten, kommt hier nicht vor.
Bemerkenswert sind die Verknüpfung der Makkabäer-Geschichte mit derjenigen
von Judit sowie die Weglassung des Ölwunders. Ausser im letzterwähnten

Pijjut und in einem polnischen Siddur von 1589 (siehe Fussnote 18)
besteht das Chanukka-Wunder aus dem Sieg der kleinen Makkabäer-Bande

gegen die grosse Ubermacht der Griechen, und nicht aus dem Wunder

vom Ölkrug.
Zwischen dem 15. und 17. Jahrhundert verschwinden diese phantasievollen

Pijutim wieder aus den Gebetbüchern, so dass wir im Machsor von
Sulzbach aus dem Jahr 1731,22 wie schon bei R. 'Amram im 9. Jahrhundert

und auch wie in den heutigen Gebetbüchern, nur noch die Berakhot

beim Lichterzünden und die beiden kurzgefassten l55n nvun ('ha-Nerot Ha-
lalü) und D'OHn 'AI ha-Nissim) vorfinden. In Deutschland kam dann ab

dem 13. Jahrhundert noch der TIS TOB ([Ma'o^ Sur) hinzu.

22 ixnsVn mina - d'ktu D'an muri Vaa nb'sn no, hg. Mesullam Zalman b.

AHARON, Sulzbach 1731 (Bayrische Staatsbibliothek, München).

319



Was führte zum Aufblühen dieser kunstvollen Pijjutim im aschkenasi-

schen Mittelalter, und warum verschwanden sie wieder nach zwei bis drei

Jahrhunderten? Wir können höchstens Vermutungen anstellen. Vielleicht
sind die detaillierten Beschreibungen der griechischen Martermethoden

unter dem Einfluss der Judenverfolgungen zur Zeit der Kreuzzüge entstanden,

wo man sich so sehr nach einer Erlösung sehnte. Im Ma'o^Sur werden
vier grosse Unterdrückungen und die anschliessende Befreiung thematisiert:

Ägypten, Babylon, Persien und Griechenland. In der später hinzugefügten
sechsten Strophe wird Gott beschworen, Rache an den bösen Unterdrückern

zu üben und den paix (Admon) in die Finsternis zu verjagen. patx
„rötlich" > Esau > Edom > Rom > Christen) deutet die christlichen
Judenverfolgungen an. Vielleicht spielt auch der ausgeprägte Wunderglaube im
christlichen Mittelalter eine Rolle, der dann mit der Renaissance und dem

Humanismus einer nüchterneren Betrachtungsweise wich.

Die Antiochusrolle
Es gibt noch eine weitere Quelle für die Chanukka-Geschichte, nämlich die

sogenannte Antiochus-Rolle (D1DTD3K nV'Ja Megillat Antiokhos), auch griechische

Rolle (n'ïïP nV'sa Megilla Jevanit) und Rolle oder 'buch der Hasmonäer ISO

D'xratPnn oder nV>ia Megillat oder Sefer Bne Hasmona'im) genannt, nicht zu
verwechseln mit den bereits erwähnten Makkabäer-Büchern. Dieser Text
wurde hauptsächlich von den jemenitischen, sefardischen und teilweise auch

von den italienischen Juden gelesen. Man weiss, dass die Rulle im 13.

Jahrhundert in Italien an Chanukka öffentlich gelesen wurde,23 sie erscheint
auch in einem Machsor aus Florenz von 1490.24 Wie bereits erwähnt, kannten

die sefardischen Gemeinden den Ma 'o% Sur nicht, dagegen zitierte man
Psalm 30, der mit der Überschrift „Gesang, Lied zur Einweihung des Tempels,

von David" ("mV rvan roun TIP Tiaia Mi^nwr sir hanukkat ha-bayit le-

David) beginnt: d. h. die Wiedereinweihung des Tempels durch die Hasmonäer

wird mit der Einweihung des ersten Tempels verglichen. Die
Antiochus-Rolle wird schon von Sa'adja b. Josef Ga'on (882-942) erwähnt.25

Vermutlich entstand sie zwischen dem 2. und 5. Jahrhundert und beruht
nicht auf historischen Quellen. So wird Antiochia als Stadt am Meer

genannt, was sie nie war; auch wird Jochanan der Hohepriester mit dem

23 YESA'YAHU DI TRANE Scholia, Suk. 44b.

24 Machsor Rothschild, Florenz 1490.

25 http://www.jewishencyclopedia.com/articles/13357-scroll-of-antiochus
(Abruf 03.10.2012).

320



gleichnamigen Sohn des Matitjahu verwechselt. Die Antiochus-Rolle wurde
auf Aramäisch geschrieben und später ins Hebräische übersetzt und 1851 in
beiden Sprachen von Herschel E. Filipowski (1816-1872) nach einem

Manuskript des British Museum in London herausgegeben.26 Bereits 1548

erschien in Venedig eine deutsche Ubersetzung.
Die Geschichte beginnt damit, dass Antiochus seinen Feldherrn Nika-

nor gegen die Juden in den Krieg schickt, weil sie nicht die griechischen
Sitten und Gebräuche annehmen wollten. Dieser mordet und entweiht
den Tempel. Der „Hohepriester Jochanan, einer der Söhne von Matitjahu"

geht zu Nikanor, wobei er ein Einlenken vortäuscht, doch als die zwei
allein im Raum sind, ersticht Jochanan den Nikanor mit einem im Kleid
versteckten Dolch, worauf die griechische Armee flieht, ähnlich dem

einen Odecha-Y\)]\it. Darauf schickt Antiochus den General Bagris nach
Jerusalem, der ein grosses Blutbad anrichtet. Doch Jochanan schlägt mit vier
seiner Brüder auch ihn in die Flucht. Bagris kehrt mit einer noch grösseren

Armee zurück, verstärkt durch gepanzerte Elefanten. Jehuda kämpft
tapfer, kommt aber im Krieg um, worauf der Vater Matitjahu das

Kommando ergreift und Bagris endgültig besiegt. Als Antiochus von der
endgültigen Niederlage seiner Armee erfährt, besteigt er ein Schiff und
versucht zu fliehen. Aber überall wo er hinkommt, lehnt man sich gegen ihn
auf und schimpft ihn „den Davonlaufenden". Aus Verzweiflung begeht er

Selbstmord, indem er sich ins Meer stürzt. Die Hasmonäer weihten den

Tempel wieder ein und entzündeten die Menora. Im Gegensatz zu den

meisten mittelalterlichen aschkenasischen Pijjutim und dem Seder \Amram,
kommt das Ölwunder hier wieder vor, wie schon früher im Talmud
(bShab 21b)

Die Antiochus-Rolle wurde 1868 auch im aschkenasischen riTDV no
auf Hebräisch gedruckt und ist so noch in der Ausgabe von 1901

vorhanden.27 In späteren Ausgaben wurde sie dann weggelassen.

Zusammenfassung
Die ältesten Gebetsbücher (9.-12. Jahrhundert) haben eine sehr kurze

Chanukka-Liturgie. Zwischen dem 13. und 16. Jahrhundert entstand in
Deutschland eine Reihe kunstvoller Pijjutim, in denen von der Unter-

26 Herschel (Hirsch Tsvi b. Eli'ezer) Filipowski, owi'öjx nVaa - The Book

ofAntiochus, published for the First Time in Aramaic, Hebrew, and English,
London 1851.

27 pwV I'D1 la© nxa frrVin nron VaV maaam m^snn V?id Vn-w rrrns no, hg.
Seligman Baer, Rödelheim 1868 [21901], S. 441-445.

321



drückung der Juden durch die Griechen und der Befreiung durch die
Makkabäer erzählt wird. In einigen Pijjutim wird die Geschichte des Anti-
ochus mit derjenigen von Judit und Holofernes vermischt und die endgültige

Befreiung Judit zugeschrieben.
Während in den Pijjutim der Kampf der Hasmonäer als eine

Auseinandersetzung zwischen Hellenismus und Judentum dargestellt wird, geht
aus den Makkabäer-Büchern hervor, dass der Makkabäer-Aufstand eher

ein innerjüdischer Kampf gegen die korrupten Hohepriester und die hel-
lenisierten und assimilierten Juden war.

Die Antiochus-Rolle wurde an Chanukka vor allem bei den jemenitischen,

sefardischen und teilweise bei den italienischen Juden gelesen.
Das Wunder mit dem Olkrug erscheint zum ersten Mal im Talmud.

Seder Amram, Mah^or Vitry und die Mehrzahl der mittelalterlichen aschken-
asischen Manuskripte erwähnen es nicht — da ist das Wunder der Sieg der

jüdischen Minderheit über die griechische Grossmacht.
Warum im deutschen Mittelalter diese ausgedehnte Chanukka-Literatur

entstand und etwa dreihundert Jahre später wieder verschwand, wissen wir
nicht. Möglicherweise entstanden diese Geschichten unter dem Einfluss
der Judenverfolgungen zur Zeit der Kreuzzüge.

322


	Der Wandel der aschkenasischen Chanukka-Liturgie im Mittelalter : eine Spurensuche

