
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 69 (2013)

Artikel: Widerhall und Rückstrahlung : der Sohar-Zyklus von Nelly Sachs im
Lichte der Übersetzung von Gershom Scholem

Autor: Lerousseau, Andrée

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960947

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960947
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Widerhall und Rückstrahlung:
Der Sohar-Zyklus von Nelly Sachs im Lichte

der Ubersetzung von Gershom Scholem

Von Andrée Lerousseau*

Im Gedenken an Jean Halpérin

„Das Aufdämmern eines unsichtbaren Gottesbegriffes inmitten eines

noch im Trancezustand suchenden, von Nachtdunkel umgezogenen
Volkes"1 oder die Definition eines Gottesbegriffs nach Auschwitz2 führte

zwangsläufig zur Mystik zurück, zur Vorstellung einer „Selbstverschrän-
kung Gottes" ("Zim^um genannt), die Gershom Scholem als „Exil" Gottes
oder „Verbannung seiner selbst aus seiner Allmacht" bezeichnet.3 Wollte
man Gott 'retten', dann erwies sich der Umweg über die Mystik, die es

erlaubt, Ihn und das Unheil der Welt zusammenzudenken, als der einzige
gangbare Weg zu Ihm. Wenn Nelly Sachs im Bannkreis der deutschen
Romantik sich sehr früh für die Mystik interessierte, beschäftigte sie sich

im Exil immer intensiver mit dem Chassidismus und der jüdischen
kabbalistischen Tradition. Ein Grund dafür mag das Gefühl gewesen sein, dass

sie als Überlebende wie jeder jüdische Künsder damit beauftragt sei, „die
uralte Quelle zu neuem Leben" zu erwecken.4 Sie spürte in sich „all die

Sehnsucht, die wie in der Zeit der Chassidim die jüdischen Menschen
wieder zu ihrem Gott aufbrechen liess" und mit gesteigerter Intensität
„bei den wenigen, die vielleicht dies Entsetzen überleben dürfen", neu

* Andrée Derousseau, M.C.F., Dépt. Etudes Germaniques, EA CECILLE, Uni¬
versité Charles-De-Gaulle Lille 3, Domaine universitaire du Pont-de-Bois,
BP 0149, 59653, Villeneuve d'Ascq Cedex.

1 [Nf.t .T.Y Sachs,] Briefe der Nelly Sachs, hrgs. von RUTH DlNESEN und Hut .MUT

MÜSSENER, Frankfurt a. M. 1984, S. 203: Brief an Moses Pergament vom
02. Februar 1959.

2 Vgl. HANS Jonas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz Dine jüdische Stimme, Frank¬

furt a. M. 1984.

3 GERSHOM Scholem, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, Frank¬

furt a. M. 1980 stw 330), S. 286-287.
4 SACHS, Briefe (Anm. 1), S. 46: Brief an Manfred George vom 27. Januar 1946.

269



lebendig geworden sei.5 Die Begegnung mit dem Sohar erfolgte einige

Jahre später, und die Briefe aus der Nacht aus dem Jahr 1951 zeugen von
ihrer Ergriffenheit und Begeisterung: „Sohar erlöst das Wesen hinter den

Worten", schreibt sie am 22. Januar, und am 22. Mai zitiert sie aus dem
Buch des Glanzes-, „Faden der Gnade zieht durch alle Verlorenheit!"6

Die Beschäftigung mit dem Sohar vermittelte ihr „eine vertiefte
Einsicht in ihre eigene Religiosität"7 und lieferte ihr ein interprétatives Schema

in ihrer schmerzlichen Auseinandersetzung mit der Katastrophe.8 Ihr
Glaube, den sie trotz allem nicht verliert, gründet nämlich auf der
kabbalistischen Vorstellung, dass Gottesfinsternis, wofür sie das Wort
„Sternverdunkelung"9 braucht, keine vollkommene Entwurzelung bedeutet,
sondern einen Rückzug, der ein Residuum der göttlichen Präsenz oder

Spuren hinterlässt, die in erster Linie vom Dichter aufgelesen und sinnstiftend

zusammengesetzt werden müssen, was mit einem Herausgeholtwerden

Gottes gleichbedeutend ist.10 Ausserdem faszinierte sie jene aus
Buchstaben und Wörtern entstandene sprachliche Landschaft, in der sie sich

heimisch fühlte, der Raum des Textes, der zugleich Weltraum und offener
Raum für die Ausbreitung aller Herrlichkeiten der Sprache und der Schöp-

5 SACHS, Briefe (Anm. 1), S. 37: Brief an Max Tau vom 06. Juli 1944.

6 NELLY Sachs, Briefe aus der Nacht, in: NELLY SACHS, Werke. Kommentierte Ausgabe

in vier Bänden, Bd. IV: Prosa und Übertragungen, hrsg. von Aris Fioretos,
Berlin 2010, S. 47 und 53.

7 RUTH Dinesen, Nelly Sachs. Eine Biographie, aus dem Dänischen von G. Ge-
RECKE, Frankfurt a. M. 1992, S. 206.

8 Durch seine überzeitliche Dimension „aktualisiert" das Haupt— und Meister¬
werk der Kabbala für jeden Erfahrungen seiner eigenen Generation, vgl. ÉLI-
ANE AMADO LÉVY-VALENSI, Ea poétique du Zohar, Montpellier 1996, S. 132 :

„(le Zohar) actualise pour chacun de nous quelque chose de sa génération".
9 So lautet der Titel der 1949 in Amsterdam im Bermann-Fischer Verlag er¬

schienenen Gedichtsammlung. Das Wort bezeichnet die Auswirkung von
jener Gottesfinsternis und die kosmische Dimension der Katasprophe.

10 ESTHER Cohen, Le silence du nom et autres essais. Interprétation etpenséejuive, trad,
de l'espagnol par ANNE PICARD, préface de CATHERINE Chalier, Paris 2007,
S. 50: „L'éclipsé de Dieu, mais également celle du sens et de l'identité,
n'évoquerait donc pas pour la Kabbale, un vide entendu comme déracinement
total et absolu, mais bien plutôt une trace, c'est-à-dire une présence différée,
une inscription et un effacement". Zum Herausgeholtwerden Gottes, vgl. die

Umdeutung des Psalmenwortes im Sohar: „Aus der Tiefe rufe ich dich"
(Psalm 130,1) bedeutet da nicht: „Aus der Tiefe [in der ich bin] rufe ich zu
dir", sondern: „Aus der Tiefe [in der du bist] rufe ich dich heraus" (siehe dazu

SCHOLEM, Diejüdische Mystik (Anm. 3), S. 36).

270



fung und zur Entfaltung des göttlichen Namens ist, so dass die Interpretation,

die Hermeneutik selbst zur Schöpfung wird.11 Der 1952 entstandene

Sohar-Zyklus, der erst 1957 in der Sammlung Und niemand weiss weiter

erschien12 und als eine Umdichtung und Bearbeitung von der Übersetzung
des Abschnitts der „Geheimnisse der Tora" zur Schöpfungsgeschichte
durch Gershom Scholem13 gelesen werden kann, illustriert den

„vielschichtigen Zusammenhang zwischen göttlichem Wesen, Schöpfung und

Sprachwerdung".14 Die Analyse der fünf Gedichte soll ein Beispiel für den
Widerhall und die Rückstrahlung vom Buch des Glanzes in der Dichtung der

Nelly Sachs liefern und den Strahl, den „Faden der Gnade" (Anm. 6), der

vom Schreiber des Sohar, über Gershom Scholem und Nelly Sachs bis zu
Paul Celan zieht, hervorschimmern lassen.

I

Da schrieb der Schreiber des Sohar
und öffnete der Worte Adernetz
und führte Blut von den Gestirnen ein,
die kreisten unsichtbar, und nur
von Sehnsucht angezündet.

Das Adverb „da", das zugleich eine zeitliche (Hinweis auf einen Anfang,
einen Neubeginn) und eine räumliche Bedeutung hat, wirft das Licht
unmittelbar auf den Schreiber des Sohar und auf seinen schöpferischen Akt,
auf seine Begegnung mit der heiligen Schrift. Indem er schreibt (das

heisst, den Bibeltext auslegt), „öffnet" er „der Worte Adernetz" und
enthüllt dabei neue verborgene Zusammenhänge:

11 COHEN, Ee silence du nom et autres essais (Anm. 10), S. 29: „Le territoire du
monde est pour la mystique judéo-médiévale le Territoire du Texte, un espace
peuplé de lettres et de mots qui sont au fond la nature même"; S. 40:

„L'interprétation est donc la base même de la création".
12 Der Zyklus, dessen Titel Geheimnis brach aus dem Geheimnis. Sohar: Schöpfungs¬

kapitel lautet, enthält fünf Gedichte: NELLY SACHS, Und niemand weiss weiter,

in: NELLY Sachs, Werke. Kommentierte Ausgabe in vier Bänden, Bd II: Gedichte

1951-1970, hrsg. von Ariane Huml und Matthias Weichelt, Berlin 2010,
S. 39-41.

13 GERSHOM Scholem, Die Geheimnisse der Schöpfung. Ein Kapitel aus dem kabbalis¬

tischen Buch Sohar, Neudruck Frankfurt a. M. 1992.

14 ERIKA Schweizer, Geistliche Geschivisterschaft. Nelly Sachs und Simone Weil — ein

theologischer Diskurs, Mainz 2005, S. 147.

271



Das Wort [...] wird aufgeschlossen, es öffnet sich und kommt der Erfahrung
des Mystikers entgegen. Es gibt den Weg in ein unendlich Inneres frei, in dem
sich immer neue Schichten des Sinnes enthüllen.15

Die Wiederbelebung des Bibelwortes durch den hermeneutischen Akt
wird in gleichnishafter Sprache als Blutübertragung geschildert. Am
Anfang, bzw. vor allem Anfang, ist die unendliche, grenzenlose Sehnsucht
nach Transzendenz, die den toten Buchstaben inokuliert wird, jene
„Inbrunst", die das Wesen und das Geheimnis Israels ist16. Die Bewegung
der Gestirne versetzt uns auf kosmische Ebene in die mystische Welt
des Sohar mit dem ewigen Kreislauf der Sehnsucht, die das Wunder
bewirkt, und zwar: die Auferstehung des Alphabetes, die die Voraussetzung

für den Tikkun, für die Wiederherstellung der Welt und die Restitution

des Namens Gottes in seiner Einheit ist. Auslegung ist wortwörtlich
Ausgrabung:

Des Alphabetes Leiche hob sich aus dem Grab,
Buchstabenengel, uraltes Kristall,
mit Wassertropfen von der Schöpfung eingeschlossen,
die sangen — und man sah durch sie

Rubin und Hyazinth und Lapis schimmern,
als Stein noch weich war
und wie Blumen ausgesät.

Die Herrlichkeit der „vorzeitlich-zauberischen Sprachlichtwelt"17 entfaltet
sich vor dem inneren Blick des Schreibers in einer Reihe von Metamorphosen

und geheimen Verbindungen: aus der Leiche des Alphabetes wird
ein „Buchstabenengel", „himmlisch rein",18 in dessen sanft klingender

15 GERSHOM SCHOLEM, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, Frankfurt a. M. 1991

stw 13), S. 21 f. So, führt Scholem fort, übersetzte R. Pinchas von Koretz die
immer wieder im Buche Sohar vorkommende Formel Rabbi Schim'on patach
wortwörtlich mit „Rabbi Simon öffnete den Schriftvers". Über das Schreiben
als „Öffnen des unendlich sinnerfüllten Schriftwortes", siehe SCHWEIZER,
Geistliche Geschwisterschaft (Anm. 14), S. 149f.

16 Vgl. WALTER A. BerendsohN, Nelly Sachs. Einführung in das Werk der Dichterin

jüdischen Schicksals, Darmstadt 1974 edition 1), S. 161-162: Brief der Nelly
Sachs an Walter A. Berendsohn vom 09.03.1951: „[...] so möchte ich .Israel'
wieder eingegliedert wissen in das, was sein Wesen ist: Inbrunst [...], jene
Inbrunst welche die Gestirne im Räume kreisen lässt".

17 SCHWEIZER, Geistliche Geschwisterschaft (Anm. 14), S. 148.

18 SCHWEIZER, Geistliche Geschwisterschaft (Anm. 14), S. 152: In ihrer ausführlichen

272



Transparenz Farben, die genauso gut Edelsteine sind, hervorblühen. In
geraffter, höchst poetischer Form kombiniert und verdichtet Nelly Sachs

vorzeitliche ,Ereignisse', die am Anfang vom Abschnitt der „Geheimnisse
der Tora" zur Schöpfungsgeschichte im Sohar Buch geschildert sind.

Dort wird nämlich erzählt, wie aus dem Ungrund (En SoJ) eine farblose
Flamme hervorging, die Farbe „Nichts", „wo Göttliches wohnt"19, bis zu
der der Blick trotz aller Erhebung nicht gelangt und die hier ausserhalb
des Gedichtraumes bleibt. Aus deren Innerstem entsprang dann ein Quell,
der „den ihn umgebenden Äther [der Aura] (durchbrach und doch nicht
durchbrach)", bis ein Punkt aufleuchtete, über den hinaus nichts erkennbar

sei20. Aus diesem „Urpunkt" oder „Anfang" (reshit), jenem „magnetischen

Punkt / der Gottdurchlässig ist",21 aus dem das Licht der Gottheit
strahlt und sich Gott „stufenweise" unter seinen „Namen" offenbart,
durch Ausdehnung dieses Punktes entsprangen die Farben, die „auf alles

Untere sich ergossen", und wurde zum Empfang des „heiligen Weltensamens"

ein Palast ('Elohim genannt) gebaut.22 Ähnliches vollzieht sich im
Raum des Gedichtes, das mit den bunten Edelsteinen wie mit Blumen
besät ist.

Diese Edelsteine sind womöglich eine Metapher für die drei
Vokalpunkte Cholem [o], Schuruk [u] und Chirek [i], von denen im Abschnitt des

Sohar gesagt wird, sie seien „die Saat" oder „der heilige Same",23 der den
Palast schwängert, und besässen eine geheime, beseelende Kraft. Erst
durch die Berührung und die Vermählung mit den Vokalpunkten werden
nämlich die „geistigen Formen der Konsonanten" (metaphorisch durch
den „Buchstabenengel" symbolisiert) zur Stimme24 und dann entsteht bei
fortschreitender Differenzierung, der Melodie der trennenden Akzente

gemäss, die Rede:

Analyse der 2. Strophe („Lichtsprache") erwähnt die Autorin die himmlisch
reine „Substanz" dieser Gestalt, die aus Buchstaben, d. h. „Lichtatome(n) der

Sprache" besteht.
19 Vgl. SACHS, Briefe aus der Nacht (Anm. 6), S. 43.

20 SCHOLEM, Die Geheimnisse der Schöpfung (Anm. 13), S. 55.

21 Vgl. das Gedicht „So kurz ausgeliefert ist der Mensch": NELLY SACHS, Glü¬

hende Rätsel, in: SACHS, Werke, Bd II (Anm. 12), S. 183.

22 SCHOLEM, Geheimnisse der Schöpfung (Anm. 13), S. 55-56.

23 SCHOLEM, Geheimnisse der Schöpfung (Anm. 13), S. 58 und S. 71.

24 SCHOLEM, Geheimnisse der Schöpfung (Anm. 13), S. 58: „Und Vokale und
Konsonanten durchdringen einander und werden zu einem Geheimnis: zur Stimme,

die in dieser Verbindung entsteht".

273



Körper sind die Konsonanten und Seelen die Vokale, alle bewegen sich im
Zuge hinter den Akzenten und halten mit ihnen zugleich in der Bewegung
ein. Wenn die Melodie der Akzente sich bewegt, bewegen sich Konsonanten
und Vokale ihnen nach. Bricht sie ab, so bewegen sie sich nicht und bleiben
stehen [...] das sind die trennenden Akzente, die in ihrer Bewegung innehalten,

wodurch die Rede verstanden wird. Konsonanten und Vokale strahlen
und leuchten in ihrer Bewegung allzumal, nach der geheimen Ordnung ihrer
Bewegung auf verborgenen Bahnen.25

Die zweite Strophe des Gedichtes führt uns aber nicht so weit. Die
Buchstaben sind noch „mit Wassertropfen von der Schöpfung" wie Embryos
der Sprache im mystischen Mutterleib eingeschlossen und man vernimmt
nur den leisen Gesang der Engel, der noch keine Stimme ist,26 und pulsierende

Lichtpunkte, die sich noch nicht zu Strahlen entfaltet haben. Alles
schwebt in einem undifferenzierten Zustand, in dem Steine und Blumen
sich kaum unterscheiden und Erstere noch „weich" sind, noch keine
bestimmte, feste Form angenommen haben — auf Sprachebene eine Anspielung

darauf, dass man von „Rede" als sprachlicher Gestaltung noch weit
entfernt ist.

Genauso wie der Name Gottes sich aus dem Urpunkt (als Symbol für
„den Durchbruch vom Nichts zum Sein"27) ausdehnt und offenbart, wird
später der noch schwache Glanz der Edelsteine durch immer stärker
werdende Ausstrahlung zur „Erleuchtung", zum Wort der Einsichtigen.28 Die
Vorahnung von dieser künftigen Entfaltung ist schon in den Farben der
Steine [Rot, Gelb (rot) und Blau] enthalten, die durch ihre Ausbreitung die

Glorie, die den heiligen Balschem — den Seher, den Ein— und Hellsichtigen

mit dem ,,ungebroche(n) Blick" — umgibt, bilden werden:

25 SCHOLEM, Geheimnisse der Schöpfung (Anm. 13), S. 60-61. Zur Entfaltung der
sprachlichen Elemente, die den Stufen der Sefiroth-Welt entsprechen, siehe

SCHOLEM, Diejüdische Mystik (Anm. 3), S. 235.

26 Man denkt an das lyrische Ich, dass in Trakls Gedicht De Profundis „Gottes
Schweigen trank" — genauso wie die verschiedenen Figuren des Dichters bei
Nelly Sachs auf Gottes Schweigen ,hören' - und das Rascheln der Engel
vernahm: „Gottes Schweigen / Trank ich aus dem Brunnen des Hains // Nachts
fand ich mich auf einer Heide, / Starrend von Unrat und Staub der Sterne. Im
Haselgebüsch / Klangen wieder kristallne Engel" (in: GEORG TRAKL, Das
dichterische Werk, München 2005, S. 27).

27 SCHOLEM, Diejüdische Mystik (Anm. 3), S. 235.

28 Wie in den Uqqute Moharan Rabbi Nachmans von Bratzlaw, mit dessen Werk
Nelly Sachs vertraut war, geschrieben steht: „II en est [...] dont la parole est
faite pierre précieuse et illuminatrice" (zitiert nach der französischen Übersetzung

von CLAUDE VigÉE, Dans le silence de l'Aleph, Paris 1992, S. 18).

274



Der heilige Balschem in der Glorie. Zu unterst rot, dann gelb, dann blau um
das Haupt, aber darüber weiss wie nichts! Dies sind die suchenden Farben der

babylonischen Türme. Am nächsten der Erde rot. Am höchsten blau. Aber
wo Göttliches wohnt — die Farbe „Nichts".29

Die reine Anschauung, die Kontemplation der Sprachlichtwelt wird in der

dritten Strophe durch den brutalen Einbruch der Nacht, die vom schwarzen

Tiger symbolisiert ist, plötzlich unterbrochen:

Und, schwarzer Tiger, brüllte auf
die Nacht; und wälzte sich
und blutete mit Funken
die Wunde Tag.

Hier wird auf das Erwachen der Finsternis am zweiten Schöpfungstag
angespielt und auf den Streit zwischen Licht und Finsternis, Tag und

Nacht, Rechte und Linke:

Als aber die Linke erwachte, erwachte der Streit, und durch den Streit wurde
das Zornesfeuer [...] übermächtig, und aus jenem Streit kam die Hölle hervor
und die Hölle haftet an der Linken, in der sie entsprungen ist.

Als die Finsternis erwachte, erwachte sie in einem Ubermass von Macht,
und dadurch wurde die Hölle geschaffen und am Streit der Fisterrnis [gegen
das Licht] ist die Hölle beteiligt.30

Am dritten Tag wird dann der Streit ausgeglichen:

[...] Bei der Schöpfung war Streit der Linken wider die Rechte [...] Die
'mittlere Säule', die der dritte Urtag ist, trat zwischen beide und schlichtete
den Streit und brachte beide Seiten zu einem Ausgleich.

Sobald aber das Übermass des Zornes beschwichtigt wurde, erwachte ein
Streit in anderem Sinn: ein Streit der Liebe.31

Dieser dialektische Prozess ist in der Symbolik der Sefiroth nachvollziehbar:

Rachamim, die sechste Sefira (die ausgleichende „Barmherzigkeit Gottes")

schlichtet die Gegensätze zwischen der vierten Sefira, Chessed (die

29 SACHS, Briefe aus der Nacht (Anm. 6), S. 43. Vgl. auch das Gedicht „Eine
Schöpfungsminute im Auge des Baalschem": NELLY SACHS, Nochfeiert Tod das

Leben, in: SACHS, Werke, Bd II (Anm. 12), S. 132).
30 SCHOLEM, Geheimnisse der Schöpfung (Anm. 13), S. 73 und 75.

31 SCHOLEM, Geheimnisse der Schöpfung (Anm. 13), S. 73 und 75; siehe auch S. 93:

„Am dritten Urtag steht dann zweimal 'dass es gut war', denn dieser 'Tag'
verbindet beide Seiten [Links und Rechts] [...] und schafft einen Ausgleich
zwischen ihnen".

275



„Liebe" oder „Gnade" Gottes), und der fünften, Gebura oder Din (die
Macht Gottes als richtende Gewalt).32 Es kann aber vorkommen, das s das

Zornesfeuer „in dem übermässigen Ausbruch seiner Entfaltung [...] sich

von der Verbindung mit der Gnade trennt, da bricht es aus der Welt der
Gottheit heraus 'und wird zum radikal Bösen, zur widergöttlichen Welt des

Satan".33 Diese Verselbstständigung des Bösen findet im Gedicht ihren

metaphorischen Ausdruck im aufbrüllenden ungebändigten Tiger, der den

Tag tief verwundet, und einen Lichtbruch bewirkt, der durch die Analogie
der Bluttropfen mit Funken als „Lichtsturz" verstanden werden soll34 — in
Anlehnung an das kosmologische Drama, an den Bruch der Gefässe und
die Ausstreuung der göttlichen Funken in der lurianischen Kabbala. Auf
anderer Ebene erinnert der blutende Tag an jene „Wunde zwischen Nacht
und Tag", die Israels „Wohnort" ist,35 und informiert über das Schicksal
der Überlebenden und die Situation des Dichters nach Auschwitz.

Der Einbruch der Finsternis ist so gewaltig und gewalttätig, dass er in
der vierten und letzten Strophe das Exil des nun schweigenden Gottes
und seinen Rückzug in die Verborgenheit, in das Nichts, „jenes tiefste
aller Lichter, das [...] als Aura um den Ungrund strahlt",36 bewirkt:

Das Licht war schon ein Mund der schwieg,

nur eine Aura noch den Seelengott verriet.

II

Und wickelt aus, als wärens Linnentücher,
darin Geburt und Tod ist eingehüllt,
Buchstabenleib, die Falterpuppe
aus grüner, roter, weisser Finsternis
und wickelt wieder ein in Liebesleiden
wie Mütter tun; denn Leiden ist Versteck fürs Licht.

32 Vgl. SCHOLEM, Diejüdische Mystik (Anm. 3), S. 232.

33 SCHOLEM, Diejüdische Mystik (Anm. 3), S. 258.

34 Vgl. die Analyse vom „Lichtsturz", in SCHWEIZER, Geistliche Geschwisterschaft

(Anm. 14), S. 154-156. Als Quelle für die Metapher des Tigers erwähnt die
Autorin WILLIAM BLAKE's Gedicht „The Tiger" aus: dessen Songs of Innocence

and Experience.

35 Vgl. das Gedicht „Jakob": NELLY SACHS, Sternverdunkelung, in: NELLY SACHS,

Werke, Bd. I: Gedichte 1940-1950, hrsg. von MATTHIAS WEICHELT, Berlin
2010, S. 57.

36 SCHOLEM, Diejüdische Mystik (Anm. 3), S. 38.

276



Doch während er wie Sommer oder Winter handelt,
schwebt schon Ersehntes, sehnsuchtsvoll verwandelt.

Erneut wird die Aufmerksamkeit sofort auf den hermeneutischen Akt des

Schreibers gelenkt: dieser tritt als Subjekt in den Hintergrund zurück,
verschwindet sogar (kein Pronomen steht für ihn) zu Gunsten seiner Tätigkeit,

bzw. seines Dientes. Der Ubergang vom „Buchstabenengel" zu
„Buchstabenleib" ist ein Zeichen dafür, dass der im ersten Gedicht
geschilderte Prozess sich hier auf einer unteren 'Stufe', auf der Ebene der

Welt und der Erde, im Gebiet der Schechina und des Weiblichen abspielt.
Das Metaphernfeld deutet auf eine mütterliche, fürsorgliche Tätigkeit, ein

behutsames Öffnen, eine vorsichtige Enthüllung der stummen, bzw.

stumm gewordenen Buchstaben, die auf deren Wiederbelebung abzielt.
Das Geheimnis von „Geburt und Tod", von Auferstehung, ist in den

„Linnentüchern" bewahrt, die zugleich eine Anspielung auf das Leichentuch

und auf das Tuch, das den Neugeborenen empfängt, sind, so dass in
ihnen, im Verborgenen, sich Tod in Leben verwandelt.37 Zur Neugeburt,
zur Metamorphose der gewickelten verborgenen toten Buchstaben in eine

ledendige (Menschen)sprache und zur Verwandlung der „Falterpuppe" in
einen Schmetterling (Metapher für das Gedicht) bedarf es aber Liebe, die

Sehnsucht ist. Wie das Kind oder der Säugling unter dem leisen Kuss der

Mutter durch die zarte Berührung ihrer Lippen erwacht, bedürfen die

Buchstaben des Streifens vom Hauch und Blick des Schreibers auf ihren
„Leib", seiner ganz auf sie gerichteten Aufmerksamkeit, um wieder
'lebendig' zu werden.

Die Evokation der eingehüllten Buchstaben ruft auch die Assoziation
mit der gebrochenen Lichtsprache,38 mit den nach der Katastrophe
ausgestreuten und in Schalen eingeschlossenen göttlichen Funken hervor. Erst
indem man die Rinde sorgfaltig abschält, gelangt man zum Kern.39 Was im
Gedicht in diesem Inneren liegt und aufgedeckt und kurz angeschaut

37 „Auch der Tod ist Knospe" schreibt Nelly Sachs am 07. März 1951, vgl.
SACHS, Briefe aus der Nacht (Anm. 6), S. 49.

38 Der Ausdruck stammt von SCHWEIZER, Geistliche Geschwisterschaft (Anm. 14),
S. 157.

39 In ihrem kurzen Text über die französische moderne Mystikerin Simone Weil
beschreibt Nelly Sachs eine ähnliche Suche: „Sie hob den Apfel des Glaubens
hoch und schälte ihn ab. Sie schälte solange bis sie die Wahrheit im Kerngehäuse

verhüllt sah"; vgl. NELLY SACHS, Stille und Schmer^ in: SACHS, Werke,
Bd. IV (Anm. 6), S. 33).

277



wird, ist das Gesicht der Schechina, die in den drei Farben (Weiss, Rot,
Grün) erscheint, wie im Abschnitt des Sohar geschrieben steht:

[Am Regentage] erhebt sich die Linke, um Macht zu gewinnen. Dann
erscheint [die Schechina, die] Rahel [heisst], in den drei Grundfarben des

Regenbogens [...] und wie die verborgenen Farben im Oberen Eines werden, so

vereinigen sich auch unten im [wahrnehmbahren] Regenbogen Weiss, Rot
und Grün, und sie sind das Sinnbild der unteren Einheit [.. .]".40

Da kommt aber ein retardierender Moment: Wie die Mütter, die ihr Kind
einer Gefahr nicht aussetzen wollen, wickelt der Ausleger den Buchstabenleib

wieder ein. Die Schechina (auch Rahel genannt) wird nicht sofort
aus ihrem Exil in der Finsternis herausgeholt: „es wurde ihr (Rahel)
schwer bei ihrer Geburt".41 Zur „unteren Einheit", zur Reparation der

Welt (tiqqun 'olani) und zur Restitution vom Namen Gottes in seiner völligen

Entfaltung, wofür Gott „die zehn Stufen des All [...] bis zur Offenbarung

in seiner Schechina" hinabsteigen muss,42 bis zur Rückkehr von Gott
und seiner Schechina aus dem Exil, bedarf es noch des schmerzvollen
Gebärens aus der Nacht heraus. Das Geheimnis von der (Neu)geburt
findet seinen Ausdruck in der Formel: „den Leiden ist Versteck fürs
Licht" — wobei auch jenes aus Liebe und Sehnsucht „Durchleiden",
„Durchschmerzen"43 gemeint ist, woraus das Wort und das Gedicht nach
Auschwitz entsteht. Mittlerweile harrt die Schechina der Erlösung mitten
in der Finsternis, die sie umgibt und sie in sich wieder aufnimmt.44

Erst am Ende eines langen schmerzlichen Prozesses wird das erlösende

(dichterische) Wort ausgesprochen. Der erste Vers der zweiten Strophe
(„Doch während er wie Sommer oder Winter handelt") ist eine Anspielung

auf die 'Geburt' eines Nachtfalters. Zur völligen Entfaltung braucht
der Schmetterling „Sommer", Sonnenbestrahlung — hier nur eine
Lichtbresche, die durch das Auswickeln der Linnentücher geöffnet wird. Bevor

40 SCHOLEM, Geheimnisse der Schöpfung (Anm. 13), S. 84. Es sei daran erinnert,
dass das Weibliche, die weiblichen Kräfte, in die Linke gehören.

41 Gen 35,16, zitiert in: SCHOLEM, Geheimnisse der Schöpfung (Anm. 13), im Passus

über die Erscheinung der Schechina in den drei Farben (S. 84).
42 SCHOLEM, Diejüdische Mystik (Anm. 3), S. 233.

43 Verben, bzw. Nominalverben, die in der Korrespondenz mehrmals vorkommen.
44 „Aus grüner, roter, weisser Finsternis": eine Anspielung vielleicht darauf, dass

in der oberen Welt — ähnlich wie im Gedicht in der unteren — Rot, Grün und
Weiss die Farben der Finsternis sind, in ihr enthalten sind: „'Finsternis' ist ein
schwarzes Feuer, stark in der Farbe, ein rotes Feuer, stark in der Erscheinung,
ein grünes Feuer, stark in der Form, ein weisses Feuer, das die Farbe ist, die
alles umfasst" (SCHOLEM, Geheimnisse der Schöpfung [Anm. 13], S. 64).

278



er sich mühsam den Weg ins Freie bahnt, in einen 'Tag', an dem Nacht
anhaftet, vollziehen sich im Winter im Verborgenen und der Geborgenheit

(in der Puppe) fortwährende und schmerzvolle Verwandlungen.45 In
gleichnis— und rätselhafter Sprache schildert Nelly Sachs das Entstehen
des schmetterlingsgleichen Gedichts nach Auschwitz. Die Sehnsucht, die

Gebärerin, aber ist dem Wort vorausgeeilt und „Ersehntes", noch Unsagbares,

„schwebt" schon als Vorahnungen am Horizont des Gedichts.
Bei der Lektüre vom 1952 entstandenen Gedicht denkt man an Celan,

der Jahre später kurz vor der Begegnung in Zürich an Nelly Sachs

schreibt, er werde endlich die lange von Nacht und Leiden umhüllten
Worte in ihrer Gegenwart aussprechen können:

Und nun soll ich, in wenigen, leicht zu erreichenden Tagen, Gelegenheit
haben, Ihnen persönlich zu danken, mit seit langem aufgehobenen und — darf
ichs sagen? — auf mehr als nur eine Weise umschwiegenen und umschmerzten
Worten!40

Diese Worte werden zum Glanz in Sprachgitter und am 3. September 1959

schrieb Nelly Sachs an den Bruder und Freund, indem sie aus dem Sohar-

Zyklus zitiert: „Ihr 'Buch der Strahlen', Ihr 'Sohar' ist bei mir. Ich lebe

darin. Die kristallenen Buchstabenengel — geistig, durchsichtig — in der

Schöpfung tätig jetzt — augenblicklich".47

III

Und klopfte mit dem Hammer seines Herzens
und ris s des Todes Efeu fort von Bibelgräbern
und sah das Feuer— Wasser —Luft— und Sandgesicht entblösst
und sah das leere Meer von Stern zu Stern:

Die Einsamkeit; und sah in aller Augen Heimatwehe,
und alle Flügel hatten Heimat nur als Ort
und Abschied war ein Blatt vom Wort,

45 Bevor er sich entpuppt, überwintert der Nachtfalter in doppelter Verborgen¬
heit, da seine Raupe sich in die Erde eingräbt.

46 Paul Celan; Nelly Sachs, Briefwechsel, hrsg. von Barbara Wiedemann,
Frankfurt a. M. 1993, S. 32-33, Brief vom 03. Mai 1960.

47 CELAN; Sachs, Briefwechsel (Anm. 46), S. 31. Vgl. auch den Brief an Rudolf
Peyer vom 05. Oktober 1959: „Paul Celans Buch ist ein Buch der Strahlen.
Sein Sohar! Ich schrieb es ihm. Mit den kristallenen Buchstabenengeln den

durchsichtigen, so wie sie im Buch des Glanzes und der Geheimnisse
versammelt sind", in: SACHS, Briefe (Anm. 1), S. 233.

279



das fiel, und Seinen Namen hinterliess,
der wie ein Falke aus dem Sterben stiess —

Der Leser wird durch das Stakkato der Verben aus der sehnsuchtsvollen

Erwartung heraus- und ins Geschehen hingerissen. Noch einmal geht es

um Auslegung als Aufdeckung und Blosslegung und um den Kampf um
die Rettung und Erlösung des toten — erwürgten — Bibelwortes: „und
riss des Todes Efeu fort von Bibelgräbern". Die Waffe, die gegen den

Tod geschwenkt wird, ist ein Herzklopfen, ist Liebe, die vom Leiden
untrennbar ist: durch die Alliteration Hammer/Herzen spürt man nämlich

das mühsame Atmen und das Keuchen des Schreibers. Das
Geheimnis, das hier enthüllt wird, ist das Geheimnis der Liebe, von der das

Hohelied sagt, sie sei „gewaltsam wie der Tod".48 Sie allein macht
hellseherisch und das, was sich dem Schreiber des Sohar offenbart, ist „das

Schöpfungs-Antlitz",49 auf die nackten Elemente (Feuer, Wasser, Luft,
Sand) reduziert, eine Landschaft vor der Schöpfung des Menschen —

oder nach der letzten Sintflut. Für den „ungebrochenen Blick" ist aber
dieses Gesicht schon das Antlitz Gottes, das sich denjenigen offenbart,
die zum Urquell, zur hebräischen Bibel, zurückkehren. In Stille und

Schmer^ erscheint Simone Weil, die sich geweigert hat, aus dieser Quelle
zu schöpfen, trotz aller Verwandtschaft — sie auch bemüht sich darum,
die „geheimen Ausstrahlungen des Staubes" auszugraben — als Gegenfigur

zum Schreiber des Sohar:

Sie schliesst die Pforte vor seinem (des jüdischen Volkes) Urquell, dem alten
Testament. Sie sieht nicht das Feuer— Wasser— Staub— Luft- Gesicht als eine

Spiegelung des Ewigen in den Worten der Propheten. Sie reisst nicht den
verwachsenen Efeu von den Bibelgräbern um von dem Schöpfer der Schöpfung

sterbend immer wieder aufs Neue zu Boden geworfen zu werden. 50

Der Schreiber des Sohar hingegen sieht „das leere Meer von Stern zu
Stern: / Die Einsamkeit". Das noch leere Meer ist der Ort einer möglichen

Epiphanie, wird sich ins Antlitz der Schechina verwandeln, wie im
zweiten Teil von Scholems Einführung in die Geheimnisse der Schöpfung

geschrieben steht:

48 Gesang der Gesänge 8,6, in: Die Schriftwerke, verdeutscht von MARTIN BUBER,

Stuttgart 1992, S. 356.

49 Vgl. BEDA ALLEMANN; Hinweis auf einen Gedicht-Raum, in: Das Buch der

Nelly Sachs, hrsg. von BENGT HOLMQVIST, Frankfurt a. M. 1977, S. 294-296.
50 SACHS, Stille und Schmer£ (Anm. 39), S. 34.

280



Die Schechina hat nichts von sich selbst, sie ist nur das Meer, in das alle
andern Potenzen sich verströmen und in dem ihre Einheit erscheint, nicht mehr
verborgen oder unentfaltet wie im Urpunkt, sondern realisiert und reiner,
man ist versucht zu sagen: wie das Meer in sich ruhender Akt geworden. Mit
dieser Stufe ist dem Sohar 'das Ende der Schöpfungsidee' erreicht.51

Von dieser Fülle des Meeres ist man im Gedicht noch weit entfernt. Die
leere Fläche, ein Symbol für die grenzenlose Einsamkeit, die stark am

Anfang des Verses hervorgehoben und isoliert ist, kann als Metapher für
das Exil der Schechina ausgedeutet werden und erhält auch zugleich die

zeitliche Dimension der Erwartung. Das unendliche, stille Meer, das das

ganze Universum umfasst („von Stern zu Stern"), ist ein lautloser Appell
an den Anschauenden und über ihn hinaus an den Dichter und an den

Menschen, ohne dessen Schaffen die göttliche Präsenz in der Tiefe des

Exils bleiben würde. Auf die stille Aufforderung antwortet eine
allgemeine Sehnsucht nach Gott („und sah in aller Augen Heimatwehe") und
ein allgemeiner Aufbruch zu Ihm („alle Flügel hatten Heimat nur als

Ort").
Im letzten Vers der ersten Strophe und am Anfang der zweiten wird

der ephemere Charakter von der Gottesfinsternis, vom Exil der Schechina
und von Tod durch die Zäsur stark hervorgehoben, während das

„Gedicht-Raum" zum Raum einer Auferstehung und Epiphanie wird: „und
Abschied war ein Blatt vom Wort, / das fiel und Seinen Namen hinter-
liess) / der wie ein Falke aus dem Sterben schiess". Die Restitution des

göttlichen Namens ist das Werk des Dichters, der dem Tode das wieder

lebendige Wort durch Schmerz und Leiden abgerungen hat:

Der Name des Höchsten stösst aus dem Horizont des Todes nieder. Zugleich
wird hier deutlicher, was die Wohnungen des Todes poetisch bedeuten — den
weitesten und eigentlichen Bereich des „Wortes", der das Dasein überwölbt
wie ein mythischer Welt-Baum, von dem die irdischen Leiderfahrungen Blätter

sind.52

51 SCHOLEM, Geheimnisse der Schöpfung (Anm. 13), S. 44. In seinem Hauptwerk
über die jüdische Mystik fasst Scholem den ganzen Schöpfungsprozess im
folgenden Satz zusammen: „Dies (der Urpunkt) ist das mystische Eden [...],
und von hier nimmt der Strom des göttlichen Lebens seinen Lauf und fliesst
durch alle Sefiroth und durch alle verborgene Realität, bis er endlich in dem

'grossen Meer' der Schechina mündet, in dem Gott seine Totalität entfaltet"
(S. 239-240).

52 ALLEMANN, Hinweis auf einen Gedicht-Raum (Anm. 49), S. 296. In den Woh¬

nungen des Todes ist der Titel der ersten Gedichtsammlung des späten Werkes
und umfasst die zwischen 1943 und 1947 entstandenen Gedichte.

281



IV

Und Metatron, der höchste aller Engel,
fünfhundert Meilen hoch,
und schlägt das Rad

aus Lichtgefieder und lässt Musik,
daran die Welten hängen, klingen,
der Liebe Inbegriff!

[]
Der Auftakt „und" („Und Metatron") wirft wie in den anderen Gedichten

(„Und wickelt aus", „Und wickelt wieder ein", „Und klopfte", „und riss",
„und sah") das Licht auf die Tätigkeit des Schreibers: nun beschwört er
beim Schreiben die Figur des obersten Engels Metatron herauf. Mit dieser

Gestalt, dem „nach einem erdenfrommen Erdenwandel mit Gott zum
höchsten aller Engel und Sar ha-panim, das heisst Fürsten des göttlichen
Angesichts oder der göttlichen Gegenwart, erhobenen Henoch", dessen

Fleisch laut des hebräischen Buches Henoch sich in mystischer Transfiguration

in „feurige Fackeln" verwandelt habe,53 rücken wir in die Nähe des

göttlichen Thrones, an die Grenze des Sichtbaren und Erkennbaren. Die
sich im Himmelgewölbe entfaltende Herrlichkeit, eine „Landschaft aus

Musik / in einer Sprache nur aus Licht",54 weist Ähnlichkeiten mit der
Konstellation im ersten Gedicht auf, unterscheidet sich aber durch die

Intensität des Lichtes und der Musik: aus den Lichtpunkten sind im unteren

Zwischenraum Strahlen („Lichtgefieder", auch eine Anspielung auf die

von Licht rieselnden Flügel des Engels) und aus der kaum vernehmbaren
Musik der Sphären ist die klingende Musik der Welten geworden.

53 SCHOLEM, Diejüdische Mystik (Anm. 3) S. 72f und S. 56 ; und ARTHUR COHEN,
De Talmud, traduit de l'anglais par JACQUES MARTY, Paris 1991 Petite
Bibliothèque Payot, 65), S. 97£. Zu dieser Verwandlung, siehe auch GERSHOM

SCHOLEM, Von der mystischen Gestalt der Gottheit. Studien %u Grundhegriffen der

Kabbala, Frankfurt a. M. 1977, S. 258: „Hiernach geht also im Propheten, der
seine geistige Natur aufs äusserste reinigt, eine Metamorphose seiner eigenen
Kraft vor, indem er sich gleichsam so von sich selbst entleert, dass die Kraft
eines Engels sich in seine eigene einkleiden kann, und erst in dieser Verwandlung

vermag der Prophet die Botschaft des Engels, der er nun irgendwie selber

geworden ist, aufzunehmen und ihr standhalten".
54 Vgl. das Gedicht „In einer Landschaft aus Musik", NELLY SACHS, Niemand

weiss weiter (Anm. 12), S. 19.

282



Von Metatron, dem Erschaffer dieser Herrlichkeit, erfahren wir aus

dem Kommentar von Jecheskels Anschauung im Sohar, worauf Nelly
Sachs sich durch die Wortwahl ausdrücklich bezieht, dass er unter den

sichtbaren Chajjot oder „Lebenskräften" stehe, die das Licht empfangen,
das die höheren verborgenen Chajjot, die in unmittelbarer Nähe vom
Göttlichen ihren Ort haben, aussenden:

Die sichtbaren Chajjot oder Wesen [in der Thronwelt] sind die, unter denen,
nach Chagiga 13 b, jener [von Jecheskel] Ofan 'Rad' genannte Engel steht.

Und welcher ist das? Das ist Metatron, der grösser und angesehener ist als alle

anderen Engelscharen und fünfhundert Meilen hoch.55

Der Auftrag der an einer anderen Stelle als „Kraut" bezeichneten

Engelordnung der Chajjot, ihr „Dienst an ihrem Herrn" besteht darin, „Samen",
d. h. „Segnungen von oben", auszusäen und die Welt durch diese „Speise
und Nahrung" zu gestalten. Die Voraussetzung für den Empfang von
diesem Manna ist aber, dass die Menschen ein frommes Leben führen,
dem Herrn ihrerseits durch „Gebet und fromme Tat" dienen und dadurch

„die Kraft der Schechina in der Welt verstärken". Erst dann werden die

Engel selbst ledendig, durch das Gebet „gestaltet" werden sie „Lebenskräfte"

(Energie) und zugleich Energiespender.56
Ein ähnlicher Vorgang wird in der ersten Strophe in höchst dichterischer

und gedrängter Form geschildert.57 Durch seinen schöpferischen
Akt oder „Arbeit",58 durch das Mahlen des empfangenen Lichtes mit
dem „Rad" einer himmlischen Mühle lässt Metatron aus dem empfangenen

Licht „Musik, / daran die Welten hängen, klingen". Eine aus Licht-

55 SCHOLEM, Geheimnisse der Schöpfung (Anm. 13), S. 106-107.

56 SCHOLEM, Geheimnisse der Schöpfung (Anm. 13), S. 87.

57 Auch im Gedicht „Engel auf den Urgefilden", wo Prophetien ausgestreut
werden: „Engel auf den Urgefilden / die ihr den Anfang losbindet, / die

Weissagungen in die Elemente sät", während „die Monde des Todes / die
abnehmende Tonleiter singen —" und die Kräfte der Finsternis nachlassen (in:
SACHS, Stemverdunkelung [Anm. 35], S. 88).

58 In einem Artikel verweist Laurent Cassagnau darauf, dass melakha, die weibli¬
che Form von malakh (Engel), „Arbeit" bedeutet, und er betont, dass der ma-
lakh in der Kabbala nicht nur ein Wesen ist, sondern auch eine „Arbeit", vgl.
LAURENT CASSAGNAU, La figure de l'ange dans l'œuvre de Nelly Sachs, in:

Nelly Sachs. Ethique et modernité, textes réunis par CLAUDE CAZALÉ-BÉRARD,

André Combes, Andrée Lerousseau, Villeneuve d'Ascq 2007, S. 67. Daraus

lässt sich erklären, dass Nelly Sachs aus Metatrons Name („Rad") sein

Handwerkszeug macht (Name und Amt sind eins).

283



körnern bestehende Schweife oder „Gefieder" ergiesst sich als Segnung
auf die Welten, die sie liebevoll in der Gnade umschlingt, und die in
diesem Licht hängenden Welten werden selbst zum Klang, erwecken

zum Leben. Diese Verbindung von Himmel und Erde (hier durch den

Lichtstrahl) ist die „Arbeit" des Engels und auch auf anderer Ebene die

des Schusters, in dessen Gestalt Henoch in einer spätmittelalterlichen
Legende erscheint.59

Dem Prinzip der Mystik gemäss, wonach jede Erscheinung in der

oberen Welt eine ihr entsprechende Erscheinung in der unteren hat, ist
der im Talmud als „himmlischer Schreiber" bezeichnete Engel Metat-
ron60 eine verklärte und mythische Figur des Schreibers des Sohar und
das himmlische Pendant zum Dichter nach Auschwitz, dessen Auftrag
wie schon erwähnt darin besteht, kraft seiner Sehnsucht die göttlichen
Funken oder die in der Sintflut ertrunkenen Buchstaben61 zu erlösen und
sie zu sammeln und zu 'verarbeiten', bis „ein unsichtbarer Gottesbegriff'

— oder „der Begriff eines unsichtbaren Gottes" — mitten in der

Nacht und mitten im Desaster aufdämmert.62 Zu dieser Assoziation
führt auch die Tatsache, dass der in einen Engel verwandelte Henoch in
der Merkaba-Mystik auch ein Überlebender ist: Gott habe ihn „aus der

Mitte des Geschlechts der Sintflut" hinweggenommen und ihn „auf den

59 Die Legende habe sich laut Scholem vermutlich in den Kreisen der deutschen
Chassidim verbreitet. Henoch wird als Schuster — ein mythischer Jakob Böhme

—, der mit jedem Stich die obere und die untere Welt verbindet, dargestellt
(SCHOLEM, Diejüdische Mystik [Anm. 3], S. 399, Anm. 101). In der szenischen

Dichtung Eli macht Nelly Sachs aus dem jungen Schuhmacher Michael einen
der sechsunddreissig geheimen Gottesknechte (in: SACHS, Werke, Bd. III:
Szenische Dichtungen, hrsg. von Aris Fioretos, Suhrkamp Verlag Berlin 2011).

60 SCHOLEM, Diejüdische Mystik [Anm. 3], S. 392, Anm. 14.

61 Vgl. die 1962 verfasste szenische Dichtung Beryll sieht in der Nacht oder Das
verlorene und wiedergerettete Alphabet (in: SACHS, Werke, Bd. III [Anm. 59]). Motive

und Themen aus dem von Scholem übersetzten Kapitel des Sohar werden
gleichfalls in diesen „Szenen aus der Leidensgeschichte der Erde" umgedichtet

und verarbeitet (vgl. dazu meinen „Kommentar" im Marburger Forum.

Beiträge yur geistigen Situation der Gegenwart, Jg. 6(2005), Heft 5, unter der URL:
http://www.marburger-forum.de/mafo/heft2005-6.

62 Nach der Shoah radikalisiert sich sozusagen der Auftrag des Dichters, „in
dürftiger Zeit" vom Göttlichen zu zeugen; vgl. dazu Friedrich Hölderlins Elegie

„Brot und Wein", in: FRIEDRICH HÖLDERLIN, Gedichte, hrsg. und mit
Erläuterungen versehen von JOCHEN SCHMIDT, Frankfurt a. M. 1984 insel ta-
schenbuch 781), S. 118.

284



Windesflügeln der Schechina" getragen und in die höchsten Paläste

gebracht, „dem Thron der Glorie zu dienen".63

Die zweite Strophe ist die gleichnishafte und poetische Formulierung
vom dichterischen Schaffen überhaupt und von der nach der Shoah höchst
schmerzlichen und dringenden Suche nach dem passenden, „gottdurchlässigen"

und deshalb lebensspendenden Erlösungswort:

So tief misst Sehnsucht aus

der Worte Meer, bis das Gestrahle
aufbricht — und Leben hinnaht
mit dem Wundenmale —64

V

Und aus der dunklen Glut ward Jakob angeschlagen
und so verrenkt; so war's am ersten Abend eingezeichnet.
Was im Gebiss der Mitternacht geschah,
ist so mit schwarzem Rätselmoos verflochten —

es kehrt auch niemand heil zu seinem Gott zurück —

Doch die entgleisten Sterne ruhen aus im Anfangswort
und die verzogene Sehnsucht hinkt an ihren Ort.

Das Leben, das „hinnaht / mit dem Wundermale" scheint auf Jakobs
Heraufbeschwörung im letzten Gedicht hinzudeuten. Die Erwähnung
vom Schreiber des Sohar am Anfang des Zyklus und von Jakob-Israel
am Ende deutet darauf, dass der schöpferische hermeneutische Akt des

Ersteren auf die Restitution Israels, dessen Leib „aufgelöst in Rauch /
Durch die Luft" zog,65 in seiner Ewigkeit abzielt. Auf Jakobs Kampf mit
dem „Fürsten Esaus", dem „Herrscher über all jene dämonischen
Gewalten, die aus der Linken, dem 'Abend' stammen und an ihm ihr Wesen

treiben",66 wird im Gedicht nicht eingegangen. Was in der Nacht

63 SCHOLEM, Die jüdische Mystik (Anm. 3), S. 72-73: Der Autor zitiert aus 3.

Enoch, Kap. 6 in der Odebergs Ausgabe.
64 Die letzte Strophe vom Gedicht „Engel auf den Urgefilden" (Amn. 57) sagt

nichts anderes: „Engel auf den Urgefilden / wieviel Martermeilen / muss die

Sehnsucht, zurück / zu eurem Segensraum durcheilen!"
65 Vgl. das Gedicht „Dein Leib im Rauch durch die Luft": NELLY SACHS, In den

Wohnungen des Todes, in: SACHS, Werke, Bd. I (Anm. 35), S. 11.

66 SCHOLEM, Geheimnisse der Schöpfung (Anm. 13), S. 109.

285



geschah, bleibt ein Rätsel („ist so mit schwarzem Rätselmoos verflochten

—") und die schmerzvolle Auszeichnung Israels, die sein Schicksal

bestimmt, wird auch nicht näher ergründet („so war's am ersten Abend
eingezeichnet"). Wir stehen hier vor dem Mysterium Israels. Mitternacht
ist übrigens die geheimnisvollste Stunde: die Stunde vom Einbruch des

Bösen (der „Gebiss" ruft die Erinnerung an den schwarzen Tiger des

ersten Gedichts wach), aber auch die Stunde, wo nach mystischer Tradition

der Tikkun und der rätselhafte Prozess der Auferstehungen anfängt.
Nelly Sachs schildert nicht, sie begnügt sich mit der Feststellung, die
nach Auschwitz eine grausame und schmerzliche Aktualität annimmt:

„es kehrt auch niemand heil zu seinem Gott zurück —und sie betont
noch einmal das Enigmatische durch den Strich am Ende des Verses.

Jeder Gottsuchende muss durch das Leiden hindurch, wie im Brief an
Walter A. Berendsohn, dem die Dichterin den Gedichtzyklus beilegte,
geschrieben steht:

Und der Weg zu „Ihm" ist nicht hell. Der ist „furchtbar". Und die Erzväter
sowohl wie auch die Propheten sind in der Bibel „Geschlagene" Gottes dafür
sind sie in der „Gnade".67

Der erste Vers der letzten Strophe ist der poetische Ausdruck vom
tiqqun 'olarn, von der Wiederherstellung der universalen, kosmischen,
vorzeitlichen Ordnung, und verkündet das Ende des Desasters und der

„Sternverdunkelung". Die Stille ist hier das Gegenteil von der bodenlosen,

abgründigen Stille nach dem Holocaust, in der der Tag versenkt.68

Diese Reparation fällt mit der Rückkehr Israels zu seinem Gott zusammen:

„Die verzogene Sehnsucht", die „an ihren Ort [hinkt] " ist Jakob-
Israel, der "Erstling im Morgengrauenkampf / wo alle Geburt mit Blut
/ auf der Dämmerung geschrieben steht", von dem gesagt wird, er sei

der „Zenit der Sehnsucht".69 Dies führt uns zum Kapitel aus dem Sohar

zurück, das nämlich mit Jakobs Vermählung mit der Schechina nach
dem Tod endet:

Mosche wurde in seinem Leben zuteil, was dem Jaakow nicht zuteil wurde
[...] [Denn schon zu seinen Lebzeiten wurde sein Körper völlig vergeistigt, er

67 Brief vom 02. April 1952, in: BERENDSOHN, Nelly Sachs (Anm. 16), S. 165.

68 MAURICE Blanchot, Wécriture du désastre, Paris 22011 1981), S. 19: „Le
calme, la brûlure de l'holocauste, l'anéantissement de midi — le calme du désastre" (vom
Autor hervorgehoben).

69 Vgl. die Gedichte „Jakob" und „Israel": NELLY SACHS, Sternverdunkelung, in:
SACHS, Werke, Bd. I (Anm. 35), S. 57 und 67.

286



entsagte dem Umgang mit seinem Weib und lebte in ständiger Verbindung
mit dem Göttlichen] ,70

Aber die Schechina kam nach Mosches Tod [mit Israel] ins Land und
kehrte zu Jaakow, ihrem ersten Gatten, zurück. Hieraus kann entnommen
werden: Eine Frau, die mit zwei Männern verheiratet war, kehrt in jener Welt
[nach der Auferstehung der Toten] zum ersten zurück. [Denn das heilige
Land ist zugleich das Land der Auferstehung.]71

„Die entgleisten Sterne, die im „Anfangswort [ausruhen] " sind wohl eine

Anspielung auf die Seelen der Verstorbenen, der in Auschwitz ermordeten

Schwestern und Brüder, die gleichfalls von Sehnsucht getrieben in
die Ewigkeit gelangen und im heiligen Land der Auferstehung endlich
ausruhen können. Dort nimmt die Schechina „alle [Seelen der
Menschen] in sich auf und schliesst sie in sich ein, höhere und niedere. Sie ist
der grosse, weite Ort, der Alles in sich fas st und doch nicht überfüllt
wird, und darauf deutet das Vers: 'Alle Flüsse gehen ins Meer, und das

Meer wird nicht voll' (Kohelet 1,7)."72

70 SCHOLEM, Geheimnisse der Schöpfung (Anm. 13), S. 114. Diese Episode, die dem

Dichter nach Auschwitz keine Identifikationsmöglichkeit, keinen Anhaltspunkt

bietet, wird im Sohar-Zyklus nicht erwähnt.
71 SCHOLEM, Geheimnisse der Schöpfung (Anm. 13), S. 114.

72 SCHOLEM, Geheimnisse der Schöpfung (Anm. 13), S. 93.

287


	Widerhall und Rückstrahlung : der Sohar-Zyklus von Nelly Sachs im Lichte der Übersetzung von Gershom Scholem

