Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 69 (2013)

Artikel: Widerhall und Ruckstrahlung : der Sohar-Zyklus von Nelly Sachs im
Lichte der Ubersetzung von Gershom Scholem

Autor: Lerousseau, Andrée

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960947

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960947
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Widerhall und Riickstrahlung:
Der Sohar-Zyklus von Nelly Sachs im Lichte
der Ubersetzung von Gershom Scholem

Von Andrée 1 eroussean™

Im Gedenken an Jean Halpérin

,Das Aufdimmern eines unsichtbaren Gottesbegriffes inmitten eines
noch im Trancezustand suchenden, von Nachtdunkel umgezogenen Vol-
kes“! oder die Definition eines Gottesbegriffs nach Auschwitz? fihrte
zwangslaufig zur Mystik zuriick, zur Vorstellung einer ,,Selbstverschrin-
kung Gottes* (Zimzum genannt), die Gershom Scholem als ,,Exil* Gottes
oder ,,Verbannung seiner selbst aus seiner Allmacht® bezeichnet.> Wollte
man Gott ‘retten’, dann erwies sich der Umweg iiber die Mystik, die es
erlaubt, Ihn und das Unheil der Welt zusammenzudenken, als der einzige
gangbare Weg zu Ihm. Wenn Nelly Sachs im Bannkreis der deutschen
Romantik sich sehr friih fir die Mystik interessierte, beschiftigte sie sich
im Exil immer intensiver mit dem Chassidismus und der jidischen kabba-
listischen Tradition. Ein Grund dafiir mag das Gefiihl gewesen sein, dass
sie als Uberlebende wie jeder jiidische Kiinstler damit beauftragt sei, ,,die
uralte Quelle zu neuem Leben® zu erwecken.* Sie spurte in sich ,,all die
Sehnsucht, die wie in der Zeit der Chassidim die jidischen Menschen
wieder zu ithrem Gott aufbrechen liess und mit gesteigerter Intensitit
,bei den wenigen, die vielleicht dies Entsetzen Uberleben durfen®, neu

* Andrée Leronssean, M.C.F., Dépt. Etudes Germaniques, EA CECILLE, Uni-
versité Charles-De-Gaulle Lille 3, Domaine universitaire du Pont-de-Bois,
BP 0149, 59653, Villeneuve d’Ascq Cedex.

1 [NELLY SACHS,] Briefe der Nelly Sachs, hrgs. von RUTH DINESEN und HELMUT
MUSSENER, Frankfurt a. M. 1984, S. 203: Brief an Moses Pergament vom
02. Februar 1959.

2 Vgl. HANS JONAS, Der Gottesbegriff nach Auschwity. Eine jiidische Stimme, Frank-
furt a. M. 1984.

3 GERSHOM SCHOLEM, Die jiidische Mystik in ihren Hauptstromungen, Frank-
furt a. M. 1980 (= stw 330), S. 286-287.

4 SACHS, Briefe (Anm. 1), S. 46: Brief an Manfred George vom 27. Januar 1946.

269



lebendig geworden sei® Die Begegnung mit dem Sohar erfolgte einige
Jahre spiter, und die Briefe aus der Nacht aus dem Jahr 1951 zeugen von
ihrer Ergriffenheit und Begeisterung: ,.Sohar erlost das Wesen hinter den
Worten®, schreibt sie am 22. Januar, und am 22. Mai zitiert sie aus dem
Buch des Glanges: ,,Faden der Gnade zieht durch alle Verlorenheit!“®

Die Beschiftigung mit dem Sohar vermittelte ihr ,,eine vertiefte Fin-
sicht in ihre eigene Religiositit™” und lieferte ihr ein interpretatives Sche-
ma in ihrer schmerzlichen Auseinandersetzung mit der Katastrophe.® Thr
Glaube, den sie trotz allem nicht verliert, griindet nidmlich auf der kabba-
listischen Vorstellung, dass Gottesfinsternis, wofiir sie das Wort ,,Stern-
verdunkelung*® braucht, keine vollkommene Entwurzelung bedeutet,
sondern einen Riickzug, der ein Residuum der gottlichen Prisenz oder
Spuren hinterldsst, die in erster Linie vom Dichter aufgelesen und sinnstif-
tend zusammengesetzt werden miissen, was mit einem Herausgeholtwer-
den Gottes gleichbedeutend ist.!® Ausserdem faszinierte sie jene aus Buch-
staben und Wortern entstandene sprachliche Landschaft, in der sie sich
heimisch fiihlte, der Raum des Textes, der zugleich Weltraum und offener
Raum fiir die Ausbreitung aller Herrlichkeiten der Sprache und der Schép-

5 SACHS, Briegfe (Anm. 1), S. 37: Brief an Max Tau vom 06. Juli 1944.

6 NELLY SACHS, Briefe aus der Nacht, in: NELLY SACHS, Werke. Kommentierte Aus-
gabe in vier Béinden, BA. IV: Prosa und Ubertragnngen, hrsg. von ARIS FIORETOS,
Berlin 2010, S. 47 und 53.

7 RUTH DINESEN, Nelly Sachs. Eine Biographie, aus dem Dinischen von G. GE-
RECKE, Frankfurt a. M. 1992, S. 206.

8 Durch seine tberzeitliche Dimension ,,aktualisiert” das Haupt— und Meister-
werk der Kabbala fir jeden Erfahrungen seiner eigenen Generation, vgl. ELL
ANE AMADO LEVY-VALENSI, La poétique du Zohar, Montpellier 1996, S. 132 :
»»(le Zohar) actualise pour chacun de nous quelque chose de sa génération®.

9 So lautet der Titel der 1949 in Amsterdam im Bermann-Fischer Verlag er-
schienenen Gedichtsammlung. Das Wort bezeichnet die Auswirkung von je-
ner Gottesfinsternis und die kosmische Dimension der Katasprophe.

10 ESTHER COHEN, Le silence du nom et antres essais. Interprétation et pensée juive, trad.
de l'espagnol par ANNE PICARD, préface de CATHERINE CHALIER, Paris 2007,
S. 50: ,L’éclipse de Dieu, mais également celle du sens et de lidentité,
n’évoquerait donc pas pour la Kabbale, un vide entendu comme déracinement
total et absolu, mais bien plutét une frace, c’est-a-dire une présence différée,
une inscription et un effacement®. Zum Herausgeholtwerden Gottes, vgl. die
Umdeutung des Psalmenwortes im Sohar: ,,Aus der Tiefe rufe ich dich®
(Psalm 130,1) bedeutet da nicht: ,,Aus der Tiefe [in der ich bin] rufe ich zu
dir®, sondern: ,,Aus der Tiefe [in der du bist] rufe ich dich heraus® (siche dazu
SCHOLEM, Die jiidische Mystik (Anm. 3), S. 306).

270



fung und zur Entfaltung des gottlichen Namens ist, so dass die Interpreta-
tion, die Hermeneutik selbst zur Schépfung wird.!! Der 1952 entstandene
Sohar-Zyklus, der erst 1957 in der Sammlung Und niemand weiss weiter er-
schien!? und als eine Umdichtung und Bearbeitung von der Ubersetzung
des Abschnitts der ,,Geheimnisse der Tora® zur Schoépfungsgeschichte
durch Gershom Scholem! gelesen werden kann, illustriert den ,,viel-
schichtigen Zusammenhang zwischen gottlichem Wesen, Schopfung und
Sprachwerdung®.1* Die Analyse der finf Gedichte soll ein Beispiel fiir den
Widerhall und die Riickstrahlung vom Buch des Glanzes in der Dichtung der
Nelly Sachs liefern und den Strahl, den ,,Faden der Gnade® (Anm. 6), der
vom Schreiber des Sohar, iber Gershom Scholem und Nelly Sachs bis zu
Paul Celan zieht, hervorschimmern lassen.

I

Da schrieb der Schreiber des Sohar
und 6ffnete der Worte Adernetz

und fuhrte Blut von den Gestirnen ein,
die kreisten unsichtbar, und nur

von Sehnsucht angeziindet.

Das Adverb ,,da“, das zugleich eine zeitliche (Hinweis auf einen Anfang,
einen Neubeginn) und eine rdumliche Bedeutung hat, wirft das Licht un-
mittelbar auf den Schreiber des Sohar und auf seinen schépferischen Akt,
auf seine Begegnung mit der heiligen Schrift. Indem er schreibt (das
heisst, den Bibeltext auslegt), ,,6ffnet™ er ,,der Worte Adernetz* und ent-
hillt dabei neue verborgene Zusammenhinge:

11 COHEN, Le silence du nom et antres essais (Anm. 10), S. 29: Le territoire du
monde est pour la mystique judéo-médiévale le Territoire du Texte, un espace
peuplé de lettres et de mots qui sont au fond la nature méme®; S. 40:
L interprétation est donc la base méme de la création®. :

12 Der Zyklus, dessen Titel Gebezmnis brach aus dem Gebeimmnis. Sobar: Schipfungs-
kapitel lautet, enthilt finf Gedichte: NELLY SACHS, Und niemand weiss weiter,
in: NELLY SACHS, Werke. Kommentierte Ausgabe in vier Banden, Bd 11: Gedichte
1951-1970, hrsg. von ARIANE HUML und MATTHIAS WEICHELT, Berlin 2010,
S. 39-41.

13 GERSHOM SCHOLEM, Die Gebeimnisse der Schipfung. Ein Kapitel ans dem kabbalis-
tischen Buch Sobar, Neudruck Frankfurt a. M. 1992,

14 ERIKA SCHWEIZER, Geistliche Geschwisterschaft. Nelly Sachs und Simone Weil — ein
theologischer Disknrs, Mainz 2005, S. 147.

271



Das Wort [...] wird aufgeschlossen, es 6ffnet sich und kommt der Erfahrung
des Mystikers entgegen. Es gibt den Weg in ein unendlich Inneres frei, in dem
sich immer neue Schichten des Sinnes enthiillen.!s

Die Wiederbelebung des Bibelwortes durch den hermeneutischen Akt
wird in gleichnishafter Sprache als Blutiibertragung geschildert. Am An-
fang, bzw. vor allem Anfang, ist die unendliche, grenzenlose Sehnsucht
nach Transzendenz, die den toten Buchstaben inokuliert wird, jene ,,In-
brunst®, die das Wesen und das Geheimnis Israels ist'®. Die Bewegung
der Gestirne versetzt uns auf kosmische Ebene in die mystische Welt
des Sohar mit dem ewigen Kreislauf der Sehnsucht, die das Wunder
bewirkt, und zwar: die Auferstehung des Alphabetes, die die Vorausset-
zung fir den Tikkun, fir die Wiederherstellung der Welt und die Restitu-
tion des Namens Gottes in seiner Finheit ist. Auslegung ist wortwortlich
Ausgrabung:

Des Alphabetes Leiche hob sich aus dem Grab,
Buchstabenengel, uraltes Kristall,

mit Wassertropfen von der Schopfung eingeschlossen,
die sangen — und man sah durch sie

Rubin und Hyazinth und Lapis schimmern,

als Stein noch weich war

und wie Blumen ausgesit.

Die Hertrlichkeit der ,,vorzeitlich-zauberischen Sprachlichtwelt*!” entfaltet
sich vor dem inneren Blick des Schreibers in einer Rethe von Metamor-
phosen und geheimen Verbindungen: aus der Leiche des Alphabetes wird
ein ,,Buchstabenengel®, , himmlisch rein®,'® in dessen sanft klingender

15 GERSHOM SCHOLEM, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, Frankfurt a. M. 1991 (=
stw 13), S. 21f. So, fiihrt Scholem fort, iibersetzte R. Pinchas von Koretz die
immer wieder im Buche Sohar vorkommende Formel Rabbi Schim’on patach
wortwortlich mit ,,Rabbi Simon 6ffnete den Schriftvers®. Uber das Schreiben
als ,,Offnen des unendlich sinnerfiillten Schriftwortes, siche SCHWEIZER,
Geistliche Geschwisterschaft (Anm. 14), S. 149f.

16 Vgl. WALTER A. BERENDSOHN, Ne/ly Sachs. Einfiibrung in das Werk der Dichterin
Jtidischen Schicksals, Darmstadt 1974 (= edition 1), S. 161-162: Brief der Nelly
Sachs an Walter A. Berendsohn vom 09.03.1951: ,,[...] so méchte ich ,Israel’
wieder eingegliedert wissen in das, was sein Wesen ist: Inbrunst [...], jene In-
brunst welche die Gestirne im Raume kreisen lasst™,

17 SCHWEIZER, Geistliche Geschwisterschaft (Anm. 14), S. 148.

18 SCHWEIZER, Geistliche Geschwisterschaft (Anm. 14), S. 152: In ihrer ausfiihrlichen

272



Transparenz Farben, die genauso gut Edelsteine sind, hervorblithen. In
geraffter, hochst poetischer Form kombiniert und verdichtet Nelly Sachs
vorzeitliche ,Ereignisse’, die am Anfang vom Abschnitt der ,,Geheimnisse
der Tora® zur Schopfungsgeschichte im Sohar Buch geschildert sind.

Dort wird niamlich erzahlt, wie aus dem Ungrund (E# Sgj) eine farblose
Flamme hervorging, die Farbe ,,Nichts®, ,,wo Géttliches wohnt*1?, bis zu
der der Blick trotz aller Erhebung nicht gelangt und die hier ausserhalb
des Gedichtraumes bleibt. Aus deren Innerstem entsprang dann ein Quell,
der ,,den ihn umgebenden Ather [der Aura] (durchbrach und doch nicht
durchbrach)®, bis ein Punkt aufleuchtete, tiber den hinaus nichts erkenn-
bar sei?’. Aus diesem ,,Urpunkt” oder ,,Anfang* (reshi?), jenem ,,magneti-
schen Punkt / der Gottdurchlissig ist*,?! aus dem das Licht der Gottheit
strahlt und sich Gott ,,stufenweise® unter seinen ,,Namen®“ offenbart,
durch Ausdehnung dieses Punktes entsprangen die Farben, die ,,auf alles
Untere sich ergossen®, und wurde zum Empfang des ,,heiligen Weltensa-
mens* ein Palast (Elbbim genannt) gebaut.22 Ahnliches vollzieht sich im
Raum des Gedichtes, das mit den bunten Edelsteinen wie mit Blumen
besiit ist.

Diese Edelsteine sind womoéglich eine Metapher fiir die drei Vokal-
punkte Cholem [0), Schuruk [u] und Chirek [i], von denen im Abschnitt des
Sohar gesagt wird, sie seien ,,die Saat” oder ,,der heilige Same®,?? der den
Palast schwingert, und besissen eine geheime, beseelende Kraft. Erst
durch die Berithrung und die Vermihlung mit den Vokalpunkten werden
nimlich die ,geistigen Formen der Konsonanten® (metaphorisch durch
den ,,Buchstabenengel® symbolisiert) zur Stimme?* und dann entsteht bei
fortschreitender Differenzierung, der Melodie der trennenden Akzente
gemiss, die Rede:

Analyse der 2. Strophe (,,Lichtsprache®) erwihnt die Autorin die himmlisch
reine ,,Substanz® dieser Gestalt, die aus Buchstaben, d. h. ,,Lichtatome(n) der
Sprache® besteht.

19 Vgl. SACHS, Briefe ans der Nacht (Anm. 6), S. 43.
20 SCHOLEM, Die Geheimnisse der Schipfung (Anm. 13), S. 55.

21 Vgl. das Gedicht ,,So kurz ausgeliefert ist der Mensch®: NELLY SACHS, G/i-
bende Ratsel, in: SACHS, Werke, Bd II (Anm. 12), S. 183.

22 SCHOLEM, Gebheimnisse der Schipfung (Anm. 13), S. 55-56.
23 SCHOLEM, Gebheimnisse der Schipfung (Anm. 13), S. 58 und S. 71.
24 SCHOLEM, Gebeimmisse der Schipfung (Anm. 13), S. 58: ,,Und Vokale und Kon-

sonanten durchdringen einander und werden zu einem Geheimnis: zur Stim-
me, die in dieser Verbindung entsteht*.

273



Korper sind die Konsonanten und Seelen die Vokale, alle bewegen sich im
Zuge hinter den Akzenten und halten mit ihnen zugleich in der Bewegung
ein. Wenn die Melodie der Akzente sich bewegt, bewegen sich Konsonanten
und Vokale ihnen nach. Bricht sie ab, so bewegen sie sich nicht und bleiben
stehen [...] das sind die trennenden Akzente, die in ihrer Bewegung innehal-
ten, wodurch die Rede verstanden wird. Konsonanten und Vokale strahlen
und leuchten in ihrer Bewegung allzumal, nach der geheimen Ordnung ihrer
Bewegung auf verborgenen Bahnen.?

Die zweite Strophe des Gedichtes flihrt uns aber nicht so weit. Die Buch-
staben sind noch ,,mit Wassertropfen von der Schépfung” wie Embryos
der Sprache im mystischen Mutterleib eingeschlossen und man vernimmt
nur den leisen Gesang der Engel, der noch keine Stimme ist,2° und pulsie-
rende Lichtpunkte, die sich noch nicht zu Strahlen entfaltet haben. Alles
schwebt in einem undifferenzierten Zustand, in dem Steine und Blumen
sich kaum unterscheiden und Etrstere noch ,,weich® sind, noch keine be-
stimmte, feste Form angenommen haben — auf Sprachebene eine Anspie-
lung darauf, dass man von ,,Rede® als sprachlicher Gestaltung noch weit
entfernt ist.

Genauso wie der Name Gottes sich aus dem Urpunkt (als Symbol fir
,»den Durchbruch vom Nichts zum Sein®?’) ausdehnt und offenbart, wird
spiter der noch schwache Glanz der Edelsteine durch immer stirker wer-
dende Ausstrahlung zur ,,Erleuchtung®, zum Wort der Einsichtigen.?® Die
Vorahnung von dieser kinftigen Entfaltung ist schon in den Farben der
Steine [Rot, Gelb(rot) und Blau] enthalten, die durch ihre Ausbreitung die
Glorie, die den heiligen Balschem — den Seher, den Ein— und Hellsichti-
gen mit dem ,,ungebroche(n) Blick® — umgibt, bilden werden:

25 SCHOLEM, Gebeimnisse der Schipfung (Anm. 13), S. 60-61. Zur Entfaltung der
sprachlichen Elemente, die den Stufen der Sefiroth-Welt entsprechen, siche
SCHOLEM, Die jiidische Mystik (Anm. 3), S. 235.

26 Man denkt an das lyrische Ich, dass in Trakls Gedicht De Profundis ,,Gottes
Schweigen trank® — genauso wie die verschiedenen Figuren des Dichters bei
Nelly Sachs auf Gottes Schweigen ,héren® — und das Rascheln der Engel ver-
nahm: ,,Gottes Schweigen / Trank ich aus dem Brunnen des Hains // Nachts
fand ich mich auf einer Heide, / Starrend von Unrat und Staub der Sterne. Im
Haselgebuisch / Klangen wieder kristallne Engel” (in: GEORG TRAKL, Das
dichterische Werk, Minchen 2005, S. 27).

27 SCHOLEM, Die jiidische Mystik (Anm. 3), S. 235.

28 Wie in den Liggute Moharan Rabbi Nachmans von Bratzlaw, mit dessen Werk
Nelly Sachs vertraut war, geschrieben steht: ,,Il en est [...] dont la parole est
faite pierre précieuse et illuminatrice (zitiert nach der franzésischen Uberset-
zung von CLAUDE VIGEE, Dans le silence de I'Aleph, Paris 1992, S. 18).

274



Der heilige Balschem in der Glorie. Zu unterst rot, dann gelb, dann blau um
das Haupt, aber dariiber weiss wie nichts! Dies sind die suchenden Farben der
babylonischen Tirme. Am nichsten der Erde rot. Am héchsten blau. Aber
wo Gottliches wohnt — die Farbe , Nichts*.2?

Die reine Anschauung, die Kontemplation der Sprachlichtwelt wird in der
dritten Strophe durch den brutalen Einbruch der Nacht, die vom schwar-
zen Tiger symbolisiert ist, plotzlich unterbrochen:

Und, schwarzer Tiger, brillte auf
die Nacht; und wilzte sich

und blutete mit Funken

die Wunde Tag.

Hier wird auf das Erwachen der Finsternis am zweiten Schopfungstag
angespielt und auf den Streit zwischen Licht und Finsternis, Tag und
Nacht, Rechte und Linke:

Als aber die Linke erwachte, erwachte der Streit, und durch den Streit wurde
das Zornesfeuer |[...] Ubermichtig, und aus jenem Streit kam die Hélle hervor
und die Holle haftet an der Linken, in der sie entsprungen ist.

Als die Finsternis erwachte, erwachte sie in einem Ubermass von Macht,
und dadurch wurde die Holle geschaffen und am Streit der Fisterrnis [gegen
das Licht] ist die Holle beteiligt.3

Am dritten Tag wird dann der Streit ausgeglichen:

[...] Bei der Schépfung war Streit der Linken wider die Rechte [...] Die
‘mittlere Saule’, die der dritte Urtag ist, trat zwischen beide und schlichtete
den Streit und brachte beide Seiten zu einem Ausgleich.

Sobald aber das Ubermass des Zornes beschwichtigt wurde, erwachte ein
Streit in anderem Sinn: ein Streit der Liebe.3!

Dieser dialektische Prozess ist in der Symbolik der Sefiroth nachvollzieh-

bar: Rachamim, die sechste Sefira (die ausgleichende ,,Barmherzigkeit Got-
tes™) schlichtet die Gegensitze zwischen der vierten Sefira, Chessed (die

29 SACHS, Briefe ans der Nacht (Anm. 6), S. 43. Vgl. auch das Gedicht ,,Eine
Schopfungsminute im Auge des Baalschem®: NELLY SACHS, Noch fezert Tod das
Leben, in: SACHS, Werke, Bd 11 (Anm. 12), S. 132).

30 SCHOLEM, Gebheimnisse der Schapfung (Anm. 13), S. 73 und 75.

31 SCHOLEM, Gebheimmisse der Schipfung (Anm. 13), S. 73 und 75; siehe auch S. 93:
»Am dritten Urtag steht dann zweimal “dass es gut war’, denn dieser “Tag’
verbindet beide Seiten [Links und Rechts] [...] und schafft einen Ausgleich
zwischen ihnen®.

275



»liebe“ oder ,,Gnade“ Gottes), und der funften, Gebura oder Din (die
Macht Gottes als richtende Gewalt).32 Es kann aber vorkommen, dass das
Zornesfeuer ,,in dem tUbermissigen Ausbruch seiner Entfaltung [...] sich
von der Verbindung mit der Gnade trennt, da bricht es aus der Welt der
Gottheit heraus ‘und wird zum radikal Bosen, zur widerg6ttlichen Welt des
Satan“.33 Diese Verselbststindigung des Bosen findet im Gedicht ihren
metaphorischen Ausdruck im aufbrillenden ungebindigten Tiger, der den
Tag tief verwundet, und einen Lichtbruch bewirkt, der durch die Analogie
der Bluttropfen mit Funken als ,,Lichtsturz® verstanden werden soll** — in
Anlehnung an das kosmologische Drama, an den Bruch der Gefisse und
die Ausstreuung der gottlichen Funken in der lurianischen Kabbala. Auf
anderer Ebene erinnert der blutende Tag an jene ,,Wunde zwischen Nacht
und Tag®, die Israels ,,Wohnort* ist,?> und informiert tiber das Schicksal
der Uberlebenden und die Situation des Dichters nach Auschwitz.

Der Einbruch der Finsternis ist so gewaltig und gewalttitig, dass er in
der vierten und letzten Strophe das Exil des nun schweigenden Gottes
und seinen Riickzug in die Verborgenheit, in das Nichts, ,jenes tiefste
aller Lichter, das [...] als Aura um den Ungrund strahlt® 3¢ bewirkt:

Das Licht war schon ein Mund der schwieg,
nur eine Aura noch den Seelengott verriet.

IT

Und wickelt aus, als wirens Linnentticher,

darin Geburt und Tod ist eingehiillt,
Buchstabenleib, die Falterpuppe

aus griner, roter, weisser Finsternis

und wickelt wieder ein in Liebesleiden

wie Mitter tun; denn Leiden ist Versteck fuirs Licht.

32 Vgl. SCHOLEM, Die jiidische Mystik (Anm. 3), S. 232.

33 SCHOLEM, Die jiidische Mystik (Anm. 3), S. 258.

34 Vgl. die Analyse vom ,Lichtsturz®, in SCHWEIZER, Gezstliche Geschwisterschaft
(Anm. 14), S. 154-156. Als Quelle fir die Metapher des Tigers erwihnt die
Autorin WILLIAM BLAKE's Gedicht ,, The Tiger* aus: dessen Songs of Innocence
and Experience. v

35 Vgl. das Gedicht ,,Jakob®: NELLY SACHS, Sternverdunkelung, in: NELLY SACHS,
Werke, Bd. 1: Gedichte 1940-1950, hrsg. von MATTHIAS WEICHELT, Berlin
2010, S. 57.

36 SCHOLEM, Die jiidische Mystik (Anm. 3), S. 38.

276



Doch wihrend er wie Sommer oder Winter handelt,
schwebt schon Ersehntes, sehnsuchtsvoll verwandelt.

Erneut wird die Aufmerksamkeit sofort auf den hermeneutischen Akt des
Schreibers gelenkt: dieser tritt als Subjekt in den Hintergrund zurtck, ver-
schwindet sogar (kein Pronomen steht fiir ihn) zu Gunsten seiner Tatig-
keit, bzw. seines Dientes. Der Ubergang vom ,,Buchstabenengel” zu
,Buchstabenleib® ist ein Zeichen dafiir, dass der im ersten Gedicht ge-
schilderte Prozess sich hier auf einer unteren ‘Stufe’, auf der Ebene der
Welt und der Erde, im Gebiet der Schechina und des Weiblichen abspielt.
Das Metaphernfeld deutet auf eine miitterliche, firsorgliche Tatigkeit, ein
behutsames Offnen, eine vorsichtige Enthiillung der stummen, bzw.
stumm gewordenen Buchstaben, die auf deren Wiederbelebung abzielt.
Das Geheimnis von ,,Geburt und Tod“, von Auferstehung, ist in den
nLinnentiichern® bewahrt, die zugleich eine Anspielung auf das Leichen-
tuch und auf das Tuch, das den Neugeborenen empfingt, sind, so dass in
ihnen, im Verborgenen, sich Tod in Leben verwandelt.3” Zur Neugeburt,
zur Metamorphose der gewickelten verborgenen toten Buchstaben in eine
ledendige (Menschen)sprache und zur Verwandlung der ,,Falterpuppe® in
einen Schmetterling (Metapher fiir das Gedicht) bedarf es aber Liebe, die
Sehnsucht ist. Wie das Kind oder der Siugling unter dem leisen Kuss der
Mutter durch die zarte Bertihrung ihrer Lippen erwacht, bedirfen die
Buchstaben des Streifens vom Hauch und Blick des Schreibers auf ihren
»Leib®, seiner ganz auf sie gerichteten Aufmerksamkeit, um wieder
‘lebendig’ zu werden.

Die Evokation der eingehiillten Buchstaben ruft auch die Assoziation
mit der gebrochenen Lichtsprache,?® mit den nach der Katastrophe ausge-
streuten und in Schalen eingeschlossenen goéttlichen Funken hervor. Erst
indem man die Rinde sorgfiltig abschilt, gelangt man zum Kern.?? Was im
Gedicht in diesem Inneren liegt und aufgedeckt und kurz angeschaut

37 ,Auch der Tod ist Knospe® schreibt Nelly Sachs am 07. Mirz 1951, vgl.
SACHS, Briefe aus der Nacht (Anm. 6), S. 49.

38 Der Ausdruck stammt von SCHWEIZER, Geistliche Geschwisterschaft (Anm. 14),
S. 157.

39 In ihrem kurzen Text iiber die franzdsische moderne Mystikerin Simone Weil
beschreibt Nelly Sachs eine dhnliche Suche: ,,Sie hob den Apfel des Glaubens
hoch und schilte ihn ab. Sie schilte solange bis sie die Wahrheit im Kernge-
hiuse verhiillt sah®; vgl. NELLY SACHS, S#/le und Schmerg, in: SACHS, Werke,
Bd. IV (Anm. 6), S. 33).

277



wird, ist das Gesicht der Schechina, die in den drei Farben (Weiss, Rot,
Griin) erscheint, wie im Abschnitt des Sohar geschrieben steht:

[Am Regentage] erhebt sich die Linke, um Macht zu gewinnen. Dann er-
scheint [die Schechina, die] Rahel [heisst], in den drei Grundfarben des Re-
genbogens [...] und wie die verborgenen Farben im Oberen Eines werden, so

vereinigen sich auch unten im [wahrnehmbahren] Regenbogen Weiss, Rot
und Griin, und sie sind das Sinnbild der unteren Einheit [...]“.40

Da kommt aber ein retardierender Moment: Wie die Miitter, die ihr Kind
einer Gefahr nicht aussetzen wollen, wickelt der Ausleger den Buchsta-
benleib wieder ein. Die Schechina (auch Rahel genannt) wird nicht sofort
aus ihrem Exil in der Finsternis herausgeholt: ,,es wurde ihr (Rahel)
schwer bei ihrer Geburt“# Zur ,unteren Einheit, zur Reparation der
Welt (tiggun "olam) und zur Restitution vom Namen Gottes in seiner volli-
gen Entfaltung, wofilir Gott ,,die zehn Stufen des All [...] bis zur Offenba-
rung in seiner Schechina® hinabsteigen muss,* bis zur Riickkehr von Gott
und seiner Schechina aus dem Exil, bedarf es noch des schmerzvollen
Gebirens aus der Nacht heraus. Das Geheimnis von der (Neu)geburt
findet seinen Ausdruck in der Formel: ,,den Leiden ist Versteck firs
Licht* — wobei auch jenes aus Liebe und Sehnsucht ,,Durchleiden®,
,Durchschmerzen®“? gemeint ist, woraus das Wort und das Gedicht nach
Auschwitz entsteht. Mittlerweile harrt die Schechina der Erlésung mitten
in der Finsternis, die sie umgibt und sie in sich wieder aufnimmt.*

Erst am Ende eines langen schmerzlichen Prozesses wird das erlésen-
de (dichterische) Wort ausgesprochen. Der erste Vers der zweiten Strophe
(,,Doch wihrend er wie Sommer oder Winter handelt®) ist eine Anspie-
lung auf die ‘Geburt’ eines Nachtfalters. Zur volligen Entfaltung braucht
der Schmetterling ,,Sommer®, Sonnenbestrahlung — hier nur eine Licht-
bresche, die durch das Auswickeln der Linnentiicher ge6ffnet wird. Bevor

40 SCHOLEM, Gebeimnisse der Schipfung (Anm. 13), S. 84. Es sei daran erinnert,
dass das Weibliche, die weiblichen Krifte, in die Linke gehoren.

41 Gen 35,106, zitiert in: SCHOLEM, Geheimmnisse der Schipfung (Anm. 13), im Passus
tiber die Erscheinung der Schechina in den drei Farben (S. 84).

42 SCHOLEM, Die jiidische Mystik (Anm. 3), S. 233.

43 Verben, bzw. Nominalverben, die in der Korrespondenz mehrmals vorkommen.

44, Aus griiner, roter, weisser Finsternis“: eine Anspielung vielleicht darauf, dass
in der oberen Welt — dhnlich wie im Gedicht in der unteren — Rot, Griin und
Weiss die Farben der Finsternis sind, in ihr enthalten sind: ,, Finsternis’ ist ein
schwarzes Feuer, stark in der Farbe, ein rotes Feuer, stark in der Erscheinung,
ein grines Feuer, stark in der Form, ein weisses Feuer, das die Farbe ist, die
alles umfasst® (SCHOLEM, Geheimnisse der Schipfung [Anm. 13], S. 64).

278



er sich mihsam den Weg ins Freie bahnt, in einen “Tag’, an dem Nacht
anhaftet, vollzichen sich im Winter im Verborgenen und der Geborgen-
heit (in der Puppe) fortwihrende und schmerzvolle Verwandlungen.> In
gleichnis— und ritselhafter Sprache schildert Nelly Sachs das Entstehen
des schmetterlingsgleichen Gedichts nach Auschwitz. Die Sehnsucht, die
Gebirerin, aber ist dem Wort vorausgeeilt und ,,Ersehntes®, noch Unsag-
bares, ,,schwebt“ schon als Vorahnungen am Horizont des Gedichts.

Bei der Lektiire vom 1952 entstandenen Gedicht denkt man an Celan,
der Jahre spiter kurz vor der Begegnung in Ziirich an Nelly Sachs
schreibt, er werde endlich die lange von Nacht und Leiden umbhiillten
Worte in ihrer Gegenwart aussprechen konnen:

Und nun soll ich, in wenigen, leicht zu erreichenden Tagen, Gelegenheit ha-
ben, Thnen persénlich zu danken, mit seit langem aufgehobenen und — darf

ichs sagen? — auf mehr als nur eine Weise umschwiegenen und umschmerzten
Worten!4

Diese Worte werden zum Glanz in Sprachgitter und am 3. September 1959
schrieb Nelly Sachs an den Bruder und Freund, indem sie aus dem Sohat-
Zyklus zitiert: ,,Ihr ‘Buch der Strahlen’, Thr ‘Sohar’ ist bei mir. Ich lebe
darin. Die kristallenen Buchstabenengel — geistig, durchsichtig — in der
Schépfung titig jetzt — augenblicklich®.47

III

Und klopfte mit dem Hammer seines Herzens

und riss des Todes Efeu fort von Bibelgribern

und sah das Feuer— Wasser —Luft— und Sandgesicht entbldsst
und sah das leere Meer von Stern zu Stern:

Die Finsamkeit; und sah in aller Augen Heimatwehe,

und alle Fliigel hatten Heimat nur als Ort

und Abschied war ein Blatt vom Wort,

45 Bevor er sich entpuppt, iberwintert der Nachtfalter in doppelter Verborgen-
heit, da seine Raupe sich in die Erde eingribt.

46 PAUL CELAN; NELLY SACHS, Briefwechsel, hrsg. von BARBARA WIEDEMANN,
Frankfurt a. M. 1993, S. 32-33, Brief vom 03. Mai 1960.

47 CELAN; SACHS, Brigfwechse/ (Anm. 46), S. 31. Vgl. auch den Brief an Rudolf
Peyer vom 05. Oktober 1959: ,,Paul Celans Buch ist ein Buch der Strahlen.
Sein Sohar! Ich schrieb es ihm. Mit den kristallenen Buchstabenengeln den
durchsichtigen, so wie sie im Buch des Glanzes und der Geheimnisse ver-
sammelt sind®, in: SACHS, Brigfe (Anm. 1), S. 233.

279



das fiel, und Seinen Namen hinterliess,
der wie ein Falke aus dem Sterben stiess —

Der Leser wird durch das Stakkato der Verben aus der sehnsuchtsvollen
Erwartung heraus— und ins Geschehen hingerissen. Noch einmal geht es
um Auslegung als Aufdeckung und Blosslegung und um den Kampf um
die Rettung und Erlésung des toten — erwiirgten — Bibelwortes: ,,und
riss des Todes Efeu fort von Bibelgrabern®. Die Waffe, die gegen den
Tod geschwenkt wird, ist ein Herzklopfen, ist Liebe, die vom Leiden
untrennbar ist: durch die Alliteration Hammer/Herzen splirt man nim-
lich das mihsame Atmen und das Keuchen des Schreibers. Das Ge-
heimnis, das hier enthillt wird, ist das Geheimnis der Liebe, von der das
Hohelied sagt, sie sei ,,gewaltsam wie der Tod*.*8 Sie allein macht hellse-
herisch und das, was sich dem Schreiber des Sohar offenbart, ist ,,das
Schopfungs-Antlitz“,* auf die nackten Elemente (Feuer, Wasser, Luft,
Sand) reduziert, eine Landschaft vor der Schopfung des Menschen —
oder nach der letzten Sintflut. Fir den ,,ungebrochenen Blick® ist aber
dieses Gesicht schon das Antlitz Gottes, das sich denjenigen offenbart,
die zum Urquell, zur hebriischen Bibel, zurtickkehren. In S#lle und
Schmerz erscheint Simone Weil, die sich geweigert hat, aus dieser Quelle
zu schopfen, trotz aller Verwandtschaft — sie auch bemiiht sich darum,
die ,,geheimen Ausstrahlungen des Staubes® auszugraben — als Gegenfi-
gur zum Schreiber des Sohar:

Sie schliesst die Pforte vor seinem (des jidischen Volkes) Urquell, dem alten
Testament. Sie sieht nicht das Feuer— Wasser— Staub— Luft— Gesicht als eine
Spiegelung des Ewigen in den Worten der Propheten. Sie reisst nicht den
verwachsenen Efeu von den Bibelgribern um von dem Schépfer der Schop-
fung sterbend immer wieder aufs Neue zu Boden geworfen zu werden. 3

Der Schreiber des Sohar hingegen sieht ,,das leere Meer von Stern zu
Stern: / Die Einsamkeit™. Das noch leere Meer ist der Ort einer mogli-
chen Epiphanie, wird sich ins Antlitz der Schechina verwandeln, wie im
zweiten Teil von Scholems EinfGhrung in die Gebeimnisse der Schipfung
geschrieben steht: '

48 Gesang der Gesange 8,6, in: Die Schriftwerke, verdeutscht von MARTIN BUBER,
Stuttgart 1992, S. 356.

49 Vgl. BEDA ALLEMANN; Hinweis auf einen Gedicht-Raum, in: Das Buch der
Nelly Sachs, hrsg. von BENGT HOLMQVIST, Frankfurt a. M. 1977, S. 294-296.

50 SACHS, Stille und Schmerg (Anm. 39), S. 34.

280



Die Schechina hat nichts von sich selbst, sie ist nur das Meer, in das alle an-
dern Potenzen sich verstromen und in dem ihre Einheit erscheint, nicht mehr
verborgen oder unentfaltet wie im Urpunkt, sondern realisiert und reiner,
man ist versucht zu sagen: wie das Meer in sich ruhender Akt geworden. Mit
dieser Stufe ist dem Sohar ‘das Ende der Schopfungsidee’ erreicht.>!

Von dieser Fille des Meeres ist man im Gedicht noch weit entfernt. Die
leere Fliche, ein Symbol fiir die grenzenlose Einsamkeit, die stark am
Anfang des Verses hervorgehoben und isoliert ist, kann als Metapher fur
das Exil der Schechina ausgedeutet werden und erhilt auch zugleich die
zeitliche Dimension der Erwartung. Das unendliche, stille Meer, das das
ganze Universum umfasst (,,von Stern zu Stern®), ist ein lautloser Appell
an den Anschauenden und tiber ihn hinaus an den Dichter und an den
Menschen, ohne dessen Schaffen die gottliche Prisenz in der Tiefe des
Exils bleiben wiirde. Auf die stille Aufforderung antwortet eine allge-
meine Sehnsucht nach Gott (,,und sah in aller Augen Heimatwehe®) und
ein allgemeiner Aufbruch zu Ihm (,,alle Fliigel hatten Heimat nur als
Ot )

Im letzten Vers der ersten Strophe und am Anfang der zweiten wird
der ephemere Charakter von der Gottesfinsternis, vom Exil der Schechina
und von Tod durch die Zisur stark hervorgehoben, wihrend das ,,Ge-
dicht-Raum® zum Raum einer Auferstehung und Epiphanie wird: ,,und
Abschied war ein Blatt vom Wort, / das fiel und Seinen Namen hinter-
liess) / der wie ein Falke aus dem Sterben schiess“. Die Restitution des
gottlichen Namens ist das Werk des Dichters, der dem Tode das wieder
lebendige Wort durch Schmerz und Leiden abgerungen hat:

Der Name des Hochsten stosst aus dem Horizont des Todes nieder. Zugleich
wird hier deutlicher, was die Wohnungen des Todes poetisch bedeuten — den
weitesten und eigentlichen Bereich des ,,Wortes®, der das Dasein tiberwolbt
wie ein mythischer Welt-Baum, von dem die irdischen Leiderfahrungen Blit-
ter sind.~?

51 SCHOLEM, Gebeimnisse der Schipfung (Anm. 13), S. 44. In seinem Hauptwerk
tber die judische Mystik fasst Scholem den ganzen Schoépfungsprozess im
folgenden Satz zusammen: ,,Dies (der Urpunkt) ist das mystische Eden [...],
und von hier nimmt der Strom des géttlichen Lebens seinen Lauf und fliesst
durch alle Sefiroth und durch alle verborgene Realitit, bis er endlich in dem
‘grossen Meer’ der Schechina miindet, in dem Gott seine Totalitit entfaltet™
(S. 239-240).

52 ALLEMANN, Hinweis auf einen Gedicht-Raum (Anm. 49), S. 296. In den Wob-
nungen des Todes ist der Titel der ersten Gedichtsammlung des spiten Werkes
und umfasst die zwischen 1943 und 1947 entstandenen Gedichte.

281



IV

Und Metatron, der hochste aller Engel,
finfhundert Meilen hoch,

und schligt das Rad

aus Lichtgefieder und lisst Musik,
daran die Welten hingen, klingen,

der Liebe Inbegriff]

[-]

Der Auftakt ,,und® (,,Und Metatron®) wirft wie in den anderen Gedichten
(;,Und wickelt aus®, ,,Und wickelt wieder ein®, ,,Und klopfte®, ,,und riss®,
,und sah®) das Licht auf die Tiétigkeit des Schreibers: nun beschwort er
beim Schreiben die Figur des obersten Engels Metatron herauf. Mit dieser
Gestalt, dem ,,nach einem erdenfrommen Erdenwandel mit Gott zum
héchsten aller Engel und Sar ha-panim, das heisst Fiirsten des gottlichen
Angesichts oder der gottlichen Gegenwart, erthobenen Henoch®, dessen
Fleisch laut des hebriischen Buches Henoch sich in mystischer Transfigu-
ration in ,,feurige Fackeln® verwandelt habe,® riicken wir in die Nzhe des
gottlichen Thrones, an die Grenze des Sichtbaren und Erkennbaren. Die
sich im Himmelgewélbe entfaltende Herrlichkeit, eine ,,Landschaft aus
Musik / in einer Sprache nur aus Licht“>* weist Ahnlichkeiten mit der
Konstellation im ersten Gedicht auf, unterscheidet sich aber durch die
Intensitit des Lichtes und der Musik: aus den Lichtpunkten sind im unte-
ren Zwischenraum Strahlen (,,Lichtgefieder®, auch eine Anspielung auf die
von Licht rieselnden Fliigel des Engels) und aus der kaum vernehmbaren
Musik der Sphiren ist die klingende Musik der Welten geworden.

53 SCHOLEM, Die jiidische Mystik (Anm. 3) S. 72f und S. 56 ; und ARTHUR COHEN,
Le Talmnd, traduit de I'anglais par JACQUES MARTY, Paris 1991 (= Petite Bi-
bliotheque Payot, 65), S. 97f.. Zu dieser Verwandlung, siehe auch GERSHOM
SCHOLEM, Von der mystischen Gestalt der Gottheit. Studien su Grundbegriffen der
Kabbala, Frankfurt a. M. 1977, S, 258: ,,Hiernach geht also im Propheten, der
seine geistige Natur aufs dusserste reinigt, eine Metamorphose seiner eigenen
Kraft vor, indem er sich gleichsam so von sich selbst entleert, dass die Kraft
eines Engels sich in seine eigene einkleiden kann, und erst in dieser Verwand-
lung vermag der Prophet die Botschaft des Engels, der er nun irgendwie sel-
ber geworden ist, aufzunehmen und ihr standhalten®.

54 Vgl. das Gedicht ,,In einer Landschaft aus Musik®, NELLY SACHS, Niewand
weiss weiter (Anm. 12), S. 19.

282



Von Metatron, dem Erschaffer dieser Herrlichkeit, erfahren wir aus
dem Kommentar von Jecheskels Anschauung im Sohar, worauf Nelly
Sachs sich durch die Wortwahl ausdriicklich bezieht, dass er unter den
sichtbaren Chajjot oder ,Lebenskriften” stehe, die das Licht empfangen,
das die héheren verborgenen Chajjoz, die in unmittelbarer Nihe vom Gott-
lichen ihren Ort haben, aussenden:

Die sichtbaren Chajjor oder Wesen [in der Thronwelt] sind die, unter denen,
nach Chagiga 13 b, jener [von Jecheskel] Ofan ‘Rad’ genannte Engel steht.

Und welcher ist das? Das ist Metatron, der grosser und angesehener ist als alle
anderen Engelscharen und fiinfhundert Meilen hoch.

Der Auftrag der an einer anderen Stelle als ,,Kraut® bezeichneten Engel-
ordnung der Chajjot, ihr ,,.Dienst an ihrem Herrn® besteht darin, ,,Samen®,
d. h. ,,Segnungen von oben®, auszusien und die Welt durch diese ,,Speise
und Nahrung® zu gestalten. Die Voraussetzung fiir den Empfang von
diesem Manna ist aber, dass die Menschen ein frommes Leben fihren,
dem Herrn ihrerseits durch ,,Gebet und fromme Tat* dienen und dadurch
,,die Kraft der Schechina in der Welt verstirken®. Erst dann werden die
Engel selbst ledendig, durch das Gebet ,,gestaltet werden sie ,,Lebens-
krifte” (Energie) und zugleich Energiespender.5

Ein dhnlicher Vorgang wird in der ersten Strophe in hdchst dichteri-
scher und gedringter Form geschildert.>” Durch seinen schépferischen
Akt oder ,,Arbeit”,*® durch das Mahlen des empfangenen Lichtes mit
dem ,,Rad* einer himmlischen Miihle lisst Metatron aus dem empfange-
nen Licht ,,Musik, / daran die Welten hingen, klingen“. Eine aus Licht-

55 SCHOLEM, Geheimmnisse der Schipfung (Anm. 13), S. 106-107.

56 SCHOLEM, Geheimnisse der Schipfung (Anm. 13), S. 87.

57 Auch im Gedicht ,,Engel auf den Urgefilden®, wo Prophetien ausgestreut
werden: ,,Engel auf den Utrgefilden / die ihr den Anfang losbindet, / die
Weissagungen in die Elemente sit“, wihrend ,,die Monde des Todes / die ab-
nehmende Tonleiter singen — und die Krifte der Finsternis nachlassen (in:
SACHS, Sternverdunkelung [Anm. 35], S. 88).

58 In einem Artikel verweist Laurent Cassagnau darauf, dass melakha, die weibli-
che Form von malakh (Engel), ,,Arbeit” bedeutet, und er betont, dass der ma-
lakh in der Kabbala nicht nur ein Wesen ist, sondern auch eine ,,Arbeit®, vgl.
LAURENT CASSAGNAU, La figure de I'ange dans I'ceuvre de Nelly Sachs, in:
Nelly Sachs. Etbz'que et modernité, textes réunis par CLAUDE CAZALE-BERARD,
ANDRE COMBES, ANDREE LEROUSSEAU, Villeneuve d’Ascq 2007, S. 67. Dar-
aus ldsst sich erkldren, dass Nelly Sachs aus Metatrons Name (,,Rad®) sein
Handwerkszeug macht (Name und Amt sind eins).

283



kornern bestehende Schweife oder ,,Gefieder ergiesst sich als Segnung
auf die Welten, die sie liebevoll in der Gnade umschlingt, und die in
diesem Licht hingenden Welten werden selbst zum Klang, erwecken
zum Leben. Diese Verbindung von Himmel und Erde (hier durch den
Lichtstrahl) ist die ,,Arbeit” des Engels und auch auf anderer Ebene die
des Schusters, in dessen Gestalt Henoch in einer spitmittelalterlichen
Legende erscheint.>

Dem Prinzip der Mystik gemiss, wonach jede Erscheinung in der
oberen Welt eine ihr entsprechende Erscheinung in der unteren hat, ist
der im Talmud als ,,himmlischer Schreiber” bezeichnete Engel Metat-
roné cine verklirte und mythische Figur des Schreibers des Sohar und
das himmlische Pendant zum Dichter nach Auschwitz, dessen Auftrag
wie schon erwihnt darin besteht, kraft seiner Sehnsucht die gottlichen
Funken oder die in der Sintflut ertrunkenen Buchstaben®! zu erlésen und
sie zu sammeln und zu ‘verarbeiten’, bis ,,ein unsichtbarer Gottesbe-
griff — oder ,,der Begriff eines unsichtbaren Gottes* — mitten in der
Nacht und mitten im Desaster aufdimmert.®? Zu dieser Assoziation
fihrt auch die Tatsache, dass der in einen Engel verwandelte Henoch in
der Merkaba-Mystik auch ein Ubetlebender ist: Gott habe ihn ,aus der
Mitte des Geschlechts der Sintflut“ hinweggenommen und ihn ,,auf den

59 Die Legende habe sich laut Scholem vermutlich in den Kreisen der deutschen
Chassidim verbreitet. Henoch wird als Schuster — ein mythischer Jakob Boh-
me —, der mit jedem Stich die obere und die untere Welt verbindet, dargestellt
(SCHOLEM, Die jiidische Mystik [Anm. 3], S. 399, Anm. 101). In der szenischen
Dichtung E/ macht Nelly Sachs aus dem jungen Schuhmacher Michael einen
der sechsunddreissig geheimen Gottesknechte (in: SACHS, Werke, Bd. III: Sze-
nische Dichtungen, hrsg. von ARIS FIORETOS, Suhrkamp Verlag Berlin 2011).

60 SCHOLEM, Dze jiidische Mystik [Anm. 3], S. 392, Anm. 14.

61 Vgl. die 1962 verfasste szenische Dichtung Beryl/ sieht in der Nacht oder Das
verlorene und wieder gerettete Alphabet (in: SACHS, Werke, Bd. IIT [Anm. 59]). Moti-
ve und Themen aus dem von Scholem tbersetzten Kapitel des Sohar werden
gleichfalls in diesen ,,Szenen aus der Leidensgeschichte der Erde® umgedich-
tet und verarbeitet (vgl. dazu meinen ,,Kommentar™ im Marburger Forum. Bei-
trage zur geistigen Situation der Gegenwart, Jg. 6(2005), Heft 5, unter der URL:
http:/ /www.marburger-forum.de/mafo/heft2005-6.

62 Nach der Shoah radikalisiert sich sozusagen der Auftrag des Dichters, ,,in
dirftiger Zeit vom Géttlichen zu zeugen; vgl. dazu Friedrich Hélderlins Ele-
gie ,,Brot und Wein®, in: FRIEDRICH HOLDERLIN, Gedichte, hrsg. und mit Er-
lduterungen versehen von JOCHEN SCHMIDT, Frankfurt a. M. 1984 (= insel ta-
schenbuch 781), S. 118.

284



Windesfliigeln der Schechina® getragen und in die héchsten Paliste ge-
bracht, ,,dem Thron der Glorie zu dienen*.63

Die zweite Strophe ist die gleichnishafte und poetische Formulierung
vom dichterischen Schaffen tberhaupt und von der nach der Shoah hochst
schmerzlichen und dringenden Suche nach dem passenden, ,,gottdurchlis-
sigen und deshalb lebensspendenden Erlésungswort:

So tief misst Sehnsucht aus

der Worte Meer, bis das Gestrahle
aufbricht — und Leben hinnaht
mit dem Wundenmale —64

A\
Und aus der dunklen Glut ward Jakob angeschlagen
und so verrenkt; so war’s am ersten Abend eingezeichnet.
Was im Gebiss der Mitternacht geschah,

ist so mit schwarzem Ratselmoos verflochten —
es kehrt auch niemand heil zu seinem Gott zurtick —

Doch die entgleisten Sterne ruhen aus im Anfangswort
und die verzogene Sehnsucht hinkt an ithren Ort.

Das Leben, das ,hinnaht / mit dem Wundermale® scheint auf Jakobs
Heraufbeschwoérung im letzten Gedicht hinzudeuten. Die Erwihnung
vom Schreiber des Sohar am Anfang des Zyklus und von Jakob-Israel
am Ende deutet darauf, dass der schopferische hermeneutische Akt des
Ersteren auf die Restitution Israels, dessen Leib ,,aufgel6st in Rauch /
Durch die Luft® zog,% in seiner Ewigkeit abzielt. Auf Jakobs Kampf mit
dem ,,Firsten Esaus®, dem ,,Herrscher tber all jene dimonischen Ge-
walten, die aus der Linken, dem “Abend’ stammen und an ihm ihr We-
sen treiben®,% wird im Gedicht nicht eingegangen. Was in der Nacht

63 SCHOLEM, Die jidische Mystik (Anm. 3), S. 72-73: Der Autor zitiert aus 3.
Enach, Kap. 6 in der Odebergs Ausgabe.

64 Die letzte Strophe vom Gedicht ,,Engel auf den Urgefilden® (Amn. 57) sagt
nichts anderes: ,,Engel auf den Urgefilden / wieviel Martermeilen / muss die
Sehnsucht, zurtick / zu eurem Segensraum durcheilen!*

65 Vgl. das Gedicht ,,Dein Leib im Rauch durch die Luft*: NELLY SACHS, Iz den
Wobnungen des Todes, in: SACHS, Werke, Bd. 1 (Anm. 35), S. 11.

66 SCHOLEM, Gebheimnisse der Schépfung (Anm. 13), S. 109.

285



geschah, bleibt ein Ritsel (,,ist so mit schwarzem Ritselmoos verfloch-
ten —) und die schmerzvolle Auszeichnung Israels, die sein Schicksal
bestimmt, wird auch nicht niher ergriindet (,,s0 war’s am ersten Abend
eingezeichnet®). Wir stehen hier vor dem Mysterium Israels. Mitternacht
ist iibrigens die geheimnisvollste Stunde: die Stunde vom Einbruch des
Bosen (der ,,Gebiss“ ruft die Erinnerung an den schwarzen Tiger des
ersten Gedichts wach), aber auch die Stunde, wo nach mystischer Tradi-
tion der TZkkun und der ritselhafte Prozess der Auferstehungen anfingt.
Nelly Sachs schildert nicht, sie begniigt sich mit der Feststellung, die
nach Auschwitz eine grausame und schmerzliche Aktualitit annimmt:
,,es kehrt auch niemand heil zu seinem Gott zurick —, und sie betont
noch einmal das Enigmatische durch den Strich am Ende des Verses.
Jeder Gottsuchende muss durch das Leiden hindurch, wie im Brief an
Walter A. Berendsohn, dem die Dichterin den Gedichtzyklus beilegte,
geschrieben steht:

Und der Weg zu ,,Jhm® ist nicht hell. Der ist ,,furchtbar®. Und die Erzviter
sowohl wie auch die Propheten sind in der Bibel ,,Geschlagene® Gottes dafiir
sind sie in der ,,Gnade®.%7

Der erste Vers der letzten Strophe ist der poetische Ausdruck vom
tiggun ‘olam, von der Wiederherstellung der universalen, kosmischen,
vorzeitlichen Ordnung, und verkiindet das Ende des Desasters und der
woternverdunkelung®. Die Stille ist hier das Gegenteil von der bodenlo-
sen, abgriindigen Stille nach dem Holocaust, in der der Tag versenkt.8
Diese Reparation fillt mit der Riickkehr Israels zu seinem Gott zusam-
men: ,,Die verzogene Sehnsucht®, die ,,an ihren Ort [hinkt] “ ist Jakob-
Israel, der “Erstling im Morgengrauenkampf / wo alle Geburt mit Blut
/ auf der Dimmerung geschrieben steht™, von dem gesagt wird, er sei
der ,,Zenit der Sehnsucht“.?9 Dies fiihrt uns zum Kapitel aus dem Sohar
zurlick, das ndmlich mit Jakobs Vermihlung mit der Schechina nach

dem Tod endet:

Mosche wurde in seinem Leben zuteil, was dem Jaakow nicht zuteil wurde
[...] [Denn schon zu seinen Lebzeiten wurde sein Korper vollig vergeistigt, er

67 Brief vom 02. April 1952, in: BERENDSOHN, Ne/ly Sachs (Anm. 16), S. 165.

68 MAURICE BLANCHOT, L %witure du désastre, Paris 22011 (= 1981), S. 19: ,Le
calme, la britlure de I'holocanste, anéantissement de midi — le calme du désastre (vom
Autor hervorgehoben).

69 Vgl. die Gedichte ,,Jakob® und ,Israel”: NELLY SACHS, Stermverdunkelung, in:
SACHS, Werke, Bd. I (Anm. 35), S. 57 und 67.

286



entsagte dem Umgang mit seinem Weib und lebte in stindiger Verbindung
mit dem Géttlichen].”

Aber die Schechina kam nach Mosches Tod [mit Israel] ins Land und
kehrte zu Jaakow, ithrem ersten Gatten, zuriick. Hieraus kann entnommen
werden: Eine Frau, die mit zwei Minnern verheiratet war, kehrt in jener Welt
[nach der Auferstehung der Toten| zum ersten zuriick. [Denn das heilige
Land ist zugleich das Land der Auferstehung.]”

,Die entgleisten Sterne, die im ,,Anfangswort [ausruhen] sind wohl eine
Anspielung auf die Seelen der Verstorbenen, der in Auschwitz ermorde-
ten Schwestern und Brider, die gleichfalls von Sehnsucht getrieben in
die Ewigkeit gelangen und im heiligen Land der Auferstehung endlich
ausruhen kénnen. Dort nimmt die Schechina ,,alle [Seelen der Men-
schen] in sich auf und schliesst sie in sich ein, héhere und niedere. Sie ist
der grosse, weite Ort, der Alles in sich fasst und doch nicht tberfiillt
wird, und darauf deutet das Vers: ‘Alle Fliisse gehen ins Meer, und das
Meer wird nicht voll” (Kohelet 1,7).72

70 SCHOLEM, Geheimpnisse der Schipfung (Anm. 13), S. 114. Diese Episode, die dem
Dichter nach Auschwitz keine Identifikationsmoglichkeit, keinen Anhalts-
punkt bietet, wird im Sohar-Zyklus nicht erwihnt.

71 SCHOLEM, Geheimmnisse der Schipfung (Anm. 13),S. 114,

72 SCHOLEM, Gebeimnisse der Schipfung (Anm. 13), S. 93.

287



	Widerhall und Rückstrahlung : der Sohar-Zyklus von Nelly Sachs im Lichte der Übersetzung von Gershom Scholem

