
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 69 (2013)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

PlETSCH, MICHAEL: Die Kultreform Josias. Studien %ur Keligionsgeschichte Israels in der

späten Königs^eit, Tübingen: Mohr Siebeck 2013 Forschungen zum Alten
Testament, Bd. 86), 542 S., ISBN 978-3-16-152273-4.

Der Bericht von der Kultreform Josias in 2. Kön 22-24 mit seiner Ausrichtung
auf „Kultuseinheit" und „Kultusreinheit" spielt für die die jüngere alttestamentli-
che Forschung, die sich z. T. auch sehr kritisch gegen den Quellenwert der
biblischen Überlieferung gestellt hat, eine entscheidende Rolle. Neben einer
grundsätzlichen Infragestellung der historischen Verknüpfung des Reformberichts mit
der Zeit des 7. Jahrhundert v. Chr. finden sich hier immer wieder auch Ansätze,
die in Josia einen politischen Reformer und in seiner Reform eine Art politischreligiöse

Emanzipationsbewegung sehen wollen, die sich gegen assyrische Hege-
monialpolitik wendet und der sog. „assyrischen Krise" der israelitischen Religion
ein Ende bereitet.

Es ist nun das Verdienst dieser umfangreichen und gewichtigen Hamburger
Habilitationsschrift, dieser komplexen Thematik eine erneuten Untersuchung
gewidmet zu haben. Nach einer ausführlichen literarischen Analyse der betreffenden

Textüberlieferung kommt Verf. zu dem Schluss, dass man es hier — einmal
von wenigen Fortschreibungen abgesehen — mit einer Erzählung zu tun hat, die
noch ganz den „Geist der späten Königszeit" atmet (S. 472). Es erfolgt eine
ausführliche Untersuchung der im Reformkatalog 2. Kön 23,4-20 genannten
Maßnahmen (Abschaffung des Baals- und Aschera-Kultes, der Wagen und Pferde der
Sonne, der Dachaltäre des Himmels und der verschiedenen Heiligtümer außerhalb

Jerusalems), wobei auch die bisherige Forschung ausführlich dargestellt wird.
In Abgrenzung zu älteren Arbeiten versteht Verf. die josianische Kultreform als

einen „religionsinternen Differenzierungsprozess" (S. 487), der sich auf die Einheit

JHWHs als der einen, nur bildlos zu verehrenden Gottheit richtet.
Michael Pietsch hat mit seiner Studie die alttestamentliche Wissenschaft in

einem hohen Maße bereichert, da er damit eine neue Sicht auf die josianische
Reform vorgelegt hat, die er umsichtig zu plausibiüsieren versucht. Man kann auf die
weitere Diskussion zu dieser Thematik gespannt sein.

Bochum Beate Ego

BARBOUR, JENNIFER: The Story of Israel in the Book ofQohelet. Ecclesiastes as Cultural
Memory, Oxford: Oxford University Press 2012 Oxford Theological
Monographs), XV, 225 S., ISBN 978-0-19-965782-7.

Barbour wendet sich gegen die gängige These, Qohelet habe kein Interesse an der
Geschichte Israels. Sie versucht dagegen an Textpassagen, wie beispielsweise an

Qoh 3,1-15; 5,12-16, aufzuzeigen, dass Qohelet durchzogen ist von einer Art

234



„ghostly impression" (S. 3) der Sicht auf die ,negative' Geschichte Israels, insb.
Fall und Exil, die das ,Denkklima' der Zeit prägte, d.h. der Geschichtssicht wie sie

im sich zur Zeit der Buchentstehung in Israel (3. Jahrhundert v. Chr.) ausprägenden

/ präsenten kollektiven Gedächtnis (Begriff nach Halbwachs) vorliegt. Um
Bezüge auf diese aufzuspüren, arbeitet Barbour mit einem weiten Intertextuali-
tätsbegriff. Nicht direkte Verweise auf Texte und/oder Ereignisse sind im Fokus
der Untersuchung, sondern Anspielungen, Neuerzählungen alter Geschichten,
Typologien etc. Diese Bezüge seien in Qohelet zahlreich vorhanden (z.B. in Qoh
1,12-2,11, s.u.). Das Buch teile die Geschichtssicht mit den Zeitgenossen und
ziehe seine Schlüsse aus der Geschichte. Qohelet sei somit weisheitliche Betrachtung

von Geschichtstraditionen, fest im frühen Judentum verwurzelt, teile dessen

Traditionen und habe überraschend viel mit dem deuteronomistischen „theological
mainstream" (S. 173) gemein.
Beispielhaft sei kurz die erste Teiluntersuchung skizziert: Anhand der Wortwahl,

der genannten Güter und Tätigkeiten wird für Qoh 1,12-2,11 gezeigt, dass

hier ein typischer, modellhafter israelitischer König gezeichnet wird, zusammengesetzt

aus den Beschreibungen der Könige in den Chronikbüchern und anderen
nachexilischen Texten und dass an diesem durch die Nähe zur satirischen
Beschreibung persischer Könige in Est, Dan, 4. Esr und Jud Kritik geübt wird. Qoh
stehe damit der deuteronomistischen Königskritik nahe.

Wenig überzeugend ist allerdings, dass die Autorin zum Ergebnis kommt,
dass auch nach Qoh 2,11 weiter die Figur des modellhaften Königs, der die
gesamte Geschichte überblickt, spricht. Teilt man diese Auffassung nicht (z. B.
D. Michel, Untersuchungen %ur Eigenart des Buches Qohelet, 1989, S. 20-24), verliert die

Argumentation an manchen Stellen an Plausibiütät, z.B. beim Bezug des Zeitgedichtes

auf die Geschichte Israels. Daneben überinterpretiert die Autorin m. E.
ihre Ergebnisse, denn selbst wenn Qohelet das Geschichtsbild mit seinen Zeitgenossen

teilt und Schlüsse daraus zieht, sagt das noch nichts darüber aus, ob das

Buch nicht, z.B. mit seinem Gottesbild, den Boden der Tradition klar verlässt.

Insgesamt aber bringt Barbours ausführliche Analyse mit ihrer neuen
Herangehensweise eine interessante Sicht in die Qohelet-Forschung ein.

Darmstadt Katrin Müller

MICHALAK, AlekSANDER R.: Angels as Warriors in Uate Second Temple Jewish Utera-
ture, Tübingen: Mohr Siebeck 2012 Wissenschaftliche Untersuchungen zum
Neuen Testament, 2. Reihe, Bd. 330), 347 S., ISBN 978-3-16-151739-6.

Die Vorstellung, wonach Engelwesen eine bedeutende Rolle bei kriegerischen
Aktionen spielen, bildet ein wichtiges Element innerhalb der frühjüdischen Ange-
lologie, das bislang nur wenig Beachtung gefunden hat. Vor diesem Hintergrund
kommt der hier vorliegenden Dissertation, die an der „School of Religion and

Theology at Trinity College" entstanden ist und die einen Uberblick über das

einschlägige Material bietet, große Bedeutung zu.
Nach Ausführungen zum alttestamentlichen Hintergrund der Vorstellung, bei

dem Überlieferungen vom himmlischen Hofstaat und vom Kriegsengel in Jos 5,14

235



eine prominente Rolle einnehmen (S. 12-54), erfolgt ein ausführlicher Gang durch
die frühjüdischen Belege. Dabei wird das einschlägige Material zum Teil thematisch,
zum Teil nach einzelnen Werken gegliedert aufgearbeitet. Verf. behandelt zunächst

Vorstellungen von der Hierarchie der Engelswesen und zeigt deren militärische
Bezeichnungen, wie sie ganz unterschiedlichen Quellen (so beispielsweise das
Leben Adam und Evas, äthHen, slavHen und andere) zu entnehmen sind (S. 55-98).

Ein weiteres Kapitel ist den Engeln Michael und Gabriel gewidmet, die auch
den Titel des „obersten Feldherrn" (àpxtcixpctTriyoç) haben können und deren
himmlische Kämpfe letztlich das irdische Geschehen beeinflussen (so Dan; Test-
Abr u. ö.; S. 99-132). Auch das Motiv der richtenden Engel in 1. Hen 6-11 wird
dem militärischen Kontext zugeordnet (S. 133-147). Weitere Belege für die
Vorstellung finden sich in der Kriegsrolle von Qumran, wo Engel sich nicht nur mit
den Menschen im Lager befinden, sondern sich auch aktiv an kriegerischen
Auseinandersetzungen beteiligen (S. 148-191). Dies gilt auch für die Vorstellung der
himmlischen Reiter, die die Makkabäer in ihrer Schlacht beschützen (so 2. Makk
10,29f; s.a. 2. Makk 2-3; hierzu S. 192-210).

Für Josephus ist dagegen eine große Zurückhaltung im Umgang mit der
Vorstellung von kriegerischen Engeln typisch, die sich aus seiner Kritik an der zelotischen

Bewegung speist (S. 211-230). Im Testament der Zwölf Patriarchen wird
die eschatologische Ausrichtung der Vorstellung insofern besonders deutlich, da

hier Engel im Kampf gegen Belial erscheinen (S. 231-240). Insgesamt wird die
breite Streuung des Motivs in unterschiedlichen Kontexten und die unterschiedliche

Einbindung in die jüdische Geschichtstheologie ersichtlich sowie eine
Traditionslinie, die bei Jos 5,14 einsetzt und zu der Vorstellung vom Erzengel Michael
als dem Engel Israels verläuft. Ein „Index of Ancient Sources" sowie ein Register
der modernen Autoren beschließen das interessante Werk, das für die weitere

Erforschung der frühjüdischen Angelologie eine wichtige Rolle spielen wird.

Bochum Beate Ego

DEUTSCH, YaacoV: Judaism in Christian Eyes. Ethnographie Descriptions ofJews and

Judaism in Early Modern Europe, transi, from Hebrew by AVI ARONSKY, Oxford /
New York: Oxford Univ. Press 2012, XIV, 304 S., ISBN 978-0-19-976653-7.

Es ist eine in ihrer Form nicht anders als in ihrer Fülle des ein- und aufgearbeiteten

Materials (Bibliographie der Quellen- und Sekundärliteratur: S. 259-274 und
S. 274-296) präzedenzlose Untersuchung zu einem bislang, wenn überhaupt, so
viel zu wenig beachteten Kapitel der Geschichte christlich-jüdischer Beziehungen
der frühen Neuzeit, die Yaacov Deutsch Vf) mit seinem hier anzuzeigenden
Buch, einem forschungsgeschichtlich orientierten Resümee christlicher
Ethnographie des Judentums vom 16. bis 18. Jahrhundert, vorgelegt hat.

Wie Titel und Untertitel des Buches zu entnehmen ist, und von Vf ausdrücklich
vermerkt, sind Gegenstand der Untersuchung „Christian-authored works containing

an account of how contemporaneous Jews practiced their rituals and customs"
(S. 73), also von Christen verfasste ethnographische Darstellungen des Judentums
bzw. — um genauer zu sein — einiger seiner Riten und Gebräuche, die aus der Sicht

236



der jeweiligen Autoren als für das Judentum ebenso zentral wie charakteristisch
anzusehen sind. Im einzelnen sind dies: (1) der Yom Kippur und seine Liturgie (S.

77-121), (2) die Beschneidung und weitere „Birth Rituals" (S. 122-174) und (3) die
Kaschrut; Speisegesetze und Essgewohnheiten (S. 175-228).

Vfs Materialbasis ist bemerkenswert breit. Insgesamt sind es nicht weniger als

achtundsiebzig zum Teil umfangreiche, zwischen 1508 und 1785 erschienene
„Christian-authored works", die Vf in seine Untersuchung einbezogen hat
(bibliographischer Überblick: S. 65-73). Dazu kommen zwölf weitere zwischen 1512
und 1732 entstandene Werke, die Ubersetzungen jüdischer Gebete und Gebetbücher

enthalten (bibliographischer Überblick: S. 74-76). Berücksichtigt hat Vf
darüber hinaus auch zwei für ihre jeweilige christliche Umwelt und daher in deren

Sprache verfasste „ethnographic accounts ofJudaism by Jewish authors", nämlich
Leone da Modenas Historia degli riti Hebraici (1637) und David Levys A Succinct

Account of the Rites, and Ceremonies, of the Jews (1780) (S. 73). Und da nicht alle Autoren

zu allen Themen etwas geschrieben haben, hat Vf die jeweils behandelten
Themen zur schnelleren und besseren Orientierung in tabellarischen Übersichten
zusammengefasst (S. 51-64). Ihnen ist zum Beispiel zu entnehmen, dass unter den
Fest- und Feiertagen Yom Kippur und Pessach und „among the life-cycle rituals"
die Beschneidung die am meisten behandelten Themen sind (S. 65).

Ausgehend von Edward Saids These, der zufolge „one group's description of
another often reflect a struggle over hegemony and are intended to advance various

political aims" (S. 5), ist Vf bestrebt, die von ihm untersuchten ethnographischen
Darstellungen in ihrem jeweiligen zeit- und kultur-/geistesgeschichtlichen Kontext
zu beleuchten, das heisst in ihrem Bezug zu den jeweiligen christlich-jüdischen
Beziehungen und die sie begleitende jüdisch-christliche / christlich-jüdische Polemik

einerseits, „as myriad Christian and Jewish authors waged a debate on the pages
of their works", und im Rahmen der sich etablierenden christlichen Hebraistik
andererseits (S. 13-24). Einen besonderen Akzent setzt dabei die Tatsache, dass

nicht wenige Verfasser der hier untersuchten Bücher jüdische Konvertiten zum
Christentum waren. Bei den Autoren unterscheidet Vf denn auch zwischen „converts

and Christians from birth"; und es waren immer wieder die „converts", in
deren mitunter höchst einflussreichen Werken (erwähnt seien hier nur Johann
Pfefferkorn und Antonius Margaritha) intime Vertrautheit mit dem Judentum, seinen
Riten und Gebräuchen in nicht selten grobe antijüdische Polemik umschlug (S. 24-

26). Schliesslich übergeht Vf auch nicht die Frage, ob und — wenn: ja — inwieweit es

einen Zusammenhang zwischen den ethnographischen Darstellungen des Judentums

und den zeitgleich aufkommenden ethnographischen Darstellungen des

Islams gibt, auch wenn er mit Lancelot Addison nur auf einen Autor ausdrücklich
Bezug nimmt „who wrote about both Islam and Judaism" (S. 47).

Im Rückblick (S. 29-258) auf die untersuchten Autoren und deren Werke
erkennt Vf in ihnen ein nicht nur literarisch neues Genre, das er als „polemical
ethnography" definiert (S. 33, 246ff). Während antike und mittelalterliche Polemik

und polemische Literatur zwischen Christen und Juden „focused on theological

issues that divided the two faiths", belegt die neue „polemical ethnography"
einen Wandel, einen Wechsel „from an emphasis on theological topics and/or
writing based on prejudices to realistic descriptions of the Jew" und markiert

237



damit einen „significant turning point in the annals ofJewish-Christian relations"
(S. 250). Wenn auch nicht zu übersehen ist, dass bis ins späte 17. Jahrhundert
hinein „the objectives of these works [...] were mostly polemical" und Juden und
Judentum als „diametric opposites of the authors' conception of the Christian
and Christianity" dargestellt werden, kann Vf dennoch zeigen, dass „almost all of
the ethnographic works [...] offer accurate depictions ofJewish customs" (S. 246,
250), mithin also als neuer Zugang zu Juden und Judentum betrachtet und gewertet

werden können, weg von einem „writing about Judaism as a religion" hin zu
einem „writing about Jews", weg von „a mode of writing based on stereotypes"
hin zu „[a mode of writing] based on direct contact and observation", wie es im
Klappentext dieses ausserordentlich lesenswerten Buches heisst.

Tübingen Stefan Schreiner

GALAS, MichAL (Hg.): Synagoga Tempel i srodoivisko krakoivskich Zydôwpostçponych

[Die Synagoge Tempel und die Keformgemeinde der KrakauerJuden], Krakow / Budapest:
Austeria 2012 Studia i materialy z dziejöw judaizmu w Polsce, Bd. 1), 146 S.,

gr.8°, ISBN 978-83-7866-016-3.

Die Tempel genannte Synagoge in der Miodowa-Strasse in der einstigen Krakauer
Judenstadt Kazimierz ist in den letzten Jahren nicht nur prächtig restauriert worden,
sondern auch Gegenstand judaistischer Studien geworden, wovon nicht zuletzt der
vorliegende Band zeugt, den Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen des Instituts für
Judaistik der Krakauer Universität anlässlich dreier mit dem T«jrtpel verbundenen
Jahrestagen erarbeitet haben: Im vorigen Jahr waren 150 Jahre seit der Einweihung
des Tempel. Vergangen. 2011 gedachte man des 75. Todestages des Rabbiners Oz-
jasz Thon, der der bedeutendste Prediger im Te;^/war; und 2010 war es 100 Jahre
her, dass Rabbiner Szymon Dankowicz starb, der als erster seine Predigten im Tempel

auf Polnisch gehalten hatte.
Von diesen Jahrestagen ausgehend zeichnet Anna Jakimyszyn zunächst die Vor-

und Entstehungsgeschichte der Krakauer Reformgemeinde nach (1795-1868) und
geht dabei besonders auf die dadurch aufgebrochenen Konflikte innerhalb der
Krakauer Judenschaft ein (S. 11-35). Das Bauwerk, seine Baugeschichte, Architektur
und künstlerische Ausgestaltung des Innenraumes einschliesslich aller Inschriften
sind Gegenstand der Untersuchung von Slawomir Pastuszka (S. 37-68). Mit der für
die Reformgemeinde bedeutsamen achtjährigen Tätigkeit des oben bereits erwähnten

Rabbiners Szymon Dankowicz in Krakau (1867-1875) befasst sich Alicja
Maslak-Maciejewsk (S. 69-92). Dass der Tempel indessen nicht nur eine Stätte des

Gebets, sondern auch ein eminent wichtiger Ort, ja, ein Kristallisationspunkt
gesellschaftlichen und politischen Lebens der Krakauer Juden war, ist zum einem dem
Aufsatz von Michal Galas über den heute fast vergessenen Krakauer Erben der
Haskala Maurycy Weber (1811-1884) zu entnehmen (S. 93-102) und zum anderen
einem weiteren Beitrag von Alicja Maslak-Maciejewsk, in dem sie sich mit dem
Tempel als Ort patriotischer Manifestationen und Ereignisse während der Zeit der
Autonomie Galiziens und der Zwischenkriegszeit beschäftigt (S. 103-128). Piotr
Pasierskis Blick auf die Geschichte (seit 1945) und Gegenwart des Tetnpels und

238



seinen Platz in der heutigen nicht nur jüdischen Gesellschaft Krakaus aus Feder
schliesst den lesenswerten Band ab (S. 129-138), dem man am Ende nur wünschen
kann, dass er ebenso zahlreiche wie aufmerksame Leserinnen und Leser findet,
nicht zuletzt unter denen, die heute Krakau bereisen und die einstige Judenstadt
Kazimierz im Besuchsprogramm haben.

Tübingen Stefan Schreiner

MaslAK-MACIEJEWSK, AlicjA: Rabin Sgymon Dankowic% (1834-1910) - jycie i dfa-
lalnosc [Rabbiner Syymon Dankowic^ (1834-1910) — Lieben und Wirken], Krakow /
Budapest: Austeria 2013 Studia i materialy z dziejöw judaizmu w Polsce, Bd. 2),
238 S., gr.8°, ISBN 978-83-7866-064-4.

Mit ihrer Monographie erinnert Alicja Maslak-Maciejewsk Vfn) an den weithin
vergessenen Rabbiner Szymon Herszlik Dankiewicz, der nicht nur zu den
herausragenden Vertretern der Reformbewegung unter den polnischen Juden zählt,
sondern ebenso als Verfechter eines polnisch-jüdischen Patriotismus und Verteidigers
des Judentums bekannt geworden ist.

Aus Czçstochowa gebürtig, hatte er am 1854 eröffneten Jüdisch-theologischen
Seminar — Fränckelscher Stiftung in Breslau studiert (S. 19-24), bevor er nach
Warschau (S. 24-50) ging, um zum einen an der dortigen Reformsynagoge an der Dani-
lowiczowska-Strasse zu arbeiten und sich zugleich dem Studium der Medizin zu
widmen, das er jedoch alsbald zugunsten des Studiums der semitischen Sprachen
und Geschichte aufgab, das er mit einer Arbeit über den Einßuss des Avesta auf die

Kultur der semitischen Völker beendete. Daneben war er Mitarbeiter der polnischsprachigen

Jutrgenka und l^raelita und engagierte sich in der von Rabbiner M. Jastrow
1858 initiierten Gesellschaft Tomde Tora. Er erwarb sich Anerkennung als Lehrer
und Übersetzer und war in den Jahren 1861-1863 zugleich Verfechter der sog.
Polnisch-jüdischen Verbrüderung.

Mitte der 1860er Jahre ging er nach Krakau (S. 51-106). Dort übernahm er die
Funktion des Predigers am Krakauer Tempel. Daneben entwickelte er eine umfangreiche

Tätigkeit als Pädagoge, als Religionslehrer an verschiedenen jüdischen Schulen

und sorgte als Übersetzer, Autor von Lehrbüchern der jüdischen Religion und
Geschichte und Publizist für die Verbreitung seiner Reformideen. Nach zehn weiteren

Jahren Rabbinat in einigen kleinere Städten (S. 107-115) nahm er 1889,
aufgrund Empfehlung von Adolf Jellinek, den Ruf auf das Amt des „Oberrabbiners
Bulgariens" (Grand Raabbin de Bulgarie) mit Sitz in Sofia an, das er laut Vertrag für drei
Jahre innehaben sollte (S. 117-150). Danach lebte er mit seiner Familie für einige
Jahre in Wien, wo er ein Papiergeschäft eröffnet hatte, bevor er 1897 noch einmal
ein Rabbinat, diesmal für zwei Jahre in Tarnopol, übernahm. Die letzten zehn Jahre
seines Lebens verbrachte er als Rabbiner emeritus, wie es in den Akten heisst, in Wien,
wo er starb und begraben ist (S. 151-155).

Dankowicz selber verstand sich zeit seines Lebens als fortschrittlicher „echter
Jude", der seinen Platz in der Mitte sah, zwischen den „Rückständigen" und
„Fanatikern" einerseits und denen, die die Tradition über Bord warfen, andererseits,
der überzeugt war, dass nur gute religiöse Bildung und entsprechende Erziehung

239



der Jugend die Juden vor Fanatismus und blindem Befolgen der Gesetze bewahren

und damit zugleich auch vor der Abkehr vom Glauben schützen könnte.
Nicht zuletzt vor dem Hintergrund seiner Erfahrungen in Bulgarien, wo er
wachsenden Antisemitismus erlebte und 1891 in Vratz sogar Zeuge einer
„Ritualmordbeschuldigung" werden musste (S. 137-150), war er um ein gutes Miteinander der

Religionen, insbesondere um ein friedliches Miteinander von Juden und Christen
bemüht, für das er sich immer wieder auch publizistisch einsetzte.

Dieses ebenso facettenreiche Leben wie vielseitige und vielschichtige Wirken
Rabbiner Dankowiczs auf der Grundlage aller erreichbaren gedruckten und
ungedruckten Quellen, aus denen oft auch längere Abschnitte zitiert werden, minutiös
nachgezeichnet und damit eine grosse Gestalt des polnischen Judentums vor dem

Vergessen bewahrt zu haben, ist das Verdienst der Verfasserin.

Tübingen Stefan Schreiner

Klieber, RUPERT: jüdische / christliche / muslimische Lebenswelten der Donaumonarchie

1848-1918, Wien / Köln / Weimar: Böhlau-Verlag 2010, 294 S., ISBN 978-3-205-
78384-8.

Für eine vergleichende Untersuchung religiös geprägter Lebenswelten bietet sich
wohl kaum ein Land mehr an als die Habsburgermonarchie, der geradezu
sprichwörtlich gewordene österreichisch-ungarische Vielvölkerstaat, mit dessen religiös
geprägten Lebenswelten sich Rupert Klieber Vf) seit seiner (nach seiner
philosophischen) zweiten, 2007 abgeschlossenen (theologischen) Dissertation Konfessionelle

Lebenswelten der Habsburgermonarchie 1848-1918. Versuch einer Kirchlichen Soffal-
und Religiösen Alltagsgeschichte intensiv beschäftigt hat. Das vorliegende Buch stellt
„eine überarbeitete und bebilderte Version" dieser Dissertation dar (S. 9). Genötigt,

„gründlich über den Tellerrand der eigenen Fachdisziplin zu schauen und
sich neben der katholische in vier weitere konfessionelle »Diskurs-Traditionen«
einzuarbeiten" (S. 9), hat ich Vf zu Ziel gesetzt, „neue Ansätze einer Sozial- und
Alltagsgeschichte" (S. 11 ff) aufnehmend, die „Konturen einer »Kirchlichen Sozial-

und Religiösen Alltagsgeschichte«" nachzuzeichnen (S. 15ff), die alle grossen
Religionsgemeinschaften der Habsburgermonarchie in den Blick nimmt. Die dabei

eingenommene Blick- und zugleich „ideologische" Ausrichtung der
vergleichenden Untersuchung ist allein schon an deren Hauptüberschriften ablesbar,
unter denen die jeweiligen konfessionellen Lebenswelten vorgestellt werden:

Das ist unter der Überschrift „Vom disparaten Umgang mit einem fordernden
Erbe: »Religion« im Leben der jüdischen Reichsbevölkerung" (S. 25-63) zuerst die
Vielfalt der jüdischen Milieus, dessen Spektrum von den „Sonderwelten orthodoxer

und chassidischer Traditionen", über die verschiedenen Formen und Gemeinschaften

assimilierten Judentums bis zur „religiöse Züge" tragenden zionistischen
Bewegung und den anti- oder zumindest areligiösen, säkularen „linken" Strömungen

reicht. Während die „ostkirchlichen Milieus an der Peripherie des Reiches"
unter der Rubrik „Vom Leben in national vereinnahmten Traditionswelten"
(S. 65-100) zusammengefasst werden, wird das „»Katholischsein« unter einer
»Apostolischen Majestät«" als „die Herausforderung einer streitbaren Volks- und

240



Kleruskirche" beschrieben (S. 101-155). Die seit 1878 unter Habsburger Protektorat

lebenden vorab bosnischen „Muslimen im Reichsverband" betrachtet Vf als

„Kinderstube für einen europäischen Islam?" (S. 157-168) und erkennt in den
verschiedenen reformiert, protestantisch geprägten Milieus der Donaumonarchie
„gesellschaftliche Eliten im Widerstreit der Loyalitäten?" (S. 169-207).

Bei allem Facettenreichtum seiner Untersuchung ist sich Vf dennoch ihres
„unvermeidlich fragmentarischen Charakters" (S. 19) durchaus bewusst, und
fragmentarisch ist sie trotz oft vieler Details insgesamt gleichwohl, am deutlichsten
spürbar im vergleichsweise kurzen Kapitel über die muslimische Gemeinschaft
und der ihr gegenüber praktizierten „integrativen Religionspolitik", deren
„Höhepunkte" zwar im Telegrammstil genannt werden (S. 160), im vorliegenden
Zusammenhang aber eine breitere Darstellung mehr als verdient hätten. Auch darf
man fragen, ob der Prozentsatz der „ihren Lebensunterhalt aus der Landwirtschaft

beziehenden Bevölkerung" schon einen hinreichenden Gradmesser für die

Rückständigkeit einer Region abgibt. Wettgemacht wird manches Desiderat
allerdings durch das reichhaltige Bild- und Kartenmaterial einerseits und die umfangreichen

bibliographischen Angaben andererseits.
Nach eigener Aussage will Vf seine Arbeit dann als „gelungen" betrachten,

„wenn sie wenigstens ansatzweise [sie!] sowohl die illustrierende wie die korrigierende

und emanzipatorische Funktion von Lebensweltlicher Analyse bzw.
Alltagsgeschichte vor Augen führen kann" (S. 22). Dies geleistet zu haben, kann man
Vf durchaus bescheinigen.

Tübingen Stefan Schreiner

JOSEPH, ZekI: Das Buch der ergötzlichen Erzählungen des Bar Hebräus. Mit einem
Vorwort von Martin Tamcke, Münster / Berlin: LIT 2013 Studien zur Orientalischen

Kirchengeschichte, Bd. 47), 128 S., ISBN: 978-3-643-11977-3.

Mit seinen in 20 Kapiteln zusammengefassten insgesamt 727 zum Teil nur sehr
kurzen ergötzlichen Erzählungen, klugen und weniger klugen Anekdoten und Sprüchen,

hat der grosse Universalgelehrte der Syrisch-Orthodoxen Kirche Gregorios
Bar Hebräus (1226-1286) gegen Ende seines Lebens ein Werk geschaffen, dass in
der syrischen Literatur ein Unikat ist. Es zeigt nicht nur, wie weit der Autor mit
seiner, der christlich-syrischen Welt und Kultur, ebenso vertraut war wie mit der
arabisch-islamischen, der jüdischen und griechischen, der persischen und
indischen, sondern es zugleich auch verstanden hat, mit seinen aus diesen so ganz
unterschiedlichen Traditionen geschöpften Lesefrüchten, ein bis heute wichtig
gebliebenes Büchlein zusammengestellt zu haben, das eine gleichermassen
aufschlussreiche wie unterhaltsame Einführung in eine geistig-kulturelle Welt gibt,
die geprägt war vom Neben-, Mit- und Ineinander der verschiedenen Sprachen,
Religionen und Kulturen. Dem heute in Deutschland lebenden Ubersetzer, der
derselben Syrisch-Orthodoxen Kirche von Antiochien angehört wie der Autor
der Erzählungen, gebührt denn auch Dank dafür, dass er diese Anthologie dem

deutschsprachigen Lesepublikum zugänglich gemacht hat, zu einem Zeitpunkt, zu
dem die Welt des Bar Hebräus unwiederbringlich zu existieren aufgehört hat.

241


	Rezensionen

