
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 69 (2013)

Artikel: Zürich und der hebräische Buchdruck in der Frühen Neuzeit : eine
verpasste Gelegenheit?

Autor: Sidorko, Clemens P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960943

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960943
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zürich und der hebräische Buchdruck
in der Frühen Neuzeit- eine verpasste Gelegenheit?

von Clemens P. Sidorko*

Abstract:

The corpus of early modern Hehraica which were printed in the city ofZurich is ofa very small

quantity: Apartfrom three Yiddish books and a work ofChristian Hebraism there is only one

other work, a scientific bibliography on Hebrew literature written in Tatin (the earliest of its

kind). This essay introduces these printed works. By describing the circumstances of their origin
it shows for what reason Zurich did not become a centre of Hebrew or Jewish printing in the

16th century, although important conditions would have been fulfilled. Ultimately, there were a
number of random factors which prevented the production offurther Hebraica, such as the lack

of interest of the Hebraists and bookmakers of Zurich as well as the deteriorating general
climate in terms of religious tolerance in the „New KeformedJerusalem". However, the quality of
the contents and typographicpresentation turned the printings ofZurich into classics and lead to

their lasting effect.

Mengenmässig ist das Corpus frühneuzeitlicher Hebraica, die in der Stadt Zürich gedruckt
wurden, verschwindend klein: Neben dreijiddischen Büchern und einem Werk des christlichen

Hebraismus kann man bestenfalls noch eine aufTatein verfasste wissenschaftliche Bibliographie
hebräischen Schrifttums dagurechnen, die allerdings die früheste Ihrer Art ist. Der Aufsatg
stellt diese Druckwerke vor und geigt an den Umständen ihrer Entstehung weshalb Zürich i?n

16. Jahrhundert nicht gu einem Zentrum des hebräischen odergarjüdischen Buchdrucks wurde,

obwohl wichtige Voraussetzungen dafür durchaus bestanden: Tetgtlich verhinderten glfällige
Faktoren wie das mangelnde Interesse der beteiligten Zürcher, v.a. aber das in Begug auf religiöse

Tolerang rauer werdende KJima im „reformierten Neuen Jerusalem" die Produktion weiterer

Hebraica an der Timmat. Die Qualität von Inhalten und typographischer Gestaltung der

Zürcher Drucke Hess die Bücher indes gu Klassikern werden und bescherte ihnen eine enorme

Nachwirkung.

Prolog:
Das Corpus frühneuzeitlicher Zürcher Hebraica — viereinhalb Titel
Als Heimstätte des Buchdrucks hat die Stadt Zürich während der Frühen
Neuzeit niemals die Bedeutung erlangt, welche etwa Basel im damaligen
Europa zukam. Mit der Offizin des Christoph Froschauer d. Ä. (nach
1490-1564) bestand immerhin eine Presse, die internationale Geltung

* Dr. Clemens P. Sidorko, Meisenweg 8, D-79650 Schopfheim;
c.p.sidorko@magnet.ch.

109



beanspruchen konnte. Anders als die Basler Kollegen war Froschauer

jedoch in erster Linie für deutschsprachige Werke bekannt.1 Hier sind
besonders reformatorische Schriften sowie die verschiedenen Ausgaben
der Zürcher Bibel zu nennen. Unter den etwas weniger zahlreichen lateinischen

Drucken Froschauers fanden v.a. die Werke des Zürcher Universalgelehrten

Konrad Gessner europaweite Beachtung. Bücher in den beiden
anderen Sprachen, die zum klassischen Kanon der damaligen Gelehrsamkeit

zählten und darüber hinaus als die très linguae sacrae galten, wurden in
der Limmatstadt dagegen nur selten gedruckt. So scheint sich Zürichs

gesamte Produktion an frühneuzeitlichen Hebraica in drei jiddischen
Büchern und dem partiell hebräischen Werk eines christlichen Hebraisten zu

erschöpfen. Zu diesen Drucken kommt noch ein weiteres Buch, das zwar
keinerlei hebräischschriftiges Material enthält, die europäische Hebraistik
aber dennoch sehr nachhaltig beeinflusste. Die Umstände des Entstehens

jener Werke zeigen nun deutlich, weshalb Zürich niemals ein Zentrum des

hebräischen oder gar des jüdischen Buchdrucks wurde, obwohl die

Voraussetzungen dazu durchaus bestanden hätten.

I. Werke der christlichen Theologie und Hebraistik

Texte, welche in hebräischer Schrift gesetzte biblische Namen und Begriffe
oder ganz kurze Zitate aus dem Alten Testament enthalten, scheinen in

Zürich erstmals nach 1525 bei Christoph Froschauer d. Ä. gedruckt worden

zu sein.2 Anfangs sind es stets theologische Schriftauslegungen von
Zürichs Reformator Huldrich Zwingü (1484-1531) und seiner Mitstreiter
wie Heinrich Bullinger (1504-1575) oder Leo Jud (auch Leo Judä oder Leo

Keller; 1482-1542).3 Gemessen am Gesamtumfang der ohnehin meist

1 Zu Zürich als Stätte des frühneuzeitlichen Buchdrucks und zur Offizin
Froschauers vgl. URS B. LEU: Die Zürcher Buch- und Lesekultur 1520-1575,
in: ENRICO Campi (Hg.), Heinrich Bullinger und seine Zeit, Zürich 2004, S. 61-90.

2 Laut PAUL LeemanN-VAN Elck, Druck, Verlag, Buchhandel im Kanton
Zürich von den Anfängen bis um 1850, in: Mitteilungen der Antiquarischen
Gesellschaft in Zürich Bd. 36 Heft 1, (Zürich) 1950, S. 166, besass Froschauer ab

1526 hebräische Typen. Allerdings ist Leemann-van Eicks Liste nicht immer
vollständig: Die hebräische Waibertaitsch-Typt, die Froschauer 1546 für seine

jiddischen Drucke benutzte, verzeichnet er beispielsweise nicht.
3 U. a.: HULDRICH ZwinGLI, Farrago annotationum in Genesim ex ore Huldrychi Zvinglij,

hg. von LEO JUD, Zürich: Christoph Froschauer 1527; HULDRICH ZwiNGII,
Complanationis Isaiaeprophetae, foeturaprima, cum apologia qur quidque sie verum sit,
Zürich: Zürich: Christoph Froschauer 1529; HEINRICH BULLINGER, De Hebdoma-

dis, quae apud Danielem sunt, opusculum, Zürich: Christoph Froschauer 1530.

110



kürzeren Abhandlungen bewegt sich der Anteil des hebräischschriftigen
Materials freilich nur im Promillebereich. Beim frühesten Zürcher Druck,
der in grösserem Umfang hebräische Passagen enthält, handelt es sich um
eine hebräische Grammatik des Theodor Bibliander (1505-1564), seinerzeit

Professor für Altes Testament an Zürichs Hoher Schule, der von
Zwingli begründeten Kaderschmiede reformierter Theologie.4 Auch dieses

1535 erschienene Lehrbuch ist überwiegend in lateinischer Schrift gesetzt.
Hebräisch sind nur zahlreiche Form- und Flexionsbeispiele sowie eine

ausklappbare und recht umfangreiche Tabelle aller flektierbaren Paradigmen

im Anhang. Bibliander wollte sein Werk ursprünglich bei Johannes
Herwagen d. Ä. (um 1497-1559 in Basel drucken lassen, konnte sich mit
ihm jedoch nicht über die Modalitäten einigen. Daraufhin fragte er Christoph

Froschauer im heimatlichen Zürich an, welcher den Auftrag annahm.

Allerdings besass seine Offizin zu wenig hebräische Typen, weshalb erst
Nachschub aus Frankfurt a. M. besorgt werden musste. Beim Druck traten

grosse Schwierigkeiten auf, weil sich Froschauer mangels eigener
Hebräischkenntnisse oder sprachkundiger Mitarbeiter nicht in der Lage sah,

den Satz der hebräischen Passagen und insbesondere der komplizierten
Tabelle zu besorgen. So musste Bibliander selbst einspringen, was ihn, so

klagt er in einem Brief an den Freund Oswald Mykonius (1488-1552) in
Basel, arg von seinen Studien abgehalten habe.5 Ganz offenbar fand der
Gelehrte wenig Gefallen daran, die sprachunkundigen Setzer anzuleiten
und ihre Druckbögen zu korrigieren. Hier ist nun der Vergleich mit Basel

recht aufschlussreich, wo der erste hebraistische Druck bereits 1516 bei

Johannes Proben (Frobenius; um 1460-1527) erschienen war. Zu den

Herausgebern zählte Bruno Amerbach (1485-1519), ältester Sohn des

berühmten Druckers Johannes Amerbach (um 1440-1513). Selbst

hochgebildet und für die Antike begeistert, hatte Johannes seine Söhne früh
Hebräisch erlernen lassen. Als Basler Humanisten den Druck einer hebräischen

Psalmenausgabe ins Werk setzten, stand mit dem jungen Mann
daher ein Spezialist zur Verfügung, dem sowohl die technische wie die

philologische Seite des Unterfangens vertraut waren. Eine knappe Generation

später gab es bereits mehrere Inhaber von Basler Offizinen, die über

4 THEODOR Bibliander, Institutionum grammaticarum de lingua Hebraea liber unus.

Zürich: Christoph Froschauer 1535. Zu dieser Schrift vgl. CHRISTIAN MOSER,

Theodor Bibliander (1505-1564). Annotierte Bibliographie der gedruckten Werke,

Zürich 2005, S. 42f.
5 Vgl. lOACHIM STAEDTKE, Anfänge und erste Blütezeit des Zürcher Buchdrucks,

Zürich 1965, S. 76f.

111



Hebräischkenntnisse verfügten. Die Herstellung von Hebraica in der Stadt

am Rheinknie resultierte demnach nicht zuletzt aus dem persönlichen
Interesse mancher Drucker an alten Sprachen. In anderen Fällen entstanden

solche Bücher auch, weil sich Drucker besümmten Hebraisten
verpflichtet sahen, wie beispielsweise Heinrich Petri (1508-1579) seinem
Stiefvater Sebastian Münster (1488-1552) gegenüber. Noch öfters
kalkulierten die Besitzer der Pressen wohl ganz nüchtern, dass sich der Druck
von Hebraica trotz hoher Anfangskosten, wie dem Erwerb der nötigen
Schriften und gegebenenfalls der Endöhnung spezialisierter Setzer, auf
Dauer rechnen werde. Zudem ergab sich in der Humanistenstadt Basel

eine äusserst fruchtbare Zusammenarbeit von Druckern und sprachkundigen

Gelehrten, die für die Pressen als Korrektoren wirkten: Anders als

ihr Zürcher Fachgenosse Bibliander, der lieber in seiner Studierstube
hocken blieb, waren Basler Hebraisten durchaus bereit, in die Niederungen
der Handwerksbetriebe hinabzusteigen, um sich an noch druckfeuchten
Probeabzügen die Hände schmutzig zu machen. Ganz nebenbei lernten
sie auf diese Weise als erste die Schriften ihrer auswärtigen Kollegen kennen

und gewannen einen guten Uberblick über die aktuelle Produktion
ihres Faches, da bald Gelehrte aus ganz Europa in Basel Hebraica drucken
Hessen. Froschauer und seine Zürcher Berufsgenossen besassen dagegen
kein tieferes Interesse am Hebräischen, sie verfügten nicht über das nötige
Fachwissen und waren nicht bereit oder nicht in der Lage, kundige
Spezialkräfte anzustellen. Gleichzeitig avancierte Froschauer immer mehr zum
führenden Produzenten illustrierter Bibeln sowie naturwissenschaftiicher
und kartographischer Werke. Mit diesem Marktsegment hatte er seine

Nische gefunden, was seine Bereitschaft, in einen Geschäftszweig zu
investieren, den die Basler Konkurrenz bereits fest im Griff hatte, gemindert
haben mag. Unter diesen Umständen verwundert es nicht, dass die in
Zürich wirkenden Hebraisten wie der berühmte Konrad PelHkan (1478-
1556) oder eben Theodor BibHander ihre philologischen Schriften meistens

auswärts drucken Hessen, im vergleichsweise nahegelegenen Basel vor
aUem. BibHanders bedeutendste philologische Schrift De ratione communi

erschien 1548 zwar ebenfaHs bei Froschauer in Zürich.6 Das Werk, wel-

6 THEODOR BIBLIANDER, De ratione communi omnium linguarum & literarum com-

mentarius, Zürich: Christoph Froschauer 1548. Vgl. MOSER, Bibliander (Anm.
4), S. 3£, 176-178; CHRISTINE CHRIST-V. WEDEL, Theodor BibHander in seiner

Zeit, in: CHRISTINE CHRIST-V. WEDEL (Hg.), Theodor Bibliander (1505-
1564). Ein Thurgauer im gelehrten Zürich der Reformations^eit, Zürich 2005, S. I960,

hier S. 46-56.

112



ches gleichsam zu den Wegbereitern der vergleichenden Sprachwissenschaft

zählt, enthält jedoch gerade einmal ein hebräisches Alphabet, während

alle übrigen hebräischen Einschübe und v.a. die entsprechenden
Kolonnen der mehrsprachigen Vergleichstabellen am Buchende in lateinischer

Transkription gesetzt sind.7 Erst 21 Jahre nach seiner Grammatik
liess Bibliander mit der theologischen Abhandlung Christianismus sempiter-

nus bei Froschauer nochmals einen Text drucken, der Passagen aus der
chaldäischen Bibel in hebräischer Schrift enthält.8

II. Jiddische Bücher für ein jüdisches Publikum (I.): Der Doppel-
pass des Konvertiten
Was Froschauer leisten konnte, wenn ihm geeignete Mitarbeiter zur
Verfügung standen, belegen zwei jiddischsprachige Bücher, die im Jahr 1546

in seiner Offizin erschienen.

Jiddisch oder „Jüdisch-Deutsch", wie man im 16. Jahrhundert gesagt
hätte, war die traditionelle Umgangssprache der aschkenasischen Juden
Mittel- und Osteuropas. Dem Deutschen eng verwandt, ist es eine

Komponentensprache, die in Grammatik, Syntax und Lexik einige romanische,
zahlreiche hebräische und (nach 1500) slawische Elemente enthält. Die
Sprache spiegelt somit die häufig durch Vertreibungen bedingte
Siedlungsbewegung der Juden im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit.
Geschrieben wird Jiddisch seit jeher mit hebräischen Buchstaben und in der
frühneuzeitlichen Typographie existierte sogar eine spezielle hebräische

Drucktype, die sog. Waibertaitsch, welche ausschliesslich für jiddische Texte
verwendet wurde. Der Name spiegelt dabei die Vorstellung, dass taitsch

(i. e. Jiddisch) im Gegensatz zu Hvri (Flebräisch) die Sprache der familiären
Sphäre und insbesondere der Frauen sei. Insgesamt bescherte die Erfindung

des Buchdrucks dem Jiddischen einen enormen Aufschwung: Die
massenhafte Produktion und Verbreitung gedruckter Schriften verschiedenster

Art liess die Sprache noch stärker als zuvor zum grundlegenden
Faktor jüdischer Identität werden, zumal die Lesefähigkeit des jüdischen
Bevölkerungsteils vergleichsweise hoch gewesen sein dürfte — selbst Ju-

7 BIBLIANDER, De ratione (Anm. 6), S. 65 (zum Alphabet) bzw. S. 224-235 (zu
den Vergleichstabellen).

8 Theodor BIBLIANDER, Christanismus sempiternus, verus, certus et immutabilis, in quo
solopossunt homines beari, Zürich: Christoph Froschauer 1556. Vgl. MOSER,
Bibliander (Anm. 4), S. 215-217; CHRISTINE CHRIST-V. WEDEL, Die biblisch-exegetische

Theologie Theodor Biblianders, in: CHRIST-V. WEDEL (Hg.), Theodor

Bibliander (Anm. 6), S. 128-137.

113



den, die nur schlecht Hebräisch beherrschten, konnten doch meist das

Alphabet lesen und verstanden daher einfache hebräische Gebete und
eben Texte, die in der Volkssprache abgefasst waren. Jüdische Gelehrte

begannen deshalb bald, jiddische Druckschriften und Bücher ganz be-

wusst als Instrument der Volkserziehung zu nutzen.
Vor diesem Hintergrund entstanden auch die beiden Zürcher Druckwerke,

deren Schöpfer der Konvertit Michael Adam war. Über das Vorleben

dieses Mannes ist wenig bekannt: Ältere Darstellungen behaupten,
dass er aus Krakau stamme, belegen dies aber nicht mit Quellen.9 Ebenso

wenig ist sein ursprünglicher Name überliefert. Fassbar wird Adam erst
nach seiner Konversion, die wohl um das Jahr 1537 stattfand: Auf der
Suche nach einer Stelle hielt er sich damals beim Hebraisten Paulus Fagius

(1504-1549) in Isny auf, später bei den Reformatoren Johannes Zwick
(1496-1542) in Konstanz und Wolfgang Capito (1478-1541) in Strassburg.

Capito vermittelte Adam schliesslich an den Hebraisten Konrad Pellikan
nach Zürich. Von Pfingsten bis Weihnachten 1538 unterstütze Adam den

Zürcher gegen freie Kost und Logis bei seinen Talmudstudien.10
Anschliessend arbeitete Adam mit Leo Jud an der Revision von dessen
deutscher Bibel, deren dritte Auflage bei Christoph Froschauer vorbereitet
wurde, und erhielt dafür vom Drucker ein recht grosszügiges Salär. Bereits

zu Beginn des Jahres 1539 hatte Adam mit der wohlhabenden Witwe
Stapfer geb. Manz überdies eine Zürcherin geheiratet und soll auf diese

Weise sogar das Zürcher Bürgerrecht erlangt haben.11 In den folgenden
Jahren unterstützte er wieder Pellikan bei dessen hebräischen Studien,
reiste im Auftrag Heinrich Bullingers öfters nach Isny, Konstanz und
Strassburg und edierte 1544 gemeinsam mit Paulus Fagius in Konstanz
eine jiddische Übersetzung der hebräischen Bibel, die für Juden und an
der Judenmission interessierte Theologen gedacht war. 1546 gab er in
eigener Regie in Zürich jene beiden Bücher heraus, von denen noch die

Rede sein wird. Adam galt als vorzüglicher Übersetzer. Anders als viele

9 C[arl] BRUN, Art. MichaelAdam, in: Historisch-Biographisches Lexikon der Schweig.

Bd. 1 (1921), S. 96. Vgl. daneben CHRISTOPH SAMUEL ZÜRCHER, Konrad Pel-

likans Wirken in Zürich 1526-1556, Zürich 1975. Eine wichtige Quelle ist ferner

[KONRAD PELLIKAN], Das Chronikon des Konrad Pellikan, hg. von BERNHARD

Riggenbach, Basel 1877.

10 PELLIKAN, Chronikon (Anm. 9), S. 145, S. 170f. ZÜRCHER, Pellikans Wirken

(Anm. 9), S. 170f.
11 BRUN, Art. MichaelAdam (Anm. 9), S. 96. Im Bürgerbuch taucht er allerdings

nicht auf.

114



gelehrte Juden beherrschte er zwar kein Latein und schrieb auch das

Deutsche nur mangelhaft. Aus Briefen Bullingers, Zwicks oder des Fagius
wird aber deutlich, dass diese ihn wegen seines Eifers, seiner Kenntnisse
und seiner umgänglichen Art hoch schätzten. Dennoch muss es in seinem
Leben irgendwann einen Bruch gegeben haben — mag sein, dass sich seine

beruflichen Hoffnungen nicht erfüllten und er in finanzielle oder familiäre

Schwierigkeiten geriet.12 Die letzten Nachrichten klingen eher düster: In
Strassburg soll er 1548 geliehenes Geld verspielt haben und in Basel kam er
1549 gar wegen versuchten Diebstahls ins Gefängnis; der berühmte Basler

Hebraist Sebastian Münster, den er um Hilfe bat, weigerte sich glatt, die

Kaution „für einen so grossen Taugenichts" zu erlegen.13 Über späteres
Schicksal und Todesdatum des Michael Adam schweigen die Quellen.

Bei den beiden jiddischen Werken, die 1546 in Zürich erschienen,
handelt es sich um das Geschichtswerk pD'DI1 TDD Sefer Yosippon des Josef
ben Gorion (10. Jahrhundert) und um den moralischen Traktat HSTil TDD

Sefer ha-Yira (Buch der [Gottes-]Furcht) des Jona Gerondi. Der Name des

Übersetzers sowie der Offizin wird nur im Yosippon genannt, doch lässt

sich Sefer ha-Yira auf Grund der identischen Drucktype sowie orthographischer,

morphologischer und stilistischer Eigenheiten denselben Herstellern

zuweisen.14 Die verwendeten Typen sind überdies die gleichen, mit
denen Paulus Fagius 1544 in Konstanz seinen jiddischen Pentateuch druckte,

was bedeutet, dass sie wohl über Adam an Froschauer gelangten.15 Die
Auswahl der Texte ergab sich möglicherweise aus den gemeinsamen
Hebräischstudien Michael Adams mit Konrad Pellikan: 1545 hatte der Zürcher
Johann Fries (Frisius; 1505-1565) seinem Schwager Pellikan von einer
Italienreise eine grössere Anzahl hebräischer Bücher mitgebracht. Die

12 Die geplante Anstellung an der von J. Zwick gegründeten Schule in Kon¬
stanz war bereits 1538 gescheitert und in einem Brief an Bullinger wundert
sich Fagius 1540, dass Adam auch in Zürich nichts Rechtes zu tun finde. Vgl.
ZÜRCHER, Pellikans Wirken (Anm. 9), S. 170, 172.

13 Johannes Burcherius an Heinrich Bullinger, 24. August 1548, in: Epistolae Tigu-
rinae 1531-1558, reprint: New York 1968, S. 415f., Nr. CCXCVII (zu Strassburg).

StaBS, Ratsbücher 08, fol. 122v; Sebastian Münster an Konrad Pellikan,
05. Juli 1550, in: [SEBASTIAN MÜNSTER], Briefe Sebastian Münsters, hg. von KARL
Heinz Burmeister. Ingelheim 1964, S. 180,182, Nr. 48 (zu Basel).

14 Den heute allgemein anerkannten Nachweis führte NOCHEM SHTIF: Vsip'D
TSD'D svrv "TT OHXTX, imtnu'üorx pS^BSSÜJO'TI P'T" pD |ÖD'T®

/ Zydomki InstytutNaukony 2 (Wilna 1927), Sp. 135-168.
15 Vgl. Moshe N. Rosenfeld, The Origins of Yiddish Printing, in: DOVID KATZ

(Hg.), Origins of the Yiddish Language, Oxford 1987, S. 111 -136, hier S. 124.

115



Auswahl richtete sich offenbar danach, was auf dem Markt erhältlich war
und befriedigte Pelükan nur wenig — anstatt der gewünschten hebräischen
Bibeltexte und talmudischer Literatur hatte Fries v.a. rabbinische Schriften
des Mittelalters oder der (frühneuzeitlichen) Gegenwart erworben. Aus
Pellikans tagebuchartigem Chronikon geht nun hervor, dass er die Bücher
zum Jahreswechsel 1546 ordnete und begann, mit Michael Adam das eine
oder andere Werk zu lesen. In seiner Aufzählung heisst es u. a.: „Libri
sancti timoris R. Jonae Gerundensis inchoatum." „Josephi historiam
legi totam contulique ad operas M. Adam."16 Dass er den Text des Ge-
rondi mehr als flüchtig durchsah, belegt nun das Manuskript einer

Ubersetzung ins Deutsche, für die Pellikan offensichtlich sowohl den hebräischen

Text, wie auch die jiddische Version M. Adams heranzog.17 Am
Ende wird gar der Kolophon des bei Froschauer gedruckten Werks
übernommen: „Verdolmetscht von hebräischen zung uff teutsch. Und ge-
truckt hie zu° Zurich in der statt anno 5306 der Schöpfung der weit, idest
1546 Chris[ti] A. 29 die Marcij C. P. R." Einzig das Datum und das

Namenskürzel (Conradus Pellicanus Rubeaquensis [aus Rufach]) sind Zusätze

Pellikans, denn in Adams publizierter Version heisst es auf Hebräisch:
„Übertragen aus der hebräischen Sprache in die aschkenasische Sprache
[Jiddisch] und gedruckt hier (in) Zürich der Hauptstadt, im Jahre [5]306
[=1546] nach der Schöpfung."18 Pellikans Angabe, „29. März 1546" fixiert
überdies den Zeitpunkt des Druckes recht genau, selbst, wenn sich das

Datum nicht auf Adams Buch, sondern auf das Manuskript des Hebrais-
ten beziehen sollte: Sefer ha-Yira wurde demzufolge im Spätwinter 1546

ediert, was es wahrscheinlich macht, dass es vor dem drucktechnisch
wesentlich anspruchsvolleren Yosippon erschien. Welche Vorlage der

Übersetzung von Sefer ha-Yira zugrunde lag, ist umstritten. Denkbar wäre eine

handschriftliche Version, doch könnte Pellikan dank der Friesschen
Bücherkäufe auch die Ausgabe aus Fano von 1509 oder noch eher jene aus

Venedig von 1544 besessen haben.19 Die Übersetzung des Yosippon wurde

16 „Das Buch der heiligen Furcht durchgesehen" „Das Geschichtswerk des

Josephus habe ich ganz gelesen und es mit den Werken M. Adams verglichen".

PELLIKAN, Chronikon (Anm. 9 S. 174.

17 Zürich ZBZ, MS Car I 96. Vgl. REGULA TANNER, Sefer ha-Yira und Sefer

Hajye Olam — zwei jiddische Drucke aus Freiburg i. Br. von 1583, in: Judaica
68 (2012), S. 105-128 Her S. Ulf.

18 Die Zitate nach TANNER, Sefer ha-Yira (Anm. 17), S. 111 (Adam, hebräisch),
S. 112 (Pellikan, deutsch).

19 'um rar iran TonV nxTn nso, Fano 1505. Jona Gerondi, nawn ns®,
Venedig 1544 (nxTn "ISO dort als Anhang). Die venezianische Ausgabe ist auf

116



mit hoher Wahrscheinlichkeit nach der Venezianischen Druckausgabe von
1544 angefertigt, deren einleitenden Text auf dem Titelblatt sie

übernimmt.20 Werfen wir jedoch einen Blick auf die Bücher selbst.

Jona Gerondi: Sefer ha-Yira

Dieses Werk wurde im Quartformat gedruckt und in der bei jiddischen
Büchern üblichen Waibertaitsch-Tfpe. gesetzt. Es umfasst 27 Blatt bzw.
54 Druckseiten, welche blattweise durch hebräische Buchstabenzahlen

paginiert sind.21 Über den Inhalt der Schrift informiert das Titelblatt
sowohl in hebräischer wie in jiddischer Sprache:

[Hebräisch:]

Das Buch der [Gottes-] Furcht, das der weise und fromme und
vollkommene Rav Rabbi Jona Gerondi, Friede über ihn, verfasst hat. Er
beschreibt darin das ganze Leben des Menschen, wie er sich in allen Bereichen

benehmen soll, bis er zum Ziel seiner Frömmigkeit komme, damit er

Wohlgefallen finde bei Gott und den Menschen und damit er ewiges
Leben erlange, und dies verleihe uns Gott. Amen und so sei der Wille.

[Jiddisch:]

Dieses Buch hat der ganz fromme Chasid Rabbi Jona Gerondi gemacht,
der Friede ruhe auf ihm. Und er hat es Sefer ha-Yira genannt, weil er darin
nichts anderes beschrieben hat als nur Gottesfurcht; und in einer kurzen
Anweisung [legt er dar], wie sich jeder Mensch in seinem ganzen Leben
aufführen soll sowohl in irdischen wie auch in himmlischen Dingen [im Original
aramäisch], damit er in dieser Welt Wohlgefallen [finde] in den Augen
Gottes und in den Augen der Menschen. Und zuletzt, dass er das ewige
Leben erlange. Das verleihe uns Gott, gesegnet sei er, allen miteinander.
Amen, so geschehe sein Wille?7-

der Zürcher Zentralbibliothek vorhanden; ZÜRCHER, Pellikans Wirken (Anm.
9), S. 180, geht davon aus dass sie aus dem Besitz Pellikans stammt.

20 Auch diese Ausgabe ist auf der Zürcher Zentralbibliothek vorhanden und
könnte aus dem Besitz Pellikans stammen.

21 [Jona ben Abraham Gerondi], mv m ain renn nsnn ïd'w nxrn nso
DlVlPn rVï 'irra [übersetzt von Michael Adam], Zürich: [Christoph Froschauer]

[5]306 [1546]; 19 x 14 cm, 27 Bll., 3—ID. Bibliotheksnachweis: Universitätsbibliothek

Basel: FA VI 24:2; Zentralbibliothek Zürich: III H 210:2. Vgl.
MORITZ STEINSCHNEIDER: Catalogus Ubrorum Hebraeorum in Bibliotheca Bodleiana,
2 Bde., Berlin 1852-1860, S. 1428, Nr. 5859-28.

22 Die Übersetzung des hebräischen Titelteils zitiere ich nach TANNER, Sefer
ha-Yira (Anm. 17), S. 109. Die kursiv gesetzten Passagen innerhalb der

Übersetzung des jiddischen Texts sind im Original ebenfalls Hebräisch.

117



Bei Sefer ha-Yira handelt es sich demnach um einen Sittenspiegel, der
frommen Juden Wegleitung zur Ausgestaltung ihres Lebens in all seinen

Bereichen geben soll. Solche Schriften stellten in der vormodernen
jüdischen Literatur eine eigenständige Gattung dar — die sog. Musarliteratur.

Darunter versteht man Handbücher über Ethik, Erziehung, Familienleben,

Gesundheitspflege, rituelle Reinheit und dergleichen. Die frühesten
bekannten Beispiele stammen bereits aus dem 4. Jahrhundert n.Chr., doch
seine eigentliche Blütezeit erlebte das Genre seit dem 13./14. Jahrhundert.
Damals schrieb auch der in Spanien beheimatete Jona ben Abraham Ge-
rondi (um 1200-1263). Sefer ha-Yira gilt als eines seiner Hauptwerke, wobei
umstritten ist, ob Gerondi der eigentliche Autor ist, oder ob er eine
bestehende Vorlage im Sinne seines philosophischen Systems bearbeitete.23 Seit
dem Aufkommen des Buchdrucks zählten die Musarschriften zu den am

häufigsten aufgelegten Literaturgattungen, was mit der damaligen Situadon
der Juden zusammenhing: Ihre Vertreibung aus vielen Gebieten Südeuropas

aber auch aus den meisten Städten des Heiligen Römischen Reichs

bewirkte eine Entwurzelung, welche die jüdische Religions- und
Kulturgemeinschaft als solche in Frage stellte. Gewachsene Strukturen zerbrachen

und gerade im deutschsprachigen Raum lebten viele der Vertriebenen

nun weit über ländliche Gebiete verstreut, so dass ein Gemeindeleben,

wie es das städtisch geprägte Judentum des Mittelalters kannte, kaum
mehr möglich war. Musarbücher in jiddischer Sprache sollten gerade
einfachen Juden das Wissen zur religionskonformen Ausgestaltung ihres

Alltags bieten, um so die Religion nicht in Verfall geraten zu lassen und
das jüdische Identitätsbewusstsein zu stärken. Weshalb der Konvertit
Michael Adam gerade ein solches Werk zur Veröffentlichung auswählte,
ob es am hohen Ethos Gerondis lag, dessen Text selbst dem reformierten

Theologen Pelükan lesenswert erschein, ob ihn die Chancen eines potentiell

guten Absatzes leiteten oder ob er aus beiden und vielleicht noch anderen

Motiven heraus handelte, lässt sich im Abstand von einem halben

Jahrtausend nicht mehr erkennen.24

23 Eine Zusammenfassung dieser Diskussion bei TANNER, Sefer ha-Yira (Anm.
17), S. 123-127.

24 Ebenso wenig lässt sich nachweisen, über welche Vertriebskanäle Adams
Bücher an ihre jüdischen Leser gelangten: Das Beispiel der Gebrüder Paulus,
Samuel und Eljakim Helicz in Krakau zeigt, dass Juden die Offizinen von
Renegaten zuweilen boykottierten, in anderen Fällen, etwa bei Paulus Aemi-
lius in Augsburg, scheint dies nicht so gewesen zu sein.

118



Josef ben Gorion: SeferYosippon

Das zweite von Michael Adam in Zürich herausgegebene Buch ist ebenfalls

im Quartformat und mit der Waibertaitsch-Tppe. gedruckt, aber mit
über 1000 Druckseiten wesentlich umfangreicher als Sefer ha-Yira,25 Das

Kolophon ist in beiden Drucken sehr ähnlich, doch werden diesmal
Urheber und Offizin genannt:

Übertragen aus der hebräischen Sprache / in die aschkenasische Sprache
durch den kleinsten der Kleinen / Michael Adam und gedruckt im Hause

des Besitzers / der vorzüglichen Offizin Christoforus / Froschheuar
[sie] hier in der Stadt Zürich / der festen Burg im Jahre [5]306 nach der
Schöpfung.

Sefer Yosippon galt lange als wichdgstes jüdisches Geschichtswerk für die

Periode des Zweiten Tempels. Raschi (R. Shlomo ben Isaak; um 1040-

1105), der wohl bedeutendste aschkenasisch-jüdische Gelehrte des

Mittelalters, identifizierte seinen Autor Josef ben Gorion auf Grund des

brillanten hebräische Stils, in dem der Yosippon abgefasst ist, mit dem
antiken jüdischen Historiker Josephus Flavius (37/8-nach 100). Diese

Zuweisung wurde auch im 16. Jahrhundert noch nicht angezweifelt.26
Tatsächlich entstand das Werk wohl gegen Mitte des 10. Jahrhunderts in
Süditalien und stellt eine Kompilation echter Schriften des Josephus,
mittelalterlicher Apokryphen und Chroniken sowie talmudischer
Überlieferungen dar: Geschildert werden zunächst die Besiedelung der Welt
einschliesslich eines Stammbaums der verschiedenen Völker sowie die

Gründung und der Aufstieg Roms. Das Herzstück der Schrift bildet
sodann die Geschichte der Juden vom Ende des babylonischen Exils bis

zum Fall der Festung Massada im Jahre 70 n. Chr. Besonders ausführlich
werden dabei Episoden beschrieben, welche in der Bibel nicht vorkommen,

etwa die Abenteuer Alexanders d. Gr. oder die Geschichte um
Herodes und Kleopatra.

Das hebräische Original des Werks wurde erstmals 1476 in Mantua
gedruckt und in einer längeren Version nochmals 1510 in Qushta (d. i. Kon-

25 JOSEF BEN GORION, JlD'Dr» idd, übers, von M. Adam, Zürich: Christoph
Froschauer 1546; 19,5 x 12,5 cm., 513 B1L, [1—11], X—Xpn; Bibliotheksnachweis:

ZBZ: III H 210. Vgl. Steinschneider, Catalogus (Anm. 21), S. 1551,
Nr. 6033-11.

26 Hierzu und zum Folgenden vgl. DAGMAR BÖRNER-KLEIN / BEAT ZUBER,
Jossipon: Jüdische Geschichte vom Anfang der Welt bis sgwi Ende des ersten Aufstands

gegen Rom, Wiesbaden 2010, S. 1-22; JEROLD C. FRAKES (Hg.), Early Yiddish
Texts 1100-1750, Oxford 2004, S. 25f.

119



stantinopel / Istanbul). Diese zweite Fassung ist die Basis der meisten

späteren Ausgaben und lag auch dem 1544 in Venedig erschienenen Buch

zugrunde, das Michael Adam für seine jiddische Übersetzung benutzte.
Deren Qualität gilt als bemerkenswert, da sie sich stilistisch und idiomatisch

zwar sehr eng ans hebräische Original hält, gleichzeitig jedoch in
bestem Jiddisch verfasst ist. Als Vorrede stellt Adam seinem Werk noch
eine kurze Einführung voran „wie man taitsch [i. e. jiddisch] lesen und
schreiben soll". De facto handelt es sich zwar um ein nur leicht überarbeitetes

Plagiat aus dem jiddischen miö "IDD Sefer Midous [Buch der Massregeln],

das Paulus Fagius 1542 in Isny gedruckt hatte. Der dortige Text
allerdings zählt zu den frühesten linguistischen Beschreibungen des

Jiddischen.27

Bemerkenswert ist der Zürcher Druck noch aus einem weiteren
Grund: Er stellt das früheste und gewiss eines der prachtvollsten illustrierten

Bücher dar, die auf Jiddisch erschienen. Etwa die Hälfte der 65

Illustrationen (33 Stück) stammt dabei aus den verschiedenen Ausgaben von
Christoph Froschauers deutschsprachiger „Zürcher Bibel", an deren Revision

Michael Adam „im Jar als man zalt [1539-] 1540" mitgewirkt hatte.

Darunter sind auch 12 der berühmten Iconesvon Hans Holbein, einer Serie

von Holzschnitten zum Alten Testament, von denen sich Froschauer
noch vor ihrer Veröffentlichung in Lyon Nachschnitte verschafft hatte.28

Bei den übrigen Abbildungen des Yosippon handelt es sich meist um
kleinformatige Münzportraits römischer Kaiser (12 Stück) sowie Brustbilder
und Figuren (11 Stück), welche ebenfalls Herrscher darstellen sollen,
jedoch reine Phantasieprodukte sind und so je nach Bedarf beliebigen
historischen Persönlichkeiten zugeordnet werden konnten. All diese Portraits,
sowie fünf grössere Abbildungen, hatte Heinrich Vogtherr d. Ä. (1490-
1556) für die Stumpfsche Chronik geschaffen, deren Druck Froschauer
Ende 1545 in Angriff nahm und deren erster Band ein Jahr später vollen-

27 JEROLD C. FrAKES, The Cultural Study of Yiddish in Early Modern Europe,
Houndmills 2007, S. 25-26, 124-125 (zu Adams linguistischer Einführung),
bzw. S. 20-28 (zu jener im rvna ISO Sefer Midous).

28 Zum komplizierten Abhängigkeitsverhältnis zwischen Holbeinschen Icônes

und Froschauers Bibelillustrationen vgl. CHRISTIAN RÜMELIN, Hans
Holbeins ,Icones', ihre Formschneider und ihre Nachfolger, in: MünchnerJahrbuch
der bildenden Kunst. 3. Folge, 47 (1996), S. 55-72. Zur Zürcher Bibel vgl. HANS

Rudolf LAVATER-BRIENER, Die Froschauer Bibel 1531, in: CHRISTOPH
SlEGRIST (Hg.), Die Zürcher Bibel von 1531 : Entstehung Verbreitung und Wirkung,
Zürich 2001, S. 64-141.

120



det war.29 Anders als bei vielen späteren jiddischen Büchern benutzte man
zur Bebilderung des Yosippon also nicht ältere Druckstöcke, die sonst keine

Verwendung mehr fanden, weil sie bereits abgenutzt waren oder schlicht
als unmodern galten. Froschauer setzte im Gegenteil einige seiner besten
Stöcke ein und druckte die Vogtherrschen Graphiken im Yosippon

zeitgleich zum, ja möglicherweise gar kurz vor dem Werk ab, für das sie

eigentlich geschnitten worden waren.30

Die Bildprogramme von Zürcher Bibel und Stumpfscher Chronik
wurden natürlich nicht übernommen: Viele der Holzschnitte illustrieren

nun völlig andere Inhalte — etwa, wenn das Haupt des Holofernes, das

Judith an die Mauer Jerusalems heftet, nun den Kopf des Hasdrubal
darstellt, den Scipio an die Mauern von Rom hängt, oder wenn ein betender
Salomon per Uberschrift zu König Hyrkanus wird. Die Abbildung eines

bekränzten Herakles mit Keule und Löwenfell aus der Stumpfschen
Chronik soll im Yosippon einen jener „wilden Männer" vorstellen, deren

Volk Alexander d.Gr. bekämpft; ein Portrait, das laut lateinischer
Umschrift den Kaiser Antoninus Pius zeigt, wird in der jiddischen Überschrift
zum Triumvir Marcus Antonius umgedeutet.31 Genau hier zeigt sich aber
die Nähe zur Stumpfschen Chronik, die, ebenfalls unter Verwendung
zahlreicher Bildübernahmen aus den Zürcher Bibeln, ganz ähnlich
vorgeht. Man kann sich fragen, ob der Yosippon hier einfach vom Schwesterdruck

profitierte, weil man den Satz mit den gleichen Schmuckelementen

sozusagen „in einem Aufwasch" erledigen konnte, oder ob das jiddische
Buch vielleicht gar das Experimentierfeld für den Einsatz von Illustrationen

und graphischen Formen bot, die in der Chronik dann zur Meisterschaft

gebracht wurden.
Als geglaubtes Geschehen galten die Inhalte des Yosippon den Juden

über Jahrhunderte als zentrale Wissensquelle für die eigene Geschichte der

29 JOHANNES Stumpf, Gemeiner loblicher Eidgenossenschaft Stetten, Eanden und Vol¬

keren Chronik würdiger Thaaten Beschreybung, 2 Bde., Zürich: Christoph Froschauer

1548. Das Datum des Druckbeginns und die Etappen der Fertigstellung
der Chronik kann man recht genau aus der zeitgenössischen Briefliteratur
und dem auf November 1546 datierten Vorwort des ersten Bandes
rekonstruieren. Vgl. PAUL Leemann VAN ELCK, Der Buchschmuck der Stumpfschen

Chronik, Bern 1935, S. 12.

30 Insgesamt kamen im pD'DV 58 Druckstöcke zum Einsatz: Drei wurden drei¬

mal verwendet, einer zweimal.
31 Kopf des Hasdrubal: ps'OV, fol. 33pr; König Hyrkanus: ebd., S. 'öpv; Herak¬

les als „Wilder Mann": ebd., S. "IDr; Antonius Pius als Marc Anton (dreimal):
ebd., S. 33Sv, rnr, mr,

121



hellenistischen und römischen Zeit. Michael Adams jiddische Version
wurde daher immer wieder und oft in grosser Stückzahl nachgedruckt,
wobei man die Illustrationen meistens in vereinfachter Form übernahm.
Schon aus Kostengründen erreichten jene Nachschnitte niemals die Qualität

der Originale. Dennoch visualisierte sich jüdische Geschichte im
kollektiven Gedächtnis gerade der einfachen Schichten des Judentums bis

weit ins 19. Jahrhundert nicht zuletzt über solche Ableger der Zürcher
Illustrationen — ein Aspekt, den v.a. die Holbeinforschung bezüglich der
Icônes meines Wissens bisher niemals gewürdigt hat.32

III. Zwischenspiel: Ein Hebraicum, das strenggenommen keines ist

Der chronologischen Abfolge halber muss hier ein weiteres Werk erwähnt
werden, welches selbst zwar keinen einzigen hebräischen Buchstaben

enthält, aber dennoch zentral für unsere Kenntnis des jüdischen und heb-
raistischen Buchwesens der Frühen Neuzeit ist: Das 1548 publizierte Fände

darum sive Fartitionum universalium libri XXI des Zürcher Universalgelehrten

Konrad Gessner (1516-1565).33 Diese Schrift erschien als Ergänzung
bzw. zweiter Teil von Gessners berühmtem bibliographischem Werk Bib-
liotheca Universalis von 1545, in welchem der Gelehrte sämtliche lateinischen,

griechischen und hebräischen Bücher auflistet, die er nachweisen
konnte.34 Unabhängig von der Sprache eines Werkes werden die Einträge
dort in alphabetischer Folge nach Autoren aufgelistet, wobei stets der
Vorname der übergeordnete ist: Den Kosmographen Sebastian Münster
müsste man beispielsweise unter dem Buchstaben ,S' nachschlagen. Im
Fandedarum sind die Bücher dagegen systematisch nach Sachgebieten ge-

32 Nachdrucke erschienen während des 17. und 18. Jahrhunderts u.a. in Ams¬

terdam, Frankfurt a. M., Fürth und Prag, vgl. STEINSCHNEIDER, Catalogus

(Anm. 21), S. 1551, Nr. 6033/12-16. Zum Fortleben der Zürcher Illustrationen

vgl. FALK WlESEMANN: „kommt heraus und schaut" — Jüdische und christliche

Illustrationen gur Bibel in alter Zeit. Mit Beiträgen von Marion Aptroot und
William L Gros, Essen 2002, S. 84£, 12-14.

33 [KONRAD Gessner], Pandectarum sive Fartitionum universalium Conradi Gesneri

Tigurini, medici etphilosophiaeprofessoris, libri XXI, Zürich: Christoph Froschauer
1548/49.

34 Bibliotheca Universalis, sive Catalogus omnium scriptorum locupletissimus: in tribus Un¬

guis, Batina, Graeca, & Hebraica: extantium <& non extantium, veterum & recentio-

rutn in hunc usque diem, doctorum & indoctorum, publicatorum & in Bibliothecis laten-

tium: Opus novum, <& non Bibliotheäs tantum publicis utilissimum / authore CON-
RADO GESNERO Tigurino doctore medico. Tiguri: apud Christophorum Frosch-

overum, Anno 1545.

122



ordnet und um Neuerscheinungen und Neufunde Gessners erweitert.35

Mit diesem Werk legte Gessner die erste universelle Klassifikation aller
wissenschaftlichen Bücher vor und gleichsam als deren Nebenprodukt
auch die früheste umfassende Bibliographie hebräischer Bücher. Die
Hebraica erscheinen auf den Seiten 38v bis 42v im Ersten Buch „De
Grammatica & Philologia" unter der Rubrik „Titulus XXI: Grammatica

Hebraica, Chaldaica & Arabica etc.". Insgesamt werden über 300 Titel
hebraistischer und jüdischer Autoren genannt. Bei den meisten Büchern,
biblische Schriften ausgenommen, kommentiert Gessner kurz deren
Inhalt oder gibt Informationen zur Art des Buchs. So erfährt man bei mehreren

Werken, dass sie in deutscher Sprache, zugleich aber in hebräischer
Schrift abgefasst seien — es handelt sich, mit anderen Worten, um jiddische

Frühdrucke.
Die Quellen für Gessners monumentales Werk waren vielfaltig. Er

korrespondierte mit zahlreichen Gelehrten in ganz Europa oder traf sie

persönlich, um ihre Bibliotheken in Augenschein zu nehmen. 1543
besuchte er die Buchmesse in Leipzig, welche neben der Konkurrenzveranstaltung

in Frankfurt a. M. der bedeutendste Umschlagplatz für gedruckte
Bücher war, und bereiste im Anschluss Italien, wo er die Bibliotheken von
Venedig, Florenz, Bologna und Rom, einschliesslich des Vatikans besichtigte.36

Dass Gessner sich wohl auch in den damals führenden Offizinen
umtat, belegt wiederum der Fall der Hebraica-, Hier war eine seiner

wichtigsten Quellen ein Katalog der auf solche Werke spezialisierten Bom-
berg'schen Presse in Venedig, dessen Existenz einzig aus der Erwähnung
im Vandectarum bekannt ist37

Wie angedeutet gibt Gessner die hebräischen Titel nicht in ihrer
originalen Schrift wieder, sondern transkribiert sie mit lateinischen Buchstaben.

Dies dürfte einerseits den Lesegewohnheiten seines Publikums, der
internationalen Gelehrtenwelt, entgegengekommen sein, mit deren
Kenntnissen der hebräischen Sprache es jenseits biblischer Texte allen

35 Zu System und Ordnungsschemata der Gessnerschen Bibliographien vgl.
HELMUT ZEDELMAIER, Bibliotheca Universalis und Bibliotheca Selecta: Das Problem

der Ordnung des gelehrten Wissens in derfrühen Neuheit, Köln [u. a.] 1992, S. 9-124.
36 HANS H. Wellisch, Conrad Gessner. A Bio-Bibliography, Zug 1984, S. 9.

37 Vgl. GESSNER, Vandectarum (Anm. 33), fol. 41v, wo es zu den folgenden Bü¬

chern heisst: „Descripta sunt haec ex catalogo Danielis Bombergi (si bene meni) Ve-
netiani typographi <& bibliopulae...". Spätere Kataloge Bombergs haben sich

dagegen erhalten. Vgl. dazu MARVIN J. HELLER, The Sixteenth Century Hebrew
Book. An Abridged Thesaurus, 2 Bde., Leiden / Boston 2004, hier Bd. 1, S. 283.

123



Ansprüchen zum Trotz, dass es drei klassische Sprachen seien, die der
Gebildete zu meistern habe, nicht immer sehr weit her gewesen sein mag.
Andererseits könnten die bei Biblianders Grammatik offenbar gewordenen

Schwierigkeiten der Offizin Froschauer, in adäquater Weise hebräische

Texte zu setzen, ein solches Vorgehen erleichtert haben. Weshalb es

zu keiner Zusammenarbeit mit Michael Adam kam, der das fachliche Wissen

besessen hätte, lässt aus der Distanz von viereinhalb Jahrhunderten
mangels Quellen nicht mehr beantworten. Immerhin wird eines der beiden

Druckwerke Adams in Pandectarum bereits erwähnt. So findet man auf
S. 40r den Eintrag:

Iosephi libri 6. de bellis Judaicis, Michaele Adamo interprète, lingua
Germanica, charakteribus autem Hebraicis Tiguri nuper impressi.

Die Bibliotheca Universalis hatte noch keinen entsprechenden Titel verzeichnet

und aus der Formulierung wird deutlich, dass Gessner das Werk
gleichsam frisch ab der Presse nachträgt. Michael Adams ebenfalls 1546

erschienene Ausgabe des Sefer ha-Yira wird im Pandectarum dagegen noch
nicht genannt.38 Interessant ist daneben, dass Gessner das Idiom des Yo-

sippon schlichtweg als „Deutsch" betrachtet, obwohl der Text bei aller
Nähe signifikante Abweichungen von der Volkssprache, wie sie in Zürich
oder andernorts bei nichtjüdischen Sprechern üblich war, enthält. Gess-

ners Wertung entspricht zwar der damals noch vorherrschenden Meinung,
entbehrt aber nicht einer gewissen Ironie, denn als Vorspann zu seiner

Übersetzung druckt Michael Adam mit der oben erwähnten Anleitung
,,wi' man taits lei'n un' sreibén sol" den nur leicht überarbeiteten Text ab,

in welchem Paulus Fagius als nahezu erster christlicher Philologe konstatiert,

dass die Germanica Judeorum (das Jüdisch-Deutsche) sich von der

allgemeinen Volkssprache unterscheide und gleichsam einen eigenständigen
Dialekt darstelle.39

38 GESSNER, Pandectarum (Anm. 33), S. 41r enthält zwar den Eintrag „K Ionae

Gerundi, Uber timoris, vel de timoré sancto", doch wird weder eine Sprache noch ein
Druckort genannt, was sicher der Fall gewesen wäre, wenn Gessner die jiddische

Version aus Zürich im Sinn gehabt hätte. Sehr wahrscheinlich war ihm die
hebräische Ausgabe aus Fano von 1505 oder allenfalls jene aus Venedig von
1544 bekannt (zu diesen vgl. TANNER, Sefer ha-Yira (Anm. 17), S. 124). Im 1555
erschienenen Appendix Bibliothecae Conradi Gesneri, fol. 82v, wird Adam in einem

eigenen Artikel dagegen nicht nur als Ubersetzer des Yosippon sondern auch der

jiddischsprachigen „Konstanzer Bibel" von 1544 genannt.
39 Zur Geschichte der jiddischen Sprachwissenschaft (avant la lettre) vgl. FrAKES,

Cultural Studies ofYiddish (Anm. 27).

124



IV. Jiddische Bücher für ein jüdisches Publikum (II.): Die grossen
Pläne des Rabbis aus Frankfurt
Ein weiteres Zürcher Druckwerk für ein jüdisches Publikum erschien

nochmals im Jahre 1558. Auch diesmal handelt es sich um einen
jiddischen der Text, der in hebräischer Waibertaitsch-Type. gesetzt ist. Auf dem

Titelblatt liest man:

Sefer Tihillim [Buch der Psalmen]

da hot ir das tillim [den Psalter] aus losôn haködes [Heilige Sprache]

gémacht in teutsér sprôch durch den

gélernten man Elijah Bahur Askenazi

ha-Levi

gédrukt in der löblichen stat Zürich

im jar da man zélt drei hundert
un' achtzéhn in der

kleiné zal [i.e. 1558 n.Chr.].40

Es handelt sich demnach um eine Neuausgabe der jiddischen
Psalmenübersetzung, des berühmten Elia „Bachur" Levita (1469-1549), welche
1545 in Venedig erschienen war. Levita selbst zählt gewiss zu den
bemerkenswertesten jüdischen Gelehrten im Zeitalter von Renaissance und
Humanismus.41 Aus Franken gebürtig war er als junger Mann nach Italien
ausgewandert und in Padua zu einem gefragten Hebräischlehrer geworden.

Dank seiner profunden Kenntnisse und der Tatsache, dass er
jüdisches Wissen mit der modernen Systematik humanistischer Philologie
verband, suchten ihn dort sowohl jüdische wie christliche Hebräischstudenten

auf. Besonders seine 1509 gedruckte Überarbeitung der Grammatik

des David Kimchi (1160-1235) wurde von Koryphäen wie Johannes
Reuchlin und Sebasüan Münster hochgeschätzt und avancierte geradezu

zum Standardlehrbuch für Nichtjuden. Mehrere Jahre wirkte Elia Levita
als Hebräischlehrer des gelehrten Kardinals Pietro Egidio da Viterbo (um
1469-1532), in dessen Haus er seinerseits Latein und Griechisch erlernt

40 ,5nn ISO, Zürich [5]318 [1558], 11 x 15 cm, 119 Bl. (letzte Seite leer), Lagen¬

signaturen A—P, unpaginiert. Vgl. STEINSCHNEIDER, Catalogus (Anm. 21),
S. 188, Nr. 1551. Bibliotheksnachweis: British Library London; Bodleiana
Oxford.

41 Zu Levita vgl. ITTAJ J. Tamarj, Eljahu ha-Lewi (Levita), oder ein fränkischer
Jude in Italien, in: MICHAELBRENNER / DANIELA EISENSTEIN (Hg.), Die
Juden in Franken, München 2012, S. 43-50 (Resümee des gegenwärtigen
Forschungsstandes mit weiterführenden Literaturangaben).

125



haben soll und wo er mit vielen Humanisten in Berührung kam. Die
Italienkriege, bei denen Elia seine Habe verlor, zwangen ihn später zu einem

Wanderleben, in dessen Verlauf er u.a. als Korrektor der Bombergschen
Offizin in Venedig wirkte. Daneben verfasste er bahnbrechende Untersuchungen

zur hebräischen Sprache, schuf poetische Werke und Ubersetzungen

ins Jiddische. 1540 folgte er der Einladung des Hebraisten und
reformierten Pfarrers Paulus Fagius, in Isny im Allgäu gemeinsam eine

hebräische Druckerei zu eröffnen. Neben Hebräischlehrbüchern und
biblischen Texten erschienen dort auch mehrere Werke Levitas, wie sein

berühmter Bow d'Antona, ein an italienischen Ritterromanen (roman%o caval-

leresco) geschultes jiddisches Epos. Als Fagius 1543 nach Konstanz berufen
wurde kehrte Levita nach Italien zurück. Als letztes Werk entstand in
Venedig seine jiddische Psalmenausgabe. Dieses Buch war die früheste

gedruckte Fassung des Psalters auf Jiddisch und die Art der Übertragung
galt lange Zeit als modellhaft. Die Psalmen sind zur Lektüre an den
einzelnen Tagen der Woche in sieben Gruppen von Sonntag bis Sabbat

gegliedert. Dabei werden die Abschnitte jeweils durch kurze Über- oder
Unterschriften voneinander abgegrenzt: „do hebt man an am dinstag",
heisst es beispielsweise.42

Der Zürcher Nachdruck von 1559 enthält beinahe den gesamten
Originaltext; auf dem Titelblatt etwa sind nur die Angaben zu Datum und Ort
verändert. Übernommen wurde auch die kurze Einleitung in Reimen, die
das Buch besonders den „frommen Frauen", welche kein Hebräisch können,

zum Kauf anpreist. Einzig das Nachwort, in welcher der venezianische

Drucker Cornelio Adelkind seinen Einsatz für Levitas Übersetzung
hervorhob und den Druck weiterer jiddischer Bücher versprach, ist durch
einen kurzen Text ersetzt, der den Wert des Gebets preist, selbst wenn es

nicht in der „Heiligen Sprache", d.h. auf Hebräisch erfolge.
Auch diesmal wird weder auf dem Titelblatt noch andernorts die Offizin

angegeben, in welcher der Druck gesetzt wurde. Lediglich der Kolo-
phon am Ende der Schrift benennt Eliezer ben Naphtali Herz Treves

(1498-1566) und Josef ben Naphtali als „Drucker" (j?j?ina). Aus dieser

Angabe lässt sich nun die Entstehungsgeschichte des kleinen Druckwerks
rekonstruieren, denn als Angehörige einer angesehenen Gelehrtenfamilie
sind jene Brüder in den Quellen gut dokumentiert.43 Ihr Vater Naphtali

42 Zu Levitas Psalmenübertragung vgl. WILLY STAERK / ALBERT LEITZMANN,
Diejüdisch-deutsche Bibelübersetzung, Heidenheim 21977, S. 148-151.

43 Das Folgende nach CLEMENS P. SlDORKO, Eliezer Ben Naftali Herz Treves
als Pionier des jüdischen Buchdrucks in Zürich: Tiengen und Basel um 1560,

126



ben Eliezer Herz (um 1480-1556) galt als grosser Kenner der jüdischen
Mystik und trat als Verfasser mehrerer kabbalistischer Werke hervor. Von
den Söhnen erlangte besonders Eliezer ben Naphtaü Herz Treves (1498-
1566) Berühmtheit. Nachdem er bei verschiedenen Autoritäten die übliche

Ausbildung eines Schriftgelehrten durchlaufen hatte, lebte er nach 1531

einige Jahre in Krakau, das sich eben damals zu einem Zentrum des

jüdischen Buchdrucks entwickelte. 1541 wurde Treves zum Rabbiner seiner

Heimatgemeinde Frankfurt berufen und übte dieses Amt bis zu seinem

Tod aus. In dieser Zeit trat er vor allem als Autorität zu Fragen der
Ehescheidung und des korrekten Prozederes bei Rabbinerwahlen hervor. So

berief ihn Kaiser Ferdinand I. 1558 in die Kommission zur Ausarbeitung
einer Wahlordnung für die Prager Gemeinde, welche damals, noch vor
Frankfurt, als bedeutendste des Reiches galt. Grosses Ansehen genoss
ausserdem seine Jeschiva (Talmudhochschule), welche nicht nur den Schülern

der Frankfurter Gemeinde, sondern allen Lernwilligen offenstand,
weil Treves die Ansicht vertrat, dass sich selbst fertige Gelehrte und
insbesondere die rabbinischen Richter ständig fortbilden sollten. Als seine

bedeutendsten Schüler gelten der Historiker und Astronom David Gans

und der nachmals berühmte Prediger Akiva Frankfurt.
Weshalb nun ein angesehener Rabbiner aus Frankfurt in Zürich als

Drucker auftrat, erfährt man aus dem Protokoll der Jahressitzung der

eidgenössischen Tagsatzung am Johannitag 1560 zu Baden. Dort mussten
sich die Zürcher Vertreter gegen Vorwürfe ihrer Luzerner Kollegen
rechtfertigen, es seien antikatholische Schmähschriften in der Limmatstadt
verkauft und wohl auch gedruckt worden. Die Zürcher antworteten, dass

die Bücherzensur in ihrem Gemeinwesen recht streng gehandhabt werde,
und führten u.a. den Fall eines (nicht mit Namen genannten) Juden an, der

unlängst beantragt hätte, den Talmud in Zürich drucken zu dürfen. Als

man ihm dies verweigert habe, sei er nach Tiengen am Hochrhein
ausgewichen und habe vom dortigen Stadtherrn, dem Grafen von Sulz, das

Privileg zur Führung einer Offizin erwirkt. Die Tagsatzung beschloss

daraufhin, den Grafen, der mit seiner Stadt Tiengen im Zürcher Burgrecht
stand, aufzufordern, dies rückgängig zu machen.44 Ein entsprechendes

in: Aschkenas: Zeitschriftfür Geschichte und Yadtur derJuden, 17/2 (2007 / Tübingen

2010), S. 457-472, hier S. 458. Dort auch weitere Quellenangaben zur
Biographie des Eliezer ben Naphtali Herz Treves.

44 Gemein-eidgenössische Jahresrechnungstagsatzung, Baden, 24. Juni 1560, in:
JOSEPH Karl KrÜTLI (Hg.), Amtliche Sammlung der älteren Eidgenössischen
Abschiede, Bd. 4, Abt. 2 (1556 bis 1586), S. 131, Nr. 103.

127



Schreiben wurde am 14. Juli 1560 ausgefertigt. Die Eidgenossen verlangen
darin vom Grafen Wilhelm, den Talmuddruck zur Erhaltung des Friedens
und des christlichen Glaubens zu verhindern und die Verbreitung bereits

gedruckter Schriften zu verbieten.45 Für letzteres war es allerdings bereits

zu spät, wie zahlreiche erhaltene Exemplare von insgesamt sechs Titeln
bezeugen, die man der Tiengener Offizin zuweisen kann. Drei der Bücher

geben als Drucker das uns schon von der Zürcher Psalmenausgabe
bekannte Brüderpaar an, bei einem weiteren Werk handelt es sich um ein
Gebetbuch mit dem mystischen Kommentar ihres Vaters Naphtaü ben
Eliezer Flerz.46

Das eigentliche Anliegen des Eliezer Treves war es demnach, in Zürich
eine Talmudausgabe drucken zu lassen. Diesen zentralen Text des Judentums

in verbindlichen Ausgaben einer möglichst grossen Zahl von Benutzern

zugänglich zu machen, gehörte seit dem Aufkommen Buchdrucks zu
den grossen Desiderata jüdischer Schriftgelehrter. In der ersten Hälfte des

16. Jahrhunderts war der Talmud in Italien, dem damaligen Zentrum des

hebräischen Buchdrucks, daher bereits mehrfach aufgelegt worden: 1520

bis 1523 druckte Daniel Bomberg (1470/80-1549) mit päpstlichem Privileg

in Venedig eine erste vollständige Ausgabe, eine weitere entstand bei
Marco Antonio Giustiniani (1. Hälfte 16. Jahrhundert) zwischen 1546 und
1551 ebenfalls in der Lagunenstadt. Andererseits sahen kirchliche Autoritäten

seit dem späten Mittelalter im Talmud oft eine gegen das Christentum

gerichtete Kampfschrift. Als ab etwa 1550 das Einsetzen der
Gegenreformation zu einer restriktiveren Politik der Päpste gegenüber dem Judentum

führte, zählte dessen religiöses Schrifttum zu den ersten Opfern: So

liess die römische Inquisition den Talmud am 9. September 1553 auf dem

Campo Fiore in Rom als blasphemisches Werk öffentlich verbrennen und
ordnete die Konfiskation aller auffindbaren Exemplare an. Drei Tage

später erging an alle Fürsten, Bischöfe und Inquisitoren die päpstliche
Aufforderung, in gleicher Weise zu verfahren. Konfiskationen und Bü-

45 Räte und Sendboten der gemeinen Eidgenossen in Baden an Graf Wilhelm
von Sulz, 14. Juli 1560, vorhanden in: Generallandesarchiv Karlruhe: GLaK
224 (Tiengen) Nr. 62.

46 D,TU> TIO' (ausschliesslich auf dem Titelblatt erscheint der abweichende Titel
am 'man (Goldäpfel), Tihingen [i. e. Tiengen]: Josef ben Eliezer [sie] und
Eliezer ben Naftali Herz Treves, Tevet [5]320 [Dezember 1559]; HlZQIYYA
BEN ABRAHAM, VxnV», Tihingen: Josef ben Naftali und Eliezer ben Josef
Herz, [5] 320 [1560]; MATATJA, pin nTJ3, Tihingen: Josef ben Naftali" und
Eliezer ben Naftali Herz, [5]320 [1560]; NAPHTALI HERZ TREVES, pxn nxVö

mn, Tihingen, Adar II [5]320 [Februar 1560].

128



cherverbrennungen erfolgten daher bald in der päpstlichen Universitätsstadt

Bologna, in den Herzogtümern Mailand, Mantua und Ferrara, sowie
in der Republik Venedig. In den folgenden Jahre schwankte die päpstliche
Politik zwischen Liberalisierung und erneuter Verschärfung der Vorschriften

für jüdisches Schrifttum: Erlaubte Julius III. 1554 Druck und Verkauf
hebräischer Bücher, sofern sie nichts Blasphemisches enthielten, verbot
die Inquisition in Einklang mit Paul IV. den Juden im Jahre 1557 den

Besitz aller hebräischen Bücher, die Bibel ausgenommen. 1559 wurde der
Talmud mit allen Glossen, Kommentaren und Anmerkungen auf den
neuerschienen Index verbotener Tücher gesetzt, doch 1564 erneuerte Pius IV.
nochmals das Edikt, wonach unverdächtige Werke erlaubt seien, was
durch einem Zensor zu überprüfen sei. Ausserhalb Italiens wurden die

päpstlichen Bestimmungen allerdings nur sehr eingeschränkt durchgeführt:

Reformierte Obrigkeiten befolgten sie sowieso nicht, katholische

angesichts der ständigen Richtungswechsel nur schleppend. Deshalb
konnte im polnischen Lublin noch im Jahr 1559 mit dem Druck einer

Talmudausgabe begonnen werden, deren Fertigstellung sich aus logistischen

und finanziellen Gründen allerdings bis 1579 hinzog.
Auch in Deutschland, wo die Durchführung der Massnahmen letztlich

dem katholischen Kaiser oblag, kam es zu keinerlei Talmudverbrennungen.

Dennoch müssen die Pläne des Eliezer Treves vor dem Hintergrund
der geschilderten Entwicklung gesehen werden. Seine Idee bestand offenbar

darin, den Talmud an einem Ort drucken zu lassen, welcher der
Reformation anhing, so dass keine Interventionen der katholischen Kirche
zu befürchten waren. Zweitens sollte der Dmckort über grösstmögliche
politische Unabhängigkeit verfügen und drittens musste es dort eine Offizin

geben, welche die technischen und finanziellen Kapazitäten besass, um
ein Grossprojekt wie den Druck einer vielbändigen Talmudausgabe
durchzuziehen. Sämtliche Merkmale trafen jedoch auf Zürich zu: die

Kommune war reformiert, als freie Reichstadt nur dem Kaiser Untertan,
musste als Mitglied der Eidgenossenschaft aber wenig Rücksicht auf ihn
nehmen und mit Christoph Froschauer bestand eine leistungsstarke Presse,

in der bereits Hebraica erschienen waren.
Wie erwähnt enthält das Buch keine Angaben darüber, in welcher

Offizin es herauskam.47 Für Froschauer spricht, dass seine Presse den Zür-

47 Der Katalog von CAMUXO RUDOLPHI, Die Buchdrucker Familie-Froschauer in
Zürich 1521-1595. Verzeichnis der aus ihren Offizin hervorgegangenen Druckwerken,
Zürich 1869, führt das Buch ebenso wenig auf wie MANFRED VlSCHER: Bibliographie

der Zürcher Druckschriften des 15. und 16. Jahrhunderts, Beeden Baden 1991.

129



cher Markt damals in einer Weise dominierte, die neben ihm nur wenigen
kleineren Druckereien Platz liess; zudem war er der einzige Zürcher Drucker,

der bereits Judaica hergestellt hatte. Ein weiteres Indiz sind die

Schrifttypen der Trevesschen Psalmenausgabe, die mit jenen der Drucke
des Michael Adam identisch sind. Die letzten Zweifel beseitigt schliesslich
ein kleiner Holzschnitt am Ende des Buches unmittelbar vor dem Kolo-
phon. Er zeigt einen Hirsch, wahrscheinlich als emblematische Anspielung
auf den dort genannten Herausgeber Eliezer ben Naphtali Hirts (=Hirsch)
Treves. Dieser Hirsch, bzw. sein Druckstock, stammt nun eindeutig aus

den Beständen der Offizin Froschauer und wurde von ihm erstmals 1548

in der bereits erwähnten Stumpfschen Chronik verwendet, dann wieder
1560 in der zweiten Auflage von Konrad Gessners Icônes animalium quadru-

pedum viviparorum et oviparorum, das heisst bevor und nachdem die
jiddischen Psalmen erschienen waren.48 Die Verbindung des Treves zu
Froschauer belegen schliesslich die hebräischen Bücher, welche der Frankfurter

Rabbiner nach seiner Wegweisung aus Zürich im nahegelegenen

Tiengen am Hochrhein druckte: Mehrere davon enthalten den
Holzschnitt, der in den Zürcher Psalmen das Eingangswort rahmt; das Titelblatt

eines der Tiengener Bücher zeigt darüber hinaus die Säulen, welche

an gleicher Stelle in Michael Adams Übersetzung des Yosippon erscheinen.49

Kleine Fehlstellen jener Illustrationen beweisen, dass in beiden
Fällen tatsächlich dieselben Druckstöcke verwendet wurden.

48 STUMPF, Chronik (Anm. 29), Bd. 2, fol. 287v. Konrad GESSNER: Icônes anima¬

lium quadrupedum viviparorum et oviparorum, quae in historiae animalium Conradi Ge-

sneri lihro I. et II. describuntur, cum nomenclaturis singulorutn latinis, graecis, italiâs, gal-
licis, et germanicisplerunque, et aliarum quoque linguarum, certis ordinibus digestae.

Zürich: Christoph Froschauer 1560. Die Abbildung des Hirsches dort auf S. 44.

Die erste Auflage von 1553 sowie Gessners noch berühmteres Werk Historiae

animalium, deren Bände zu den Vierfüsslern 1551 bzw. 1556 herauskamen
und zu der die leones annimalium eine Art Kurzfassung darstellen, hatten diese

Abbildung noch nicht enthalten. Dafür erscheint sie in späteren Bearbeitungen

von Gessners zoologischen Schriften, so im Thierbuch: das ist ein kurt^e be-

schreibung aller vierfiissigen Thieren [...]. / Erstlich durch den hochgeleerten herren D.
Cünrat Gessner in Eatin beschriben, yetcqmder aber durch D. Cänrat Forer ^ä mererem

nut\ aller mengklichem in das Teütsch gebracht, und in ein kurt^e kommliehe Ordnung ge-

spgen. Zürich: Christoph Froschauer 1563, auf S. LXXIX zu Beginn des
Abschnitts „Von dem Hirtzen".

49 Zu Treves Tätigkeit in Tiengen vgl. SlDORKO, Treves (Anm. 43), S. 460-463.
Neben Schmuckelementen aus Froschauerschen Beständen verwendeter der
Rabbiner auch solche, die er vom Basler Drucker Jakob Kündig sowie aus
Frankfurt a.M. bezogen haben muss; vgl. ebd., S. 465-471.

130



Die Neuausgabe der Psalmenübersetzung des Elia Levita könnte daher
eine Art Musterdruck gewesen sein, mit dem Elieser ben Naphtali Herz
prüfen wollte, ob Froschauer seinen Ansprüchen genügen könnte.
Möglicherweise sollte mit dem Verkaufserlös dieses und offenbar noch weiterer

Bücher der Druck des Talmuds finanziert werden.50 So ist nach dem
Ende des eigentlichen Psalmentexts bezeichnenderweise noch der Satz

eingerückt:
Der Gott, der uns geholfen hat bis daher / der soll uns helfen sforim
[Bücher] zu drucken noch / mehr.

Wenn Froschauer seinen Namen nicht auf das Werk setzen mochte, hängt
dies vielleicht damit zusammen, dass bei Beendigung des Druckvorgangs
das Ratsverbot für den Talmud bereits ausgesprochen war. Das Verdikt der

Tagsatzung tat ein übriges: Treves Versuch, den Talmud bei einer Basler

Offizin drucken zu lassen, scheiterte ein Jahr später ebenso, wie 1572

Sondierungen italienischer Juden, das Werk in Genf zu edieren.51

V. Epilog
Der Druck eines vollständigen Talmuds hätte Zürich mit einem Schlag zu
einer ersten Adresse des hebräischen und jüdischen Buchdrucks gemacht.
Doch dazu kam es nicht — wie aus dem Geschehen anlässlich der Badener

Tagsatzung sehr deutlich wird, fiel das Projekt letztlich dem christlichen
Konfessionalismus zum Opfer, der die Eidgenossenschaft und nicht nur
sie nach 1550 prägte. Im Widerstreit mit der alten Kirche konnten
reformierte Obrigkeiten gerade in der Behandlung dissidenter religiöser
Strömungen, wie etwa der Täufer oder eben der Juden die eigene Rechtgläubigkeit

demonstrieren. Von aussen bedroht zog man die Zügel auch nach
innen an: Theodor Bibliander etwa, über Jahrzehnte hochgeschätzter
Dozent für das Alte Testament, wurde 1560 wegen abweichender Meinung in
der Prädestinationslehre seines Postens enthoben, was de facto mit einem
Publikationsverbot einherging.52 In einem solchen Klima war die kurze

Spanne, innerhalb derer es möglich war, in Zürich Bücher für den
jüdischen Markt zu drucken, Vergangenheit. Selbstverständlich produzierten

50 Man denke in diesem Zusammenhang auch an die Werke, welche Treves

später in Tiengen druckte.
51 Hierzu und zur Frage, wie es doch noch gelang, den Talmud 1578 in Basel zu

drucken vgl. Clemens P. SlDORKO: Basel und der jiddische Buchdruck (1557-
1612): Kulturexport in derfrühen Neuheit (im Druck).

52 ChriST-V. WEDEL, Bibliander (Anm. 6), S. 59f.; DIES., Theologie Biblianders

(Anm. 6),S. 137.

131



Froschauer und andere Zürcher Offizinen auch in späterer Zeit noch
deutsche oder lateinische Schriften, die einzelne Worte oder kurze Sentenzen

in hebräischen Lettern enthielten. Den Druck echter hebraistischer
Werke konnte Christoph Froschauer dagegen getrost auswärtigen Kollegen

überlassen, weil er in anderen Sparten führte und seine Presse daher
bestens ausgelastet war.

Aus dem Blickwinkel der hebräischen Typographiegeschichte ist diese

Entwicklung gewiss bedauerlich und man könnte sogar von einer verpass-
ten Gelegenheit sprechen. Betreffs seiner Qualität kann sich das schmale,

um nicht zu sagen verschwindend kleine Corpus der frühneuzeitlichen
Zürcher Hebraica nämlich durchaus sehen lassen: Neben einem soliden
Hebräischlehrbuch und zwei ebensolchen jiddischen Textausgaben setzte
besonders die Gessnersche Bibliographie Massstäbe für die Erfassung,
Beschreibung und Überlieferung hebräischschriftiger Literatur. Der Zürcher

Erstdruck des jiddischen Yosippon schliesslich gilt dank der kongenialen

Übersetzung Michael Adams, der sorgfältigen typographischen Gestaltung

Froschauers und v.a. dank seiner Bebilderung als „the most beautiful

printed book in Old Yiddish".53 Selbst wenn sonst nicht allzu viel Hebräisches

an der Limmat gedruckt wurde, sichert bereits dieser Solitär der
Stadt Zürich einen prominenten Platz in der frühen Geschichte jüdischen
Buchwesens.

53 So Frakes in: Early Yiddish Texts (Anm. 26), S. 260.

132



Abbildungen zum Aufsatz:

2u Abschnitt I:

IT *
"fc 14. V«. va Is

ft » t 1*» N - fl Ml 't V*N» N » «t w, vf Xß |s 00 - ft w»T>vV*vô N 00 » fl I* -t V»14 K - ft ifx Vf V» VD Is-,i
ï?'' î> a n c r P a - c n er & a n cj" KP R PC h c>f .» Ri'r-C n c ^ ä r r. n c r |

S. 01 s;' ni m o, r.' o- o* c Q 8"O' «• O' « «• n o-r" a- O'ö- r'n iv j' m0-f f n: Si S § ^ fi-Sß, K' ëi" El

f g £ & £ ~-fc % Ifc&" &^ n. g; K-Sr & *r& fr gr|: fr ft £ frfr fr g; s: &; l; & ni gr fr& & -•& » g; ß;f""cctccc'^cccccccfccccccr.ccccccccr.ccr.cccctcccccc-.
r! J»! n' 1,1 Ol {?" gi '5, 3 "• B" «• a. "• r n rX- p. •*• fj. p, rt, f / p rU rV fly g". A- ^ £? Jjî EL Jj' J? ß, ß, f» ,A-

ft ß> ftrC'' C'\ p' ßrß» ß» CA p> C} pi p> p\ p* G> pr,P* Cl^ ßt Ç» ß> ß> Cl~Ct Ct Ct Cl C> At Cl C\ Ct Cl At At At At At ß, a•*- a- ht a lccundaperfona male,mutato pundo - in lchcuaut ?a?b Pf»?* c. "g "
.£'2 £' Fit à fecundaperfona fingularimutato ninfyllabam ^uorrtçç de *rü>xS>C -svtaw. P'Ü"P

g m's *• Fit à tertiaperforia fing. foemi.mutaro n in n &abiedo kametz ut ex tvj^Q fit W?Q. Thau quoCp mutatucx>n abijcitur >bj *- ^ j|:
5 ^

H h Fie à fecundaperfona fingulari mutato ru'n fyllabâ wsctpunctp - fub prima radias uafoiiifchcua, utcPA?D .\sn'>V5. S 3
S ^ £' Fit ut mafotlinum mutato nin^nfyllabam.ut^P&et^bacjlirrtapy *'

___H "S p Fit à fecundaperfona fingulari mutato n in m, lîclùt à r^ô fi ,AnpD ,an^finv^, à M'^^!^^rCxtOTÏma r« fînr.zno p £j.-P'
'un.Et riibjifit^V»cum hirek,ficut et fingulare cum hirek|tut tzere profertur.

' A-ß

„ rt r. n. r]- rv, p- p- £- p- J3- p- p- | pi pi p p: p. p: pi Af A> g 8- S'iS
pf/aF.n5>°''g.Srs;?).pl-ß'S;g!Sp:PÄ« RP'-gptf.'e^ cil" f & R C n a r & i\ f- A H A i' î> SV1 — A A f--'î> R cjv r & fv CA A r * - A

=n._ 1 s „ „ „ -.g g S! |P g, lr'3 g
*r"

n»
°l At £>• Fr g .S

ig ß c Ä ß ß f ß ß ß ß, ß *: A A A A A A A o. A "*A AJA A A A ^ A **A A A A A A A A A. A ß A g A
%£ a f l o,i11curfrcquentiusnloconuen^Qcumduobus la-gol.Seckumduobuspathaliiilcmaradicisgucttirahueny-ûv-y. £& ^i a.E & Fit à fœmin.mutato rvin ^et pundo - in hirek, utex et in côftrudioneabiedo me ^ gl

***• H Fit à foemin.fingulari mutato nin nSetabiedo kamctz, ^T>^ ex &: nS» ex rua.
'

'£ c 1

,»5.^.0,;. SS:P;iJg;e B;S À % l^îlwî^ ||i:f S &
n

r: " c^" '
Oi *t A» u o- s,-S^

"g Fitàmaf!fing.adfiïptaIiterahe,kâmetscdâfubj^rFmaliterauçrfoinfchcuT,utA'iX'Ufit WQ^fi"r.^.Cœterûqinprinds c
5

•

^
pio habent ttformariuâ,adfumuntctiam nin fine eu duobus fargolut prafes pticipiû, uclutri^vpti'ûS^ ^

;|.5& Fitut fccm.fing.à mafeulino fingulari adfumpta fyllaba Qi, •ôvy\?B ex & 'q^q'q ex B J ^
" Fitutfuperioraduo àmaf. fing,adfumpta fyllaba n\ utnSn^çctnS-vpÇ'aferuato kameez in pen ultima fyllaba. £ g p-

A- A- A- A- A- A- A- « 0 Ai A1 A A1 A» A1 S- p ^Ii I*- A. P s; % » js 01 stgi s-. £ ££<g s g- f fj irÏRKÉflArîik^cniii'H^f^ eJJ 3 A fc* "An Ï-E
a** A-A- A-A-A-A- A- 5 io e A' A Ê| A> A» A- £'-Jj "5

f r i ?l 111
[."i'fi ^ fita fecûdaperfnna fing,fœm.ultimauoeein nmutata.i^Qfit^ç.&ibjfitîfev ^ 3 5

<£, H' Ficàmaf.fîngulariadfumptafyUabaro,^?çfitnw^^ct^DT}fitm^yiDn.Ï3xvar\fitrô3S^TV-Dcfinentiain nbabetanteruiod g ^2 S

utruibsfit exnVs.Notêtur et geminantia literam.NIam k •ffttfit mttMrvet roim^,ab asnucnit npapru » ^
lÄÄRrJSf JSJS

' ' * ^S'iaiSSK« 1 If
3 J P- Memiemper habet nirck&dages uicenun abiedi ut^Qp.T^ercautem quum literacltnynTV, utA^onia. ä

gf-.-p^a-iiRfSgg»-,.«-!-.«-, 1 &Sf.S£K»i-c-5 g| frffi
1 k g' C, * o iv g' C r j^ Q i-! a' }r J* s2 o ë" o- -5 o- ^ F ' rîi - ° d5: s B' « c
î r Ht "t « £ r ^ "î " î A ç k | f P Ri^fc " ^ f Ç o A p r|<

* g1 S; s S'fc# 5' Ê g Itfff & g; Si Si Si fi g- Sil Si S g; S; r-: g- RÎi s; pi & S « Jï f. g: «•»<=•*&« s- c- &1 %
« s s^ n i f s ï P' g fc P-g'-s ri Pf r a-r-a ri r g fir ï g- P & %f11

«^.c Similiseftternafçem.fccûdaima.Videsautemlitcraspraqjofitas^r.^candëhabcreuocalcnificumalcphiiabct -, ucl '
c ig-î" Fitutfuperiorafiprafigaturimperatiuo nun litera, ut d» " â

"3. S Fit à fecûda fcem.fing.mutato iodfinaïun nterminationc plurale mafculinorumjuelut^priex c ^ ë

r Fit à fecundaperfona fœm.ut fuperiorprsepofita tarnen Iiteraiod, ut wpc,-; ficut^yu^cxv>7tjr\. " £• ft a.
Fit à fecûdaper f. fingula. adfumpta in fine fyllaba Gcut in iiçpcratiuo modo ; uelut n-v?ç?iit n3"%^r,c t nbjrifit 7U',^5r: g ä E-

aSsir.fitriaion&n^aoïvna^fitTO^a'Tiv *|T"
' ' v"

.5 |»
~ "> *\sb N ~ *i »« vf vv >e fs - fi » vf »*>» tv o» "• W>» Ko» •* « ** -t ^ vfi k " ^ w "t **«# K *$j$'

—Z -lia — ^ ?v*V
Theodor Bibliander, Institutionumgrammaticarum (1535): Paradigmentabelle

(Exemplar der Universitätsbibliothek Basel)

133



annasnnsontn
nianVp syroi? Vn "iSaonbs ar« -in

n ï«*ïu t? t®*wj?*» \Â»VsV yb
WTÇfiB nwinbon^î»^ùn
wjçV aoa -vBo Va^an-ec w»s> un1; j

wyanjnwvnrçm W$®T.«H}
®B effin Vswnn;nai niaatya -v^-o

BJ p&gv%wv'v^.wg&ii '»WIS
ia w nn^M^ ~'X^> T>Vn 'r>- cum ]

Va cy; naw rusira®?a
iV iwjjngvpTW

''JefovSj •

Yosippon, Zürich 1546

Titelblatt
(Microfiche, Besitz CREDYO Mulhouse

tônnwp rwr^so
wiVwn tV» «mW »an annoVwn vcm

ny TannaVaawun»® y" ww nti Vana VVan

•vyf tn «na»® ma • anvwn n»VanV »wb
«an aV-iyn tV towma» • onKnwnV«

lai ^as • rnsn-a-wmVi
; yen »n»

nil' 'm Ton jdi-ii fjKj nun täKM'J un na© Otm
-i5o uiw'j ion Liin nu SiK - »ton i-Ju <7jiv.| jfi
um p"iiu'4 ujtuk Td-j pitp" tu tin iinin hkth
«•h jair-it |inif'cu"K pOik i>-Mii> sut Dnn-u |m
tn |31>) |i3H| .DJ"! l'K III |l>J|ei I2I3ÜM 15'Ill'K |"K Tt
l'Knn ito iiw «»a®nmjßts ]n «aVyn »V»aa

l'h Sik mui| |_)mk |i)7 pu oth |Ih5'4 Iwi joJiuhri
11) !|OtHUl>'J iÜK • pil)« 11)7 |4<IH jin

U)7 • Hau dIiiki "ni |"i nâii ln'ii
plKTï'oqiojiH'.T'Ini

|»H • -1711'K U'H

|ii-i \t pi

*
j»Wb

Jona Gerondi, Sefer ha-Yirah, Zurich 1546

Titelbatt
(Exemplare der Universitätbibliothek Basel)



zu Abschnitt III:

TIT?!
nonici linguaGermanica, charafic«
ribus autem Hcbraicis.Micha'elcA«
damoludxocoucrlb,interprète,nu«
per exeufus eft. Idcmrd/quactiä
Biblia fimflitcr transferrepergû, SC

magna ex parte iam tranßulit, om«
nia planéad ucrbiim,proIudxis(qui
ni(T ad uerbü utctincp ridicule traut
lata non admittcrcnt) SC illisquipii«
mum huic lingua; initiantur.utfäcil«
limeconfcrrcpoflint.

Prima quatuor capita Gcneiêos He«
braicc cum uerfioneGermanica ère
gionCjHebraicis tarnencharatfierib.

cxarata,cacp iuxta ufitatamHebrxo
rum interpretationsad uerbfi tranf«
lata: cum fuccinetis in fine adieeiis
fcholijs, Si ratione legendi Hebnro-
germanica: omnia per Paula FagiB,

In dccalogumR. Aben Efrae commcn-
rariolus,cumuerfione ScbaltMun«
fieri cregionc.

ProucrbiaSalomonis cum uerfione La
cinaSi annota tiombus grammackis
Seb.Hunflen".

Ifaias Hcbraice SC Grtece cum duplid
Latina uerfione, SC fueeimSo com«
ir.ccarioHebraico exR. DauidKim
hi,perScb.Hunfterum.

Ifaias,leremias,Ezechiel SC DanieLPa»
rifijs imprefiî,opera Fr.Vatabli.

R. Dauid Kimhi cSmcntarij in priores
aliquot Pfalmos, Hcbraice &Laeine

per PaulumFagium.
Pfaltcrium Venetijs cxctifinn, SCBafi.

lea: apudFrobenium in 16.

Idem cum expoßtione R, Dauid Kim«
Iii intégra: SC refponfiscius contra
Cliriftianos.

Thobiam Hebraicc addidit, SC Latini«
täte donauit Sebaflianus MOfierus:
itcmPauIusFagius,quieriamIcfum
Syrach,quem nos Ecdcfiafiicum uo
camus,totumHcbraicum inBiblio-
theca quadam ex tare à uiris fide di«

gnis fc audiutfic (cribit.
MailbrcthElia:Leuita:, Scb. Munficro

interprète.
Exdem Con.PcIIicano interprète,non.

dum xditx.
Concordant» maior Hebndea, cum u=

fuSCaffignatiombus librorum facro

t s xxr. 41

rum,opus fcorfim xdiotm.
Prophctxia. minores cumexpofitionc

R.DauidKimhi.Parifijs imprcfii.
Arnos cum eiufdcm commentario fcor

fim xdicusritemSophomas.
Matthxi euangcliB Hcbraice,cum ucr«

ßone SC fuccinClis annorauonjb.Sc.
baßianiMunficri,

Quxrc eti'am in Tlicolqgicis, in titlllo
de ludaiefe, ubipluraTalmudica SC

Cabaliftica rcpcrics : Siin mentione
librorumueteris Tcfiamêti, qitinam
infingulos icripicrinr,

fOeâjsOm&trfu, feimftoipfr«

ffirtosoijcej;uratin.

R.EIiezer magni,filij Hyreani, quiOa
keli prolêly ti tempore uixit, Cabali«
fiici, exlâpicntibus Mifchnc, id elf,
Rabinoruin tradtionum fabulofarff,
Capitula,

R. lofueLeuita: überitineritm mundi,
IntrodmSorium in Talmud, R, Samue

lisu'nfaiptum Scphcrhelichoth,
R.Ionte Gertruden, liber rimoris,ucl de

rimorcfäncio.
R.Manahcm à Ricanato dogmata Ca«

baliflica.
R.Abdix Lumen populoru, Quxftio«

ncs ij.deDco SC anima.
R, ElixLcuitxMaiToretli, id eß, corre«

dhtraBiblicar.
CircaBiblia annotationes adliteram.
Numerus omnium litcrarü inBiblijs.
R, Tam de probitatc SC uirtutibus ca.

pita 18.

R, Mole Maymonis cpifiolarumtibcrt
in quofuntdaroruin uirorum ad ip.
ium cpifiolx, SCrclixjnfionesipfius,

R. Abrabam dotSrinale, feu de difei.
plina.

Quxftiones SCiblurioncs j8. omnisge.
ncris.

R,Syramoraliunifcjitcntiarum alpha«
betum duplex.

R.Hakados opus legis.
R.EIiezer,Semitarmn uiuclibcr, inferi

tus Sepher orchatli haijm,
Pïxdicarionés SC operationes Talmu«

dicx,
R.Moßs(Ramban) fißjNaamanGc«

Konrad Gessner, Pandectarum, Zürich 1548: Textseite
(Exemplar der Universitätsbibliothek Basel)



zu Abschnitt IV:

î»

m

D"7ipn JJiûî UIMK XS'în U7* 7'K UKH H7

Jl/7 7"ll-7 7HDÖ 71ÜU"/U j'K LÖJW'J
VJ3IDK"WI3ï»*fl< jtf* jWlui'J

iJn

q»' «?

*
*Vii Ujwio |5*f:rJ *u/7 j'K D]>n7*.|

U77J«.7 Mm lifcs |« »n -ijv p'tf
71/7 J'K P'i U5K 2»K

foi

i*fe,

<?*>

&

«V '

Vf -.,X'7S$XV* ;*•

SeferTehillim, Zürich 1558: Titelblatt
(Microfiche, Besitz CREDYO Mulhouse)

136



<2&

* '/ V
1W 'vota *brm y\rva p "«jrtos

/V

Vpwa nrtVi w-nw fvn
// // //

Vpwa nnbi *>Vnsa "\-\n terf? -p nov*7

SeferTehillim, Zürich 1558: Johannes Stumpf, Chronik, Zürich 1548:

Kolophon Textseite

(Exemplar der Universitätsbibliothek
Basel)

tbefonbecbdcbpmjlb/vôrtbem wt

batmbtc
tf»berb(
Helfen sc|

fmbjmt
Hitbecbe
HIlbtHrti

jDocf) befmbt man bete mt ntl met/r
ttefiUmen hanti hew «uferen tartett / C

137


	Zürich und der hebräische Buchdruck in der Frühen Neuzeit : eine verpasste Gelegenheit?

