
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 69 (2013)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

KLAWANS, JONATHAN: Josephus and the Theologies ofAncient Judaism, Oxford [etc.]:
Oxford University Press 2012, XV+373 S. gr. 8°, ISBN 978-0-19-992861-3.

Flavius Josephus (37/38 — um 100 u.Z.) gilt als die bedeutendste jüdische
Schriftstellerpersönlichkeit der Antike. Sein literarisches Werk ist für die Erhellung der
Geschichte und Religion des Judentums in der hellenistisch-römischen Zeit von
grossem Wert. Seine literarischen Hauptanliegen bestanden in der Verteidigung
des Judentums und in der Interpretation seiner religiösen Traditionen auch nach
der Zerstörung des zweiten Tempels. In der vorliegenden Monographie will Kla-
wans, Associate Professor of Religion an der Boston University, mittels
religionsgeschichtlich vergleichender Textanalysen auf die hohe Bedeutung des antiken
Historikers für die Interpretation der theologischen Kontroversen innerhalb des

zeitgenössischen Judentums, insbesondere im Hinblick auf die Bewältigung der
nationalen und religiösen Katastrophe des Jahres 70 u. Z., hinweisen. Bereits im
einleitenden ersten Kapitel (S. 1-43) widerspricht Klawans dezidiert der verbreiteten

Auffassung, dass Josephus' idealisierte Schilderung von Pharisäern, Sadduzä-

ern und Essenern historisch nur mit grossen Einschränkungen zu verwerten sei.

Vielmehr sieht er gerade in der (seines Erachtens weitgehend konsistenten und
glaubwürdigen) Darstellung dieser „ancient Jewish schools of thought" den
Schlüssel zu einem umfassenden Verständnis der theologischen Strömungen
seiner Zeit (S. 2). Es folgen Ausführungen sowohl zu Leben, Werk und Adressaten

des Josephus als auch zu den von ihm herangezogenen Quellen und deren

Glaubwürdigkeit sowie eine kritische forschungsgeschichtliche Skizze. Klawans
akzentuiert sodann die „demonstrable thematic parallels" zwischen der von
Josephus beschriebenen sadduzäischen „Ideologie" und der jüdischen Weisheitstradition

(S. 32), fragt nach der Möglichkeit einer Herleitung des späteren rabbini-
schen Pharisäererbildes aus „Josephus's accounts of ancient Jewish theology"
(S. 35), und macht auch auf die zahlreichen Übereinstimmungen zwischen dem
Essenerbild des antiken jüdischen Schriftstellers und den als Sektenschriften zu
identifizierenden Textfunden vom Toten Meer aufmerksam (S. 41).

Das zweite Kapitel (S. 44-91) thematisiert die unterschiedlichen Standpunkte
der jüdischen religiösen Strömungen hinsichtlich des Verhältnisses zwischen

göttlicher Vorsehung und menschlichem freien Willen. Klawans konzediert zwar
den holzschnittartigen Charakter der Beschreibung dieser Strömungen durch
Josephus, betont aber zugleich seine prinzipielle Zuverlässigkeit: „Josephus's
tripartite description of ancient Jewish debates on fate and free will is corroborated

in a great many respects by the range and diversity of positions articulated in
ancient Jewish literature" (S. 89). Im dritten Kapitel (S. 92-136) geht es um die

Vorstellung eines ausgleichenden postmortalen Geschicks im Werk des Josephus.
Klawans erkennt auch in seiner Darstellung der diesbezüglichen Glaubensüberzeugungen

der verschiedenen „Schulen" die ganze Bandbreite der Positionen
innerhalb des zeitgenössischen Judentums wieder (S. 134). Hervorzuheben sind

87



die Beobachtungen, dass zum einen die Selbsttötung der in der Bergfestung
Masada eingeschlossenen Zeloten von Josephus keineswegs als das vorbildliche
Martyrium der unbeugsamen Glaubenshelden, sondern als ein abschreckendes

Beispiel intendiert war (S. 132), und dass zum anderen die Differenzen hinsichtlich

der skizzierten jüdischen Auferstehungsvorstellungen nicht generell als direkte

Reflexe einer krisenhafter Existenzwahrnehmung zu betrachten sind (S. 135).
Gegenstand des vierten Kapitels (S. 137-179) sind die von Josephus beschriebenen

gegensätzlichen Auffassungen hinsichtlich der Bedeutung und Geltung der
Tora. Klawans weist daraufhin, dass die Annahme einer deutlichen Unterscheidung
zwischen der schriftlichen Tora und der mündlichen Tradition als eigenständiger
Quellen der Halacha anhand des Textbefundes unwahrscheinlich sei: „The evidence
from Josephus should caution us against understanding the history ofJewish law in
binary terms" (S. 179). Im fünften Kapitel (S. 180-209) fragt Klawans danach, ob in
den sich im Werk des Josephus widerspiegelnden jüdischen Reaktionen auf die

Ereignisse des Jahres 70 u.Z. tatsächlich eine umfassende theologische Diskontinuität

gegenüber dem Judentum zur Zeit des zweiten Tempels festzustellen ist. Seine

Antwort ist negativ: Gerade der im Frühwerk des Josephus begegnende Rekurs auf
das traditionelle deuteronomistische Geschichtsdenken ermöglichte ihm und seinen

Zeitgenossen die weitreichende Deutung und Bewältigung der geschehenen
Katastrophe: „God retains his control of the world, and the Romans rule — for now —

only by divine permission. Jewish tradition remains in force for the present, and
there is hope for a better future" (S. 209). Einer ausführlichen Zusammenfassung
der einzelnen Ergebnisse der Untersuchung (S. 210-222) folgen ein Appendix, der
die Darstellung essenischer Auferstehungsvorstellungen im neunten Buch der Kefut-
atio omnium haeresium des Hippolyt von Rom thematisiert (S. 223-228) sowie die

Anmerkungen zum Text (S. 229-308). Beigegeben sind Verzeichnisse der herangezogenen

Sekundärliteratur (S. 309-339), der Namen und Sachen (341-356), sowie
ein Stellenregister (S. 357-373).

Innerhalb der gegenwärtigen Josephusforschung bietet die materialreiche
Untersuchung einen anregenden Gegenentwurf zur verbreiteten Annahme seiner

grundsätzlich apologetisch motivierten und idealisierend verzeichnenden „literarischen"

Beschreibung der religiösen Strömungen innerhalb des Judentums vor
70 u. Z. Dabei stellt Klawans eine ganze Reihe vermeintlich feststehender
Deutungen der antiken Quellen infrage. Auch wenn eine (von ihm meines Erachtens
nicht hinreichend berücksichtigte) Wahrnehmung sowohl des Josephus als

kunstfertigen historischen Schriftstellers als auch der apologetischen Zielsetzung seiner

stringent durchdachten Darstellung des jüdischen Volkes, seiner Geschichte,
seiner Religion und seiner Überlieferungen sicher zu anderen Resultaten führen
wird, kann das vorliegende Buch als ein ebenso gelehrter wie lesenswerter Beitrag
zur Diskussion um die Möglichkeiten und Grenzen der Erhellung der religiösen
und kulturellen Pluralität innerhalb des antiken Judentums mittels der Werke des
Flavius Josephus gelten.

Tübingen Michael Tilly

88



HAYIM LAPIN: Rabbis as Romans: The Rabbinic Movement in Palestine, 100-400 C.E.,
Oxford [etc.]: Oxford University Press 2012, 295 S., ISBN 978-0-19-517930-9.

Das Studium der rabbinischen Schriften vollzog sich traditionell — und geschieht
bis heute — hauptsächlich an Institutionen, deren Hauptanliegen unverkennbar in
der religiösen Analyse der einschlägigen Texte zu sehen ist; unbeachtet blieb dabei

häufig die Einbettung der in den tannaitischen und frühen amoräischen Schriften
erwähnten Rabbinen in die Gesellschaft der römischen Provinz der Spätantike.
Mit der vorliegenden Arbeit will Hayim Lapin Vf.), Professor für Geschichte
und Inhaber der Robert H. Smith Professur für Jüdische Studien an der University

of Maryland, hier Abhilfe schaffen und damit einem Desideratum entgegenkommen,

indem er den Sitz im Leben dieser neuen - rabbinischen - Bewegung,
also ihre Verortung in der römischen Provinz in den Blick nimmt. Dabei will Vf.
zwei voneinander unabhängige Disziplinen, Judaistik und Geschichte der Spätantike

(besonders deren Sozialgeschichte), miteinander ins Gespräch bringen.
Der Kreis der Rabbinen scheint innerhalb der römischen Gesellschaft ihrer

Zeit, wenn man nur die rabbinische Literatur vor Augen hat, institutionalisierter
und bedeutender, als er wirklich war. Betrachtet man diesen zahlenmässig eher
kleinen Kreis als eine Subeüte in den Städten einer spätantiken römischen
Provinz, die ihre Macht bewusst etablierte, „to fashion domains of autonomy, and
domains of power over others, within a world not of their own making" (S. 4),
gelangt man zu einem ausbalancierten Bild.

Nach einer kurzen Einleitung (S. 3-7), in der das Vorgehen vorgestellt wird,
beschreibt Vf. die wichtigsten Ereignisse und zeichnet die Konturen der römischen

Herrschaft in der Provinz (Syrien-)Palästina nach, soweit dies für die
vorliegende Monographie von Interesse ist (Kapitel 1: „Setting the Stage"). Die
Urbanisierung der Provinz, der Ausbau des Strassennetzes (seit den 20er Jahren des

zweiten Jahrhunderts) und die Rolle der lokalen Eliten bei der Eintreibung von
Steuern und Wahrnehmung juristischer Funktionen werden in den Überblick
über die Geschichte der Provinz eingearbeitet. Letzteres, hier nur mit Verweis auf
Sekundärquellen angedeutet, nimmt Vf. unter Berücksichtigung der Primärquellen
auf den Seiten 120-122 wieder auf, dem für die Einbettung der Rabbinen in die
römische Gesellschaft grundlegenden Kapitel. Vorausgeht mit Kapitel 2 („Rabbis
in Palestine" S. 38-63) eine Untersuchung der Entstehung der rabbinischen Bewegung

im Lichte der stilisierenden Tendenzen in den tannaitischen und vor allem
amoräischen Schriften, die hinsichtlich der Errichtung des rabbinischen Lehrhauses

in Javne und des Patriarchats vieles Spätere zurückprojizieren.
Seine Untersuchung der Herkunft der rabbinischen Bewegung beginnt Vf. mit

dem Hinweis auf das Fehlen externer und die Oralität der internen Quellen
(S. 39-42). Da es um die Entstehung des rabbinischen Judentums geht, setzt auch
Vf. mit der berühmten Legende von der Gründung des Lehrhauses in Javne unter
Rabban Jochanan ben Zakkai ein (bGit 56a-b), eine Legende, die in der Sekundärliteratur

vereinzelt noch immer als historisch angesehen wird. Die Geschichte ist
(erstens) aber sehr spät bezeugt und trägt (zweitens) zahlreiche legendarische
Züge (S. 44). Wer sich davon nicht überzeugt zeigt, wird mit einem dritten Argument

konfrontiert, das gegen die Historizität dieser und aller anderen im Babylonischen

Talmud überlieferten Geschichten spricht: dem Argument der Sprache.
Die Baraitot im Talmud Bavli sind in amoräischem Hebräisch geschrieben, was

89



nach Vf. im besten Fall auf eine linguistische Anpassung und im schlimmsten Fall
auf eine Erfindung solcher Traditionen verweist.

Statt einer (erneuten) historisch-kritischen Lesung solcher Geschichten, um die

politischen Ereignisse einerseits und die erzählten Biographien der handelnden Gestalten

andererseits zu beleuchten, geht Vf. von einem neuen methodischen Ansatz aus,
der die eben erwähnte Tatsache ernstnimmt und nach den structural questions fragt:
Institutionalisierung, Geographie und Gesellschaft. Auf diese Weise, durch
sozialwissenschaftlich ausgerichtete Befragung der Texte, gelingt es Vf., den sozialen Rang, die

geographische Verteilung und, damit verbunden, die Zahl der Rabbinen und ihrer
Schüler plausibel zu rekonstruieren. Ausgehend von den jeweils geringsten Schätzwerten

von 101 Tannaim und 367 Amoraim rechnet Vf. mit einer ldeinen Zahl von 77

Rabbinen, die zeitgleich in Palästina lebten und mit ungefähr 100 gleichzeitig wirkenden

Rabbinen in der Blütezeit der Amoräer (S. 66).
Auf sicherem Boden bewegen wir uns nach Vf. bei der Frage der geographischen

Verteilung der Rabbinen. Von besonderem Gewicht ist dabei die Urbanisierung,

das heisst, die nach der 3. Generation der Tannaim (Ushan Generation,
135-170 u. Z.) erfolgte Verlagerung der Wohnzentren der Rabbinen von den
Dörfern in die Städte. Danach wendet sich Lapin der sozialen Stellung der
Rabbinen zu. Berücksichtigt man die vereinzelten Aussagen über Armut unter Rabbi-
nenschülern, deutet die sozialgeschichtliche Analyse der einschlägigen Passagen
auf eine mehrheitlich "landholding subelite" (S. 97). Neben dieser Erkenntnis ist
für Vf. die vorausgesetzte Bildung der Rabbinenschüler und die städtische
Orientierung der amoräischen Literatur entscheidend.

Diese Beobachtungen fortführend, analysiert Vf. im folgenden Kapitel 4

("Provencial Arbitration", S. 98-125) anhand der in den tannaitischen Schriften
und im Jerusalemer Talmud überlieferten Ma'asim („Fälle") die richterliche Funktion

der Rabbinen und kommt dabei zu dem Schluss, dass die Rabbinen
hauptsächlich unter zwei Gruppen als Schlichter wirkten: "one oriented toward a circle
of pietists, the other toward people with shared social connections" (S. 113), ohne
dass eine autoritative Schiedsgerichtsbarkeit dahinter steckte, sondern die Parteien
sich freiwillig den Rabbinen unterordneten. Von den Anhängern der Rabbinen
wurde deren Schlichterfunktion akzeptiert, obwohl in manchen Fällen die zu
zahlenden (Ausgleichs-)Summen so erheblich waren, dass sich ein Gang vors
römische Provinzgericht durchaus gelohnt hätte. Wie Vf. vermutet, haben die
Rabbinen des 3. Jahrhunderts jedoch eine Alternative zur offiziellen römischen
Gerichtsbarkeit anbieten wollen (S. 124).

Thema des Kapitels 5 ("Romanization and ist Discontents", S. 126-150) ist die

Stellung der Rabbinen gegenüber und innerhalb der städtischen Kultur. An drei
Beispielen: dem Verhalten der Juden im Badehaus, dem Auftreten der Frau in der
Öffentlichkeit und dem Brotbacken am Sabbat für die römischen Truppen, zeigt Vf., wie
sich die Redaktoren der Geschichten bemüht haben, eine eigene jüdische Identität
herauszuarbeiten, in ihren Entscheidungen aber zugleich durch die Integration in die
römische Provinzgesellschaft beeinflusst waren. So nahmen die Rabbinen Motive
nicht nur der griechischen Literatur auf, um ihre Bewegung als „Schule" beschreiben
(S. 90-97) zu können, sondern sogar der christlichen Liturgie, um zum Beispiel dem
Bild des Adam theologischen Gehalt zu verleihen (S. 142-144).

90



Nach Lapin erweisen sich die palästinischen Rabbinen damit als eine in den
Städten der römischen Spätantike integrierte Subelite, die aus wohlbegüterten,
gebildeten Juden besteht, und die mit einer minimalen Gerichtsbarkeit in moralischen

und religiösen Angelegenheiten ausgestattet, zugleich unter ihren Anhängern

und Sympathisanten das Jüdisch-Sein nachhaltig prägen wollte. In einem

Epilog korrigiert Lapin schliesslich das seit dem 9. Jahrhundert übliche Bild des

palästinischen Judentums, das die Bewegung in der Zeit vom 5. bis 8. Jahrhundert
als eine durch "persecution, crisis, and collapse" erschütterte Gruppierung zeigt,
und verweist dabei auf die in den folgenden Jahrhunderten fortgesetzte
schriftstellerische Tätigkeit, wie sie unter anderem in der Redaktion der Talmudim und
dem Entstehen des Ptyyut ihren Niederschlag gefunden hat. Lapins Rekonstruktion

entsprechend, entwickelte sich das rabbinische Judentum in der Zeit vom 5.

bis 8. Jahrhundert von einer kleinen unbedeutenden Bewegung hin zu einer
Orthodoxie bzw. "from Confraternity to Orthodoxy" (S. 161).

Eine ausführliche Bibliographie am Schluss sowie ein Sachregister helfen das

Buch zu erschliessen, das mehr als eine Bereicherung ist und wesentliche neue
Impulse für die weitere Arbeit an der Geschichte der rabbinischen Bewegung in
Eretz Israel gibt.

Tübingen Puke Neubert

MOSHE Simon-ShoshAN: Stories of the Paw. Narrative Discourse and the Construction

ofAuthority in the Mishnah, Oxford: Oxford University Press 2012, 285 S., ISBN
978-0- 19-977373-2.
Die Polarität von Halacha und Aggada gehört von jeher zu den Fixpunkten jeder
Beschäftigung mit der rabbinischen Literatur. Sowohl in der traditionellen
jüdischen Gelehrsamkeit als auch in der modernen Forschung sind dabei die Interessen

wie die Wertschätzung häufig asymmetrisch verteilt. Die geläufige, merkwürdig

negative Definition der Aggada („alles, was nicht Halacha ist") bringt dies
ebenso zum Ausdruck wie die gängige Abwertung oder Vernachlässigung aggadi-
schen Materials, wenn und sofern es historiographischen Interessen nicht genügt.
Die vorliegende Arbeit, deren erste Impulse auf das Stadium des Autors in den

achtziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts an der Har Etzion-Jeschiwa des

Rabbiners Mordechai Breuer in Alon Shvut zurückgehen, will das Verhältnis
beider literarischer Gattungen neu bestimmen und die Spannung zwischen ihnen
fruchtbar machen. Moshe Simon-Shoshan, heute Dozent für rabbinische Literatur

an der Rothberg International School der Hebräischen Universität in Jerusalem,

bezieht sich auf neuere Diskussionen in der amerikanischen Rechtstheorie -
zu erwähnen ist vor allem Robert Covers Aufsatz „Nomos and Narrative" (1992).
Er möchte nachweisen, dass die „stories of the law" ein integraler Bestandteil des

halachischen Diskurses der Mischna sind: sie sind sowohl „stories about the law"
als auch „stories that are pari of the law" (S. 9). Entscheidend ist für den Verfasser
dabei, über die eigentlichen „Geschichten" hinauszugehen und auf den narrativen
Gehalt hinzuweisen, der — häufig implizit — auch in halachischen Texten enthalten
ist. In einem auch in literaturwissenschaftlicher und philologischer Hinsicht an-

91



spruchsvollen Kapitel geht es um den Nachweis eines unterschiedlichen Grades

von fiktionaler oder auch realer „Narrativität" in apodiktischen und kasuistischen

Rechtsformulierungen. Nimmt man Gattungen mit einem expliziteren erzählerischen

Anteil hinzu (hier „one time events", „ma'asim", „exempla", „case stories"
und „etiological stories" genannt), wird ein ganzes Spektrum von Texten sichtbar,
für das die bipolare Gliederung von „Halacha" und „Aggada" nicht mehr passt,
weil alle Texte in der einen oder anderen Weise auf das Gesetz bezogen sind oder
eine halachische Pointe haben - eine Einsicht, die der Verfasser zusammenfassend

mit Hilfe einer Detailanalyse des ersten Kapitels des Mischna-Traktates über
den Sabbat noch einmal vor Augen führt (S. 54-58).

Interessant ist nun, dass der Verfasser dieses Ergebnis mit Befunden in historisch

vergleichbaren Rechtssystemen (alter Orient, Bibel, Qumran und römisches
Recht) konfrontiert. Dabei kommt er zu dem Resultat, dass die Mischna in Hinblick
auf die Verschmelzung von rechtlichen und narrativen Formen den Digesten des

unter dem oströmischen Kaiser Justinian entstandenen Corpus Juris Civilis (ca. 530 n.
Chr.), in gewisser Hinsicht aber auch bereits den Institutionen des Gaius (Mitte des 2.

Jahrhunderts) am nächsten steht. Diese Nähe sei freilich aller Wahrscheinlichkeit
nach nicht auf direkten Einfluss zurückzuführen, sondern spiegele den Sachverhalt
einer „common experience of life in the Mediterranean world during the centuries
around the turn of the Common Era" (S. 82). Anders als in der Mischna werde das

Miteinander von narrativem und nicht-narrativem Rechtsmaterial in den Texten der
römischen Theoretiker aber ausdrücklich thematisch. Dieser Sachverhalt führt
Simon-Shoshan zu dem überzeugenden Schluss, mit seinen rechtstheoretischen
Überlegungen nicht von vornherein anachronistische Massstäbe auf die spätantik-
jüdischen Texte anzuwenden: „The categories I use were part of the wider conceptual

world in which the rabbis operated" (S. 83).
Von besonderem Gewicht sind im Anschluss einige Überlegungen zu derjenigen

narrativen Gattung, die in der Mischna gänzlich fehlt: Die Mischna ist ein
Textcorpus, das auf eine legitimierende Rahmenerzählung („master narrative")
gänzlich verzichtet, wie sie in der schriftlichen Tora die Sinaiperikope und der

gesamte Geschichtsabriss des Pentateuch darstellt. Sinnvoll zu lesen ist die
Mischna aber in der Tat nur, wenn ihre Leser von vornherein unterstellen, dass

sie sich auf die hebräische Bibel berufen kann (S. 87) — aber diese Voraussetzung
bleibt implizit. Denjenigen Text, der einer legitimierenden Erzählung am nächsten
käme, die Überlieferungskette der Sprüche der Väter (Avot 1,1: „Mose empfing
Tora vom Sinai und überlieferte sie dem Josua..."), haben die Endredaktoren der
Mischna nicht an den Anfang, sondern in die Mitte ihres Werkes gestellt. Zur
Erläuterung dieses Sachverhalts stellt der Autor einige notwendigerweise etwas
spekulative Überlegungen an, die sich aus seiner Analyse aber dennoch schlüssig
ergeben. Die Weigerung der Endredaktion der Mischna, ihre Version des
geschichtlichen Zusammenhanges mit der biblischen Überlieferung in einer etwas
ausführlicheren Fassung zu Protokoll zu geben, sei möglicherweise in einem

Zögern begründet, die schriftliche Tradition (etwa nach dem Vorbild des
Jubiläenbuches oder der entsprechenden Texte Philos oder des Josephus) umzuschreiben

(S. 92). Eine andere Möglichkeit sei die Existenz von konkurrierenden
„claims" aus der Zeit des zweiten Tempels auf das Erbe des alten Israel — Simon

92



Shoshan nennt die Samaritaner, die Damaskusschrift und die neutestamentlichen
Evangelien; diesen konkurrierenden Ansprüchen hätten die Rabbinen nicht
polemisch, sondern — nach einem Diktum von Sacha Stern — „solipsistisch" („not so

much through polemic as through solipsism") entgegentreten wollen (S. 90). Im
zweiten Teil der in hohem Masse anregenden Studie finden sich Analysen einiger
der bekanntesten narrativen Stücke der Mischna — unter anderem von Honi dem
Kreiszeichner (mTaan 3,8: S. 149ff) und Rabban Gamli'els Konfrontation mit
Rabbi Joshua am Versöhnungstag (mRSh 2,8: S. 186ff) —, in denen es in jeweils
unterschiedlicher Weise um das Problem der Begründung rabbinischer Autorität
geht. Eine ausführliche Bibliographie am Schluss sowie Stellen- und Sachregister
machen das Buch zu einem wertvollen Hilfsmittel zur Arbeit an narrativen Texten

nicht nur der Mischna, sondern im Grunde der gesamten rabbinischen Literatur.

Tübingen Matthias Morgenstern

Gamm, Hans-Jochen: DasJudentum. Dine Einführung, Berlin / Münster: LIT Verlag

2011, 180 S., ISBN 978-3-643-10787-9 Nachdruck der Ausgabe von 1998).

Nur selten weist ein Einführungswerk ins Judentum — noch dazu aus den späten
fünfziger Jahren und aus nichtjüdischer Feder — eine solch beispiellose Auflagen-
karriere auf wie der auf den ersten Blick unspektakulär scheinende und unaufgeregt

daherkommende schmale gelbe Band „Das Judentum" vom 2011 verstorbenen

Professor für Erziehungswissenschaften der TH Darmstadt Hans-Jochen
Gamm: Zum ersten Mal 1959 unter dem Titel „Judentumskunde" erschienen
(vgl. den entsprechenden bibliografischen Nachweis z.B. im HeBIS-Verbund-
katalog), erfuhr das kleine Werk bereits 1960 eine zweite Auflage und wurde vor
allem in den 1960er Jahren, aber auch in den folgenden Jahrzehnten bis
einschliesslich 1998 mindestens sieben weitere Male aufgelegt — jeweils sprachlich
überarbeitet, aktualisiert und ergänzt. 2011 neu herausgegeben wurde die Auflage
von 1998 vom LIT-Verlag Berlin. Was hat dieses Werk an sich, dass es so viele
Auflagen und Überarbeitungen bis in die heutige Zeit erfahren hat?

Dem 1925 in Mecklenburg geborenen Autor dieses Erfolgbändchens widerfuhr

1949 ein einschneidendes, ganz zentrales Ereignis, das seine spätere Arbeit
entscheidend prägen sollte; in einem am 21. Juni 2006 im Bayrischen Rundfunk
ausgestrahlten Interview mit Moderator Michael Schramm berichtet Hans-Jochen
Gamm darüber:

Michael Schramm: Ihrer Entlassung aus der Kriegsgefangenschaft war etwas vorgeschaltet,

nämlich ein zwangsweiser Besuch in Muschwitz Welche Bedeutung hatte dasfür Sie? Sie sagten

einmal, dass das ganz Zpntfilgewesen seifür Sie.

Hans-Jochen Gatnm:Ja, das war im Herbst 1949. Die KZ-Gedenkstätte Auschwitz war
damals noch im Aufbau, d. h. man musste erst noch diese ganzen Materialien, die überall

verstreut waren, sozusagen zp einer Gedenkstätte umbauen. Aber die Gaskammern gesehen z't
haben und das Zjklon B noch in den verschiedenen Kanistern zu sehen und wirklich zp wissen,

welche Bedeutung die Kampe in Auschwitzfür die "Selektion" der Menschen hatte, das warfür
mich noch einmal ein Impuls, etwas anderes zp studieren. Ich hatte ja davor hauptsächlich

93



Theologie und Philosophie studiert und nun wollte ich mich doch noch stärker in die So^ialwis-
senschaften hineinbegeben. Deswegen studierte ich dann eben auch Pädagogik und Sozialpsychologie

usw.: weil ich versuchte, diese meine Erkenntnissepädagogisch %u übersetzen.

Dieser Uberzeugung der pädagogischen Umsetzung ist Gamm stets treu
geblieben, waren doch Nationalsozialismus sowie Aufarbeitung der Geschichte des

„Dritten Reiches" für ihn als Zeitzeugen wichtige Themen, mit denen sich der
Erziehungswissenschaftler zeidebens intensiv beschäftigte.

Mit seinem Buch „Das Judentum" wagte sich der Autor bereits in den späten
1950er Jahren, wie erwähnt, auf sehr schwieriges Terrain, denn es kann für ihn
nicht leicht gewesen sein, „mit dem Glauben jenes Volkes respektvoll und
einsichtig umzugehen, dessen totale Vernichtung ihm in der dunkelsten Periode der
deutschen Geschichte als jungem Wehrmachtssoldaten doktrinär verordnet und
bis in die letzten Windungen seines Gehirns eingeimpft wurde." (Yuval Lapide in
seinem Vorwort zur Ausgabe 2011, S. 4).

Die Ausgabe von 2011, deren Vorlage aus dem Jahr 1998 der Autor noch
selbst mit einem Vorwort versehen hat, umfasst acht Kapitel mit den
Themenschwerpunkten Geschichte, Religion, Antisemitismus, deutsches Judentum, Israel,
„die Deutschen und die Juden". Kapitel sechs und sieben sind der „Judenfeindschaft

als sozialpsychologische [m] und pädagogische[m] Problem" sowie Fragen
zur Unterrichtspraxis gewidmet. Der umfangreiche, informative Anhang enthält
u.v.a. den jüdischen Kalender, einige Statistiken zur jüdischen Bevölkerung, das

hebräische Alphabet mitsamt einer Wörterliste sowie eine Liste jüdischer Künstler
und Nobelpreisträger. Das Bändchen zeigt deutlich, wie sehr dem Autor daran
gelegen ist, „'Judentumsentgiftung' seines Geistes und seiner Seele" (S. 4) zu
unternehmen. Mehr noch: Der Reiz dieser Einführung ins Judentum liegt nach
dem Verfasser des Vorwortes Yuval Lapide darin, „an die Hand eines ursprünglich

stark vorbelasteten Christen deutscher Herkunft genommen und durch den

reichhaltigen blühenden jüdischen Glaubensgarten geführt zu werden." (S. 4)
„Das Judentum" ist eines derjenigen einführenden Werke, das in jedem Falle in
Seminarveranstaltungen empfohlen werden kann, denn neben die grosse thematische

Sachkenntnis des Autors gesellt sich etwas, das aus gegebenem Anlass
immer mehr in den Hintergrund rückt - die starke persönliche Betroffenheit, die
sich, so steht in Gamms Todesanzeige vom 18. Juni 2011 zu lesen, unter anderem
darin manifestierte, dass er zu den „wenigen Erziehungswissenschaftlern [gehörte],

die schon früh die Auseinandersetzung mit dem nazistischen Erbe der
deutschen Pädagogik angemahnt haben."

Zürich / Freiburg Yvonne Domhardt

SHAUL STAMPFER: Tithuanian Yeshivas of the nineteenth Century: Creating a Tradition of
Teaming, Oxford, Portland/Oregon: The Littman Library of Jewish Civilization
2012, 416 S., ISBN 978-1-874774-79-2 (gebundene Ausgabe).

Mit „Lithuanian Yeshivas" von Shaul Stampfer, dem Professor für Sowjetisches
und Osteuropäisches Judentum an der Hebräischen Universität Jerusalem, setzt die
Littman Library ihr verdienstvolles Unterfangen fort, wichtige judaistische Werke

94



hebräischer Sprache ins Englische übersetzen zu lassen und sie somit einem breiteren

Lesepublikum zu erschliessen. Dieses Buch stellt, so Shaul Stampfer, die erste
umfassende Studie zu den litauischen Jeschivot (S.l) dar, was umso erstaunlicher ist,
als dass diese Bildungseinrichtung bis auf den heutigen Tag von grosser Bedeutung
für das intellektuelle Gepräge des traditionellen Judentums ist.

Ziel und Methode der äusserst sorgfältig recherchierten und tatsächlich viele
Themenbereiche umgreifenden Studie kann man kaum besser zusammenfassen, als

es der Autor selbst tut: „It considers the role and the functioning of the yeshivas;

presents various aspects of their organization and administration, including their
funding and the personalities at their helm; and discuses different perspectives of
the student's experience, while at all times paying close and critical attention to
documentation and sources." (S.l) Der Untersuchungszeitraum konzentriert sich
auf die Jahre 1803 bis 1914. Vom beeindruckenden Korpus der von Stampfer
beigezogenen Quellen ragen vor allem die Memoiren ehemaliger Studenten und von
Familienmitgliedern des Lehrkörpers heraus, mit deren Hilfe Shaul Stampfer ein
sehr lebendiges Bild von den Zuständen an den beschriebenen Jeschivot zu vermitteln

imstande ist (vgl. die methodischen Überlegungen S. 11).

Die Einleitung (S. 1-12) dient in erster Linie der Kontextualisierung von Gegenstand

und Thema der Untersuchung. Die Besonderheiten des litauischen Judentums
und ihrer Bildungsinstitutionen (S. 2-6) werden ebenso angesprochen wie die
wesentlichen Initiativen zur Überwindung der Modernitätskrise (S. 8-10), in deren
Kontext Stampfer die litauische Jeschiva verortet. Die unterschiedlichen Strategien,
wie sie im Bildungsbereich entwickelt worden sind, ordnet Stampfer den herausragenden

Reformansätzen der Jeschivot in Volozhin, Slobodka, Telz und Lida zu, die
im Mittelpunkt seiner Studie stehen. Eine der Hauptthesen des Autors lautet, dass

die Entstehung der (neuen Institution der) litauischen Jeschiva während der 2. Hälfte

des 19. Jahrhunderts in direktem Zusammenhang mit dem Niedergang des
traditionellen kommunalen Lehrhauses (Bet ha-Midrasch) zu betrachten ist (S. 6).

Im Zentrum des Unternehmens steht die Jeschiva von Volozhin (Teil I; S. 15-

251), deren Darstellung den ersten Teil der Studie umfasst. Sie war die älteste, am
längsten bestehende und (daher) am besten dokumentierte Einrichtung ihrer Art.
Sie dient daher als Modell für die im zweiten Teil (S. 255-359) der Untersuchung
enthaltenen Beschreibungen der Jeschivot von Slobodka (S. 255-285), Telz (S.

286-336) und des Kolel von Kovno (Teil II; S. 337-358). Eine Zusammenfassung
(S. 360-370) schüesst das Werk ab.

Der erste Teil der Untersuchung zeichnet die Geschichte, Organisation und
das intellektuelle und spirituelle Leben innerhalb der Jeschiva von Volozhin nach.
Dazu wählt er eine Struktur, die der Verfasser, der Vergleichbarkeit wegen,
weitgehend auch auf die Darstellung der anderen Jeschivot anwendet: Auf eine Reflexion

zum historischen Kontext der jeweiligen Schule folgen biographische Angaben

zum Gründer der Jeschiva (und deren prägende Nachfolger); dann wird eine

Beschreibung der wesentlichen Ziele der Ausbildung und ihres Curriculums geboten,

was mit einer Würdigung des konkreten Alltags an der Jeschiva und —

schliesslich - etwaiger innerer Konflikte abgerundet wird.
Höchst interessant und lesenswert gestalten sich die ausführlichen Darstellungen

des alltäglichen Lebens an den Jeschivot, insbesondere in Volozhin. Dabei

95



stützt sich Stampfer vor allem auf Memoiren ehemaliger Lehrer und Schüler. Schon
allein durch die breite Anlage des Werks, mittels der Vergleiche zwischen den Je-
schivot gelingt es ihm, eine ganze Reihe neuer Einsichten in das intellektuelle Leben
des jüdischen Lebens in Litauen und Belarus zu vermitteln. Anders als zumeist

vorausgesetzt, bildeten eben auch die Litwakim keine monolithische Einheit einer

von sämtlichen Umwelteinflüssen unbeeindruckten Orthodoxie. Führungspersönlichkeiten

wie Chajim von Volozhin oder Israel Salanter (bzw. dessen Schüler
Nathan Zvi Finkel von Slobodka) verfolgten unterschiedliche Strategien, mit deren
Hilfe junge Menschen vor den Einflüssen säkularen Lebens geschützt werden sollten.

Dabei überrascht insbesondere die ,Konkurrenz' zwischen einem strikt am
Talmud ausgerichteten Curriculum und der an der Mussar-Bewegung ausgerichteten

ethischen Unterweisung in Slobodka und Telz (S. 279-285; 312-316).
Hinsichtlich der Darstellung der prägenden Lehrerfiguren an den litauischen

Jeschivot konzentriert sich Shaul Stampfer stringent auf deren Funktion an
„ihrem" jeweiligen Haus. Das Gelehrtenprofil eines Chajim von Volozhin oder des

Nezi"v (Naftali Zvi Jehuda Berlin) wird allenfalls am Rande berührt. Diese
Beschränkung stellt jedoch kein Manko des Werkes dar, lernt man doch die
betreffenden Personen aus einer ungewohnten Perspektive betrachten. Was allerdings
die Lektüre erleichtert hätte, wäre unterstützendes Kartenmaterial gewesen. In
Ermangelung dessen enthält das Buch (S. 371-375) ein Ortsregister, „Gazetteer of
Places Names in Central and Eastern Europe", mit einigen geographischen
Angaben („Bobruisk Bel., 139 km WNE of Gomel"), welches den geneigten
Leser/innen einiges an Imaginationskraft abverlangt.

Insgesamt handelt es sich bei Stampfers „Lithuanian Yeshivas" jedoch um ein

wichtiges, innovatives und überaus lesenswertes Werk, das — insbesondere
angesichts etlicher Blinder Flecken im Felde der klassischen litwakischen „Orthodoxie"

— einen Meilenstein ihrer Forschung darstellt.

Bamberg Susanne Talabardon

BLIDSTEIN GERALD J.: Society and Self. On the Writings ofRabbi Joseph B. Soloveitchik,

Hoboken, N.J.: Ktav Publishing House 2012, 144 S., ISBN 978-1602802049.

Das vorliegende Buch enthält acht Aufsätze zu Schriften von Soloveitchik, die in
den vergangenen Jahren verstreut erschienen sind. Eine solche Sammlung enthält
einige Wiederholungen, doch - neu mit einigen Kommentaren versehen - gibt sie

nun leicht zugänglich Einblick in zentrale Themen, die seit Soloveitchiks Tod vor
zwanzig Jahren (1993) rezipiert worden sind. Blidstein schreibt als Israeli und
diskutiert daher Soloveitchik als religiösen Zionisten, seine orthodoxe Sicht des

ganzen jüdischen Volkes, sein Verhältnis zum Nicht-Orthodoxen Judentum oder
seine Stellungnahme zu interreligiösen Initiativen. Dabei gelingt es ihm, an
verschiedenen Orten eine bereits eingeschliffene Rezeption von Soloveitchik
aufzubrechen. So zeigt er überzeugend, dass dieser zwar ein „religiös-zionistischer
Führer", doch weniger ein „religiös-zionistischer Denker" (S. 21) war, da der
Fokus der Schriften ganz um die Auseinandersetzung der Orthodoxie mit der
westlichen, säkularen Moderne kreiste. Nach Blidstein ist selbst das wahre Thema

96



von „Kol Dodi Dofek", Soloveitchiks Hauptschrift zum Staat Israel, die Eigenheit

des modernen jüdischen Volkes bzw. seine Integration in die Weltsicht des

orthodox-gläubigen Juden. (S. 64) Soloveitchiks Kategorie des Bundes und seine
zentrale Unterscheidung in eine Gemeinschaft des „Schicksals" (fate) und der
„Bestimmung" (destiny), um das Judentum als säkulares Volk und religiöse
Gemeinschaft zu fassen, diskutiert Blidstein ausführlich. Er zeigt, wie Karl Barth und
Martin Buber Soloveitchik dabei Pate gestanden haben, dieser jedoch eigenständig

die Begriffe in eine orthodoxe Perspektive eingebaut hat, um auch der
NichtOrthodoxie einen Sinn zuzuschreiben. An Beispielen der öffentlichen Stellungnahme

gegenüber einem interreligiösen Zentrum, der Frage, Strassenkinder in
New York in jüdische Institutionen aufzunehmen, oder der staatlichen Aufforderungen,

Rabbiner als Armeeseelsorger zur Verfügung zu stellen (S. 39-46), zeigt
Blidstein, wie Soloveitchik taktisch klug sowohl halachische wie soziale Überlegungen

miteinander ins Spiel bringt, um zu einem orthodox verantworteten Handeln

in einer modernen Gesellschaft zu kommen. Schliesslich ist ein Aufsatz der
Ehe und der Rolle der Frau gewidmet (S. 111-120), die Soloveitchik traditionell
bestimmt, ohne jedoch eine gewisse Tragik der Frauenrolle zu leugnen. Gegenüber

diesen sozialen Themen sind die beiden letzten kurzen Aufsätze zur Halacha
des Trauerns und zu Soloveitchiks Nachdenken über den Tod thematisch etwas
angehängt. Doch auch darin wird sichtbar, dass Soloveitchik den modernen
Menschen mit seinem subjektiven und existentiellen Weltzugang mit dem orthodoxen
Normsystem kreativ zu versöhnen versucht.

Bad Schönbrunn / Zürich Christian Tutishauser

SRÜTIR, DÄNIYlL [SCHROETER, Daniel J.]: Yahüdt as-sukän. Al-Magrib wa-'älam al-

yahüd as-sifarad. Ins Arabische übersetzt von HÄLID BIN-AS-SAGÏR [KRAHD BEN-AL-
SRHIR], ar-Ribät [Rabat]: Gämi'at Muhammad al-Hämis/Agdäl, Mansürät Kulllyat al-
Ädäb wa'l-'Ulüm al-Insänlya bi'r-Ribät / Dar Abl-Raqräq li-t-Tibä'a wa'n-Nasr
[Université Mohammed V — Agdal, Publications de la Faculté des Lettres et des Sciences

Humaines de Rabat / Editions & Impression Bouregreg] 2011 (— Silsilat nusüs wa-
a'mäl mutargama [Reihe 'Übersetzte Texte und Werke], Bd. 15), 448 S., ISBN 9981-

825-97-2; engl. Original: The Sultan'sJew. Morocco and the Sephardi World.

Das von Daniel Schroeter verfasste Yahüdt as-sultän: Al-Magrib wa-'älam al-yahüd as-

sifarad [Der Jude des Sultans: Marokko und die Welt der sephardischen Juden] lässt den

Werdegang einer Persönlichkeit vom Format des marokkanisch-jüdischen
Sultanskaufmanns Meir Macnin \Mdyir Maqniri\ Revue passieren. Der amerikanische
Forscher Schroeter bezeichnet ihn als eine in ihrer Zeit zwar umstrittene, aber
dennoch einflussreiche Persönlichkeit. Denn während der ersten drei Jahrzehnte
des 19. Jahrhunderts habe er über zahlreiche Wechselfälle hinweg zu den
bedeutendsten und bestpositionierten Mittelsmännern zwischen dem zentralen Apparat
des Mah^an [traditionelle Bezeichnung der königlichen Zentralregierung, FH] im
Königreich und den europäischen Staaten gezählt.

Das galt auch für die Regierungszeit von Mauläy Sulaimän, denn von Zeit zu Zeit
wurde er damit befasst, den einen oder anderen Auftrag in seiner Eigenschaft als

97



Bevollmächtigter des Sultans zu erledigen. Die Akkreditive legte er in seiner Eigenschaft

als diplomatischer Vertreter Marokkos vor. Führte Sultan Mauläy Sulaimän mit
den auswärtigen Staaten Korrespondenz, so titulierte er ihn als „Unser Jude".

Schroeter, der sein Buch von dem auf Geschichte spezialisierten marokkanischen

Forscher Khalid Ben-al-Srhir \Hälid Bin-as-Sagir\ hat übersetzen lassen, ist
Professor für Geschichte an der Universität Minnesota. Im Vorwort des Buches

legt er dar, dass Macnins besonderes Augenmerk während der ersten beiden
Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts der Handelstätigkeit galt, sowohl auf eigene
Rechnung als auch gleichzeitig für den Profit von Sultan Mauläy Sulaimän.
Macnin wurde in den Kreisen der europäischen Kaufleute, die in Marokko
Handelsgeschäfte tätigten, als durchtriebenes Individuum mit schlechtem Leumund
bekannt, weswegen es verpönt war und nicht gerade gerne gesehen wurde, wenn
man mit ihm verkehrte; ausserdem dafür, dass er sukzessive Schulden in den
europäischen Finanzzentren durch unsaubere Geschäfte anhäufte, welche er in
präziser Koordination mit seinem Bruder und einer Schar kooperierender, in
Essaouira ansässiger jüdischer Kaufleute tätigte.

Vf. betont, dass dieser Kaufmannsjude kraft seiner beinahe absoluten
Monopolstellung im Handel, der Mittelsmann war, an dem zwischen Marokko und
Grossbritannien kein Weg vorbeiführte. Bisweilen erfüllte er in London die Aufgabe

eines Bevollmächtigten des Sultans. Dann erledigte er Geschäfte, um
Marokko mit Schiffen, Waffen und militärischer Munition zu versorgen. Vf. berichtet

hierzu: „Geschickt fädelte Meir Macnin die festen Bande zu Sultan Mauläy
'Abdarrahmän, der auf Mauläy Sulaimän gefolgt war, ein. Vielleicht hatte er auch
einfach Glück. Nach dem Dahinscheiden von Mauläy Sulaimän im Jahre 1822
kehrte Macnin nach Marokko zurück, wo er Privilegien für Exportmonopole auf
eine ganze Reihe Güter erwarb."

Schroeter erklärt, dass es ihm trotz der Bedeutung, die die Person Meir Macnin
für den marokkanischen Staat hatte, nicht gelungen sei, im Mah^an-Archiv eine Spur
von ihm aufzutreiben, und zwar wegen des Chaos, das das dem Hofe in Rabat

angeschlossene Archiv der „Hasan'schen Kammer" \al-Hiffina al-Hasanïya, d. h. der

Königlichen Bibliothek, FH] regiere und welches Vf. selber aufgesucht habe, sowie

aufgrund der Dürftigkeit der die Zeit vor 1830 betreffenden Archivbestände, die

grossteils infolge der Pest, die Marokko in den Jahren 1799/1800 und 1817
heimsuchte, verschollen seien. Das war jene Seuche, die das Leben einer nicht unerheblichen

Zahl von Ministern, Sekretären und Gefolgsleuten des Sultans dahinraffte.
Vf. berichtet, dass es die britischen Foreign Office archives im Public Record Office

in der Hauptstadt London waren, die ihm beim Schreiben über diesen jüdischen
Kaufmann halfen, ebenso wie die Dokumente der Familie Macnin, die Joseph
Chetrit \Güaffi Sitrii\ entdeckt hatte. Denn diese hatten bei Lévy-Corcos [Ufi
Qttrqü^ gelagert, der 1989 noch vor seinem Tod Chetrit die Genehmigung zum
Photokopieren erteilte.

Mit diesem in acht Kapitel, Quellen- und Literaturindices plus Abbildungsnachweis

eingeteilten Werk möchte Vf. schliesslich eine umfassende Analyse der
kulturellen Interaktion zwischen Bereichen vorlegen, die üblicherweise separat
analysiert werden: Jude und Muslim, Aschkenase und Sepharde, Mittelöstler und
Europäer. Dabei hebt er hervor, dass Meir Macnins Lebensgeschichte von „ei-

98



nem spezifisch modernen Kolorit, das emotional anspricht, geprägt ist. Denn als

Teil der Diasporakultur und als Reisender, der zwischen den verschiedenen Ländern

und Kulturkreisen hin und herwanderte, versinnbildlicht er die historische
Tiefe der multikulturellen Welt, in der wir heute alle leben."

So fasst der Übersetzer Khalid Ben-al-Srhir in seiner Einleitung ein Bündel
wichtiger Leitlinien im Blick auf den Untersuchungsgegenstand zusammen. Dabei
betont er die tragfähige Beziehung, die zwischen ihm und Vf. gewachsen sei. Der
habe unermüdlich und unverdrossen weitere Untersuchungen im Bereich des

einmal angefangenen Themas angestellt, bei dem er sich mit dem Werdegang des

marokkanisch-jüdischen Sultanskaufmanns Meir Macnin und dessen bemerkenswerter

— marokkanischer und europäischer — Erfahrung befasst habe. Diese sei

leider beim Gros der historischen Publikationen auf wenig Interesse gestossen.
Ihr Widerhall lasse sich nur hie und da in zerstreuten Dokumenten nachweisen.
Schliesslich sei er es gewesen, der ihn auf dieses von ihm selbst erarbeitete Projekt
aufmerksam gemacht habe. Dabei betont Ben-al-Srhir, dass er bereits den Ent-
stehungsprozess des Buches, das 2002 bei Stanford University Press in Kalifornien
auf Englisch erschienen war, begleitet habe. Der amerikanische Forscher habe
ihm sämtliche Informationen, die ihm zugänglich waren, zur Verfügung gestellt.
Darum sei es ihm ein Anliegen gewesen, das Buch ins Arabische zu übertragen.

Rabat, Marokko Saida Cherif

Aus dem Arabischen übersetzt von Friedhelm Hoffmann, Tübingen. — Das Original erschien
im Online-Portal der emiratischen Tageszeitung Al-Bayän [Der Bericht]: Sa'ïda Sarïf [Saida

Cherif]: Yahüdt as-sultän.. Al-Magrib wa-'älam »al-yahüd as-sifarad« [Der Jude des Sultans

Marokko und die Welt „der sephardischen Juden in der Rubrik Masärät [Wge], in: Al-Bayän [Der
Bericht] (Dubai) (13.05.2012), unter: http://www.albayan.ae/paths/books/2012-05-13-
1.1648567 (abgerufen am 30.06.2012). Vgl. dazu auch die Rezension von Ramdane Mes-
bah Idrissi, in: Judaica 68 (2012), S. 313-318.

Saida Cherif ist eine bekannte marokkanische Feuilletonistin und schreibt seit mehr als

zwanzig Jahren für das Feuilleton marokkanischer und anderer arabischer Zeitungen. U. a.

war sie für die internationale saudische Tageszeitung As-Sarq al-Ausat [Der Mittlere Osten]

(London/Riyadh) in deren Redaktionsbüro in Rabat zuständig für das Marokko-Feuilleton.
Gegenwärtig arbeitet sie ebenfalls in Rabat im dortigen Redaktionsbüro der marokkanischen

Tageszeitung Al-Ahbär [Die Nachrichten] mit Hauptsitz in Casablanca. Sie ist per E-
Mail auf Arabisch und / oder Französisch erreichbar unter <s_cherif68@yahoo.fr> und

<saidacherif@yahoo.fr>.

KLIER, JOHN Doyle: Russians, Jetvs, and the Pogroms of 1881—1882, Cambridge / New
York / Melbourne / Madrid / Cape Town / Singapore/ Säo Paulo / Delhi / Tokyo
/ Mexico City: Cambridge University Press 2011, 492 S., ISBN 978-0-521-89548-4.

Der 2007 leider zu früh verstorbene Prof. John Klier (=Vf.) gilt als einer der
besten Kenner der russisch-jüdischen Geschichte vom 18. bis zum Anfang des

20. Jahrhunderts. Seine Werke Russia gathers her Jews: The origins of the "Jewish question"

in Russia, 1772-1825 (Northern Illinois University Press, 1986) oder Pogroms:

anti-Jewish violence in modern Russian history (with Shlomo Lambroza, Cambridge
University Press, 1992) gehören zu den Standardwerken und sind Pflichtlektüre

99



für jede/n, die/der sich mit der jüdischen Geschichte des Russischen Reiches
befasst. Das hier besprochene Buch erschien 2011 unter der redaktionellen Arbeit
Lars Fischers, François Guesnets und der Ehefrau des Vfs. Fielen Klier.

Das russische Wort Pogrom ist in mehrere Sprachen als Synonym für antijüdische

Gewalt eingegangen, vor allem aber werden die Ereignisse der
russischjüdischen Geschichte damit verbunden (u. a. Pogrome während des Aufstandes

von Bohdan Khmel'nyckyj, Pogrome von 1881-1882 nach der Ermordung von
Kaiser Alexander den II, Pogrom von 1903 in Kischinev, Pogrome von 1905).
Nicht selten wird auch behauptet, dass die Pogrome von der russischen Regierung

organisiert würden und dass weder Polizei noch andere Behörden gegen
Pogrome etwas unternommen hätten.

Die moderne Konfliktforschung befasse sich meistens mit den ethnischen
und nationalen Konflikten oder mit der kollektiven Gewalt des 20. Jahrhunderts,
so der Vf. Diese Situation möchte er verändern und spricht sich dafür aus, die

Pogrome und antijüdische Gewalt im Russischen Reich 1881 — 1882 in die

Interessensphäre der Konfliktforschung aufzunehmen. So hat das Buch zwei Ziele:
Einerseits muss ein detailliertes Bild einzelner Pogrome und ihre Verläufe
aufgezeichnet werden („detailed studies of individual pogroms at different times and in
different places", S. XV) und andererseits müssen die Erkenntnisse der ethnischen

Konfliktforschung und kollektiver Gewalt auf das Phänomen von Pogromen

angewendet werden, um dies besser zu verstehen.
Die Studie besteht aus drei Teilen, aufgeteilt in elf Kapiteln, die Einführung und

der Epilog umrahmen den Werk, versehen mit mehreren Illustrationen und Karten
(z. B. eine Karte des Russischen Reiches, auf der es alle Orte aufgezeichnet sind, in
denen die Pogrome im April — Mai 1881 stattgefunden haben) sowie mit einem
Glossar mit den wichtigsten russischen und jüdischen Begriffen der untersuchten
Zeit. Ein weiterer Bestandteil des Buches ist der Anhang mit der chronologischen
Auflistung der Archivdokumenten zu den Pogromen von 1881-1882.

Die Arbeit basiert auf den Archivmaterialien aus Russland, der Ukraine, Weis-
srussland, Litauen, Frankreich, Grossbritannien, Israel und den USA; auf den
offiziellen Berichten (sowie Telegrammen), auf zeitgenössische Presse aus dem
Russischen Reich und Ausland; auf Memoiren und Sekundärliteratur. Einer der

Hauptgewinne des Buches ist die gelungene Kombination zwischen den Mikro-
und Makroebenen. Aufgrund der tiefsten Kenntnisse gelingt es dem Vf. die
einzelnen Ereignisse der Pogromwelle nachzuzeichnen, dabei werden mehrere
Akteure beschrieben (Juden, Nichtjuden, Gewaltstifter, Regierung, Staatsorgane,
Presse) und parallel werden die Ereignisse von 1881-1882 in den Kontext der
russischen Geschichte gestellt.

Im ersten Teil des Buches werden die Staatsorgane und die Struktur des Russischen

Reiches und die Pogromen 1881-1882 besprochen. Nach der Ermordung
des Kaisers Alexanders den II. ging eine Pogromwelle durch den Staat, mehrere
jüdische Bewohner wurden attackiert, aber meistens ging es um den jüdischen
Besitz: Die Gewalttäter stahlen alles, was sie mitnehmen konnten, dabei blieben
die Juden meistens doch am Leben und wurden „lediglich" geschlagen, nicht
ermordet. Wer waren die Gewaltstifter (Pogromshchiki)? John Klier stellt fest, dass

die Mehrheit junge Männer waren, die oft aus der nächsten Umgebung stammten

100



und eher zu den „unteren Gesellschaftsschichten" gehörten. Diese Leute stammten

nicht nur aus einem Volk: Man kann auch sagen, dass sie mal Ukrainer, mal
Polen, mal Russen waren, was eher von der geographischen Lage des Ortes
abhing, in dem die Pogrome stattfanden.

Was war ein Pogrom? Obwohl der Begriff praktisch ausnahmslos für die
antijüdische Gewalt in Osteuropa benutzt wird, gibt es bis heute keine Definition,
was unter dieser Gewalt zu verstehen ist: Brandstiftungen, Vergewaltigungen,
Schlägereien, Sachbeschädigung, Beleidigungen? Ein ganzes Kapitel wird dem

Begriff „Pogrom" gewidmet. Was waren die Gründe für diese Gewalt? Der Vf.
diskutiert mit den wichtigsten Vertretern der Forschung über die antijüdische
Gewalt. So meinten Michael Aronson und Heinz-Dietrich Löwe, die Gründe
könnten in der Wirtschaftskrisen der 1880-1882 Jahre liegen, dagegen sieht der
Vf. in den Pogromen von 1903 in Kischinev und Gomel' keine wirtschaftlichen
Anlässe. Heinz-Dietrich Löwe und Hans Rogger begründen die antijüdische
Gewalt auch damit, dass die Juden als „outriders of capitalism" von der Bevölkerung

gesehen waren, dagegen bringt der Vf. den Nachweis, dass auch viele arme
Juden den Pogromen zu Opfer wurden. So sieht der Vf. den einzigen
nachvollziehbaren Grund für die Pogrome genau gegen Juden und gegen keine andere

Bevölkerungsgruppen in der Verbindung von sozioökonomischen Faktoren mit
den ethnischen. Die Juden waren die „anderen", sie waren von der Umgebung
nicht als die einheimischen angesehen, sogar wenn sie schon seit Generationen in
ihrem Ort lebten. Sie waren immer als eine getrennte, geschlossene Gruppe von
Andersgläubigen, anders Aussehenden, anders Denkenden und anders Lebenden
angeschaut und behandelt. So war es in dem Moment der Unzufriedenheit mit
einem ökonomischen Faktor viel einfacher diese Gruppe als ganzes anzugreifen,
weil sie von den meisten als „anders", also „sie" und nicht „wir" gesehen wurde.

Für den Vf. ist die antijüdische Gewalt im Russischen Reich damit eindeutig
ethnische Gewalt („ethnic riot") und muss und kann deswegen mit den Erkenntnissen

der heutigen Forschung über kollektive Gewalt verglichen werden.
Natürlich gab es auch in der Regierung und in den leitenden Positionen des

Russischen Reiches genug Leute, die mit den Pogromen und der Gewalt gegen
Juden einverstanden waren. Man darf aber trotzdem nicht behaupten, dass die

Pogrome (wie es lange behauptet wurde) von der Regierung initiiert waren. So

bringt der Vf. im ^weiten Teil des Buches mehrere Beispiele, wie der Staat die
Gewalt unter Kontrolle bringen wollte, oft aber in dieser Aufgabe scheiterte. Dabei
werden nicht nur die Staatsmethoden oder die neuen Gesetze besprochen,
sondern auch die Formierung der öffentlichen Meinung über die Juden und die
sogenannte „jüdische Frage".

Die Pogrome von April 1881 gelten als ein Wendepunkt in der modernen
jüdischen Geschichte. So bespricht der dritte Teil des Buches die Reaktionen von der

jüdischen Seite: Auswanderung, Entstehung der politischen Bewegungen, Entstehung

der jüdischen Presse in verschiedenen Sprachen und die jüdische Bewegung
der Aufklärung.

Insgesamt gelingt dem Vf. ein Werk, der die jüdische Geschichte im Russischen

Reich sehr umfassend beschreibt. Die minutiöse Beschreibung der Pogrome

1881-1882 und allen Reaktionen darauf von verschiedensten Seiten stützen

101



sich sowohl auf die vorangegangenen Erkenntnisse des Autors als auch auf das

umfangreiche Quellenmaterial. Dabei kommt er zum Schluss, dass die russische

Regierung die Pogrome gegen die Juden in ihrem Land weder wünschte noch
förderte. In beiden Jahren 1881-1882 hat die Regierung alles unternommen, um
die Gewalt zu halten, die Schuldigen wurden bestraft. Nun stellt John Klier eine
der spannendsten Fragen seines Buches: Wie kam es dann dazu, dass sowohl in
der öffentlichen Meinung als auch in der Wissenschaft die Überzeugung stark
verankert ist, die russische Regierung habe die Pogrome gegen Juden initiiert? Die
Antwort sieht der Vf. in einem Komplex der Faktoren, wovon die folgenden drei
die entscheidenden wären. Erstens habe S. M. Dubnow, ein anerkannter jüdischer
Historiker seiner Zeit, diesen Standpunkt vertreten. Seine Werke wurden in mehrere

Sprachen übersetzt und nahmen daraufhin einen grossen Einfluss auf das

breite Publikum ein. Zweitens konnten die „von der zaristischen Regierung
organisierten Pogrome" für die sowjetischen Historiker als Beispiel für den Klassenkampf

dienen. Drittens hält der Vf. interessanterweise die westliche Presse als

einen Faktor für die Verbreitung der Meinung über die Schuld der Regierung.
Aufgrund des schlechten Images Russlands in Westeuropa habe sich das

Meinungsbild über die (Mit-)Verantwortung der russischen Regierung an den Pogromen

schnell manifestiert und wurde nicht weiter in Frage gestellt.
Das besprochene Buch ist ein Versuch, die enormen Kenntnisse über die

einzelne Ereignisse von 1881-1882 in den Kontext der Russischen Geschichte und
des Russischen Staates zu stellen, aber auch sich zu Frage, inwieweit sich die

Pogrome von den anderen Beispielen der kollektiven Gewalt unterscheiden.
Dieser Werk ist allen zu empfehlen, die sich mit der Geschichte der Juden im
Russischen Reich beschäftigen, er bringt die Antworten auf viele Fragen, liefert
gleichzeitig mögliche Fragen für die weitere Forschung.

Basel Katja Nudelman

NÉMETH, MlCHAL: Zivi^ia gramatyka jft^yka %achodniokaraimskiego ^ cwic^eniami,
Poznan: UNI-DRUK — Wydawnictwo i Drukarnia 2011 Prace Karaimoznawcze,
Bd. 1), 272 pp., ISBN 978-83-927990-3-0.

Although several grammar surveys and textbooks of the Karaim language (by
A. Zajqezkowski, K. Musaev, M. Firkovicius, T. Kocaoglu, V. Mireev, N. Abraha-
mowicz, and O. Pritsak) already appeared in print, there is certainly an urgent necessity

to publish a good modern manual of this language, especially in view of the
existence of many hitherto not translated archival and printed Karaim sources. It
should be mentioned here that western scholars normally use the term "Karaim" to
designate the Turkic Qypchak language whose speakers are usually called "the Karaites."

M. Németh, nevertheless, uses the term "Karaim" to denote both the

language and its speakers (similar use of the term is accepted by other Turkologists
such as H. Jankowski and E. A. Csatö). According to M. Németh, there originally
were two main dialects of the Karaim language: Crimean (or Eastern) and Western

(consisting of south-western, or Luck-Halicz variety and north-western, or Troki
(Troki-Wilno) variant). While such approach to the issue of the classification of the

102



Karaim language is accepted by some Turkologists, others (e.g. D. Shapira) consider
that Karaim existed only in the Luck-Halicz and Troki dialects. Proponents of this
view think that the Crimean Karaites spoke the Karaite ethnolect (dialect) of the
Crimean Tatar language which is essentially different from Karaim.

In order to present his methodology of teaching Karaim, M. Németh used an

interesting comparative approach: his textbook in fact teaches at the same time both
the Luck-Halicz and Troki dialects. Although such an innovative method had not
been used by any other scholar before, it definitely deserves academic merit since
both dialects are quite close to each other. As a result, any reader of this professionally

organized and pedantically structured textbook shall be able to read sources in
both varieties of Karaim. The book ends with the selection of original Karaim texts
and a dictionary. It is to be hoped that the textbook shall be translated into English
to make the book accessible for wider international audience.

Tübingen Mikhail Kiïçilov

NÉMETH, MiCHAE: Unknown Uutsk Karaim Letters in Hebrew Script (19"'-20"' Centuries).

A Critical Edition, Krakow: Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellonskiego 2011
Studia Turcologica Cracoviensia, Bd. 12), 416 pp., ISBN 978-83-233321-6-9.

There is a big demand for translation and publication of primary sources in the
Karaim language. Only a few precious studies (by J. Grzegorzewski, T. Kowalski,
H. Jankowski, E. A. Csatö, D. Shapira, and M. Kizilov) in this field had been
published so far. The new book by Micha! Németh is an important contribution to our
knowledge of the south-western (Luck / Lutsk) variety of Karaim. According to the
author's estimates only about 130 publications in this dialect appeared so far, most
of them on the pages of the interwar periodical Karaj Awa^y (p. 15). The author
publishes 16 letters in the Karaim language from the nineteenth and early twentieth
centuries; most of these letters appear in print for the first time. The letters had
been rescued from the geni^ah of the Luck Karaite kenesa (house of prayer) by the
Karaite man of letters, Aleksander Mardkowicz (1875-1944); subsequently they
ended up in the collection of a Halicz-born Karaite Orientalist, Jözef Sulimowicz
(1913-1973). The book consists of the introduction (pp. 15-20), linguistic description

of the manuscripts (pp. 21-98), and examination of orthography, punctuation,
and the Hebrew script used by the Karaites in Luck (pp. 99-135). The main part of
the book includes the texts of the letters in the Latin transliteration and English
translation with commentaries and explanations (pp. 137-261); original texts in
Hebrew characters are published as facsimiles on pp. 372-398. One letter was written

in Russian (pp. 207-208, 395-396). The author not only carefully transliterated
and translated the letters, but also tried to identify the figures mentioned in the texts
and analyze the sources in terms of their importance for the history of the Karaite

community in Eastern Europe. The book ends with the glossary of the Karaim
lexica used in the letters, lists of geographical and personal names, and Hebrew
abbreviations (pp. 263-344). The maps and the bibliography help readers to set the
book in the wider framework of East European studies (pp. 399-414). The author

103



also extensively analy2es numerous Hebrew, Slavic, Persian, and Arabic loanwords
used by the Karaites in their letters.

The letters published by M. Németh are valuable not only as samples of the
Luck variety of Karaim, but also as first-hand historical sources. They tell us
about financial matters of the Karaite community, relations with Christian authorities,

conflicts between Troki and Crimean Karaites (pp. 249-261), and many
other issues. Especially important is the letter 2 (77) which provides information
about the attempt of the Russian authorities to merge the Luck Karaite district
with that of the local Rabbanite Jews and take Karaites as recruits to the Russian

army. The Russian term ocerednyj knyha (xi'Jp "JTT2T8, i.e. ouepednan muta) used in
this letter (p. 219, line 4) should be translated not as the "next book", but as the
"register of recruits" or, literally, as "the book of turn [to be recruited into the

army]." Such registers served as basis for recruitment in the Russian empire. As
can be deduced from the letter, in order to avoid legal consequences of the decree
of the local administration, the Luck community decided to collect money in
order to pay the bribe. From other letters (pp. 149, 157) we know that the Karaites

had to pay a special recruit tax ('Tiönp'l / rekrutom) in order to avoid the

conscription to the army service. These and other letters provide us important
data about the legal status of the Karaites in the Russian empire — the issue that
began to be examined by Ph. Miller as early as 1993.

In general, M. Németh tried to make his translations as literal, exact and
academic as possible. Nevertheless, two important terms were not translated entirely
accurately. The term rabbantar (l5:ni), rendered by the author as "the Jews,"
should be more precisely translated as "the Rabbanites"; israellik / israeiier

(iVxitt" / p'VVxitt") here used to denote the Karaite community in Eastern
Europe) should be literally translated as "Israelites" or "Israel." This was how the
East European Karaites often called and viewed themselves in the nineteenth or
sometimes even in the twentieth century (cf. Joseph Solomon Lucki's nswn nux
5xw> (ca. 1827), Abraham Firkovich's o'lp 'xn 'xna® pin ^nx idd
(1872), Shabetai Tiro's poem of 1936 or Alexander Mardkowicz commentaries to
the poem Karanhj bulut (1930)). Speaking about the secondary literature used by
the author, it is somewhat strange that he does not refer to the numerous publications

by such a recognized authority in the field as Dan Shapira.
These little details certainly do not devaluate the importance of M. Németh's

scholarly oeuvre. It is to be hoped that M. Németh's book shall be the first in the
series of new studies dedicated to the historical development of the Karaim
language and literature.

Tübingen Mikhail Ki^lov

104


	Rezensionen

