
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 69 (2013)

Artikel: Stolperfallen der Geschichtsschreibung am Beispiel von Enrique
Gozalbes Craviotos Buch über die Geschichte der Juden in Ceuta

Autor: El Kadiri Boutchich, Brahim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960942

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


• • Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch • •

Stolperfallen der Geschichtsschreibung
am Beispiel von Enrique Gozalbes Craviotos Buch

über die Geschichte der Juden in Ceuta

Von Brahim Hl Kadiri Boutchicft

Enrique Gozalbes Craviotos Buch über die Geschichte der Juden in Ceuta

vom 11. bis 16. Jahrhundert1 gehört zu den massgeblichen Publikationen,

* Prof. Brahim Hl Kadiri Boutchich ist Leiter des Forschungsbereichs „Wirtschafts¬
und Sozialgeschichte des Islamischen Okzidents" an der Literaturwissenschaftlichen

Fakultät der Université Moulay Ismail in Meknès (Marokko) und Vorsitzender

der „Maghrebinischen Gruppe für historische und literaturwissenschaftliche

Studien und Zivilisationsvergleich", E-Mail: be_boutchich@yahoo.fr. —

Aus dem Arabischen übersetzt von Friedhelm Hoffmann, Tübingen.
Das Original des Aufsatzes: IBRÂHÏM AL-QÂDIRÎ BÜTSiS: Mulähazät haula

tärih alyahüdfi Sabta \Anmerkungen %ur Geschichte derJuden in Ceuta] erschien in der
Rubrik: al-Isläm wa'l-'älam \Jslam und \Veli\ in der omanischen Zeitschrift: at-Tasä-

muh: fasliya, fikriya, islämiya [Toleranz Vierteljahresschrift für islamisches Denken] 21

(Masqat 1429 AH 2008), S. 317-330, und parallel dazu in at-Tasämuh's Online-
Version: at-Tafähum [Gegenseitiges Verstehen] 21 (Masqat 1429 AH 2008), unter:

http://www.altasamoh.net/Article.asp?Id=507.
Unter dem Titel Mulähazät haula tärih alyahüdfi Sabta li-lnriki Güftlbis Kräfiyütü;

targamat Muhammad as-Sarif [Anmerkungen %ur Geschichte der Juden in Ceuta von

Enrique Gozalbes Cravioto, übers, v. Muhammad as-Sarlf] auch in: al-Manähil [Die
Tränken] 85 (Rabat 1429 AH [2008]), S. 293-307, sowie online in: Aqtäb. Sahifat
al-adyän wa'1-madähib [Angelpunkte. Journal der Religionen und Glaubensrichtungen] unter:

http://wwwaktab.ma/Äi^^.D$2l-jjjU-lJj=>-CjUiiÄL_al934.html, und in El
Kadiri Boutchichs Blog unter dem abweichenden Titel Mun^alaqät al-kitäba at-

tärihiya 'an alyahüd: kitäb tärih al-yahüdfi Sabta li-lnriki Güfilbis Kräfiyütü namüda-

gan [Stolpefallen der Geschichtsschreibung über die Juden in Ceuta, am Beispiel von Enrique

Gozalbes Craviotos Buch %ur Geschichte der Juden in Ceuta], unter: http://his-
toire.maktoobblog.com/1344747/jL>/ (alle abgerufen
am 11.09.2012).

1 InrIkI GüzälbIs Kräfiyütü [Enrique Gozalbes Cravioto]: Mulähazät
haula tärih alyahüdfi Sabta (min al-qarn XI ilä 'l-qarn XVT) [Anmerkungen qur
Geschichte der Juden in Ceuta (11. bis 16. Jh.)], übersetzt von MUHAMMAD AS-SarIf
[Mohamed Cherif], durchgesehen von Muhammad Miftäh [Mohamed
MlFTAH], ar-Ribät [Rabat]: Dar Abl-Raqräq li-t-Tibä'a wa'n-Nasr [Editions &
Impression Bouregreg] 1427 AH 2007, 119 S., ISBN: 978-9954-470-55-7;
spanisches Original: Notaspara la historia de los Judios en Ceuta (siglos XI-XVI). —

70



die — von Mohamed Cherif ins Arabische übertragen und bei Editions &
Impression Bouregreg in Rabat verlegt — 2007 die Liste der Neuerscheinungen
bereicherten. Auf der Auswertung von Dokumenten fussend, enthält es

eine historische Studie über die Juden der Stadt Ceuta, deren Darstellung
sich im Wesentlichen über den Zeitraum vom 11. bis zum 16. Jahrhundert
n. Chr. erstreckt, auch wenn Vf. bis auf die Anfänge der Stadtgründung
zurückgeht und dabei die historischen Ereignisse seit der Zeit der Idrisi-
den (789-985) mit einbezieht.

Unbestritten zählt Vf. zu den brillantesten spanischen Forschern, die
sich dem Studium der antiken und mittelalterlichen Geschichte Nordafrikas

im Allgemeinen und Ceutas im Besonderen widmen. Ja, er gehört
einer Familie an, die sich der Geschichte dieser Stadt und diesbezüglichen
Geschichtsschreibung verschrieben hat. Das belegen die Studien seines

Vaters Guillermo Gozalbes Busto [1916 — 1999] und seines Bruders Carlos,

von deren Forschungsergebnissen er beim Schreiben dieses Buches

profitiert hat.

Im Verlauf von fünf Kapiteln ergründet Vf. mit uns die Geschichte der

Juden in Ceuta:

In Kapitel I beleuchtet er all die Legenden, die von der Gründung der
Stadt Ceuta erzählen. Manche von ihnen haben ihren Ursprung in dem
Bestreben der Juden, sich gegen den Vorwurf des Christusmordes zur
Wehr zu setzen. Darum verlegten sie die Entstehungsgeschichte der Stadt
in die Zeit vor seinem Tod und suchten sie bis ins Zeitalter der Tora hinauf

zurückzuführen [mit der Absicht, die Anfange des Christentums im
Heiligen Land von den Ursprüngen jüdischer Präsenz in Marokko
möglichst weit zu separieren, A. d. Ü.] (S. 21). Vf. streift durch die Welt der

Gründungsmythen der Stadt, von semitischen zu hamitischen und anderen,

die die Gründung den Römern zuschreiben, ohne sich jedoch auf eine

von ihnen festzulegen.
In Kapitel II („Die Juden Ceutas im 11. und 12. Jahrhundert") macht

sich Vf. daran, die Stadtgeschichte in groben Linien seit der Idrisidenherr-
schaft nachzuzeichnen, wobei er in aller — dem nur spärlich vorhandenen
historischen Material geschuldeten — Kürze davon spricht, dass Juden seit
der Gründung der Stadt permanent in Ceuta ansässig gewesen sind, und
wie sie infolge der aus der andalusischen Geschichte hinlänglich bekannten

„Revolte der Vorstadt" [gegen den Amir al-Häkim I. von Cördoba]
(202 AH/817-818 n. Chr.) dorthin geströmt sind; ferner über die Zuwanderung

von Juden aus Tunis und aus den Staaten des arabischen Masriq.

Vgl. dazu auch die Rezension von AbdeläZIZ KHALLOUK TEMSAMANI, in:
Judaica 68 (2012), S. 307-310.

71



Auch auf eine weitere Wanderungsbewegung mit Ziel Ceuta, zu der es

infolge der Zuspitzung des Konflikts zwischen Fatimiden und Umaijaden
im 10. Jahrhundert kam, geht er ein.

Danach erörtert er, wie sich die Stellung der jüdischen Gemeinschaft
unter der Herrschaft der al-Muräbitün (Almoraviden; 1046 — 1147) entwickelt

hat. Dabei ist es sein Anliegen, einige Auffassungen zu widerlegen,
die den Almoraviden eine fanatische Haltung ihnen gegenüber unterstellen.

Indem er anhand der Geniza-Dokumente die Handelstätigkeit
hervorhebt, die die Juden Ceutas entfalteten, veranschaulicht er, wie sich der
almoravidische Staat beim Aufbau seiner Wirtschaft gerade auf die Juden
stützte (S. 27). Am Ende gelangt er zu dem Ergebnis, dass die Juden
Ceutas in der Zeit der Almoraviden zu einer der grössten und reichsten

jüdischen Diasporagemeinden im islamischen Westen aufstiegen.
In Kapitel III („Ceutas Juden in der almohadischen Epoche", 1147 —

1269) widmet sich der Autor der Studie der Erörterung der Unterdrückung,

der sich Ceutas Juden seitens der almohadischen Obrigkeit ausgesetzt

sahen. Dabei stützt er sich in seiner Sicht der Dinge wesentlich auf
jüdische Quellen wie [Avraham] Ibn Dä'üd2 [Cördoba 1110 — 1180 Toledo]

und [Josef b. Jehuda] Ibn 'Aqnïn3 [Barcelona um 1160 — 1226 Fes],
dazu einige fremdsprachige Studien. Er macht darauf aufmerksam, dass es

erst vergleichsweise spät zur Unterdrückung der Juden Ceutas gekommen
ist, weil sie die al-Muwahhidün (Almohaden) nach dem Sturz der Almoravi-
dendynastie unterstützt hätten. Danach jedoch hätten sie bei der Rebellion
der Stadt gegen das almohadische Regime eine Rolle gespielt, womit sie

sich Verfolgung und Misshandlungen aussetzten.
Neben der repressiven Atmosphäre, die unter der Herrschaft der

Almohaden auf Ceutas Juden lastete und die herauszustreichen sich der
Forscher nicht nehmen lässt, ist es die Person Ibn 'Aqnlns, auf die er
ausführlich eingeht (S. 61). An seinem Beispiel thematisiert er auch — aus

sozialgeschichtlicher Perspektive — den Zwang für Juden, eine bestimmte

Kleidung zu tragen. Eine Massnahme, die seiner Meinung nach aus dem

Misserfolg der Almohaden resultierte, sie zur Annahme des Islams zu

zwingen (S. 68).

Gegenstand von Kapitel TV („Die Juden Ceutas in der Merinidenzeit",
1244 — 1465) sind einige Vorgänge, die zusehends an Bedeutung gewan-

2 AVRAHAM ibn dä'üd HA-LEVI, Sefer ha-Qabbala\ engl. Übersetzung: A. critical
edition with a translation and notes of the Book of tradition: (Sefer ha-Qabbalah), ed. &
transi, by GERSON D. COHEN, Philadelphia 1967. — A. d. Ü.

3 Josef b. Jehuda ibn 'Aknin; Autor zahlreicher Abhandlungen, u. a. zu Mischna,
Talmud, Philosophie und Musiktheorie. — A. d. Ü.

72



nen, wenn es dämm geht, die Stellung der Juden in der Stadt Ceuta in
dieser Zeit zu beschreiben. Dazu gehörten der gescheiterte Angriff der
Genuesen auf Ceuta im Jahre 1235 und damit das Verschwinden dieses

Spuks, vor allem aber die Niederlage der Muslime in der Schlacht von al-

'Uqäb4, die die Almohaden veranlasste, sich von den Juden ab- und den
inneren Problemen des Reiches zuzuwenden und sich um deren Lösung
zu kümmern. Dadurch wendete sich „das Blatt für die Juden in diesem

Albtraum", wie Vf. formuliert (S. 71f). Die Zeit der Meriniden gilt — aus
seiner Sicht — daher als Chance, die die Juden genutzt haben, ihre Vitalität
zurückzugewinnen. Wieder aufgenommen haben sie ihre Handelstätigkeit
mit dem nördlichen Ufer des Mittelmeers, insbesondere im 14. Jahrhundert

mit Marseille und Spanien.
Der Autor der Studie unterstreicht, dass die Besetzung Ceutas durch

die Nasriden [1305/06 unter Muhammad III. (1302 — 1309) von Granada]
die Verbindung zwischen den Juden der Stadt und den Juden in Granada

gerade in wirtschaftlicher Hinsicht stärkte (S. 74). Ebenso festigte sich die

Beziehung zum Königreich Aragon. Neben der Handelstätigkeit untersucht

Vf. auch, gestützt auf archäologische Zeugnisse, städtebauliche
Aspekte der jüdischen Wohnviertel in Ceuta dieser Zeit. Obwohl er die positiven

Entwicklungen, die die jüdische Gemeinschaft in Ceuta erlebte,
durchaus zugibt, schliesst er das Kapitel dennoch mit einem negativen Urteil

ab, insofern als sie — nach seiner Meinung — dennoch am Vorabend der

portugiesischen Besetzung der Stadt [am 21. August 1415 unter König Dom
Joäo/Johann I. (1357/1385 — 1433)] in einer miserablen Lage waren (S. 86).

Seine Studie beendet Cravioto mit einem fünften Kapitel unter der
Überschrift „Die Juden im portugiesischen Ceuta (15. und 16. Jh.)". Als Gründe

für den portugiesischen Angriff auf die Stadt nennt er wesentlich zwei
Faktoren: Erstens sei der Geist der Kreuzzüge noch wach gewesen, der
auf die Ausdehnung der christlichen Vorherrschaft über muslimisch
beherrschte Territorien abzielte; zweitens sei die bürgerliche Klasse in
Portugal, auf Drängen der jüdischen Kolonie, bestrebt gewesen, den
nordafrikanischen Markt zu erschliessen.

Mit Verweis auf unterschiedlichste portugiesische Dokumente versteigt
sich Vf. zu der Behauptung, die Juden Ceutas hätten nicht nur keinen
Widerstand gegen die portugiesische Besetzung geleistet, vielmehr habe

4 In der europäischen Geschichtsschreibung gemeinhin bekannt als die Schlacht

von Las Navas de Tolosa (16. Juli 1212), dem entscheidenden Sieg der
verbündeten christlichen Reiche Spaniens über die Almohaden und somit
zugleich der endgültige Verlust muslimischer Machtstellung auf der Iberischen
Halbinsel. — A. d. Ü.

73



das jüdische Bürgertum diese noch materiell unterstützt — wozu er Statistiken

vorlegt, die seine These untermauern (S. 94).
Das dokumentarische Material veranlasst ihn auch, einen Blick auf die

Entwicklung der demographischen Verhältnisse der Ceutaer Judenschaft
während der portugiesischen Zeit zu werfen. Er zeigt, dass ein Teil der

Juden aus dem Westen nach Ceuta zurückkehrte und Handel zu treiben

begann, zusätzlich zu ihrer Spionagetätigkeit, während die anderen Juden,
die in den Vororten von Ceuta ansässig waren, unter islamischer
Herrschaft verblieben. Dabei übersieht er nicht, dass sich die Lage beider

insgesamt verbesserte (S. 95). Zur Lagebestimmung des jüdischen Viertels in
Ceuta in portugiesischer Zeit stützt er sich auf die diesbezügliche Studie
seines Bruders Carlos.

In religiöser Hinsicht bestanden die wichtigsten Veränderungen darin,
dass diejenigen Juden, die zum Christentum übergetreten waren, sich
davon wieder abwandten, während andere Juden, die in Ceuta wohnten, zum
Teil zum Christentum übertraten (S. 99).

In ökonomischer Hinsicht setzten Ceutas Juden ihre Handelstätigkeit
bis ins 17. Jahrhundert fort, als der spanische König Felipe/Philipp IV.
[Valladolid 1605/1621 — 1665 Madrid] im Jahr 1625 eigens ein Dokument
ausstellte, das die Handelsbestimmungen zwischen Spanien und Ceutas

Juden regelte (S. 102).
Das sind die wichtigsten Themen dieses Buches. Kommen wir nach

dieser einleitenden Zusammenfassung nun zu einigen kritischen
Anmerkungen:

Die Bedeutung dieser Studie lässt sich nicht bestreiten. Eine Bedeutung,

die jedenfalls von der Bereitschaft des Übersetzers unterstrichen
wird, die Mühe ihrer Übertragung in die Sprache des dumpfen D [sprich
des Arabischen, A. d. Ü.] auf sich zu nehmen. Es handelt sich um eine

seriöse, dokumentengestützte Einzelfallstudie — trotz der Schwierigkeiten,
die jeder kennt, der einmal eine monographische Abhandlung in diesem
Bereich zu schreiben versucht hat. Das gilt insbesondere im Blick auf das

Mittelalter, dessen Quellen dünn gesät sind. Gerade wenn es um das

Studium religiöser Minderheiten geht, die von den mittelalterlichen Historikern

marginalisiert und totgeschwiegen wurden, macht sich das Phänomen

spärlicher mittelalterlicher Quellen bemerkbar. Das ist ein ernsthaftes

Problem, das jedwede Forschungen zu diesen Gruppen nur schwer

voranbringen lässt. Dennoch gelingt es der Studie, viele Lücken zu schlies-

sen, an denen die Geschichtsschreibung zur Geschichte der Juden in
Ceuta bisher litt. Was ihren Wert zusätzlich erhöht, sind die vielfältigen
Quellen, auf die sich Vf. stützt und die sowohl arabische als auch
anderssprachige Dokumente umfassen. Dabei bezieht er sich sowohl auf marok-

74



kanische Geschichtsquellen als auch auf Augenzeugenberichte und (Rei-
se)Beschreibungen arabischer Geographen wie al-Bakrï5 [Huelva 1014 —

1094 Cördoba], al-ldrisl6 [Ceuta 1100 — 1166 Sizilien] oder Ibn Hurdäd-
beh7 [um 820-912] und anderer, wie er auch aus jüdischen Quellen
schöpfte, die ihm, neben den Geniza-Dokumenten, in Form von Ibn
Dä'üds und Ibn 'Aqnlns Werken zur Verfügung standen. Hinzu kommen
jüdisch-spanische Annalen des 15. und 16. Jahrhunderts sowie Dokumente

aus dem Archiv der Krone Aragon und portugiesische Quellen,
Inschriften, Abfälle und sonstige archäologische Quellen. Herangezogen
werden literarische Zeugnisse und Legenden, die eine Verbindung zur
jüdischen Präsenz im antiken Maghreb haben, selbst Tonscherben dienen
als Auskunftsquellen. Hoch anzurechnen ist Vf. auch, dass er sich anhand

von Uberresten Ceuta'scher Schiffe, die auf dem Meeresgrund liegen, die

Ergebnisse der Unterwasserarchäologie zu Nutze gemacht hat, um daraus

Informationen zum Handel mit Klippfisch zu beziehen. Zusätzlich zieht
er einige akademische Studien heran, um seinen Blick auf die Geschichte
zu erweitern.

Was die Dokumente, auf die sich Vf. in seiner Studie stützt, besonders
wertvoll machen dürfte, ist ihre Neuheit, die Tatsache, dass sie früheren
Forschern nicht zur Verfügung standen. Aus diesem Grund sei die
Geschichte Ceutas auch siebzig Jahre lang anonym geblieben, wie er sich
ausdrückt.

Obwohl Vf. mit gewichtigen Thesen aufwartet und die Bibliothek der
der Geschichtsliteratur wesentlich bereichert, haben wir dennoch einige
Anmerkungen dazu zu machen.

5 Abu TJbaid 'Abdalläh ibn 'Abdal'azîz ibn Muhammad al-Bakrï. Er ver-
fasste das Kitäb al-Masälik wai-Mamälik, franz. Übersetzung: Description

géographique du monde connu, éd. & trad, par WILLIAM MAC GUCKIN DE SLANE, Algier
1858-1859; Paris 21913; Neudruck: Paris 1965; Frankfurt/Main 1993 Publications

of the Institute for the History of Arabic-Islamic Science. Islamic
geography, Bde. 134-135), und das Kitäb mu'gam mä 'sta'gama-, dt. Übersetzung: Das
geographische Wörterbuch, hg. u. übers, v. FERDINAND WÜSTENFELD, 2 Bde.,
Göttingen 1876/77, Neudruck: Frankfurt/Main 1994. — A. d. Ü.

6 Abü 'Abdallah Muhammad ibn Muhammad ibn 'Abdallah ibn Idrïs al-
IDRÏSÏ. Er verfasste u. a. das Kitäb nusßat al-mustäq ß 'htiräq al-äfäq [Reise des

Sehnsüchtigen, um die Horizonte %u durchqueren\, franz. Übersetzung: IDRÎSÎ, ha
première géographie de l'Occident, éd. par HENRI BRESC, Paris 1999. — A. d. Ü.

7 Abü 'L-QäSIM 'UbAIDALLÄH ibn HurdäDBEH. Er verfasste das Kitäb al-
masälik wa'l-mamälik [Buch der Wege und händei], ed. J. DE GOEJE, Leiden 1889

Bibliotheca geographorum arabicorum, Bd. 6); franz. Übersetzung: Le
Livre des routes et des provinces par Ibn-Khordadbeh, éd. & trad, par CHARLES BARBIER

DE MEYNARD, Paris 1865). - A. d. Ü.

75



(I) In methodologischer Hinsicht:

Betrachtet man seine Methode, die Texte zu analysieren, genauer, lassen

sich zwei Schwächen ausmachen, die seinem Werk einen deutlichen Stempel

aufgedrückt haben:

Das erste Merkmal: die fehlerhafte Interpretation:

Angesichts einer eher dürftigen Quellenlage gerät er mitunter ins Spekulieren

und lässt sich vorschnell zu Annahmen und Deutungen verleiten, die
nicht immer durch zwingende Indizien gestützt sind. So begegnen uns im
Buch Beispiele einer auf falschen Hypothesen basierender Interpretation,
so, wenn er den Hinweis bei Benjamin von Tudela [Binyâmin at-Tutïh]8

[gest. um 1173 Kastilien] auf die Präsenz von Ceutaer Juden im italienischen

Genua dahingehend deutet, dass es sich hierbei um einen Anhaltspunkt

für die Existenz einer jüdischen Kolonie aus Ceuta als Folge der

Unterdrückung handelt, der sich die almohadische Obrigkeit ihnen gegenüber

schuldig gemacht hat. Verwunderlich ist auch, wenn er versichert,
seine Interpretation gehöre in den Bereich der Fakten (S. 59).

Im gleichen Stil deutet er al-Bakrls Hinweis, dass es in Ceuta einen

Berg gibt, auf dem mehrere landwirtschaftliche Güter liegen, dahingehend,
dass Ceutas Juden sich tendenziell in abgelegenen Häusern in den Vororten

niedergelassen hätten, was theoretisch die Existenz eines isolierten
Viertels speziell für die Juden nahelegen würde. Ebenso sieht er in der

Anlage von Weinbergen auf besagtem Berg ein Indiz für die Präsenz von
Juden (S. 43f).

Wenn wir die extreme Position derer übergehen, die behaupten, ein
historischer Text lasse sich nicht interpretieren, dann ist es durchaus
korrekt, dass man sich beim Interpretieren, sofern eindeutige Angaben fehlen,
auf seine eigene Urteilskraft verlassen darf. Es gibt freilich Regeln, an die

man sich zu halten hat. Die wichtigsten sind: der Respekt vor dem Kontext

eines Textes, die Vermeidung von Projektionen und gezwungenen
Deutungen sowie weitere Regeln, die wir in einer unserer Studien behandelt

haben. Diesen Regeln hat sich Vf. bei seinen Interpretationen keineswegs

verpflichtet gefühlt.

Das zweite Merkmal: die Neigung zu Verallgemeinerung und fehlender
Gründlichkeit beim Lesen der Texte:

8 BlNYAMIN BEN YONA MI-TUDELA, nVtiun paun nwoa Massa'ot Binjamin mi-
Tudela\ dt. Ubersetzung: jüdische Reisen im Mittelalter: Benjamin von Tudela; Petachja

von Regensburg, aus d. Hebräischen ins Deutsche übers, und mit Anm. und
einem Nachwort versehen v. STEFAN SCHREINER, Leipzig 1991 [Köln 21998]

Sammlung Dieterich, Bd. 416). — A. d. Ü.

76



Man kann feststellen, dass sich Gozalbes Cravioto hin und wieder dazu
verleiten lasst, ein Ereignis aufzugreifen und zu verallgemeinern, um ein

überzogenes Urteil fällen zu können. Dass er dabei vom richtigen Weg
abkommt, ist wohl das Wenigste, was man dazu sagen könnte. Wenn er
auf die Frage eingeht, inwiefern die Juden religiös verfolgt wurden und
ihre religiösen Riten im Geheimen praktizieren mussten, beruft er sich auf
das Zeugnis eines einzigen Juden zum religiösen Fanatismus, dem seine

Stammesbrüder ausgesetzt gewesen seien (S. 53), ohne dass er dabei sicher
sein kann, dass dieser Jude aus der Stadt Ceuta ist. Eine wissenschaftlich
seriöse Einzelfallstudie verlangt, dass man bei derart dürftigen Belegen
generalisierenden Deutungen, die mit der Wirklichkeit nichts zu tun haben
und die ernstzunehmende historische Forschung beeinträchtigen, mit
Vorsicht begegnet. Das gilt insbesondere dann, wenn keine bestätigenden
Texte vorhanden sind oder wenigstens etwas an Kontext, das sie

untermauern würde.
Dass er manche Historiker sagen lässt, was sie nicht gesagt haben, ist

Folge dieser tückischen Generalisierungen, die seine Leistung wegen
überhasteter Lektüre der Texte schmälern. Von dieser Art ist die Mitteilung,

die er dem Historiker Ibn Abi Zar' [? — 1326 Fes]9 entnimmt, dass

nämlich der merinidische Sultan Abü Sa'id ['Utmän b. Ya'qüb; 1310-1331]
1328 in Ceuta ein Edikt erlassen habe, in dem er sämtliche Städte seines

Reiches dazu verpflichtet habe, besondere Viertel für mittellose Kranke
und für Juden einzurichten. Die Situation ist jedoch die, dass das, was
besagter Ibn Abi Zar' mitgeteilt hat, lediglich davon spricht, dass sich der
Befehl des merinidischen Sultans auf die Einrichtung eines besonderen
Viertels für Juden in Fès beschränkte, nicht jedoch in Ceuta.

In gleicher Weise ist es dem Autor des Buches — trotz seines Versuchs
— nicht gelungen, Ceuta in zwei wichtigen Kontexten zu verorten: dem

mediterranen, der den Schlüssel zum Verlauf der Stadtgeschichte bildet,
und dem arabisch-islamischen, der den hauptsächlichen Bezugspunkt für
die Identität der Stadt darstellt, sodass der Ausdruck „islamisches Ceuta"
im Wortschatz des Vfs. komplett fehlt.

9 Abu 'l-Hasan 'Ali ibn 'Abdallah Ibn Ab! Zar' al-Fäs!, AI-Anis al-mutrib
bi-raud al-qirtäs ß ahbär mulük al-Magrib wa-tärih madinat Fäs [Der vertraute

Gefährte, der im Papierblättergarten entzückt: Geschichte der Könige des Maghreb und
Annalen der Stadt Fès\, Fès 1326?, allgemein bekannt unter dem Kurztitel Raud

al-qirtäs [Der Papierb!ättergarten\, dt. Übersetzung: EBÜL-HAßAN Aly Ben
Abdallah Ben RBI ZerAA, Geschichte der Mauritanischen Könige, aus dem Arab,
v. FRANZ VON Dombay, 2 Bde., Agram 1794/95); französiche Übersetzung:
Roudh el-kartas. Histoire des souverains du Maghreb (Espagne et Maroc) et annales de la
ville de Fès, trad, par AUGUSTE Beaumier, Paris 1860. — A. d. Ü.

77



Dem ist hinzuzufügen, dass Vf. einen chronologischen Ansatz gewählt
hat, der die Geschichte der Juden Ceutas von der Geschichte der
Herrscherhäuser her behandelt. Dieser Ansatz erlaubt es nicht, der Entwicklung

von Sachthemen ohne Unterbrechung zu folgen. In den einzelnen

Kapiteln vermischt er die politische Geschichte mit der Handels-, Städtebau-

und Sozialgeschichte. Das führt zu Unterbrechungen, wenn der jüdische

Aspekt in seiner historischen Entwicklung verfolgt werden soll.

(II) In formaler und inhaltlicher Hinsicht: Der Titel passt nicht zum Buch.

Obgleich das Buch mit dem Leser tief in die Stadtgeschichte von Ceuta seit
dessen Gründung bis zum 16. Jahrhundert eintaucht, bleiben doch grosse
Lücken und gibt es einen plötzlichen historischen Bruch, der das Kapitel
über die Stadtgründung und über das 11. Jh. voneinander trennt. Denn die

Lage der Juden im Verlauf der islamischen 'Öffnung' von Ceuta [will sagen:
Eroberung, A. d. Ü.] bleibt verschwommen. Ebenso bleibt die Zeit der
'Azafîden von Ceuta im Unklaren. Wenn das Buch sich auf eine Zeitspanne
beziehen soll, die sich vom 11. bis zum 16 Jh. erstreckt, so verstehen wir
nicht, wie Vf. auf Kapitel I gekommen ist, in welchem er die Ursprünge und
die Gründung von Ceuta behandelt. Denn das sprengt den zeitlichen Rahmen

des Untersuchungsgegenstands und verführt zu wissenschaftlicher

Abschweifung, eine Falle, in die Vf. gegangen ist. Dagegen ist der Referenzrahmen

der meisten Mythen, auf die Vf. in diesem Kapitel eingeht, die
Antike, auch wenn die, die sie niedergeschrieben haben, zeitlich ins Mittelalter
gehören. Das beisst sich mit der Überschrift von Kapitel I.

Ebenso stellt sich heraus, dass der Stoff, der das 11. Jh. betrifft, nur
einen kurzen Abschnitt im Buch einnimmt, was ein erstaunlich schweres

Defizit darstellt. Zwar ist schon richtig, dass diese Zeitspanne kaum
historischen Stoff zu bieten hat. Es existieren aber weitere Hinweise, die in den
arabischen Quellen zu finden sind und die Vf. hätte auswerten können.

Es scheint uns, dass „Abriss der Geschichte der Juden von Ceuta: von
den Anfängen der Stadtgründung bis ins 16. Jh." für das Buch mit seinem
kleinen Format, seiner enormen Zeitspanne, die sich praktisch von den

Gründungsmythen bis unmittelbar vors 17. Jh. erstreckt, und seiner Art
und Weise, die Themen zu präsentieren, ein geeigneterer Titel gewesen
wäre. Das gilt umso mehr, als der Begriff notas [Anmerkungen], wie er sich
im Originaltitel findet, inhaltlich nicht die Essenz des Buches ausmacht.

Hinsichtlich Form und Inhalt wäre ebenfalls anzumerken, dass die
Studie keine Karten oder erläuternden Pläne von der Lage der jüdischen
Stadtviertel, die Vf. bespricht, aufzuweisen hat; so z.B. die Lage der
Vorstadt, ob sie sich denn östlich oder westlich der Stadt befand oder in einer
anderen Himmelsrichtung. Denn die wissenschaftliche Bedeutung, die die

78



entsprechende Kartographie und derartige Graphiken für den
Perzipienten zur Verdeutlichung von Schauplätzen und Lokalitäten hätten, lässt
sich ja schwerlich in Abrede stellen.

Andererseits zeichnet Gozalbes Cravioto für den Leser ein
bedrückendes Bild von der Lage der Juden in der Almohadenzeit, denn wir
lesen in Kapitel III nur von Gewalt und Misshandlung. Ja, er steigt in die

Thematik des Kapitels mit der Brutalität ein, die die Almohaden über sie

gebracht haben sollen. Als ob jene nur ein einziges Ziel gehabt hätten,
dessentwegen sie angetreten sind: die Ausrottung der Juden. Dabei vergisst er

jedoch, dass die Stadt unter dem Schutz der almohadischen Herrschaft eine

beachtliche kommerzielle Entwicklung erlebt hat, an deren Ausstrahlung sie

aktiven Anteil hatten und woraus sie Nutzen zogen. Der Leser dieses Kapitels

muss zweifelsohne mit der Uberzeugung zurückbleiben, dass die
Überschrift, mit der der Untersuchungsgegenstand vorgegeben wird, schon bald

von der Bahn abkommt und sich zu einem Kapitel wandelt, das das almo-
hadische Regime zu verdammen und mit Flüchen zu überschütten sucht.
Darum wäre es angebrachter gewesen, Gozalbes Cravioto hätte die
Überschrift in „Die almohadische Verfolgung der Juden von Ceuta" oder ähnlich

geändert anstelle von „Ceutas Juden in der almohadischen Epoche"; dann
würden Überschrift und Inhalt zusammenpassen, oder er hätte die
vorgeschlagene Überschrift gleich übernehmen können, was am besten gepasst
hätte. Doch das hätte er objektiv, jenseits aller Vorwürfe gegen die Almohaden,

untersuchen sollen. Abgesehen davon, dass die wissenschaftlichen

Gepflogenheiten es erfordern, dass die Abhandlung zu Beginn eines jeden
Kapitels darauf aus sein sollte, die zu besprechenden Schlüsselthemen deutlich

zu machen, sowohl die positiven als auch die negativen, statt das Kapitel

mit einer Attacke gegen die Almohaden einzuleiten, wie es Vf. getan hat.
Ebenso fällt dem Leser ein Gemisch von Durcheinander und Verwechslung

auf, wenn Gozalbes Cravioto die eine oder andere Stadt zu bestimmen
sucht. So deutet er Ibn Dä'üds Hinweis auf al-Mahdlya dahingehend, dass

damit Algier gemeint sei... (S. 49f), ohne dafür irgendeinen Beleg zu haben
oder auch nur auf eine näherungsweise Ähnlichkeit verweisen zu können,
die seine Vermutung untermauern würden.

(III) In Hinsicht der Quellenlage und der Dokumentation:

Wenn wir auch die löbliche Anstrengung, die der Wissenschaftler
unternommen hat, um die zerstreuten Texte und die hier und da in den Quellen
eingestreuten Geschichten zusammenzutragen, hervorzuheben zu haben,
müssen wir doch das Fehlen juristischer Akten registrieren, aus denen sich
manche relevante Hinweise und Anhaltspunkte zu den Juden Marokkos
ergeben hätten, und sei es auch nur in einer allgemeinen, mit Vorsicht zu

79



geniessenden Form. Die eine oder andere sticht jedoch besonders hervor
und verdiente, verwendet zu werden. So das Rechtsgutachten, das die
Scheichs der Banü Marin zur Zeit des [dritten Meriniden-] Sultans Abü
Yüsuf Ya'qüb b. 'Abd al-Haqq al-Marini p/1259 — 1286 Algeciras] erstellt
hatten und sich im zweiten Teil von al-Wansarïsïs [1430 — 1508] Buch

Al-Mi'jär [Der Massstab]10 findet und die Übereinkunft der Juristen
betrifft, dass den Juden kein Schutz zustünde, und sie „deswegen getötet
und im gesamten Land der Meriniden gefangengesetzt worden seien, wie
es al-Hazragi,11 der Kadi von Bädis,12 berichtet". Zweifelsohne
unterstreicht der im Text verwendete Begriff „im gesamten", dass die
Massnahmen zur Tötung und Gefangennahme der Juden auch die Juden von
Ceuta einschlössen, denn der Ausdruck „im gesamten" verweist nun
einmal auf alle marokkanischen Städte. Das bestätigt, dass das Ereignis wirklich

stattgefunden hat und dass es den Juden Ceutas gegolten hat. Dasselbe

gilt für die jüdischen Antwortschreiben (responsa), die Vf. bei seinen

Quellen übergangen hat und die wichtige Sachverhalte zu den Juden im
Allgemeinen enthalten hätten, darunter auch zu den Juden von Ceuta. Das

gilt beispielsweise für die Responsen von Rabbi Sim'on ben Semah Duran
[Palma de Mallorca um 1361 — 1444 Algier],13 die man nicht einfach
unerwähnt lassen kann. Vf. hätte die Möglichkeit gehabt — hätte er solche

religiösen Texte verwendet —, diejenigen Aspekte, die in der Geschichte
der Minderheiten in Marokko dem Vergessen anheimgefallen sind, zu
erhellen.

10 Abu 'l-'Abbäs Ahmad ibn Yahyä ibn Muhammad ibn Abdalwähid ibn
AlI AT-TilimSÄNI AL-WANSARÏSÏ, Al-Mi'yär al-mu'rib wa'l-gämi' al-mugrib 'an

fatäwä ahl Ifriqiya wa 'l-Andalus wa 'l-Magrib [Der klare Massstab und der aussergewöhn-
liche Kompilator der Rechtsgutachten derer von Ifriqiya, al-Andalus und dem Maghreb\,
ed. by MUHAMMAD HAGGÏ, 13 Bde., [Rabat] Wizärat al-Auqäf wa's-Su'ün al-

Islämlya 1981, Bd. 2, S. 250. — In Auszügen ins Französische übers, v. ÉMILE
AmAR als Lapierre de touche des Fétwas : choix de consultationsjuridiques des Faqîh du

Maghreb, 2 Bde., Paris 1908/09 Archives marocaines, Bde. 12 & 13). Eine
Analyse des Mi'yär bietet VINCENT LAGARDÈRE, Histoire et société en Occident

musulman au Moyen Age : analyse du Mi'yär d'al-Wansarisi., Madrid 1995 Collection

de la Casa de Velâzquez, Bd. 53). — A. d. Ü.
11 Abü Abdallah Muhammad ibn Abï 'l-Ais al-Hazragï; seine Rechtsgut¬

achten liegen gesammelt vor in: AL-WANSARÏSÏ, Al-Mi'yär (Anm. 10), Bd. 2,
S. 50 & Bd. 11, S. 212 u. 218.

12 Wüst gefallene Hafenstadt an der Mittelmeerküste des marokkanischen Rifge-
birges in der Nähe des modernen Alhoceima. — A. d. Ü.

13 ISIDORE Epstein (ed.), The "responsa" of Rabbi Solomon Ben Adreth of Barcelona

(1235-1310) and The responsa of Rabbi Simon B. Zemah Duran: as a source of the

history of the Jews in North Africa, 2 Bde., New York 21968.

80



Auch in die Falle zeitlich falscher Einordnung der Quellen tappt er. So

ordnet er Ihn 'Abdüns14 [gest. 1134] Abhandlung in die Almohadenzeit
ein, wo er doch in die Almoravidenzeit gehört.

Für die Behauptung, dass die Stadt Ceuta einen hebräischen Ursprung
habe, beruft sich Vf. auf das, was al-Warräq15 [904/5 — 973/4 Cördoba] und
der Qâdï 'Iyäd16 [Ceuta 1088 — 1149 Marrakesch] geschrieben haben sollen,
wohl wissend, dass beide Quellen verschollen sind. Obwohl er eingesteht,
dass beide Quellen nicht vorliegen, stellt er im Brustton der Überzeugung
fest: „Aber beide, al-Warräq und 'Iyäd, verteidigen in ihren Schriften
zweifellos das hohe Alter der Stadt Ceuta und ihre Beziehungen zur talmudischen

Zeit" (S. 24). Als ob er beide Bücher studiert und sich wörtlich auf
Grundlage ihrer Texte Sicherheit verschafft hätte! Sogar al-Bakrï, auf den er
sich stützt, erwähnt nichts von einer Gründung Ceutas durch die Juden
noch seiner Zugehörigkeit zur oder Herkunft aus der Zeit des Talmud.

Obwohl Legenden bei der Konstruktion von Geschichte durchaus

Bedeutung zukommt, geht es nicht an, mit ihnen zu verfahren, wie Vf. es tut,
als ob es sich um historische Fakten handle. Vielmehr sind es lediglich
Indikatoren und Anhaltspunkte, die beim Lösen mancher historischer
Rätsel dienlich sein können.

Hin und wieder können wir feststellen, wie der wissenschaftliche
Nachweis den Vf. im Stich lässt: Wenn er die Existenz von Talmudschulen

in Ceuta erwähnt (S. 39), verlässt er sich dabei auf Nahum
Slouschz [Smarhon 1872 — 1966 Gedera] und seine Studie Étude sur
l'histoire des juifs et du judaïsme au Maroc}1 wohl wissend, dass Slouschz sich
seinerseits bei dieser Mitteilung auf keine Quelle stützt.

14 Muhammad ibn Ahmad ibn 'Abdün at-Tugîbï bzw. Muhammad ibn 'Ab¬

dallah Ibn 'AbdÜN AN-NAHÄ'I, Autor eines feVw-Traktates, das von ÉVA-

RISTE LÉVI-PROCENÇAL ediert (Documents arabes inédits sur la vie sociale et

économique en Occident musulman au moyen âge, Kairo: Imprimerie de l'Institut
Français d'Archéologie Orientale 21955, S. 3-65) und ins Französische übersetzt

wurde: Séville musulmane au début du XII siècle : le traité d'Ibn lAbdûn sur la vie

urbaine et les corps de métiers, Paris 1947. — A. d. U.
15 Abü 'Abdallah Muhammad ibn Yûsuf at-Târîhî al-Warräq, andalusischer His¬

toriker und Geograph und eine der Hauptquellen von al-Bakrl (zu diesem,
s. Anm. 5). — A. d. Ü.

16 Abü '1-Fadl 'Iyäd ibn Müsä ibn 'Iyäd ibn 'Amrün al-Yahsubï as-Sabfi al-Qädl.
'Iyäd war von 1121/22-1136 und erneut ab 1145 Kadi in Ceuta. Eine Liste
seiner Werke bietet MOHAMED TALE! (ed.), biographies aghlabides, extraites des

Madârik du Cadi 'Iyäd, Tunis: Imprimerie officielle 1968 Publications de
l'Université de Tunis), S. 51-58. — A. d. Ü.

17 Paris 1906 Archives marocaines, Bd. 5.1905).

81



Trotz der mediterranen Dimension der Geschichte des jüdischen Handels

in Ceuta übergeht Vf. Henri Pirennes [Verviers 1862 — 1935 Uccle]
Studie Sozial- und Wirtschaftsgeschichte Europas im Mittelalter:18 Diese hätte
sich durch ihren Top-down- und Bottom-up-Ansatz zum Verständnis der

Beziehungen zwischen den beiden Ufern des Mittelmeeres vorteilhaft auf
den Untersuchungsgegenstand ausgewirkt. Als Beispiel und ohne
Anspruch auf Vollständigkeit: So gibt es nicht den geringsten Hinweis auf
den Verkauf arabischer Währungen — wegen ihrer Prägung in Montpellier
bekannt als die halben Miliares-Dirhame —, den die Marseiller Kaufleute
mittels ihrer jüdischen Agenten in Ceuta abwickelten.

Abgesehen davon lässt Gozalbes Cravioto einige seriöse arabische
Studien zur Geschichte von Ceuta links liegen, wie die ausgezeichneten
Arbeiten von Mohamed Cherif,19 Halima Ferhat [Halima Farhäi]20 und
Amin T. Tibi [Amin Taufiq af-Tibi]21 und andere, die die dunklen Aspekte
der Geschichte dieser Stadt erhellt hätten. Es ist unsere Überzeugung,
dass sich die Geschichte der Juden in Ceuta nicht studieren lässt, ohne

18 Bern 1946 (Tübingen / Basel 71994); franz. Original: Ea civilisation ocädentale au

Moyen Age du Xle, au milieu du XVe siècle. Première partie: Le mouvement économique

et sociale, Paris 1933; zitiert wird hier die arabische Übersetzung: HlNRÏ BÎRÏN
[HENRI PIRENNE], Tärih Ürübä fi 'l-'usür al-wustä: al-hayât al-iqtisädiya iva'l-igti-
mä'iya, ins Arabische übers, u. durchgesehen v. 'AtEYA AL-QÛçÎ, Kairo: al-
Hai'a al-Misrïya al-'Amma li-l-Kitäb [General Egyptian Book Organisation
(GEBO)] 1996.-A. d. Ü.

19 MOHAMED Cherif, Contribution à l'histoire de Ceuta (Sabta) aux époques almohade et

mérinide, Lille 1988 (thèse 3e cycle (Histoire médiévale), Univ. Toulouse 2, 1987);
DERS., Ceuta dans les écrits récents : notes bibliographiques, in: Magallat kullïyat al-ädäb,

Titmän Revue de la Faculté des lettres, Tétouan 7 (Tétouan: Université Abdelmalek
Essaâdi Gämi'at 'Abdalmälik as-Sa'dï 1994), S. 17-42; DERS., Ceuta aux époques

almohade et mérinide, Paris 1996 Histoire et perspectives méditerranéennes),
zugl.: thèse 3e cycle (Histoire médiévale), Univ. Toulouse 2, 1987; DERS., Une ville,

deux historiographies : Ceuta dans les écrits espagnols et marocains contemporains, in:
ABDELJEIIL Temimi (ed.): Actes du Ille Congrès International de la Recherche

Scientifique sur la Coopération Scientifique entre l'Europe, le Monde Arabe <& la Turquie en

Sciences Humaines Cr Sociales, Zaghouan: Fondation Temimi pour la Recherche

Scientifique et l'Information (FTERSI) [et al.] 1998 Publications de la
Fondation Temimi pour la Recherche Scientifique et l'Information), S. 39-46;
DERS.: Sabta al-islàmîya : diräsätfi tärihihä al-iqtisädi wa'l-igtimä'i: 'asr al-muwahhidïn
wa'l marinîyïn [Das islamische Ceuta: Studien yur Wirtschefts- und Sofialgeschichte: die

Epoche der Almohaden und Meriniden], Tétouan: Gam'ïyat Titäwin Asmïr
[Association Tétouan Asmir] 22006 Silsilat diräsät [Studienreihe]). — A. d. Ü.

20 Sabta dès origines aux XTVème siècle, Rabat: Ed. Al Manahil 1993. — A. d. Ü.
21 Diräsätfi tärih madinat Sabta al-islämiya [.Studien qur Stadtgeschichte des islamischen

Ceuta], Tripoli: Gam'ïyat ad-Da'wa al-Islâmïya al-'Alamïya 1989. — A. d. Ü.

82



auch auf sie zurückzugreifen. Dass er sich hingegen auf Untersuchungen
auf dem Niveau von Diplomarbeiten stützt, wie die von Rica Amran
Cohen22 von 1986 (S. 75), während er zur selben Zeit seriöse Studien wie
diese unberücksichtigt lässt, ist schon merkwürdig.

Trotz der Lapsus, die das Buch durchziehen, kann es doch als

Hoffnungsstrahl in der Minderheitengeschichtsschreibung und unter den
historischen Einzelfallstudien gelten, gerade auch für die annektierte marokkanische

Stadt Ceuta.

Anmerkungen zur Ubersetzung:

Es kann kein Zweifel daran bestehen, dass die Übertragung dieses Buches
in die Sprache des dumpfen D als beachtliche Leistung zu gelten hat, die

es der arabischen Leserschaft ermöglicht, die Stadtgeschichte von Ceuta

gründlicher kennenzulernen.
Es gelingt dem Übersetzer, die Gedanken des Vfs. zuverlässig und

sachlich angemessen aus der Originalsprache, dem Spanischen, zu übertragen.

Er vermeidet es, in den übersetzten Text einzugreifen, ausser insoweit,

als er in den Fussnoten bzw. in der Einleitung des Buches darauf
eigens hinweist, und zwar in einem einwandfreien arabischen Duktus fern
der nichtarabischen Stilblüten, die uns in zahlreichen billigen Übersetzungen

aufstossen. Es ist nur gerecht, dass wir die folgenden positiven
Leistungen des Übersetzers würdigen:

(1) Eine wissenschaftlichen Grundsätzen entspringende Übersetzung:

Prof. Mohamed Cherifs Übersetzung kommt nicht aus dem Nichts oder
aus intellektuellem Übermut. Vielmehr entspringt sie, dank seines

Wissensfundus und seiner exzellenten Studien zur Stadt Ceuta, wissenschaftlicher

Überzeugung. Diesen Studien hat er einen erheblichen Abschnitt
seines wissenschaftlichen Werdeganges gewidmet, der mehr als zwei
Jahrzehnte Recherche und Erschliessung der Stadtgeschichte im Detail nebst

Erforschung ihrer Wirtschafts- und Sozialgeschichte umfasst. Aufgrund
seiner erfolgreichen und kontinuierlich fortgesetzten Studien wurde ihm
die herausragende Rolle bewusst, die die Juden in der Handelsaktivität mit
dem Mittelmeerbecken gespielt haben. Daher ist er zur Überzeugung
gelangt, es sei wichtig, das Buch, das er in der Originalsprache gelesen hatte,
zu übersetzen, und besteht darauf, es dem arabischen Leser mit seinem
reichen Inhalt zugänglich zu machen. Deshalb kommt seine Übersetzung
wirklich ausgereift daher mit wohlüberlegten Prämissen, die den guten

22 Ceutay el mundo cristiano mediterrâneo durante los siglos XIIy XIII, [Ceuta] : Conce-
jalia de Cultura [1986], — A. d. Ü.

83



Willen zum Austausch wissenschaftlicher Erkenntnis zwischen dem Wir
und den Anderen erkennen lassen.

(2) Nützliche Kommentare in den Fussnoten:

Keinesfalls lässt sich bestreiten, dass die Sorgfalt dem Übersetzer diktiert,
den zu übersetzenden Text originalgetreu zu übertragen. Freilich lassen so
manche Verdrehungen, die den Schreibstil des Vfs. prägen, den Übersetzer

eingreifen, um sie einer mikroskopisch genauen Prüfung und Befragung

zu unterziehen — allerdings nur im Anmerkungsapparat —, um sie mit
einer mit Belegen versehenen wissenschaftlichen Methode zu kommentieren.

So spricht er im Kapitel „Ceutas Juden in der almohadischen Epoche"

den Vorwurf an, den Vf. des Buches den Almohaden anzuhängen
versucht, und entgegnet in der Einleitung darauf unter Verweis auf die

jüdischen Forscher selber, wie David Corcos23 [Essaouira 1917 — 1975

Jerusalem] und Nahum Slouschz24. Somit weist er den gegen die Almohaden

gerichteten Vorwurf mittels der jüdischen Wissenschaftler selber
zurück (S. lOf). Für uns handelt es sich dabei um eine zusätzliche
wissenschaftliche Kommentierung.

Dessen ungeachtet können wir die Objektivität des Übersetzers
konstatieren. Denn obwohl er sich auf David Corcos stützt, um den
Fanatismusvorwurf gegen die Almohaden zurückzuweisen, so nennt er Ash-
tors25 Einwände gegen die Botschaft, die er selber von der Toleranz der
Almohaden eigentlich vermitteln möchte, und die dieser in seiner
Introduction zu Corcos' besagtem Buch vorbringt. Gleichzeitig zitiert er die
Ansichten einiger marokkanischer Wissenschaftler zur Toleranz und
Liberalität der Almohaden, der sich die Juden unter ihrem Schutz erfreut hätten.

Seine Interventionen navigieren zwischen unterschiedlichsten Ansichten

und Tendenzen mal nach rechts, mal nach links, ohne sich fanatisch
auf eine bestimmte Idee festzulegen oder von einem vorgefassten Standpunkt

auszugehen.

(3) Korrektur einiger Fehler, die Vf. unterlaufen sind:

Der Übersetzer hat nicht gezögert, auf einige tückische Stellen aufmerksam

zu machen, über die Vf. gestolpert ist, wie die fälschliche Einordnung
von Ibn 'Abdüns Buch in die Almohadenzeit, wo es doch tatsächlich in
die almoravidische Zeit gehört. Ebenso hat er ein Auge auf etliche Hirn-

23 David Corcos, Studies in the history of the Jews of Morocco nnVina onpna
lj?n»3 D'TO'n, Jerusalem: Rubin Mass 1976. — A. d. Ü.

24 SLOUSCHZ, Étude sur l'histoire desjuifs (Anm. 17).
25 Eliyahu ASHTOR, Introduction, in: CORCOS, Studies in the history (Anm. 23),

S. IX-XVIII, hier S. XVf. - A. d. Ü.

84



gespinste und Verwechslungen, in denen Vf. sich verfängt, wenn er manche

Dekrete der merinidischen Sultane einzuordnen sucht und behauptet,
sie seien an die Stadt Ceuta gerichtet, während sie doch in Wirklichkeit für
die für Fès Zuständigen bestimmt waren. Ebenso bewährt der Übersetzer

sich, wenn er das korrigiert, was Vf. gestützt auf den Rand al-qirtäs [Der
Papierbläitergarten\26 erwähnt, dass nämlich der idrisidische Emir Maulä
Idrïs I. [gest. 791] die Juden gegen einen erheblichen finanziellen Beitrag
nach Fès habe kommen lassen. Denn er zieht die Richtigkeit dieser Lesart
des Textes in Zweifel und weist nach, indem er den Originaltext heranzieht,

dass der Text nicht hergibt, was Vf. daraus macht.
In gleicher Weise unternimmt es der Übersetzer in bestimmten Fällen,

die geradezu nach einem Eingriff verlangen, die Lakunen zu füllen, an
denen das Informationsgeflecht des Vfs. leidet. Wenn letzterer beispielsweise

die Besetzung der Stadt Ceuta durch die Portugiesen behandelt,
merkt er an, dass das Thema der Okkupation der Stadt zu kurz kommt,
und verweist dann auf Sekundärliteratur, die dem Leser, der sich im Thema

vertiefen möchte, behilflich sein soll (S. 89, n. 1).

(4) Zusätzlichen Platzbedarf für Anmerkungen:

Trotz der Wichtigkeit dieser Übersetzung hätte der Übersetzer unserer
Meinung nach gut daran getan, aus Sorge darum, die Geschichte von
Ceuta und der Almohaden gegen die Hirngespinste von Fehldeutungen zu
immunisieren und sie von Vorverurteilungen, wie die Verfolgung der

Juden durch die Almohaden und sonstige fragwürdige Interpretationen,
freizuhalten, eigens am Ende des Buches Platz für die ausführlichen
Kommentare einzuräumen, wie es manche Übersetzer zu tun pflegen.
Denn solche Kommentare gelten nicht als 'Eingriff in den zu übersetzenden

Originaltext oder als Anmassung gegenüber der Autorität des Vfs.,
sondern als Ergänzung, Bereicherung und Orientierungshilfe, die dem
Leser, der den Ablauf der historischen Fakten zu ertasten sucht, auf die

Sprünge helfen.
Übrigens unterläuft dem Übersetzer der Missgriff, den Namen Ihn

Aknin mit Ihn Aqnin wiederzugeben. Wahrscheinlich wäre jedoch die
korrekte Wiedergabe Ihn 'Aqnin mit 'Ain als Anfangsbuchstaben und nicht
mit dem Alif, wie es im übersetzten Text steht.

(5) 'Überholtsein' des übersetzten Textes:

Eine Anfrage, die man auch an den Inhalt von zu übersetzenden Büchern,
über die bereits zwei Jahrzehnte verstrichen sind, richten kann — immerhin
ist das Buch in Originalsprache im Jahr 1988 erschienen — wäre, ob nicht

26 IBN Abi ZAR', Rand al-qirtäs (Anm. 9).

85



das historische Material und die zugrunde gelegten Dokumente überholt
sind und ob nicht neues Material von grösserer Bedeutung bekannt
geworden ist und ob nicht der Verfasser selber bestimmte seiner Ansichten,
die übersetzt werden, mitderweile revidiert hat? Wie der Übersetzer selber

im Vorwort feststellt, wurde das Buch bereits vor zwanzig Jahren übersetzt.

Freilich behaupten wir keineswegs, dass das zeitliche 'Überholtsein'
den Wert der Übersetzung schmälert, wenn sich auch die Zeiger für
historische Forschungen und Studien, dank archivalischer und archäologischer
Entdeckungen während der vergangenen zwanzig Jahre, immer schneller
drehen, was die Übersetzung von Neuerscheinungen gleich zur Zeit ihres
Erscheinens sinnvoller macht, auch für die Leserschaft und die Mehrzahl
der Forscher. In der Tat gibt es Übersetzungen von weit in die Geschichte
zurückreichenden Texten, die als solche Quellengrundlagen darstellen. In
Hinblick auf zeitgenössische Studien jedoch verhält es sich nicht so. Denn
je aktueller ihre Übersetzung ist, desto lebhaftere Debatten provozieren sie

und umso schneller wird der Rhythmus wissenschaftlicher Wertschöpfung.

(6) Abschliessend gehe ich davon aus, dass der Übersetzer über einen

grossen Wissensfundus der geheimen Schätze des Archivs der Stadt Ceuta
und ihrer Kulturgeschichte verfügt hätte. Grossteils oder doch zumindest
teilweise dürfte dieser nicht mit den Interpretationen des Vfs.
übereinstimmen und womöglich sogar zu ihnen in Widerspruch stehen und
Korrekturen erfordern, insbesondere im Bereich der Wirtschafts- und Sozial-

geschichte. Allerdings hat er davon in seinen Kommentaren in den
Fussnoten nicht umfassend Gebrauch gemacht. Sollte er ihn nutzbar machen,
wäre das gewiss viel versprechendes Material für zukünftige verheissungs-
volle Forschungen.

86


	Stolperfallen der Geschichtsschreibung am Beispiel von Enrique Gozalbes Craviotos Buch über die Geschichte der Juden in Ceuta

