
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 69 (2013)

Artikel: Ezechiel Landaus Responsen als Quelle zur Geschichte der
ungarischen Juden

Autor: Bányat, Viktória

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960940

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960940
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ezechiel Landaus Responsen
als Quelle zur Geschichte der ungarischen Juden

Von 1Viktoria Bânyai*

Gegenstand des folgenden Aufsatzes ist die Sammlung von rund 110

Responsen (mauwïl mVxi») des hoch angesehenen Prager Rabbiners Ezechiel

(Yehezqel) ben Jehuda Landau /xijV V"J0 min1 p VKpTtT' (Opatöw 1713 —

1793 Prag),1 die als Antwort auf Stellungnahmen und Fragen an
identifizierbare ungarische Adressaten gerichtet waren. Einbezogen sind darüber
hinaus einige Fälle (von Ehemännern, die ihre Familie im Stich gelassen

haben), deren Adressaten zwar keine Einwohner Ungarns waren, aber

einen ungarischen Hintergrund haben.

Landaus Responsen sind in einer zweibändigen von ihm selbst und
seinem Sohn Shemuel — 1834 Prag) besorgten Ausgabe erschienen unter

dem Titel mirpn »TU (Bekannt in Judo),2 unter dem er selbst figurierte.

* Dr. Bânyai Viktoria, MTA TK Kisebbségkutatô Intézet, Judaisztikai Kutatö-
csoport / HAS Institute for Minority Studies, Centre for Jewish Studies,
Müzeum krt. 4/F. II. em. 231/d, H—1088 Budapest. — Aus dem Englischen
übersetzt von Stefan Schreiner, Tübingen.

1 Landau, Ezechiel (Yehezqel) ben Jehuda Segal (1713-1793) war einer der
bedeutendsten Rabbiner in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts und als

Verfasser zahlreicher Response eine halachische Autorität. Geboren in O-
patöw (Polen), entstammte er einer wohlhabenden angesehenen Familie. Im
Alter von 21 Jahren wurde er bereits dayyan (Richter am Rabbinatsgericht) in
Brody und 1744 Rabbiner in die Jampol. Von 1754 bis zu seinem Tod wirkte
er als Oberrabbiner in Prag und ganz Böhmen (MOSHE SHRAGA SAMET, Art.
Eandau, Ezechiel ben ]uda, in: Encyclopaedia Judaica, Jerusalem 21972, Bd. X, Sp.
1388-1391; zu Leben und Werk siehe: LEON (ARYEH Lejb) GELLMAN, »Tun
•pirnn rpDD nxV omirai mm'n, Jerusalem T962; R Waingarten; Yaacov
DOVTD SHULMAN, The Nöda Biyehudah: the story ofRabbi Yeche^kel Eandau, New
York 1991; PAVEL SLÂDEK, Ezekiel Landau (1713-1793) — a political rabbi, in:
Ivo Cerman / Rita Krueger and Susan Reynolds (eds.), The Enlightenment

in Bohemia: Religion, Morality, and Multiculturalism, Oxford 2011, S. 233-251.
2 jn» jnVw yhn nsnnxa rvrnœm niVxi» srrnira »tu nso, 2 Bde, Prag 1776-1811

(mehrere Nachrucke; letzter Nachdruck: ed. Yitshaq Funk, 4 Bde, Jerusalem
2002/3). Neuausgabe: EZECHIEL B. JEHUDA LANDAU / Me'IR GrAINIMAN /
Shemu'el Segal Landau und Avraham Yesha'yahu Karelitz (eds.), nso

-ran px phn «yioa r'rx mVai .-pra pVu> 'pVn nranxn mawrn mhxw :nnn,3 »tu

48



Entstanden sind die Responsen über einen Zeitraum von etwas mehr als

drei Jahrzehnten zwischen 1760 und 1793. Die Mehrheit von ihnen war an

ungarische Adressaten gerichtet und datiert aus den 1780er und frühen
1790er Jahren (einige von ihnen sind nicht datiert und lassen sich auch

nicht datieren). Dass die in den ersten beiden Jahrzehnten entstandenen

Responsen eher spärlich sind, ist auf wesentlich drei Gründe zurückzuführen:

Erstens dauerte es bis in die 1780er Jahre, bis sich Landaus Ruhm so

verbreitet hatte und seine Autorität so anerkannt war, dass ungelöste Fragen

anderer Rabbiner an ihn gerichtet wurden oder miteinander streitende

Parteien sich speziell an ihn wandten, um (s)eine Entscheidung einzuholen
und seinen Rechtsentscheid dann als endgültig akzeptierten. Zweitens

waren zu jener Zeit zwar frühere Schüler Landaus in bessere Positionen

aufgestiegen, doch noch immer war ihnen in schwierigen Fragen an
seinem Rat gelegen. Drittens schliesslich ist zu bedenken, dass im letzten
Drittel des 18. Jahrhunderts die Zahl der jüdischen Gemeinden in Ungarn
gewachsen ist, die ihren eigenen Rabbiner hatten und in der Ordnung und

Verwaltung des Gemeindelebens Wert auf Selbstverwaltung legten; und es

waren gerade die sich daraus ergebenden Konflikte und halachischen

Probleme, die die Zahl der ungelösten Fälle gleichfalls haben ansteigen
lassen.

Hauptanliegen meiner Untersuchung dieser Dokumente war und ist es,

bislang unbekannte Daten zur Geschichte der Juden in Ungarn in besagter
Zeit und hier insbesondere zum Alltag der betreffenden jüdischen
Gemeinden ausfindig zu machen. Immerhin erwähnen Landaus Responsen
die Namen von 33 Orten und 47 Personen, die Bezug zu Ungarn haben,
manche von ihnen werden mehrfach genannt. Vom inneren Leben der

jüdischen Gemeinden jener Zeit haben wir wenige Nachrichten, auch ist
nicht einmal klar, wie viele Rabbiner dazumal amtierten, wie sie Entscheidungen

herbeiführten, was sie dachten, was ihre Anliegen und Interessen

waren. Genau das aber ist es, was mich interessiert: die betreffenden
Gemeinden auf der einen Seite, und die Art und Weise der Argumentation
und Rechtsfindung der Rabbiner und Richter, die ihre Fragen an Landau

richteten, auf der anderen. Dabei folge ich Mözes Richtmanns (1880-1972)
Beispiel, der vor hundert Jahren bereits dieselben Texte untersucht hat.3

mirra snun nai Vi? D'noin vniawna Vrn pVn : |vs nrrw nso »ran, 4 Bde,
Jerusalem 1998

3 MÖZES Richtmann, Landau Ezechielprdgai rabbi (1713-1793) és a magyar %sidôk.

Adalék a magyar sysidô kôgségek és rabbijaik t'orténetéhe^ a XVIII. ssqzsçadban, Budapest

1905.

49



Jede Beschäftigung mit diesen Texten lässt indessen alsbald die Frage
aufkommen, in welchem Masse die Dokumente als verlässliche Informationsquelle

zu betrachten sind. Die methodologischen Probleme, die sich

ergeben, wenn aus den Responsen historische Einsichten gewonnen werden

sollen, überlappen sich dabei mit denen, vor die ebenso das Studium
anderer Texte stellt. Zum Teil jedoch sind sie spezifisch.

Eines dieser spezifischen Probleme ist das ihrer sprachlichen Interpretation;

denn ähnlich mittelalterlichen lateinischen Texten ist auch hier die

Sprache der Responsen je nach Zeit und Ort verschieden. Einerseits
ändern sich die Bedeutungen bestimmter Begriffe, andererseits sind die
Verfasser der Responsen so stark durch die Umgangssprache ihrer Umgebung
geprägt, dass sie dieselben Sachverhalte unterschiedlich benennen oder für
Institutionen und Positionen, für gesellschaftliche und technische Phänomene

ganz verschiedene Begriffe verwenden.
Ein weiteres, oft diskutiertes Problem ist ferner, dass Responsen,

anders als Gerichtsakten, dahin tendieren, die entsprechenden Fälle ohne

Nennung der Namen der betroffenen Personen, Orte und / oder Zeitangaben

abzuhandeln. Die Darstellung konzentriert sich allein auf die hala-

chischen Aspekte eines Falles; ist doch ihr Ziel, einen Präzedenzfall für
vergleichbare, an anderen Orten, zu anderen Zeiten geschehende und von
anderen Personen handelnde Fälle zu schaffen. Gleichwohl gibt es Fragen
und Fälle, die selbst ohne derlei Detailangaben wichtige Informationen
liefern und für die uns hier interessierende Zeit charakteristisch sind. So

ist es zwar unmöglich, anhand der beispielsweise 1787 von R. Alexander
Meiseis (?-l819), Rabbiner im Szerdahely (Dunaszerdahely / Dunajskä
Streda, Slowakei) an Landau gerichteten Frage nach „der Synagoge in der
Stadt nahe ihrem Platz" die Stadt oder den Bezirk zu identifizieren, doch
das Verhalten des Bezirksvorstehers, der in diesem Falle drohte, die Synagoge

niederreissen zu lassen, ist als solches bemerkenswert.4
Eine ganze andere Frage hinsichtlich der Verlässlichkeit der Responsen

als historische Quelle ist schliesslich, wie vertraut die betreffenden Rabbiner

mit weltlichen Angelegenheiten waren. Einige von ihnen werden in
den Quellen als völlig weltfremde Leute beschrieben, die ihr ganzes Leben

lang über verstaubte alte Folianten gebeugt zubringen, in den praktischen
Dingen des Alltags aber hoffnungslos überfordert waren. Diese —

selbstredend als Ruhmesblatt gedachten — Beschreibungen sind keineswegs
übertrieben, werfen aber die Frage auf, wie zuverlässig folglich ihr Wissen

4 mirp2 snu, Bd: II: Orah Hayim, Nr. 19.

50



um die Dinge des alltäglichen Lebens wirklich war. Hinzu kommt ein

weiterer Aspekt derselben Frage, der auch R. Ezechiel Landaus Tätigkeit
betrifft: Was und wie viel konnten sie vom Alltagsleben und den Bräuchen
in anderen Ländern wissen. Die Rabbiner in Mittel und Osteuropa waren
in geographischer Hinsicht recht mobil: Wenn nötig, gingen sie zum
Studium in Deutschland, Böhmen, Mähren, Polen, Ukraine oder Ungarn,
oder Hessen sich dortigen Städten als Rabbiner nieder. Die Folge war, sie

kannten sich wohl in den sprachHchen, kultureHen und geographischen
Gegebenheiten dieser Länder aus. Unklar ist jedoch, in welchem Masse sie

auch von den Verhältnissen in anderen, entfernteren Regionen Kenntnis
hatten, es sei denn, es gibt verlässüche biographische Anhaltspunkte dafür,
dass sie sich eine gewisse Zeit dort aufgehalten haben.

Landaus Kenntnis von Ungarn
Wie den Angaben zu seiner Biographie zu entnehmen ist, wirkte Ezechiel
Landau, im Gebiet nördHch von Ungarn, das auch Teile Polens, Wolhy-
niens und Böhmens einschloss. Nach Ungarn ist er nie gekommen; zudem

war er der erste, der auch zugab, dass es ihm an Kenntnissen über die
Verhältnisse in Ungarn fehlt. Selbstredend sprach er auch kein Ungarisch.
Daher war er auch nicht in der Lage zu sagen, ob der in einem Scheidebrief

genannte Name einer ungarischen Stadt richtig Bonihäd oder

Bonyhädi lautete.5 Während Landaus spractdiche Behandlung solcher

Fragen eher eine historische Kuriosität darstellt, sind die vom Adressaten

gesteHten Fragen und die aügemeinen Prinzipien ihrer Lösung, die dieses

Responsum enthält, durchaus aufschlussreich.
Bei einer anderen Gelegenheit, als ihn der hoch angesehene Pressburger

Rabbiner R. Me'ir b. Sha'ul Barby (Barby/Elbe 1729 — 1789 Presburg [Poz-

sony / Bratislava, Slowakei]) hinsichtiich einer einen Ort nahe Pressburg
betreffenden Entscheidung kritisierte, war es Landau selbst, der sich dafür

entschuldigte, nur unzureichende geographische Kenntnisse zu haben.6

Darüber hinaus offenbaren die Responsen ein Netz an Beziehungen,
das zugleich den Geltungsbereich eines Rabbiners präzise abbildet. Je

grösser die Autorität eines Rabbiners, desto breiter ist der geographische
Raum, aus dem Anfragen an ihn gerichtet werden. Dabei erwartete man
von einem Respondenten aHerdings, dass er den Geltungsbereich anderer
bedeutender Rabbiner zu respektieren hatte. Aus eben diesem Grunde

5 rmma ïiu, Bd: II: Even ha-E^er, Nr. 118.

6 rrnn'3 »TU, Bd: II: Yoreb De'a, Nr. 70.

51



musste sich auch Landau entschuldigen: Hatte er doch zu spät bemerkt,
dass der Pressburger Rabbiner Barby zum nämlichen Fall bereits einen
Rechtsentscheid erlassen hatte, der Ortsrabbiner sich aber allein deshalb

an Landau gewandt hatte, weil er mit Barbys Rechtsentscheid nicht
einverstanden war. Landau stimmte dem Ortsrabbiner zu, ohne sich dabei,
zunächst jedenfalls, klar zu sein, dass er damit Barbys Position in Frage
stellte. Leider macht das Responsum keine Angaben zum Ort des

Geschehens und zum Namen des betreffenden Rabbiners — ein bewusster
Fall öffentlichen Ärgernisses, den Namen des Ortes und des betreffenden
Rabbiners zu verschweigen.

Im Gegenzug fühlte sich Rabbiner Barby befugt und kompetent, in
Sachen zu entscheiden, die Körmend oder Bonyhäd im Westen Ungarns
betrafen, offenbar in der Annahme, dass Transdanubien und die westliche
Hälfte des Oberlands (ungarisch: Felvidék, heute westliche Slowakei) zum
weiteren Einzugsbereich von Pressburg gehörten.7 Landau unterstützte
R. Barbys Ambitionen, der (zumindest inoffizielle) Oberrabbiner der ganzen

Region zu werden. Neben seiner Hochachtung vor R. Barby ging Landau

von der (irrigen) Annahme aus, dass es, wenn es in den Ländern, mit
denen er vertraut war — also: Polen, Gaüzien, Böhmen und Mähren -, eine

institutionalisierte übergemeindliche Leitungsebene gab, eine solche auch

in Ungarn geben müsse. Selbst wenn es zu jener Zeit in Ungarn keinen
Oberrabbiner gab, ist dennoch verständlich, dass Landau die Ambitionen
des Pressburger Rabbiners unterstützte und sogar seinen Einfluss geltend
machte, dessen Position und Kontrolle der Aktivitäten der anderen
Rabbiner in Ungarn zu stärken.8

Damit komme ich auf einen weiteren Fall, diesmal ein Missverständnis,
zu sprechen, das seinen Grund in den Besonderheiten des ungarischen
Rechtssystems hatte, das in vielerlei Hinsicht anders war als das in anderen

Teilen des Habsburger Reiches geltende.
In einem Erbschaftsstreit war Landaus Rechtsentscheid vom Rabbiner

von Abaüjszäntö, R. Zvi Hirsch Low (P-1797),9 in Frage gestellt worden.
Landaus Responsum übt scharfe Kritik an Hirsch mit den Worten vor, er
sei mit dem ungarischen Rechtssystem nicht vertraut.

7 Scheidebrief von Körmend: rrnrpa Sil], Bd: II: Even ha-'E^er, Nr. 105-106;
Scheidebrief von Bonyhâd: rmn'a Sil:, Bd: II: Even ha-E^er, Nr. 127-128.

8 Zur Geschichte des Oberrabbinats in Ungarn siehe: SÂNDOR BÜCHLER, Az
orszâgos fôrabbi-hivatal Magyarorszâgon a XVII. és XVIII. szâzadban, in: I%-

raelita Magyar lrodalmi Târsulat Evkönjv 1896, S. 271-286.
9 n-nrrn Sill, Bd: II: Hosen Mispat, Nr. 25-26.

52



'pirn nnan ,oia',3 sir irxi -man is nya Vum sin 'di vVv nan 'is rrxla an
.maVan

Hingegen wundere ich mich gar nicht über ihn; da er im Wald oder einer Wüste

gross geworden ist und die Normen des Staates und die Gesetze des Königreichs
nicht kennt.10

Die Kenntnis der Besonderheiten im Rechtssystem des Landes wurde

zum Problem, nachdem Joseph II. drei Gesetze erlassen hatte, eines 1783

und zwei 1785, die die Autonomie jüdischer Gemeinden bei der Lösung
ihrer RechtsStreitigkeiten abschaffte.11 Nach diesen Gesetzen war es

Rabbinern nicht erlaubt, einen Rechtsentscheid zu treffen, der im Widerspruch

zu den entsprechenden für das ganze Land geltenden allgemeinen
Rechtsnormen stand. Um sich daran halten zu können, verlangte man von
den Rabbinern, dass sie von diesen Rechtsnormen ebenso profunde
Kenntnis hatten wie von ihren halachischen Kodizes, um Lösungen zu
finden, die beiden, dem geltenden staatlichen Recht und der überlieferten
Halacha, gerecht wurden oder sich zumindest nicht widersprachen.

Im hier erwähnten Fall hatte der Erbe nach jüdischem Recht Volljährigkeit

erreicht, galt aber in den Augen der weltlichen Obrigkeit noch als

minderjährig. Wenngleich dies nicht Landaus Entscheidung betraf, erwies

er sich doch als „ignorant gegenüber den Normen und Gesetzen des

Ungarischen Königreiches", als er das Alter von 18 Jahren als in Böhmen
und anderen Teilen der Doppelmonarchie für relevant erklärte, während

Ungarn zur selben Zeit noch an der seit Istvän Werböczys TripartitunP2

geltenden (inoffiziellen) Norm festhielt, der zufolge Männer mit 24 Jahren
und Frauen mit 16 Jahren Volljährigkeit erreichten.

Gerade angesichts solcher Feinheiten der Texte ist festzuhalten, dass

Ezechiel Landaus Responsensammlung ein höchst wertvolles historisches
Dokument ist, das Licht auf das Leben jüdischer Gemeinden der Region
im späten 18. Jahrhundert wirft. Vermittelt sie doch einmalige Einsichten
in zahlreiche Momente des alltäglichen Lebens und liefert Informationen
über die Tätigkeit anderweitig unbekannter Rabbiner und dayjanim. Die ist

10 rrnrra l?m, Bd: II: Hosen Mispat, Nr. 26.

11 Die Daten sind: 25. August 1783, 18. April 1785 und 23 Mai 1785. Siehe dazu
LAJOS VENETIANER, A %sidôsàg s^erve^ete a^ eurôpai âllamokban, Budapest 1901,
S. 61-63,198-200.

12 ISTVÂN WERBÖCZY (um 1460 — 1541), ungarischer Rechtsgelehrter und
Staatsmann, bekannt vor allem durch sein Opus tripartitum juris consuetudinarii

inclyti regni hungariae (Das Gewohnheitsrecht des ehrwürdigen Königreiches Ungarn in
drei Teilen), das „de facto-Gesetzbuch" Ungarns bis 1848.

53



umso wichtiger, als die Mehrheit der Rabbiner keine vergleichbare Briefoder

Responsensammlung hinterlassen hat, so dass wir in diesen Fällen

nur aus sekundären Quellen etwas von ihnen und ihrer Tätigkeit erfahren
können.

Die Korrespondenz hinter den Responsen

Die handschriftliche Nachlass der Landau-Familie wurde von der aus

Litauen stammenden chassidischen Stolin-Karlin-Familie in ihrer privaten
Sammlung aufbewahrt. Zugänglich jedoch ist er als Mikrofiches in der
National- und Universitätsbibliothek in Jerusalem. Diese Mikrofiche-
Sammlung umfasst handschriftliche Fassungen einer Reihe von gedruckten

Werken Ezechiel und Shemuel Landaus, einen Teil der Familienkorrespondenz

und zahllose Briefe, die die Landau-Familie erhalten hat sowie
Entwürfe und Abschriften von ihnen versandter Briefe. Zu gewinnen sind

aus dieser Sammlung auch Erkenntnisse hinsichtlich der Abwicklung der

Korrespondenz ungarischer Rabbiner mit Ezechiel Landau. So ist zum
Beispiel auf den Mikrofiches zu erkennen, wie das Blatt Papier, auf dessen

einer Seite der Brief geschrieben ist, vier- oder achtfach gefaltet und die

Adresse dann auf den so entstandenen „Briefumschlag" geschrieben worden

ist. Die Adresse ist deutsch geschrieben, was nahelegt, dass die Briefe
mit Hilfe nicht-jüdischer Überbringer befördert worden sind.

Die Untersuchung dieses handschriftlichen Materials förderte
bemerkenswerte Ergebnisse auf zwei Gebieten zutage: Zum einen brachte sie

einige Fälle ans Licht, die in nnrra 5m: keinen Eingang gefunden haben:

Die Mikrofiches-Sammlung enthält einige Anfragen, die Landau vielleicht
beantwortet hat, das heisst: Briefe oder Responsen deren Entwurf auf die
Rückseite des Originalbriefes (der Anfrage) geschrieben ist, die in den

gedruckten Ausgaben der Responsen aber dennoch nicht enthalten sind.

Wie oben erwähnt, ist der erste Band von mirra im: noch von Landau
selbst herausgegeben worden, die Ausgabe des zweiten Bandes hingegen
hatte sein Sohn besorgt.

Die Auslassungen mögen unterschiedliche Gründe haben. In einigen
Fälle mögen die Herausgeber gedacht haben, dass sie für die potenziellen
Leser nicht besonders interessant sind, oder aber beschlossen haben, nur
eine bestimmte Zahl von Beispielen für den einen oder anderen Fall in die

Sammlung aufzunehmen. Oder, im Gegensatz dazu, ihnen war ein Fall zu
speziell gewesen, als dass er öffentlich gemachen werden sollte, weil die

getroffene Entscheidung auf ganz besonderen Umständen basierte und
sich daher für eine Verallgemeinerung nicht eignete.

54



Möglich ist jedoch auch, dass manche Auslassungen taktischen
Überlegungen geschuldet sind, wie Landaus Antwort an den Eisenstädter
Rabbiner Ascher-Lemmel Glogau (Glogau 1705/09 — 1789 Eisenstadt) belegt,
der sich darüber verwundert zeigte, dass ein seiner Rechtsentscheide in
der ersten Auflage von mm 37113 veröffentlicht worden ist.13 Im
betreffenden Fall war Landau mit Bezug auf R. Ja'aqov b. Me'ir (Ramerupt
1096/1100 — 1171 Troyes), Rabbenu Tarn genannt, der Meinung, dass

Männern erlaubt ist, ihren Bart an Zwischenfeiertagen auch dann scheren

zu dürfen, wenn dies allgemein verboten ist. Rabbiner Glogau betrachtete
die Veröffentlichung eines so laxen Rechtsentscheids für gefährlich, weil
er fürchtete, dass selbst kleine Zugeständnisse wie dieses am Ende zu
einer allgemeinen Missachtung von Verboten führen könnten.

IST" DX D'inx HÖDD DJ iVïtO1 D'JHmStP UnnV W ir»'D1Z7 fllD 111D Î11D1DD1 HT

isDD ni im Dois1? m x5 s"D3?i D'annxn Vdi j?"U7rt U3 p'narc
Insbesondere mit Blick auf die Autorität ablehnende junge Generation unserer
Tage ist zu befürchten, dass sie auch in anderen Fällen nachlässig wird, wenn sie

sieht, dass man für erlaubt erklärt, was dem Shulhan 'A.rukh und allen späteren
[Dezisoren] zuwiderläuft. Zumindest hätte diese Erlaubnis nicht in diesem Buch
veröffentlicht werden sollen.14

In seiner Antwort räumt Landau ein, dass er selbst Zweifel gehabt hatte,
ob er diesen Rechtsentscheid öffentlich machen sollte oder nicht: „Weh
mir, wenn ich ihn veröffentliche, weh mir, wenn ich ihn nicht veröffentliche"

(1D1X xV DX 'V 'IX -|»1X DX 'V nx), wie er schrieb.15

Schliesslich aber wurde Landau klar, dass es eben diese Generation

war, die solche Zugeständnisse brauchte, um es ihr möglich zu machen,

Lösungen für die Probleme zu finden, die die Neuerungen in ihrer
Lebensweise mit sich brachten, und dennoch an den Traditionen ihrer
Vorväter festzuhalten. Aus diesem Grund entschloss er sich am Ende zur
Veröffentlichung seines Rechtsentscheids.

Die Belege in Landaus Korrespondenz mit ungarischen Rabbinern, die

nur handschriftlich in der Karlin Collection in Jerusalem enthalten sind,
umfassen folgende:

Karlin 229. — R. Jeremia ben Isaak Mattersdorf (?- 1805) — die

Antwort steht auf der Rückseite des Originalschreibens (1786).

13 rrnrra »na, Bd: II: Orah Hayim, Nr. 13.

14 rrnrPD am:, Bd: II: Orah Hayim, Nr. 99.

15 bBB 89b.

55



Karlin 230. — Entwurf eines Schreibens von Ezechiel Landau (1786) zu
einem Ehescheidungsfall in Homonna (Humenné, Slowakei).

Karlin 245. — Rabbinatsgerichtsurteil des Pressburger Rabbiners Mose
ben Isaak ha-Lewi Minz (Münz) (um 1750 — 1831 Alt-Ofen [Öbu-
da]) gegen den Sabbatianismus (1760).

Karlin 381. — Schreiben von Reuvén Rakonitz, 1777 — 1791 Rabbiner
in Veszprém — zu einer rein theoretischen Frage bezüglich des

Tempelkults in Jerusalem.

Karlin 399. — Wolf (Zeev-Wolf; eigentlich Wolf Samuel Lewi) Bosko-
witz (Boskovice um 1740 — 1818 Bonyhäd), Rabbiner in Alt-Ofen
(Obuda) — zum Fall einer nm» ('aguna), einer „verlassenen Frau",
hier: der Tochter des Eli'ezer Katz in Aszôd (1791).

Karlin 400. — Wolf (Zeev-Wolf) Boskowitz — ebenfalls zum Fall einer

nra».

Ein weiteres Gebiet, auf dem der handschriftliche Nachlass über die in
den Druckausgaben enthaltenden Informationen hinausgehende Erkenntnisse

vermittelt, sind die ursprünglichen Fassungen der Fragen und
Antworten. In der neuen, vom Makhon Yerushalayim besorgten (kritischen)
Ausgabe des mima Sil] sind diese (zusätzlichen) Dokumente im Anhang
abgedruckt.16 Dieser Anhang liefert insofern weitergehende Informationen

zu Hintergründen und Details der Fälle, als in den ursprünglichen
Fassungen der Fragen Angaben enthalten sind, die Landau selbst im Text
seiner diesbezüglichen Responsen weggelassen hat.

So erfahren wir beispielsweise aus einem Brief der Karlin Collection

(Nr. 407) etwas über den Hintergrund eines als Antwort an R. Alexander

Meiseis, den Rabbiner von Szerdahely, gerichteten Rechtsentscheids.
Landaus Rechtsentscheid sind nur die folgenden Einzelheiten zu

entnehmen:17 Die Gültigkeit des Scheidebriefs (UJ) einer Frau namens Tolse

wird in Zweifel gezogen. Als der Scheidebrief ausgestellt war, hatte
Rabbiner Meiseis bemerkt, dass die Frau ihren Namen im Scheidebrief anders

geschrieben hatte, als er, der Rabbiner, von ihr verlangt hatte. Er hatte ihn
mit einem Alef (x) für den Vokal e, sie hingegen mit einem Yod (')
geschrieben. Zudem nennt Meiseis' Original auch das Datum des Falles, das

Jahr 1792. Darüber hinaus entschuldigt er sich dafür, dass er den alten und

16 Ezechiel Segal Landau, mirpa snu rvnilPm mVxü, ed. by David Aharon Freund¬

lich, 5 vols, Jerusalem /Ashkelon 1990-2008.
17 mirpa stij, Bd: II: Even ha-E^er, Nr. 124.

56



gebrechlichen Landau behelligt, tut dies aber in der Annahme, dass der
Fall dringend einer Lösung bedarf.

Ferner ist dem Brief zu entnehmen, dass Meiseis den betreffenden
Scheidebrief für die Tochter des Rabbiners von Rechnitz, R. Aharon ha-

Lewi Spitz — gest. 1816 Flohe, Slowakei), ausgestellt hat, der ihn darum

gebeten hatte. Daraus wiederum ist etwas über die Beziehungen zwischen
diesen beiden Rabbinern zu erfahren. Mehr noch, zu entnehmen ist auch,
dass derselbe Fall offenbar schon von den beiden Rabbinern in Alt-Ofen
(Öbuda) und Nikolsburg, R. Moses Münz (Minz) (Podoüen 1750 — 1831

Alt-Ofen) und R. Mordekhai ben Abraham Benet (Csurgö 1753 - 1829

Karlsbad [Karlovy Vary], Tschechien), verhandelt worden war, und beide

hatten eine Meiseis' Ansicht in Frage stellende Position bezogen. Schliesslich

belegt das Dokument auch, wer nach dem Tod des Pressburger
Rabbiners Me'ir Barby und des Eisenstädter Rabbiners Ascher-Lemmel Glo-

gau (beide waren 1789 gestorben) die Autorität in der Region war, zumindest

insoweit, dass sich der Rabbiner von Szerdahely genötigt sah, Landaus

Meinung einzuholen, um ihrem Rechtsentscheid zu begegnen. Mit all

diesen Hintergrundinformationen wird der Fall einer Namensschreibweise,

so unbedeutend er an sich ist, zu einer wertvollen Quelle hinsichtlich
der Beziehungen zwischen den Rabbinern jener Zeit.

Im letzten Fall, auf den ich hier eingehen möchte, geht es ebenfalls um
den Fall eines Scheidebriefs, zu dem verschiedene Briefe und Entscheide

gehören. R. Joshua Mordekhai Falk, der aus Polen stammende Rabbiner

von Körmend, hatte in seiner Gemeinde im Sommer 1780 einen Scheidebrief

ausgestellt. Der hoch angesehene Pressburger Rabbiner R. Me'ir
Barby jedoch hatte dieses Dokument für ungültig erklärt. Sein Hauptargument

war, dass es in einer Gemeinde, in der zuvor noch kein solches

Dokument ausgestellt worden ist, noch keine allgemein akzeptierte
Schreibweise für den Namen des Ortes auf Hebräisch gibt, was zu
Missverständnissen führen könnte. R. Joshua Falk bat den Rabbiner von
Rechnitz, R. EFazar ben EFazar Kallir (Eisenstadt 1741 — 1801 Kolin,
Böhmen) um seine Meinung und sandte ihm sogar eine Abschrift des

Scheidebriefs zu. R. Kallir jedoch sah sich dazu ausser Stande und leitete
den Brief weiter an Landau, der Me'ir Barbys Entscheidung zustimmte
und dem Rabbiner von Körmend eine sichtlich erniedrigende Strafe auferlegte:

dx d'hp ipVip nnxi orna d'hp wbw ppa mx'Vn xVi Wa pu'J nc xV rrrn üvtnn
xia' xiai 'iPDnV xx' tx mx'Vm pü'j maVna dü'h maV'i aman n'a 'ipaina mm

.vVv tt pam mV pin dx imx non pin 'nxia inxa na'ao VapV nna

57



Dieser Ignorant [der Rabbiner] ist von heute an für drei Jahre nicht autorisiert, in
Fragen von Scheidenbriefen und halisa tätig zu werden; und nach drei Jahren
[auch nur], wenn er die Zeit bis dahin im Lehrhaus verbringt und die Scheidebriefe

und halisa betreffenden halachischen Bestimmungen ordentlich lernt. Dann ist
er wieder befugt; er „komme mit Freuden" (Ps 126,6) und empfange die Ordination

(nS'öD) von einem der Weisen unserer Tage, nachdem dieser ihn geprüft hat.
Wenn er ihm geeignet erscheint, vollziehe er an ihm die Ordination.18

R. Kallir Hess R. Joshua Falk den Entscheid Landaus wissen, einige
Abschnitte seines Briefes sind auf den Monat Av des Jahres 5540 (Sommer
1780) datiert.19

Falk beschloss an diesem Falle, den Mittelsmann zu übergehen und
wandte sich direkt an Landau. Sein Argument kann aus Landaus Antwort
rekonstruiert werden: Seiner Meinung nach hat jede Tradition einmal bei
null angefangen, und auch die Orte, die jetzt auf eine Geschichte der

Ausstellung von Scheidebriefen am Ort verweisen können, haben einmal
einen ersten Fall gehabt. Dieses Argument lässt Landau jedoch nicht gelten
und weist es in seinem zweiten Responsum zu diesem Fall zurück.20 Weitere

Details enthüllt dazu noch ein dritter Brief. Dieser Brief stammt von
dem Eisenstädter Rabbiner Ascher-Lemmel Glogau und ist an Rabbiner
Kallir gerichtet. Darin milderte er Landaus harsches Urteil über Falk (er
beschrieb ihn als ignorant, arrogant und impertinent) etwas ab und
schrieb:

ViosV 'ixnip D'ip'irn ami 'j© bv vnVx©i ,'V pnrn nss prraV m'n 5"in mian xs

.mi'irs ano»© D'im nasa pViss anaan nxi p© p©xm bv 3'©m ,dV>3©2 mn
'3©a ins naxn© p xya' dx© '"a iriVra an tds 'ash may phaa 'aan pV [...]
o'umn hhsa ia'x© ttxi 'a p"D imiah xh© i'Vy sin' .pis m'a nnxh h"an D'iai
D'aomsa a'aai naaa a'ans naa iV ©'i .xiso xha xas xin xhx ,mpa 'irai i©xa

.phisa ai D'a© naa "n©i ,ina©a ansoan

Besagter Lehrer kam heute zu mir, weinte und beklagte sich vor mir. Als ich ihn
nach den beiden Hauptgründen fragte, die den Scheidebrief für sie [die beiden
ablehnenden Rabbiner] ungültig machen, antwortete er bezüglich des ersten, dass

er dies so als Brauch in Polen bei einigen Rabbinern erlebt habe, die [Scheidebriefe]

unabhängig ausstellten [...]. Daher habe ich ihn Eurer Hochverehrten Hoheit,
möge ihr Licht scheinen, anempfohlen. Sollte es sich nach gründlicher Prüfung
herausstellen, dass er in beiden Hauptgründen Recht hat, habt Mideid mit ihm

18 mirra Sill, Bd: II: Even ha-'E^er, Nr. 105.

19 In deutscher Übersetzung veröffentlicht ist der Fall bei IGNAZ REICH, Beth-

El. Ehrentempel verdienter ungarisches Israeliten, 4 Bde, Pest 21867, Bd. II, Heft 1,
S. 290-293.

20 min'S yTU, Bd: II: Even ha-'E^er, Nr. 106.

58



und verachtet ihn nicht so sehr, denn ich habe gefunden, dass er ganz und gar
kein Ignorant ist, wie es mir zunächst schien. Vielmehr ist er „ein Korb voll
Bücher" (bMeg 28b). Auch besitzt er Empfehlungsschreiben von einigen berühmten
Rabbinern, die voll des Lobes von ihm sprechen, als er einige Jahre als Rabbiner
in Polen wirkte.21

Es sind also nicht allein rein halachische Erwägungen, die hinter der ganzen

Auseinandersetzung um den Scheidebrief von Körmend stecken.

Vielmehr haben gegen Ende des 18. und am Beginn des 19. Jahrhunderts
mehr und mehr jüdische Gemeinden, die zuvor kaum bestanden haben

oder gerade eine Handvoll Familien zählten, erheblich an Zahl und Ein-
fluss zugenommen, so dass sie einen eigenen Rabbiner anstellen und für
volle Unabhängigkeit in religiösen Angelegenheiten kämpfen konnten.
Diese Bemühungen um Eigenständigkeit kollidierten indessen mit den

Absichten der einflussreichsten Rabbiner der Region, die ihren Autoritätsanspruch

wahren wollten. Daher war diese Art der Auseinandersetzung
durchaus kein isolierter Einzelfall.

21 trtlOD TOD 13 TTTC? m pDS3, in: Kerem Shlomo IV/10 (1981), S. 12.

59


	Ezechiel Landaus Responsen als Quelle zur Geschichte der ungarischen Juden

