
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 69 (2013)

Artikel: Haine et mépris ou le fondement historique de la rivalité entre judaïsme
palestinien et babylonien au IIIème siècle de l'ère commune

Autor: Friedheim, Emmanuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960938

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960938
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Haine et mépris ou le fondement historique
de la rivalité entre judaïsme palestinien et babylonien

au IIIeme siècle de l'ère commune

par Emmanuel Friedheim*

Abstract
It is essential to understand the historical context, when pursuing the deeper meaning of any
event in history. The purpose of this article is to describe the historical background of the tension

and hatred between Babylonian and Palestinian Jewry in Talmudic Palestine, especially in the

3rd century C. E. To our mind, a combination of different factors can explain this complex

reality, inparticular, geographical and strategic aspects interrelated with economicfactors.

C'est au travers du prisme talmudique, que les historiens du judaïsme
ancien sont susceptibles d'éclairer avec prudence certains phénomènes
de l'histoire sociale de la communauté juive des premiers siècles de l'ère
commune. Les chercheurs ont depuis longtemps mis en valeur la

réciprocité des rapports entre Juifs de Palestine romaine et ceux de Babylo-
nie parthe puis sassanide, autrement dit au temps de la Mishna et du
Talmud.1 D'ordinaire conviviales et abondantes,2 ces relations dévoilent
également l'existence de fortes tensions,3 s'intensifiant durant la seconde

moitié du IIIème siècle de l'ère vulgaire.

* Dr. Emmanuel Friedheim, The Israel and Golda Koschitzky Department of
Jewish History, Bar-Ilan University, Ramat-Gan 5290002, Israel; emmanu-
el.friedheim@biu.ac.il; efriedheim@yahoo.ca.

1 M. BEER, The Sages of the Mishnah and the Talmud — Teachings, Activities and Lead¬

ership, éd. E. Friedheim, D. Sperber & R. Yankelevitch, Ramat-Gan
2011, pp. 10-27, 107-329 [Hébreu],

2 J. SCHWARTZ, Tension between Palestinian Scholars and Babylonian Olim in
Amoraic Palestine, dans: Journalfor the Study ofJudaism in the Persian, FLellenistic

and Roman Period 11/1 (1980), pp. 78-94, p. 93: "There are of course countless
sources in which Babylonians and Palestinians study in harmony and no
tension or hatred is recorded"; Voir également notre étude à paraître: E. FRIED-

HEIM, Quelques remarques sur le regard de la diaspora babylonienne vis-à-vis
d'Eret^-Israël à l'époque talmudique, dans: Tsafon — Revue d'étudesjuives du Nord,
(sous presse).

3 Les sources rabbiniques semblent montrer que ce fut déjà au IIème siècle de

l'ère commune, après la débâcle de Bar-Kokhba (132-135) que certains Rab-

14



L'aggravation d'une réalité sociale à une époque déterminée, suppose
généralement l'existence d'un contexte historique étant à l'origine du
redoublement d'exacerbation. Le propos de notre recherche est, par
conséquent, de cerner historiquement plusieurs textes talmudiques et

midrashiques, de taille à mettre en lumière les dissensions entre ces deux
sociétés juives, afin d'en expliquer les tenants et les aboutissants. Loin
d'être exhaustive, notre étude se proposera toutefois de retracer certains

points cardinaux du sujet abordé,4 tout en suggérant une nouvelle piste
de recherche.

I.
Les invectives entre ces deux groupes sociaux furent pour la plupart,
originaires de la terre d'Israël vis-à-vis des Juifs babyloniens et pratiquement
jamais l'inverse. On rapportera ainsi plusieurs sources abondant dans ce

sens. C'est après l'an 224 de l'ère commune, que Rav Kahana, disciple de

Rav [= Abba bar Aïbou], le fondateur de l'académie rabbinique babylo-

bins affichèrent ouvertement la répulsion qu'ils éprouvaient à l'encontre des

Juifs babyloniens, notamment R. [= Rabbi] Yossi, originaire de la cité gali-
léenne de Sepphoris, œuvrant à Ousha, cf. TB Menahot 100a: pxnw "pnm
"Vaa (Et puisque l'on déteste les [Juifs] babyloniens). On notera cependant

que l'idée d'aversion ne figure ni dans l'occurrence babylonienne parallèle [cf.
TB Yoma 66a] ni même dans la source tannaïtique d'origine galiléenne de cette
tradition, cf. Posefta Kipourim, 3 (4 suivant le manuscrit d'Erfurt), 13 [éd. LlE-
BERMAN, p. 245], Peut-être aussi ne s'agit-il que d'une interprétation babylonienne

tardive (TVème siècle), des paroles de R. Yossi et que rien ne semble

prouver qu'en son temps Hème siècle) on exécrait déjà les Juifs de Babylonie
en Galilée. Cela dit, S. Lieberman fut d'avis que ces tensions étaient
contemporaines des Tannaïm (cf. S. LIEBERMAN, Studies in Palestinian Palmudic Pitera-
ture, éd. D. ROSENTHAL, Jerusalem 1991, p. 336. [Hébreu]: « Comme on
affirma explicitement à l'époque des Tannaïm: 'car on hait les babyoniens' »), et
d'après Schwartz, elles débutèrent vraisemblablement encore plus tôt, cf.

IDEM, Pension between Palestinian Scholars, pp. 80-81: "In any event, we see that
there was an animosity which existed quite early. An anti-Babylonian pathos
was also evident in the teachings of Palestinian scholars during the Tannaitic
period [...]."

4 On se remémorera à cet égard les propos judicieux de S. LIEBERMAN, Jewish
Life in Eret% Yisrael as Reflected in the Palestinian Talmud, dans: IDEM, Text
and Studies, New York 1974, pp. 180-189, p. 180: "An attempt to portray life
in Eret% Yisrael in any given period in a short paper, is attempting to teach the
whole Torah while standing on one leg. I shall therefore limit myself to a brief
glimpse into certain phases ofJewish life in Eret% Yisrael during the first centuries

after the fall of the Second Commonwealth."

15



nienne de Soura, quitta sur les conseils de son maître la Babylonie, après
avoir tué par mégarde un délateur juif.5 La recherche historique a prouvé

que la suite du récit se déroulant en Palestine romaine, rendue par la
variante babylonienne du Talmud de Babylone est biaisée, contrairement à la

version des faits rendue par le Talmud de Jérusalem, reconstituant le cours
des événements avec davantage de précision historique.6 Cette dernière

source évoque les pérégrinations de Rav Kahana en Galilée occasionnant

plusieurs altercations avec de simples Juifs galiléens lesquels, à en croire ce

texte, moururent après s'être moqués de lui.7 Rav Kahana décida alors de

regagner la Babylonie mais pas sans avoir obtenu au préalable
l'autorisation de R. Yohanan, le plus grand Sage de son temps [décédé en
l'an 279], siégeant à Tibériade. Sachant vraisemblablement que ce dernier

ne l'autoriserait pas à quitter la terre d'Israël, Rav Kahana employa l'astuce
suivante : « Un homme détesté par sa mère, mais dont la femme de son
père qui n'est pas sa mère le respecte, chez qui devra-t-il résider R.
Yohanan lui répondit : « Il ira là où il est considéré ». Kahana quitta aussitôt

[la terre d'Israël]. On vint annoncer alors à R. Yohanan que Kahana regagna

la Babylonie ».8 La « mère » ne fut autre que la terre d'Israël où Rav
Kahana fut très mal accueilli, tandis que sa « belle-mère » représentait la

communauté juive de Babylonie qui l'appréciait bien mieux. Le texte du

5 TB Baba Qama 117a.

6 TJ Berakhot II, 3 (5c); D. SPERBER, On the Unfortunate Adventures of Rav
Kahana — A Passage of Saboraic Polemic from Sassanian Persia, dans: S. SHARED

(éd.), Irano-Judaica I: Studies Relating to Jewish Contacts with Persian Culture

throughout the Ages, Jerusalem 1982, pp. 83-100.
7 Ibid: in V'R .x'BEO x5p na V'x .pns in in mrian xanV p'"?o in pio oViv nm xma

x'aun x5p na Vx pn m mnan n'a snsnai .mV mm pi anma xmn xmm mm
na mrrx xjxi 'ma mp'^o na iox ,m5 mm pi anma xmj xmm mm in V"x

n'p'boi p p '5 nimn Vira Vxiuro xinx an nVüp'oV mp'Vo (Kahana était très

jeune, lorsqu'il vint ici [= en terre d'Israël], il fit la rencontre d'un vil personnage,

qui lui dit (en se moquant de Rav Kahana probablement en raison de sa

grande taille, EF]: « Quelle voix [entends-tu] dans le ciel Il lui répondit: 'Le
destin de cet homme a été scellé' [autrement dit: il mourra] et il en fut ainsi.
Il croisa un autre scélérat qui lui dit: 'Quelle voix entends-tu dans le ciel ?' il lui
répondit: 'Le destin de cet homme a été scellé' [autrement dit: il mourra] et il
en fut ainsi. Il dit alors: 'Je suis monté' [= en terre d'Israël] pour mériter et
voilà que je faute, suis-je monté pour tuer les habitants de la terre d'Israël |I1

dit] Partons et quittons cette terre [et retournons en Babylonie] »).

8 Ibid: pV mV xipia mmxi mnmxi mV xioaa mo'xi m V'x pnr 'i msV xnx

pm' 'iV m1? pax pnx .pVoi p p xma mV nm .mV ppiai pV Vit" V'x mV Vim

xma nm: xn.

16



Talmud de Jérusalem nous relate ensuite l'anecdote de R. Zeira,9 lequel
désireux d'acquérir une part de viande, fut malmené sans raison apparente,
par un charcutier galiléen.10 Ce même passage talmudique rapporte plus
loin les mésaventures de R. Yassa, roué de coups par un Juif galiléen, alors

qu'il se baignait dans les thermes de Tibériade.11 Notons que dans ces trois
récits, les victimes furent des Sages babyloniens de passage en terre
d'Israël et que c'est visiblement en raison de leur origine babylonienne
qu'ils furent rudoyés par leurs coreligionnaires galiléens.12 Au IIIème siècle,

9 Sur la place primordiale occupée par Eret^-Israel dans la vision doctrinale du
judaïsme pronée par R. Zeira, cf. par exemple: TB Baba Metsia 5a; TJ Ta'aniot

II, 13 (66a); TB Shabbat 41a; TB Ketoubot 11 Ob-1 lia; TB Baba Metsia 85a;
TB Baba Bathra 158b; Tévitique Babba 34, 7 (éd. MARGULIES, p. 783 & n. 5).

10 cf. Supra, n. 6: p IDIpl X2n F2 ,i?2 ^ 02 '7TK N22"7 22 KT5n '2

Vnp xVi prw iV 3D V"x .nonp tm ma ptparn V'X KmD'ï pin nasa V's .xma
.nVs? riap kVi nxa xaai is 's 30 's -fi 3d .'iVr riap xVi 's -\b dd .'iVs

m V>3X xVi xdhi sim» ®'3 na jm pri lax .msn imb mm xirom .pmai ts»
prrirc .xmu f*7D pV lax pi sin nai mV piax nonp in nri niai tv isipi xiari wi
xpsj mrnx pinswxi nwri^D "33 (R. Zeira, une fois arrivé ici [= en terre
d'Israël] s'en alla faire une saignée. Il se rendit pour acheter un kilogramme de
viande chez le charcutier. Il lui dit : « À combien s'élève le kilogramme » il lui
répondit: « 50 pièces et une rossée [avec un instrument métallique, suivant
l'explication du commentaire de R. M. Margalith (1710-1780): Pené Moche] ».

Il lui dit alors : «Je te donnerai 60 pièces mais sans recevoir le coup en question

». [Le charcutier refusa et fit augmenter les enchères]. Je te donnerai
70 [pièces] mais sans recevoir de coups, je te paierai 80 pièces, je te donnerai
90 pièces, jusqu'à ce qu'il parvînt à 100 pièces pour ne pas recevoir la correction.

R. Zeira lui dit : « Fais comme bon te semble [= R. Zeira paya finalement
100 pièces, soit le double du prix d'origine, tout en étant malmené, EF] ». Il se

rendit au soir à la maison d'études et dit aux Sages : « Quelle infâme coutume
avez-vous ici, selon laquelle on ne peut consommer un kilogramme de viande
sans être préalablement brutalisé Ils lui dirent : Mais qui s'est donc comporté
de la sorte il leur dit : Ce charcutier untel, les Sages envoyèrent le chercher [et
en arrivant], on trouva le cercueil du charcutier que l'on sortait »).

11 Ibid.
12 Ceci en dépit du fait que leur origine babylonienne ne fut aucunement invo¬

quée lors de ces altercations. Cela dit, il semble évident qu'il s'agit ici
d'étrangers de passage en Galilée, ce qui est nettement démontrable puisque le

texte du Talmud de Jérusalem stipule explicitement à propos de chacun
d'entre eux: XDnV prio 13, suggérant ainsi qu'ils vinrent d'ailleurs, manifestement

de Babylonie, où — du reste — Rav Kahana s'en retourna (V33V xmD mm).
Selon Lieberman, l'accoutrement de ces Sages, notamment les chaussures,
l'araméen babylonien différent de l'idiome araméen galiléen propre à ces
rabbins, ainsi que l'attitude générale de ces hommes de passage — notamment

17



lorsque R. Simlaï, d'origine judéenne, se rendit en Galilée chez R. Yona-
than pour y apprendre l'herméneutique biblique et son art, celui-ci lui
rétorqua : «Je détiens une tradition de mes ancêtres de n'enseigner
l'exégèse, ni à un babylonien ni à un sudiste [= judéen], car ils sont
vulgaires et pauvres en Tora »,13 R. Jérémie, originaire de Babylonie, œuvrant
en terre d'Israël au IVème siècle de l'ère commune, considérait les Juifs
babyloniens comme ineptes ('XIPDU 'xVan).14 Ce même Sage fut d'avis que
le verset du livre des Lamentations (III, 6), stipulant : « Il m'a relégué dans

des régions ténébreuses comme les morts, [endormis] pour toujours », se

réfère à l'étude babylonienne.15 Selon R. Osh'aya et R. Itzhak, amoraïm de

la terre d'Israël, les Sages palestiniens sont réciproquement affables, tandis

que ceux de Babylonie se nuisent mutuellement.16 R. Simon b. Laquish [=
Resh Laquish] nageant dans le Jourdain refusa la main tendue de Rabba
bar bar-Hanna le babylonien pour en sortir, en s'exclamant : « Dieu, [que]

je vous hais [idV XJ>30 xnbx] »,17 Selon certaines sources midrashiques
originaires d'Eret^-Israel, les eaux « pestilentielles » de l'Euphrate irriguent les

terres babyloniennes, lesquelles ne représentent que deuil et lamentations.18

D'après R. Yohanan et Resh Laquish, la Babylonie n'est autre que
le caveau des trépassés du Déluge, un lieu conspuant sans relâche les Sages

de la Tora.19 Resh Laquish aurait sommé un groupe de Juifs babyloniens

parcourant le marché de Tibériade de se disperser tandis que R. Yohanan
les vouait aux gémonies.20

celle de R. Zeira soucieux d'acquérir une grande part de viande pour pallier à

une faiblesse physique causée par une saignée, au moment où la population
juive de Palestine romaine souffrait pour sa part d'une grande précarité
économique au Illème siècle [voir infra], prouvent que les caractéristiques
économiques et culturelles babyloniennes constituèrent les principaux facteurs
suscitant la discorde avec les galiléens, cf. S. LlEBERMAN, Studies in Palestinian

TalmudicUterature, éd. D. Rosenthal, Jerusalem 1991, pp. 331-332 [Hébreu].
13 TJ Pessahim V, 3 (32a). Dans l'occurrence babylonienne en TB Pessahim, 62b la

tradition est inversée, cf. le commentaire de SCHWARTZ, Pension between Palestinian

Scholars, p. 83 n. 21.

14 TB Ketouboth 75a.

15 TB Sanhédrin 24a.

16 Ibid.

17 TB Yoma 9b.

18 Tamentations Rabba — Petih'ata 19 (éd. S. BUBER, p. 15).
19 Ibid. 23 (éd. S. Buber, p. 17).

20 Cant. Rabba 8 (édition de Vilna).

18



II.
Il nous semble qu'un contexte historique conjuguant plusieurs facteurs fut
à l'origine de ces réactions excédées. Il faut noter en premier lieu que les

textes d'origine judéenne/galiléenne du IIIème—IVème siècles, blâment les

Juifs babyloniens les culpabilisant de la destruction du second temple de

Jérusalem en l'an 70 de l'ère commune Ainsi, dans les exemples signalés

auparavant, Resh Laquish justifie son inimitié à l'encontre de Rabba bar
bar-Hanna en affirmant que si ses ancêtres babyloniens avaient tous rallié
le mouvement du retour à Sion du temps d'Ezra et de Néhémie à l'époque
perse [VIème—Vème siècles avant l'ère commune], ils auraient été perçus
comme de l'argenterie qui ne tombe jamais en déliquescence, mais

puisqu'ils ne furent qu'une infime minorité à avoir quitté la Babylonie, ils

sont comparés au cèdre soumis à la putréfaction.21 En contraignant ces

Juifs babyloniens à se disperser dans le marché de Tibériade, Resh Laquish
invoqua un motif similaire en disant : « Lors de votre venue [litt:
montée/ascension à l'époque perse] vous n'étiez pas comme une muraille,
tandis qu'ici vous l'êtes devenus »22 L'occurrence du Talmud de Jérusalem

rapportant les déboires de R. Zeira face au charcutier galiléen,23 connaît

une variante en Cant. Rabba,24 relatant différemment le récit des faits,

pour peu qu'il s'agisse en fait du même événement. On y lit comme suit :

Si les Juifs [dans le texte : Israël] étaient montés comme une muraille de Babylonie

le temple n'aurait pas été détruit [en ce moment] une seconde fois'.
R. Zeira se rendit [litt: sortit] au marché pour y acheter un objet/marchandise
[x»(l)p»].25 Il dit au commerçant : 'soupèse, évalue avec justesse'. Ce dernier lui
rétorqua alors : 'Ne t'en iras-tu donc pas d'ici, babylonien, dont les ancêtres ont
détruit [= le temple] ['nnas pain 'i "Van xan p jV Vtx nx rr"?]', à ce moment R
Zeira s'interrogea : 'En quoi mes ancêtres diffèrent-ils [globalement] des siens'
Il se rendit alors à la maison d'études et entendit la voix de R. Shila qui interprétait

le verset 'si c'est une muraille' {Cant. 8) en disant : 'Si les Juifs [dans le texte :

Israël] étaient montés de l'exil [= Gola/Babylonie] le temple n'aurait pas été
détruit une seconde fois. R. Zeira dit alors : 'Un bel enseignement m'a délivré
ce commerçant inculte [dans le texte : pxn ai?]'.26

21 TB Yoma 9b.

22 Cant. Rabba 8 (édition de Vilna).
23 Supra, n. 6.

24 Cant. Rabba 8, 11 (éd. S. DUNSKY, p. 174).
25 M. SOKOLOFF, A Dictionary ofJewish Palestinian Aramaic of the Byzantine Period,

Jerusalem 1990, p. 327, s. v. napö.
26 Supra, n. 24. Et dans le texte: tinpnn rrn mn xV Vnao min ihm 5xiw nVx

rrap dïd xnyu; x'nrn.

19



Ce passage éloquent suggère que l'accusation que le judaïsme galiléen
portait vis-à-vis des babyloniens, concernant leur part de responsabilité
dans la destruction du second temple, fut partagée tant par la classe rab-
binique que par les strates populaires. Il est même fort envisageable que
les roturiers prirent position sur la base d'un enseignement identique
fréquemment enseigné par les Sages, ce qui en dit long sur les profonds
clivages fractionnant la communauté juive galiléenne de sa consœur
babylonienne. Concernant l'historicité factuelle de la dialectique avancée

par ces Juifs de Galilée, on est enclin à réfuter l'argumentation proposée.
En effet, il est difficile de déceler une once d'authenticité dans la
réprobation formulée et cela pour deux raisons principales. Comment
pouvait-on, primo, incriminer et calomnier la communauté des Juifs babyloniens

de la seconde moitié du IIIème siècle, de la destruction du second

temple de Jérusalem ayant eu lieu en 70 de l'ère chrétienne Secundo, en
admettant que la communauté juive de Babylonie eût réellement rejoint
en masse au cours de la période du second temple, sa consœur de la

terre d'Israël, l'issue du conflit de 66-73 contre Rome aurait-elle été

différente ?27 Rien ne peut, selon toute apparence, assurer du contraire, car

ce questionnement relève davantage d'une réprobation diffamatoire que
de l'histoire scientifiquement fondée.

Malgré tout et en dépit du caractère chimérique et historiquement
invraisemblable d'un tel réquisitoire, le devoir de l'historien est de vérifier
toute assertion en privilégiant en exclusivité les sources contemporaines,
reflétant une mentalité antique, à la fois singulière et révolue. Il y a lieu

par conséquent d'approfondir la question reflétant l'entrelacement de

l'histoire politique factuelle des Judéens durant la grande révolte des

Juifs contre Rome (66-73/4). Une réalité, susceptible d'alimenter au fil
des siècles une histoire amplifiée des mentalités, radicalisant les

positions, à la lumière des difficultés quotidiennes spécifiques au IIIème siècle,
ainsi que nous tenterons de le démontrer.

III.
Il est plausible que les insurgés juifs durant la grande révolte contre Rome

espéraient voir leurs coreligionnaires de Babylonie leur venir en aide. Un
texte de Flavius Josèphe rapporte effectivement le fameux discours,

27 Tel est l'avis de R. Yohanan en TB Yoma 9b: « Même s'ils [= les Juifs babylo¬
niens] étaient montés en masse au temps d'Ezra, la présence divine ne serait

pas restée dans le sanctuaire. »

20



qu'aurait prononcé le roi Agrippa II (27-92 p. C.) en l'an 66 de l'ère
chrétienne, s'efforçant coûte que coûte de dissuader les Juifs de s'insurger contre
Rome. Le monarque juif, vassal de Rome, invoqua de nombreux arguments
d'ordre théologique, militaire, politique et historique. On y trouve notamment

le passage suivant28: « Quels alliés espérez-vous donc pour cette guerre
Les tirerez-vous des contrées inhabitables car sur la terre habitable, tout est

romain, à moins que vos espérances ne se portent au delà de l'Euphrate et que vous ne

comptiez obtenir des secours des Adiabéniens, qui sont de votre race29 (oi pèv yàp È7ti xfjç

oiKor>|i£vr|ç jiâvxeç eiaiv 'Pcogaîoi, si pif) xiç wtèp Eixppaxqv èkxeIvsi xàç éfotlSaç Kai

xoùç £K xrjç Â5iaPr|vfjç opocptAouç o'isxai 7ipooapwsiv); mais il ne s'engageront

pas dans une si grande guerre pour de vains motifs, et s'ils méditaient
pareille folie, le Parthe ne le leur permettrait pas ; car il veille à maintenir la

trêve conclue avec Rome, et il croirait violer les traités s'il laissait un de ses

tributaires marcher contre les Romains. » Ce texte prouve que les Juifs de

Palestine, notamment les insurgés, souhaitaient ardemment l'ouverture d'un
second front contre Rome grâce à un éventuel soutien des myriades juives
babyloniennes,30 notamment les Juifs extrêmement nombreux d'Adiabène,31

28 Flavius JOSÈPHE, de Be/lo ludaico II, 16, 4 [388] (Traduction: THÉODORE
REINACH & R. HARMAND, Paris 1904, révisée et annotée par S. REINACH,
J. WEILL, E. Leroux, publications de la société des études juives, Paris 1900-

1932).
29 Cf. REINACH ET al., n. 216: « Plus exactement: dont la dynastie (Hélène et ses

fils) s'était convertie au judaïsme (cf. Antiquitates ludaicarum, XX, 1,2).
L'Adiabène était vassale des Parthes et, à ce titre, avait combattu avec eux en
Arménie contre les Romains sous Néron. »

30 FLAVIUS JOSÈPHE, Antiquitates ludaicarum, XI, 133 [Traduction de J. WEILL,
Paris 1900]: « c'est pour cela que deux tribus seulement en Asie et en Europe
sont assujetties aux Romains; les dix autres tribus sont restées au delà de

l'Euphrate comptant un nombre infini de membres qu'il a été impossible de déterminer »;

IDEM, Contra Apionem, I, 22 [194] (Traduction de R. HARMAND, Paris 1911):
« Il [— Hécatée d'Abdère] dit aussi combien notre race est populeuse. « Bien des

myriades de Juifs, dit-il, furent d'abord emmenées à Babylone par les Perses (Aéysi 5è Kai

jtEpi xoù 7ioA.uav0pcojtôxaxov ysyovévai f|pâ>v xô ë0voç- noXkàq pèv yàp fipârv,
tpriclv, àvaajiàaxouç siç BaßiAcöva Ilspaat Ttpôxepov aùxrôv s7ioir|aav
puptàSaç). » Lors de l'affaire de la statue impériale que l'empereur Gaïus Caligula

(37-41) ordonna de placer dans le temple de Jérusalem, le légat romain de

Syrie, Petronius, fut effrayé à l'idée que des hordes de Juifs babyloniens n'en
viennent à ouvrir un front oriental contre la Syrie romaine au moment où il
devait faire face également à une opposition similaire en provenance de Palestine

romaine, cf. PHILON D'ALEXANDRIE, Eegatio ad Caium, 216-217:
«Petronius redoutait aussi les troupes d'au-delà de l'Euphrate; Baby lone et beaucoup d'autres

satrapies ont des colonies de Juifs. Il le savait aussi bien par le témoignage de sesyeux que

21



de ses oreilles /...] CE(p6ßouv 5è aùxov Kai ai Ttépav Eïxppâxou ÔDvâpsiç' fjSei yàp
BaßtASva Kai noXXàc, aXXaq xc5v aaxpa;tetc5v vnà 'IouSalcov Kaxexopévaç, oùk
àKof] pôvov àXXà Kai Ttelpa [...]). Petronius craignait avec raison que la nouvelle
de cette dédicace inouïe ne les poussât à une expédition soudaine et que, se

soulevant de toutes parts, ils n'enfermassent, comme dans un cercle, les

troupes romaines, pour les tailler en pièces »; 282: « Et ce n'est pas seulement
les provinces du continent qui sont, semées de nombreuses colonies juives,
mais aussi les îles les plus célèbres, l'Eubée, Chypre, la Crète. Je ne parle pas de

celles qui sont au-delà de l'Euphrate: à part une légère fraction de la Babylonie et de

quelques autres satrapies, toutes les villes de ces contrées, qui ont un sol fertile, sont habitées

par des Juifs (Kai ötamcö xàç Ttépav Eùcppàxotr Ttàcrat yàp eÇco pépouç
ßpaxso?, BaßtAcbv Kai xà>v äXXav aaipaîieicov ai àpexâaav ëxoucai xf)v èk

Kt)KÀ,cp yfjv 'IouSaloDÇ sxodgvv oiKr|xopaç) ». Cf. également: E. M. SMALLWOOD,
Tegatio ad Caium, Leiden 21970, p. 272. C'est après sa victoire sur les insurgés,

que Titus leur reproche « d'avoir contacté les Juifs d'au-delà de l'Euphrate
pour concerter la révolte » (cf. JOSÈPHE, de Bello Iudaico, VI, 343); N. DEBE-

VOISE, A Political History ofParthia, Chicago 1938, pp. 93-95; R. GhirshmAN,
Iran, Harmondsworth 1954, p. 272.

31 II est effectivement bien connu que les princes d'Adiabène, notamment la
reine Helène et son fils Izatès, se convertirent avec enthousiasme et ferveur au

judaïsme au 1er siècle, peu de temps avant la destruction du sanctuaire juif en
l'an 70, cf. FLAVIUS JOSÈPHE, Antiquitates ludaicarum, XX, 17-96; I. M. GAFNI,
Babylonian Jewry and its Institutions in the Period of the Talmud, Jerusalem 1976,

pp. 28-33 [Hébreu]; IDEM, The Jews of Babylonia in the Talmudic Era — A Social
and Cultural History, Jerusalem 1991, pp. 64-68. [Hébreu] Sur l'importance de

l'implication de la famille royale d'Adiabène dans la vie quotidienne des hiéro-
solomytains, au sein du temple ainsi que pour l'ensemble de la communauté
judéenne affrontant les années de sécheresse, on rapportera les sources
suivantes: Mishna Yoma 3, 10; Tosefta Kipourim 2, 3 (éd. LlEBERMAN, p. 230);
TJ Yoma 3 (41a); TB Yoma 37b; Tosefta Péah 4, 18 (éd. LlEBERMAN, p. 60);
Tosefta Méguila 3 (4) 30 (éd. LlEBERMAN, p. 362); Mishna Naftr 3, 6; Tosefta Souka

1, 1 (éd. LlEBERMAN, p. 256). Et al. Il est important de noter qu'au temps du
Talmud (IIIèmc siècle) de nombreux Juifs résidaient encore vraisemblablement
en Adiabène, cf. TB Quidoushin 72a; Yevamot 16b-17a; Mo'ed Oatan 28a; Nida
21b; Baba Bathra 26b, cf. A. OPPENHEIMER [in collaboration with B. ISAAC &
M. LECKER], Babylonia Judaica in the Talmudic Period, Wiesbaden 1983, pp. 21-
24. Ces Juifs adiabénites, convertis par dévouement, devaient donc manifestement

être concernés par le sort de Jérusalem et du temple lors de la grande
révolte de 66 s'octroyant visiblement un blanc-seing pour appuyer les Judéens
insurgés contre Rome. Josèphe rapporte effectivement le soutien militaire de
deux parents du roi Monabazus d'Adiabène avec l'aide de Niger originaire de

Pérée et de Shila (Silas) le babylonien (SîXaç ô BaßtAcovio«;), lequel servit
préalablement sous les ordres d'Agrippa II avant de basculer dans le camp des

insurgés, cf. Flavius Josèphe, de Bello Iudaico, II, 520; VI, 356: « Ce jour-là, les fils
et les frères du roi Izatès, auxquels s'étaient joints un grand nombre de ci-

22



susceptibles de mettre en péril, ou du moins de déstabiliser, l'hégémonie
romaine au Levant. Selon A. Schalit et bien d'autres chercheurs, l'empereur
Néron (54-68) estimait par imitatio Alexandri réincarner le conquérant
hellène,32 à l'instar duquel — et contrairement à la paix signée par convenance
avec Tiridate lors de sa soumission au printemps de l'an 63 à Rhandeia

devant Cn. Domitius Corbulon33 — préparait une guerre sans merci pour

toyens distingués, supplièrent César [= Titus] d'accepter leur soumission »;
S. C. MiMOUNI, Lejudaïsme anàen du Vie siècle avant notre ère au III' siècle de notre

ère: Des prêtres aux rabbins, Paris 2012, p. 472. Cela dit, le concours des

régiments de Juifs babyloniens à la révolte de Judée demeura extrêmement limité,
car aucune source n'évoque la conflagration du front oriental (Rome/Adia-
bène-Parthie/population juive) ni même un déploiement conséquent de
bataillons juifs babyloniens ouvrant une nouvelle ligne de front contre Rome, cf.

J. NEUSNER, The Jews East of the Euphrates and the Roman Empire I. 1st-
3rd Centuries A. D., dans: W. HAASE & H. TEMPORINI (éd.), Aufstieg und
Niedergang der römischen Welt [= ANKW\, II, 9/1, Berlin — New York 1976, pp. 52-
53: "Babylonian Jewry did not participate in the war of 66-73 [...]. The only
support the rebels received was from Adiabene"; M. TruSCHEL, Le royaume
d'Adiabène et la guerre juive de 66, dans: Histoire antique et médiévale, 43 (2009),

pp. 40-45.
32 Suétone, Nero, XIX, 2; Pline l'ancien, Historia Naturalis, VI, 15, 40;

A. SCHALIT, Roman Policy in the Orient from Nero to Trajan, dans: Tarbi% —

A Quarterly Review of the Humanities, 7/2 (1936), pp. 159-180 [Hébreu]. Selon
A. Brühl, Néron était un « admirateur fanatique » d'Alexandre le Grand,
cf. A. BRÜHL, Le souvenir d'Alexandre le Grand et les Romains, dans:

Mélanges de l'école française de Rome Al (1930), pp. 211-212; E. M. SANFORD, Nero
and the East, dans: Harvard Studies in Classical Philology 48 (1937), pp. 75-103;
A. AiARDI, Interessi neroniani in Oriente e in Africa. L'idea di Alessandro

Magno, dans: Atti del Istituto veneto di science, lettere ed arti 138 (1979-1980), pp.
563-572; J. L. VOISIN, Exoriente sole (Suétone, Ner., 6) - D'Alexandrie à la Do-

mus Aurea, dans: E'Urbs: Espace urbain et histoire fer siècle av. J. C. — III" ap. J. C.),
Rome 1987, pp. 509-543; S. A. Alcock, Nero at Play? The Emperor's Grecian

Odyssey, dans: J. ELSNER & J. MASTERS (éd.), Reflections ofNero — Culture,

History & Representation, London 1994, p. 104: « Nero seemingly demonstrates
an interest in natural phenomena deliberately reminiscent of Alexander the

Great, a ruler whose powerful image drew Nero, as other Roman leaders, to
emulation. » Pour une affirmation bien plus nuancée, voire sceptique, cf.
E. S. Gruen, Rome and the Myth of Alexander, dans: T. W. HlLLARD ET AL.

(éd.), Ancient History in a Modem University, I: Ehe Ancient Near East, Greece and

Rome, Grand Rapids 1998, pp. 178-191; E. CHAMPLIN, Nero, Cambridge
(Mass.) 2003, p. 111 : « There were other models which he [= Nero] could

imitate, the most obvious being Augustus and Alexander. » Ibid., p. 307 n. 90.

33 M. Amit, A History of the Roman Empire, Jerusalem 2003, p. 327 [Hébreu],

23



s'approprier l'Arménie34 ainsi que très vraisemblablement l'immensité du

royaume parthe.35 Selon Schalit, le principal facteur ayant nui au projet de

conquêtes de Néron, fut essentiellement le commencement des hostilités de

Judée en l'an 66,36 avec notamment la fameuse débâcle de la Legio XII
Fulminate/ sous le commandement du légat de Syrie, Cestius Gallus le 13

octobre/novembre 66.37 De fait, cette défaite constitua un sérieux revers militaire

pour Rome.38 A la différence de Néron qui ne réussit pas à concrétiser

34 Les arméniens étaient pour ainsi dire parthes ainsi qu'il découle d'un passage
de TACITE, Annales, XIII, 34, 5: Ad hoc Armenii amhigua fide utraque arma inuita-
hant, situ terrarum, similitudine morum Parthis propiores conubiisque permixti ac libertate

ignota illuc magis ad servitium inclinantes.

35 SCHALIT, ROman Policy-, J. KOLENDO, Le projet d'expédition de Néron dans le

Caucase, dans: J.-M. CROISILLE & P.-M. FAUCHÈRE (éd.), Neronia 1977 -Actes
du 2e colloque de la société internationale d'études néroniennes, Clermont-Ferrand, 27-28
Mai 1977, Clermont-Ferrand 1982, pp. 23-30; B. ISAAC, The Timits ofEmpire —

The Roman Army in the East, Oxford 21992, pp. 41, 44: "It is, however, obvious
that control of the Caucasus would serve no purpose for the defence of Syria,
but might be useful in moves against Armenia and, particularly, Media. The
plan was obviously expansionist in intention rather than defensive."

36 SCHALIT, Roman Policy, p. 169: «Le fait que le peuple juif ait déjoué l'asser¬

vissement de l'Orient par Rome à un moment crucial... nécessite d'expliquer
les actes des zélotes de l'an 66, autrement qu'à la lumière d'un événement
étroit se fixant des objectifs nationaux strictement réduits. Il nous incombe de

concevoir l'événement comme ayant une portée historique et mondiale. »
[traduction de l'Hébreu]; pour une approche plus nuancée, cf. M. T. GRIFFIN, Nero

- The End of a Dynasty, New Haven — London 1984, p. 233: "The Jewish
War remained a serious military commitment through 67 and would have
necessitated the postponement of Nero's venture."

37 E. SCHÜRER, The History of the Jewish People in the Age of Jesus Christ, I,
éd. G. Vermes, F. Millar & M. Black, Edinburgh 1973, p. 488: "In a gorge
near Beth-Horon through which his route led, he [= Cestius Gallus] suddenly
found himself surrounded on all sides by Jews, and was attacked with such
force that his retirement developed into a rout. It was only by leaving behind
a great quantity of his equipment, in particular valuable war material which
later proved useful to the Jews that he was able to escape to Antioch with the
nucleus of his army. With great jubilation the returning victors entered Jerusalem

[...]."
38 Flavius Josèphe, de Bello Iudaico, II, 499-555; E. Ritterling, Legio XII Ful-

minata, dans: Paulys Realencyclopädie der classischen Altertumswissenschaft, éd.

G. WlSSOWA, Stuttgart 1925, t. XII/2, cols. 1705-1710; G. BERTRANDY &
B. RÉMY, Legio XII Fulminata, dans: Y. Le BOHEC (éd.), Les légions de Rome

sons le Haut-Empire, Lyon 2000, pp. 253-257; J. B. CAMPBELL, Legion, dans:
S. HORNBLOWER & A. SPAWFORTH (éd.), The Oxford Classical Dictionary, Ox-

24



ses projets d'invasion, Trajan parvint, pour sa part, à mettre à exécution son
expédition parthique le 27 octobre 113. Ce dernier fut, à l'instar de Néron,
atteint de la « passion de la gloire", pour reprendre les propos de l'historien
romain Dion Cassius, se réclamant également d'Alexandre de Macédoine.39

Marie-Louise Chaumont a écrit à ce propos:
Les exploits de Trajan seront couronnés par le titre de Parthicus. Il lui restait
encore à descendre le Tigre en direction de la mer. Au passage, il imposera sa

loi à la Mésène et à la Characène. Mais le Golfe Persique devait marquer la
limite extrême de ses conquêtes, l'âge ne lui permettant plus de porter ses armes
jusqu'à l'Inde, tel un nouveau Alexandre.40

Trajan devait-il à son tour redouter une révolte en Judée, de taille à infléchir

le cours des événements militaires La réponse à cette interrogation
est vraisemblablement négative, car du temps de Néron et ce jusqu'à la

destruction du second temple, aucune légion ne campait en province de

Judée,41 où seules des cohortes auxiliaires constituaient les forces romaines

en présence.42 Cette lacune, étant à la base de la vulnérabilité militaire de la

province romaine de Judée, contraignit Rome à dépêcher à la hâte, la Legio

XII Fulminata de la province de Syrie pour tenter de mater le soulèvement

juif, une opération militaire dont l'issue désastreuse a déjà été évoquée

auparavant. Ce n'est qu'après la destruction du temple en 70, que les

Romains - tirant l'enseignement de cette faillite militaire - révisèrent le

déploiement de leurs troupes en Judée, positionnant dès lors et de manière

permanente, la 'Legio X Fretensis à Jérusalem.43 Le père de Trajan, M. Ulpius
Traianus, commanda du reste cette légion en 66 sous les ordres de Vespa-

ford 32003, p. 841b: "... it fought in the Jewish War and may have temporarily
lost its eagle in the retreat of Cestius Gallus from Jerusalem in AD 66".

39 SCHALIT, Roman Policy, pp. 175-189 [Hébreu]; DlON CASSIUS, Historia Romana,

LXVIII, 17,1.
40 M.-L. CHAUMONT, L'Arménie entre Rome et l'Iran I. De l'avènement

d'Auguste à l'avènement de Dioclétien, dans: W. HAASE & H. TEMPORINI

(éd.), HNRIFII, 9/2, Berlin - New York 1976, p. 140.

41 Le rang de la Judée romaine n'était pas consulaire, expliquant ainsi l'absence
de légion, cf. SCHÜRER, The History of the jeivish People p. 362: "Normally, only
auxiliary troops were stationed in provinces administered by a prefect or a

procurator, and they served under his command. This was the case also in
Judaea."

42 R. Yankelevitch, The Auxiliary Troops from Caesarea and Sebaste - A
Decisive Factor in the Rebellion Against Rome, dans: Tarbi% 49 (1980),

pp. 33-42 [Hébreu],
43 D. BAR, Aelia Capitolina and the Location of the Camp of the Tenth Legion,

dans: Palestine Exploration Quarterly 130 (1998), pp. 8-19.

25



sien pour réprimer la révolte juive en Pérée [actuelle Jordanie]. Il officia
également en 73/74 au poste de consul de la province sénatoriale de Syrie
où il lutta notamment contre les incursions parthes, en massant de solides

troupes tout au long de la frontière.44 D'ailleurs, Trajan-fils servit lui-
même de longs mois, en tant que tribunus militum en poste sur les rives de

l'Euphrate.45 C'était donc en fin connaisseur expérimenté des enjeux
géostratégiques, étant bien informé de la capacité militaire des Juifs de Palestine

à entraver une éventuelle campagne militaire romaine contre les

Parthes arsacides, que Trajan traitât le problème, une fois devenu empereur.

Fort de la Legio XFretensis stationnée à Jérusalem depuis 70, il pensait
s'être prémuni d'une diversion juive ; sauf que cette fois, une révolte juive,
d'une étendue géographique et d'une ampleur stratégique bien plus inquiétantes

pour Rome, éclata en 115, en Egypte, en Cyrénaïque se propageant
à Chypre pour finir en 117 en Mésopotamie [Adiabène, Osroène] avec la

Babylonie incluse, précisément de ces régions, où Trajan semble avoir
recruté son armée pour lancer sa campagne militaire. Cette révolte de la

diaspora juive essentiellement hellénistique, contre l'hégémonie romaine a

mérité l'attention de nombreux critiques,46 aussi n'est-il pas ici dans notre
intention de nous y attarder outre mesure. On rapportera, en revanche et
là encore, la proposition subtile de Schalit, concernant le poids décisif

rempli par la révolte de juive de 115-117, dans la décision du désengagement

de l'empire parthe de Trajan, puis de l'abandon relativement assez

rapide de ses conquêtes,47 avec pour conclure la politique de son successeur,

Hadrien (117-138) soucieux de négocier la fin des hostilités pour
rétablir au plus tôt la concorde avec les Parthes.48

44 Sh. ApplebAUM, Greeks andJews inAnàent Qw»«, Jerusalem 1969, p. 225 [Hébreu],
45 Ibid..

46 M. PUCCI, La rivolta ebraica al tetnpo di Traiano, Pisa 1981; D. ROKEACH (éd.),
The Revolts of the Jews in the Days of Trajan (115-117 CE), Jerusalem 1978
[Hébreu]; APPLEBAUM, Greeks and Jews; Mimouni, Le Judaïsme ancien, pp. 503-505;
M. SARTRE, L'orient rotnain — Provinces et sociétés provinciales en Méditerranée orientale

d'Auguste aux Sévères, Paris 1991, pp. 404-406. Et al.

47 CHAUMONT, L'Arménie entre Rome et l'Iran, pp. 140-141: «Cependant les

peuples si rapidement soumis acceptaient de mauvais gré une domination qui
leur avait été imposée par la force, d'autant plus qu'ils avaient à subir les exactions

du fisc romain. À son retour à Babylone, Trajan apprendra que tous les

pays conquis étaient entrés en rébellion, chassant ou massacrant les garnisons
romaines. »

48 Ibid., p. 143: «Même si l'on admet que, dans les derniers mois de son règne,
Trajan prit en orient certaines initiatives allant à l'encontre de sa politique et

26



Selon Schalit :

La précipitation avec laquelle Trajan battit en retraite après la chute de Ctési-
phon et la suspension de ses conquêtes dans Vhinterland iranien, sont avant tout
et directement imputables à la révolte juive. Voici que le rôle joué par les Juifs
du temps de Néron fut réitéré à l'époque de Trajan mais cette fois-ci, avec
davantage de fermeté. Les insurrections de ce petit peuple ont saboté la fondation
d'un état romain en extrême orient, et de la sorte, parvinrent à endiguer la ro-
manisation de ces contrées. Il faut donc attribuer au soulèvement des Juifs au

temps de Trajan [bien plus qu'à celui de 66] une portée historique universelle
dont les conséquences se ressentent jusqu'à nos jours... L'élan messianique [=
juif] a non seulement fécondé l'occident avec la naissance du christianisme,
mais aussi sans le vouloir, déterminer le développement futur du Levant.49

On pourrait considérer a priori la thèse défendue par Schalit comme
étant visionnaire, en conséquence de quoi, il serait hasardeux de se
prévaloir d'une restitution aussi conjecturale, pour admettre que l'action des

Juifs fut tellement décisive, au point de modifier le cours universel de

l'Histoire. Cela dit, une fois tamisé de ses allures emphatiques, force est
d'admettre que ce travail de recherche démontre plusieurs points
directement liés à la dialectique des Juifs d'Eret^-Israel au temps du Talmud.

1) Les Juifs de Judée s'insurgeant contre Rome en 66 firent avorter le

projet de campagne de Néron de conquérir la Babylonie parthe,
épargnant ainsi les communautés juives extrêmement nombreuses de Babylonie

de la domination romaine.
2) Les Juifs de Judée qui se révoltèrent en 66 contre Rome attendaient

vivement l'ouverture d'un second front oriental, tant par les Parthes

que par les Juifs de Babylonie, lequel - le cas échéant — aurait vraisem-

dans son esprit vraisemblablement toutes provisoires, il est difficile de contester

que l'abandon définitif des territoires annexées au-delà de l'Euphrate est le
fait de son successeur. »

49 SCHALIT, Roman Policy, pp. 179-180 [traduction de l'Hébreu]; Cf. également:
CHAUMONT, L:'Arménie entre Rome et l'Iran, p. 141: « Cette rébellion [=
arménienne] prit probablement naissance en Grande Arménie où l'opposition aux
Romains avait toujours été très vive. En Mésopotamie, elle se trouva renforcée

par le soulèvement, apparemment indépendant, des nombreuses et
influentes communautés juives. »; SARTRE, Uorient romain, p. 406: « La contre-
offensive romaine mit du temps à s'organiser. L'armée de Mésopotamie mobilisait

en effet le plus gros des effectifs disponibles en Orient et devait elle-
même affronter la révolte des Juifs de Mésopotamie en même temps que le

retour offensif des Parthes. En 116, Trajan confia cependant le commandement

à Q. Marcius Turbo pour qu'il mate la révolte à la fois en Egypte, en Cy-
rénaïque et à Chypre. »

27



blablement contrebalancé les rapports de force de l'insurrection juive
contre Rome. Ce ne fut pas le cas.

3) Les Juifs de Judée espéraient l'arrivée de renforts juifs babyloniens

pour empêcher la destruction de Jérusalem et de son temple, ou du
moins pour faire diversion. Or, abstraction faite d'une minorité issue

d'Adiabène, les Juifs de Babylonie ne s'impliquèrent majoritairement
pas dans le conflit armé,50 étant alors peut-être déjà perçus comme
indirectement responsables de la destruction du second temple, par leurs
frères de Judée

4) La révolte de la Diaspora entre 115-117 et les massacres des communautés

juives d'Egypte (notamment l'anéantissement de la communauté
florissante d'Alexandrie), de Cyrénaïque, de Chypre, firent diversion,

épargnant là encore, les communautés juives de Babylonie parthe d'une

conquête romaine, dont l'issue ne faisait aucun doute, compte tenu de

la défaillance accrue des défenses arsacides, face aux légions trajanes,
du moins dans les premiers mois de campagne.

5) A l'issue de la révolte de Bar-Kokhba (132-135) contre les légions
d'Hadrien, la Judée fut dévastée. Selon Dion Cassius, on dénombre
580000 victimes,51 principalement juives. Les Juifs de Babylonie
vinrent-ils alors au secours de leurs frères judéens Dans l'état actuel des

sources et des recherches historiques, rien ne permet de l'attester.

Quant aux Juifs de Judée, ils attendaient désespérément là encore,
l'ouverture de ce front oriental attendu de toujours, ainsi qu'il résulte
très clairement d'un texte midrashique rapportant les dires de R. Shi-

50 Selon Neusner, les Juifs babyloniens n'intervinrent globalement pas en 66,

non pas en raison d'une interdiction hypothétique des Parthes - puisque ceux-
ci permirent par ailleurs aux adiabénites d'appuyer l'insurrection juive contre
Rome - mais bien parce que ces Juifs babyloniens ne pouvaient imaginer que
le second temple puisse être détruit. Une fois le sanctuaire dévasté, la
communauté juive de Babylonie aurait été désemparée, d'où la conclusion de

Neusner: "Babylonian Jewry would have fought to prevent the destruction of
the Temple, but, not anticipating it, saw no reason to participate in the Palestinian

rebellion.", cf. IDEM, The Jews East of the Euphrates and the Toman Empire,

p. 54. Dans la mesure où ces considérations correspondent aux convictions,
qui furent celles, des Juifs de Babylonie en 66, il est alors envisageable que
cette dialectique fut perçue par les Juifs de Palestine comme un faux-fuyant
manifeste, une dérobade ne faisant qu'affermir davantage un sentiment
d'abandon massif de leurs frères babyloniens, voire même de haute trahison.

51 DION Cassius, Historia Tomana, LXIX, 14, 3; SCHÜRER, The History of the Jewish

Teople, p. 553.

28



mon b. Yohaï (Génération d'Ousha en Galilée après 135) condamné à

mort pour avoir critiqué Rome et sa culture,52 affirmant comme suit :

« Si tu aperçois un étalon perse attaché aux tombeaux de la terre
d'Israël, apprête-toi à observer les pas du Roi-Messie »,53 Autrement
dit, la cavalerie perse/parthe seule puissance capable de braver Rome,
son ennemie jurée, aurait été pour les Juifs de la terre d'Israël, à

l'origine de cet élan messianique et libérateur de l'oppresseur romain.54

IV.
Ces antécédents historiques profondément douloureux ont dû façonner
une dialectique discursive interne au judaïsme rabbinique et parmi le

reste de la population juive, visant à déceler les agents responsables de la

catastrophe des trois révoltes. Il n'est pas improbable que depuis l'an 70

et ce jusqu'à la fin de la révolte de Bar Kokhba, se soit forgée dans la

conscience des populations juives exacerbées de Palestine romaine, une
lourde rancœur envers la communauté juive de Babylonie. Il semble

juste d'admettre que celle-ci fut, intentionnellement ou involontairement
épargnée du joug romain par les soulèvements successifs des Juifs habitant

VImperium. De plus, les Juifs de Babylonie demeurèrent toujours hors
du cercle conflictuel, refusant pour la majorité d'entre eux de s'impliquer
militairement en Palestine

Ce mépris semble se transformer en haine déclarée, précisément dans

le courant de la seconde moitié du Illème siècle. Pourquoi cela Il nous
semble qu'il faille ici combiner cette reconstitution avec un élément de

taille, à savoir, la crise économique qui frappa la population juive de

Palestine romaine.
On sait que l'empire romain fut, dans la seconde moitié de ce siècle,

affecté par une crise sécuritaire, économique sans précédent dans
l'histoire de Rome.55 En outre, la population juive palestinienne ne fut

52 TB Shabbat 33b.

53 Lam. Rabba 1 (éd. S. BUBER, p. 77); Cant. Rabba 8, 10 (édition de Vilna).
54 E. FRIEDHEIM, Des Juifs et des Chevaux, dans: Carche — le mensuel du judaïsme

français, 569 (2006), pp. 120-123, p. 123.

55 I. SEVERI, La crisi dell'impero nel III secolo, Bologna 1949; M. Le Glay, Rome —

Grandeur et chute de l'empire, Paris 1992, pp. 245-325. Sur les invasions de

l'empire romain par les peuplades barbares et la crise militaire qui frappa
l'empire, cf. X. LORIOT, 'Les premières années de la grande crise du
IIIe siècle', W. Haase & H. TEMPORINI (éd.), ANRW II, 2, Berlin - New
York 1975, pp. 657-788. Sur la situation économique complexe à cette
période, cf. A. Banardi, The Economie Problems of the Roman Empire at the

29



de loin pas épargnée par cette crise.56 Retraçons ici brièvement les

grandes lignes du contexte économique prédominant dans les cités de

Palestine, en cette période de marasme général. Les difficultés
économiques furent à la base de la décision du patriarche R. Judah II (235-260)
de commercialiser les nominations aux magistratures.57 Notons au pas-

Time of its Decline, dans: Decline ofEmpires, London 1990, pp. 16-83. Sur la

dépréciation des valeurs monétaires, voir: S. BOLIN, State and Currency in the

Roman Empire to 300 A. D., Stockholm 1958, p. 357ff. Sur l'inflation voir:
Le GLAY, Ibid., pp. 278-282.

56 Sur les sources talmudiques, surtout palestiniennes, qui témoignent des
méfaits de la crise du IIIe siècle, tant sur le plan sécuritaire, que du point de vue
économique, voir: L. I. LEVINE, Palestine in the Third Century, dans: Z. BA-

RAS, S. SAFRAI, Y. TSAFRIR & M. STERN (éd.), Eretsylsraelfrom the Destruction of
the Second Temple to The Muslim Conquest, t.. I : Political, Social & Cultural History,
Jerusalem 1982, pp. 122-135 [Hébreu], Selon une étude récemment publiée, la

crise qui frappa l'empire romain au IIIe siècle, ne fut pas ressentie en Palestine,

où la prospérité n'y aurait pas été affectée, cf. D. BAR, The 3rd Century in
the Roman Empire and its Relevance to Palestine during the Late Roman
Period, dans: Zion 66/2 (2001), pp. 143-170 [Hébreu], XIII: "Not only were the

signs of the crisis not very evident in the settlements of Palestine, but the Late
Roman Period, including the 3rd century, witnessed a period of growth in
population numbers as well as in the number of settlements and even
economic prosperity."; IDEM, Was There a 3rd-c. Economic Crisis in Palestine?,
dans: J. H. HUMPFIREY (éd.), The Roman and Byzantine Near East, III, (Journal of
Roman Archaeo/oyy supplement), Portsmouth, R. I. 2002, pp. 43-54. II est
possible, en effet, que certains secteurs d'activités ne furent pas touchés par la

crise, néanmoins l'étude que donne cet auteur des sources juives de l'époque
est peu convaincante. On ne peut effectivement réfuter d'emblée les sources
rabbiniques traitant explicitement des difficultés économiques encourues par
le peuple juif à cette période, sur la seule argumentation que la littérature tal-

mudique est irrecevable comme source historique, et que les Rabbins des
périodes antérieures dénoncèrent déjà les difficultés de leur temps, ce qui selon
l'auteur ôterait toute crédibilité aux paroles similaires des Sages du IIIe siècle

concernant les problèmes économiques de leur temps. Toutefois, on ne peut
faire de généralités. De plus, la situation économique difficile des Sages
œuvrant au lendemain de la Grande Révolte (66-73) et de celle de Bar-Kokhba
(132-135), les incita en effet à dénoncer ces problèmes, mais cela n'implique
pas que les invectives rabbiniques du IIIe siècle, ne soient pas liées aux
difficultés de leur époque. C'est un fait que lors de la période de prospérité du
patriarche R. Judah 1er (180-222), les Rabbins ne dénoncèrent pour ainsi dire
jamais la situation économique, car bien meilleure.

57 Sur la vénalité de postes publics à cette période au sein du peuple juif résidant
dans les cités, notamment à Tibériade cf. TJ Bikkurim 3, 3 (65d); A. MAR-

MORSTEIN, L'opposition contre le patriarche R. Juda II, dans: Revue des études

30



sage, la supplique que ce patriarche fit à R. Shimon b. Laquish,
d'ordinaire un de ses farouches adversaires, de prier pour lui car le pouvoir

romain en exigeait trop.58 On sait que pour assainir les finances, les

autorités romaines réformèrent en cette seconde moitié du IIIèmc siècle le

système fiscal, dont l'un des objectifs fut de déceler les richesses des

grands propriétaires sénatoriaux et locaux appelés davantage à contribution.59

A l'instar des autres provinciaux, les Juifs de Palestine ne furent
en rien ménagés par ces mesures budgétaires oppressives, à tel point que
R. Yohanan invita les malchanceux, fraîchement affectés au conseil
municipal, à abandonner la terre d'Israël.60 Une prise de position excessive

qui témoigne manifestement du poids des contributions exigées des

individus affectés de force aux postes publics. L'abandon des propriétés,
en raison de cette taxation très lourde, apparaît d'ailleurs maintes fois

juives 64 (1912), pp. 59-66, pp. 64-65; L. I. LEVINE, The Rabbinic Class in Rales-

tine during the Talmudic Period, Jerusalem 1985, p. 100 [Hébreu].
58 Gen. Rabba 78 (éd: Theodor-Albeck, p. 931): po nip's NmsVn mm ris ris.

Et la réponse cinglante de Resh Laquish: « Si tu ne prélèves rien de personne,
tu n'auras rien à donner au pouvoir (romain) », et dans le texte: is p 3D'n ïri
ris 3VP nx nril [nris] up S. Lieberman, Palestine in the Third and Fourth
Centuries, dans: Jewish Quarterly Review 36 (1946), pp. 329-370, p. 359: "[...] it
is certain that the Patriarch had to pay vast sums to the government and offer
gifts to the officials." Pour bien montrer la singularité des rapports
qu'entretenaient les Juifs avec les Romains à cette période, rappelons que c'est
dans le cadre des bonnes relations judéo-romaines du temps de R. Judah 1er

(180-222) que Septime Sévère autorisa, dans une loi de 196 ou 198, les Juifs à

accéder à des postes (nécessitas) qui n'allaient pas à l'encontre du judaïsme, et
cela apparemment sans aucune contrainte financière, cf. Dig., 50, 2, 3; A.
LINDER, The Jews in R.oman Imperial Legislation, Detroit — Jerusalem 1987, p. 103.
Cela dit, les sources rabbiniques citées en amont font état d'une situation bien
plus tardive, relevant de la crise du IIIème siècle, où les liturgies (Xsitougyia)
furent imposées, et monnayées de force, pour faire face, du moins partiellement,
aux tribulations budgétaires rencontrées par les cités.

59 J. M. CARRIÉ & A. ROUSSELLE, D'empire romain en mutation des Sévères à Constan¬

tin (192-337) Nouvelle histoire de l'antiquité, t. 10), Paris 1999, p. 142.

60 TJ Mo'edQatan 2, 3 (18b); TJ Sanhédrin 8, 2 (26b). Quant à la complainte rab-
binique concernant les Romains qui détroussent les riches en les désignant,
sans leur approbation, à la fonction de bouleute, cf. Gen. Rabba 76 (éd:

Theodor-Albeck, p. 904): [...] dix innan nsn p? nopain rmnn miVn it
I'm? fVo D'ü'rilD n']'1333 (C'est le royaume mécréant [= Rome] qui met le

mauvais œil dans l'argent de l'homme [...] Untel est riche on le nommera
bouleute). Et traditions parallèles, voir aussi: LIEBERMAN, Palestine in Third and
Fourth Centuries-. "The burden of leitourgiai of the third century is also well
mirrored in rabbinic literature".

31



dans la littérature rabbinique.61 Ainsi les Juifs de Tibériade qui ne
parviennent plus à payer YAurutn Coronariumj2 ou bien encore ces Juifs de

Paneas/Banias, située au pied du plateau du Golan, qui menacent
l'empereur Dioclétien (284-307) de prendre la fuite au moment où ils

sont massivement extorqués.63 Selon R. Lévi (III-IVème siècle) les Juifs de

Palestine n'ont même plus le courage d'étudier la Halakha en raison des

préoccupations financières qu'ils devaient affronter.64 La précarité
économique troublait alors la quiétude de l'esprit, condition indispensable à

l'étude complexe des textes halakhiques.
Pour conclure, voilà que R. Zeira le babylonien demanda à acheter un

kilogramme de viande, chose courante en Babylonie où les sécheresses

sont exceptionnelles en raison de la localisation des populations juives
sur les rives de l'Euphrate et de ses affluents, tandis qu'en terre d'Israël
où les anhydries se succédaient au Illème siècle, cette denrée se faisait
extrêmement rare, donc onéreuse.65 Combinée avec une situation fiscale
excessivement lourde imposée par l'administration romaine aux Juifs de

Palestine, la complexité conjoncturelle contribua très probablement à

exacerber le ressentiment face à ces Juifs qui, eux ne résidaient pas dans

le cercle économiquement et politiquement conflictuel du bas-empire,
puisqu'ils habitaient l'empire parthe puis sassanide. Ce contexte
d'agacement général a peut-être rappelé un fait historique latent, immergé

et refoulé au fil des siècles, mais refaisant désormais pleinement sur-

61 D. SPERBER, Roman Palestine: 200-400 — The hand, Crisis and Change in Agrarian
Soriety as Reflected in Rabbinic Sources, Ramat Gan 1978, p. 132: "We have seen
how frequendy well-to-do people were forced to take flight in order to escape
the burdens of liturgy and taxation, and that their estates might be confiscated.

This precariousness was... well recognized by the Rabbis."
62 TB Baba Bathra 8a. A comparer certainement avec Gen. Rnbba 24 (éd. THE-

ODOR-Albecic, pp. 229-230); ibid., 31, 2 (éd. THEODOR-ALBECK, p. 283).
63 TJ Shevi'it 9, 2 (38d). Il s'agit ici d'une sorte d'àvayci)pr|cn.ç, qui atteint de

nombreux provinciaux dans l'empire romain [cf. M. ROSTOVTZEFF, The Soda! and
Economie History of the Roman Empire, t. II, Oxford 1957, s. v. "Flight"], à

comparer avec les affirmations de Lactance (260-325 env.), De mart. Pers., 7: enormi-

tate indictionum consumptis viribus colonorum deserentur agri\ F. HEICHELHEIM,
Roman Syria, dans: An Economie Survey of Anrient Rome, IV, Baltimore 1938,

p. 234; M. HADAS-LEBEL, La fiscalité romaine dans la littérature rabbinique
jusqu'à la fin du IIIème siècle, dans: Revue des études juives 143 (1984), pp. 5-29,

p. 18ff; P. Schäfer, The History of the Jem in the Graeco-Roman World — The Jem of
Palestinefrom Alexander the Great to the Arab Conquest, London 2003, p. 171.

64 Cant. Rabba 1 [5] (édition de Vilna); Voir aussi: TB Sota 40a.

65 Lieberman, Studies in Palestinian Talmudic Eiterature, pp. 331-332.

32



face. À savoir : l'ingratitude de ces Juifs babyloniens face à leurs frères
de Palestine, lesquels à deux reprises stoppèrent indirectement par leurs

insurrections, l'incontournable assujettissement du judaïsme babylonien
au pouvoir de Rome, si les légions de l'empire l'avaient emporté. Au
demeurant, les Juifs babyloniens ne prêtèrent jamais main-forte à leurs
frères de Judée, ni en 66 ni en 132. Dès lors, ils furent vraisemblablement

perçus comme portant une lourde part de responsabilité dans les

débâcles juives, dont le pinacle fut la perte de Jérusalem et de son
sanctuaire puis la prise et la ruine de Béthar en 135. L'entrelacs de toutes ces

meurtrissures relevant de contextes historiques douloureux s'accumulant
au long des siècles et de l'évolution des mentalités, est susceptible
d'expliquer la haine et le mépris ressentis tant par des Sages galiléens que
par les différentes mouvances de ce Common Judaism à l'égard de leurs

coreligionnaires de Babylonie.66

66 Dans son étude, Schwartz ne prit pas du tout en ligne de compte les argu¬
ments que nous avons invoqués. Selon lui, quatre facteurs principaux
expliquent le climat de tension. 1) Les babyloniens de passage étaient une proie
facile à haïr en l'absence d'autres victimes. 2) Les babyloniens en terre d'Israël
restèrent entre eux et ne s'intégrèrent pas au sein de la société ambiante, suscitant

ainsi un regard réprobateur. 3) L'atmosphère de mésentente fut suscitée

par une concurrence sociale et par jalousie. 4) Les babyloniens venus en terre
d'Israël avaient laissé derrière eux leurs familles provoquant ainsi inimitié et
suspicion, cf. IDEM, Tension between Palestinian Scholars, p. 93. Tout ceci est sans
doute juste et ne peut que renforcer et s'ajouter aux facteurs que nous avons
évoqués, pour tenter d'expliquer cette ambiance de zizanie.

33


	Haine et mépris ou le fondement historique de la rivalité entre judaïsme palestinien et babylonien au IIIème siècle de l'ère commune

