
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 69 (2013)

Artikel: Fuchsloch oder Höhle des Löwen? : Martin Bubers frühe
Religionsphilosophie zwischen Form und Gegenwart

Autor: Brasser, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960937

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960937
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fuchsloch oder Höhle des Löwen?
Martin Bubers frühe Religionsphilosophie

zwischen Form und Gegenwart

Von Martin Brasset*

Die Aktualität von Martin Bubers Religionsverständnis1 liegt massgeblich
daran, dass das Interesse am Thema Religion in den Jahren nach dem
11. September 2001 insgesamt angewachsen ist. Allerdings bedient Buber
dieses Interesse nur bedingt, und zwar genaugenommen bloss insofern, als

er konsequent an die beiden Ideale der Religion erinnert: an deren

Anspruch auf universale Gültigkeit und an deren Ziel einer humanen Gesellschaft.

Konsequenz ist in diesem Zusammenhang deshalb gefordert, weil

Religion stets auch noch ein anderes Bedürfnis befriedigt. Ich meine damit
das Bedürfnis nach ritueller Heimat. Man hat Bubers Religionsverständnis
immer wieder den Verlust der Ritualität zum Vorwurf gemacht. Bei näherem

Zusehen zeigt sich aber, dass dieser Verlust einer Option für den

Unterschied von Form und Inhalt entspringt.2 Solange Religion auf die-

* Dr. Martin Brasser, Berglistr. 22c, CH-6005 Luzern.
1 Vgl. zum Titel dieses Aufsatzes Franz Rosenzweigs Reaktion auf Bubers Vor¬

schlag, seine Vortragsreihe vom Frühjahr 1921 am Freien Jüdischen Lehrhaus
in Frankfurt mit „Religion als Gegenwart" anzukündigen. In einem Brief vom
9. Dezember 1921 an Martin Buber bringt Rosenzweig seinen Vorbehalt
gegen den Begriff Religion so zum Ausdruck: „Das Wort >Reügion< liegt mir zwar
nicht, weil es zu sehr ein Fuchsbau geworden ist, aus dem die idealistischen
Ausflüchte hinten herausführen, wenn man schon meint, nun hätte man den
Fuchs und nun könnte er einem nicht mehr entwischen. Aber das Publikum

wagt sich gerade wegen dieser Sicherung der mehrfachen Ausgänge lieber in
die Höhle dieses Wortes, als in die ausgangslose Löwenhöhle (aus der die Spuren

nicht heraus nur hinein führen) des Worts Gott." (FRANZ ROSENZWEIG,
Briefe und Tagebücher, hrsg. von RACHEL ROSENZWEIG und EDITH ROSEN-
ZWEIG-SCHEINMANN unter Mitwirkung von Bernhard Caspar. Bd. I: 1900—

1918. Bd. II: 1918-1929, Den Haag 1979, Bd. II, S. 732).
2 Die Ursache für Bubers Zurückhaltung in rituellen Dingen hat LeorA BAT-

NITZKY, Revelation and Neues Denken — Rethinking Buber and Rosenzweig
on Law, in: MICHAEL ZANK (ed.), New perspectives on Martin Buber. Tübingen
2006, S. 149—164. (2006) anders, nämlich damit begründet, dass Bubers
Geschichtsphilosophie eine bestimmte Art von Ontologie in sich trägt. Das Ty-

1



sem Unterschied aufgebaut ist, führt die Bestimmung des Verhältnisses

von Universalität, Humanität und Ritualität unweigerlich in ein trilemma-
tisch aufgebautes Problem. Ich möchte im folgenden zeigen, wie sich
Buber zu diesem Trilemma aus Universalität, Humanität und Ritualität auf
Basis seines religionsphilosophischen Formalismus positioniert und wie er

zugleich die Grundlage dafür legt, dass das Trilemma selbst überwunden
wird. Diese Grundlage besteht in Bubers Versuch, Religion mittels der

Zeitkategorie der Gegenwart zu fassen. Zunächst skizziere ich das genannte
Trilemma aber etwas genauer.

1. Das Trilemma der Religion
Die drei Grundsätze, aus denen sich das Trilemma der Religion aufbaut,
lauten:

(1) Religion ist der Ausdruck dessen, was alle Menschen erfahren können
(Universalität).

(2) Religion bringt menschliche Werte wie Freiheit, Versöhnung, Frieden
und dergleichen zum Ausdruck (Humanität).

(3) Religion drückt sich durch Riten aus (Ritualität).

Jeder der drei Sätze ist für sich plausibel und mehrheitsfähig. Durch eine

solche Akzeptanz der in ihnen vorkommenden Behauptungen sind
Trilemmata ebenso ausgezeichnet wie durch ihr zweites Merkmal: Man
kann nicht alle drei Sätze gleichzeitig für wahr ansehen. Die Kombination
von je zwei Sätzen führt immer sogleich zum Ausschluss des verbleibenden

dritten. Hier die Probe aufs Exempel:
These (1) und These (2) zusammenführen %um Ausschluss von These (3): Wenn

Religion etwas zum Ausdruck bringt, was alle Menschen erfahren, und

wenn das, was sie dabei erfahren, Werte wie Frieden etc. sind, dann kann
dieses erfahrene Universalhumane seinerseits in keinen gültigen rituellen
Ausdruck gebracht werden. Dies nicht, weil man keine Riten für Frieden
etc. finden könnte, sondern weil jeder gefundene Ritus immer ein
bestimmter gefundener Ritus ist, der als solcher nur von Teilen der Menschheit

im Sinn des Universalhumanen vollzogen und von denen, die diesen

pische dieser Ontologie ist das Heidegger'sche an ihr: das Zwischen ist
ereignishaft und augenblicklich-jetzig. Dagegen ist rituelle Religion und erst recht
das jüdische Gesetz dem Charakter nach im wesentlichen Erinnerung. Ich
werde im folgenden argumentieren, dass diese Ontologie so lange um den
Bezug auf die Vergangenheit verkürzt bleibt, als sie formal und nicht temporal
gedacht wird. Denn der Bezug auf Vergangenheit selbst ist im Begriff von
Gegenwart immer mitgesagt.

2



Wert nicht an diesen Ritus binden, eben nicht vollzogen werden kann.

Um die Universalität des Humanen zu wahren, muss man also die Idee
der Ritualität preisgeben. Denn Riten sind ihrerseits nie universal. Man
kann diese Argumentation aber auch umdrehen:

These (2) und These (3) zusammenführen %um Ausschluss von These (1): Denn,
so kann man argumentieren, wenn Religion versucht, ihre humanen Ziele
in eine rituell gültige Form zu bringen, wird sie sich der Riten bedienen,
die von einer oder mehreren Religionen entweder bisher bereits praktiziert
worden sind oder eines Tages praktiziert werden können. Weil es aber

nirgends je einen Ritus gab oder geben wird, der für alle Religionen gleich
wäre, ist rituelle Humanität nur unter dem Ausschluss des Anspruchs zu
haben, dass alle Menschen aktiv an diesem Ritus beteiligt sein müssen.

Kommen wir nun zur dritten Ausschlussrelation:
These (1) und These (3) zusammen führen %um Ausschluss von These (2): Hier

steht die Humanität auf dem Prüfstand. Denn wenn ein Ritus gefunden
werden kann, der alle Menschen in ihrer Religiosität verbindet, dann kann
es sich bei diesem Ritus nur um eine menschheitsweit verbindlich gemachte

Geste handeln, die jedem Menschen als Menschen bereits eignet. So

können beispielsweise alle Menschen als Menschen lachen, sprachliche
Ausdrücke erzeugen, Zeichen lesen oder ähnliches. Dieses Vermögen
kann man derart ritualisieren, dass ein daraus entwickelter Ritus zwar
allgemein nachvollziehbar, zugleich aber auch als wertneutral zu betrachten
ist. Das Ergebnis enthält dann als Ritus nicht mehr die Zielidee einer
Verbesserung oder Humanisierung, unter die sich alle die zu stellen bereit
sind, die diesen Ritus praktizieren.

Im Rahmen dieses Trilemmas positioniert sich Buber klar auf der Seite

der Synthese aus Universalität und Humanität. Er hält — mit anderen Worten

— die Thesen (1) und (2) für wahr, was notwendigerweise zum
Ausschluss von These (3) führt. Die Rolle der Ritualität im Verständnis von
Religion ist damit bereits im Ansatz untergewichtet. Man sollte daher
nicht auf Bubers Religionsverständnis rekurrieren, wenn man der Ritualität

den Ort zuweisen will, der ihr im Rahmen jeder Religion legitim
zusteht. Man kann bei Buber aber viel über den Zusammenhang von
Universalität und Humanität erfahren.

Einige Punkte aus diesem Zusammenhang möchte ich im folgenden

zusammentragen. Ich gehe Bubers religionsphilosophischer Entwicklung
bis 1922 von den Anfängen in den Ekstatischen Konfessionen3 über Danieh

3 [MARTIN Buber], Ekstatische Konfessionen, gesammelt und mit einer Einleitung

3



und die Vortragsreihe „Religion als Gegenwart" bis zu Ich und Du5 nach.

Dabei arbeite ich die Veränderungen heraus, die sich im Lauf der

Entwicklung in der Zuordnung von Universalität und Humanität ergeben.
Der Höhe- und Kipp-Punkt ist dabei die Vortragsreihe „Religion als

Gegenwart", die Buber auf Einladung von Franz Rosenzweig (1886-1929) im
Frühjahr 1922 am Freien Jüdischen Lehrhaus in Frankfurt gehalten hat.

Es wird sich zeigen, dass Bubers Positionierung gegen die Ritualität in
seinem religionsphilosophischen Formalismus begründet ist. Mit der

Entdeckung der Zeitkategorie der Gegenwart freilich wird von Buber selbst

ein Gedanke in die Religionsphilosophie eingeführt, der es erlaubt, diesen

Ausschluss rückgängig zu machen. Buber selbst macht von dieser

Revisionsmöglichkeit allerdings keinen Gebrauch.

2. Bubers religionsphilosophische Anfänge

In den Ekstatischen Konfessionen von 1909 sammelt Buber Beschreibungen

von religiösen Erfahrungen über die verschiedensten Kulturen hinweg.
Sein analytisches Interesse ist auf das allen Beschreibungen Gemeinsame

gerichtet. Als würde er den Anweisungen eines Lehrbuchs für eidetische

Phänomenologie folgen, sammelt Buber die Merkmale, die sich über alle

kulturellen und deskriptiven Differenzen hinweg gleich bleiben: es handelt
sich immer um die Erfahrung einer tiefen Einheit, die in einer abson-
dernd-isoüerenden Einzelheit und in nicht wiederholbarer, punktueller
Einmaligkeit erlebt wird. Diese Merkmale machen die überall und immer
selbe Form aus, unter der Erlebnisse stehen, die als tiefreligiöse Ekstasen
erzählt werden.

Die Idee der Einheit als die Form religiöser Erfahrung hält sich als

Leitmotiv in der Buber'schen Religionsphilosophie weit über die Ekstatischen

Konfessionen hinaus, also auch dann noch, als Buber längst davon abgerückt
ist, singuläre ekstatische Momente als den Ort zu betrachten, an dem Religion

real wird. Religion ist eine Angelegenheit von bisweilen unspektakulä-

von Martin Buber „Ekstase und Bekenntnis", Jena 1909; veränderte Neuausgabe:

Leipzig 1921, Neuausgabe mit einem Nachwort von PAUL MENDES-
FLOHR: Heidelberg 51984.

4 MARTIN Buber, Daniel. Gespräche von der Verwirklichung, Leipzig 1913 Martin
Buber Werkausgabe, Bd. I: Frühe kulturkritische undphilosophische Schriften 1891—

1924, bearbeitet, eingeleitet und kommentiert von MARTIN Treml, Gütersloh
2001, S. 183-245.

5 MARTIN Buber, Ich und Du, Leipzig 1923, Neuausgabe in: DERS., Das dialogi¬
sche Prinfp, Gerlingen 71994, S. 5-136 (Zitat nach dieser Ausgabe).

4



rer Einfachheit, die alle Menschen im Prinzip jederzeit und ohne vorausgehende

Absonderung leben können. Die Form der Einheit ist nicht in
besonders herausgehobenen Einzelerlebnissen, sondern in der Art zu haben,
in der eine einzelne Tat oder auch das jeweilige ganze Leben gelebt wird —

als einheitliches oder nicht. Für den Versuch, dem eigenen Leben die Form
der Einheit zu geben, steht die Erzählfigur Daniel im gleichnamigen Werk.

Die Form entsteht, wenn man das eigene Leben unter die Forderung der

Unbedingtheit stellt: Man muss das, was man tut, unbedingt tun — und
dadurch bekommt das Tun seine Einheit, d. h. den religiösen Charakter.

An der Korrespondenz mit Ludwig Strauss (1892-1953) über Daniel

kann man sehen, dass Buber im Daniel auf seine Leserschaft gerade wegen
dieses religionsphilosophischen Formalismus wirkt.6 Man kann an dieser

Korrespondenz aber auch sehen, wie Buber seine eigene Konzeption genau
an diesem Punkt weiterdenkt. Man muss sich dazu nur die Frage stellen, die

Strauss an Buber richtet: Wie enthält die Form ihren Gegenstand Gott?

Ludwig Strauss, seit 1925 Bubers Schwiegersohn, kann für viele Leser

stehen, die, wie er, sagen konnten, dass die Schrift Daniel den „Ausdruck
meines Judentums schlechthin" (Brief vom 6. August 19137) darstellt.8 Das

ist natürlich ein grosses Wort. Aber Strauss legte dieses Bekenntnis sehr

bewusst und vor allem begründet ab. Insbesondere imponierte Strauss
Bubers Akzentuierung des Antagonismus, demzufolge jeder Mensch und jeder
Jude in einem prinzipiellen Zwiespalt lebt, wenn er religiös sein will. Religion

lindert nicht nur nicht, sondern macht den Unterschied erst recht deutlich

erfahrbar, der letztlich der Unterschied zwischen „dieser" und „jener"
Welt ist. Diese Sicht auf die Religion kam einer weltanschaulichen Befreiung
gleich, die für Strauss die Ablösung von einem ganzen Kulturtypus bedeutete,

den er unter dem Namen Goethes subsumiert und konzeptionell als

Monismus deutet. Die Befreiung hiervon empfand Strauss nach eigenem

6 Vgl. dazu den Briefwechsel Martin Bubers und Ludwig Strauss: TUVIA
RÜBNER und DAFNA Mach (eds.), Briefwechsel Martin Buher — Ludwig Strauss

1913-1953, Frankfurt a. M. 1990.

7 Briefwechsel Buber —Strauss (Anm. 3), S. 20.

8 Ein anderer von Bubers Kulturzionismus in seinem jüdischen Selbstverständ¬
nis stark beeinflusster Jude war etwa auch Joachim Israel (1920-2001), der aus
seiner Zeit in der zionistisch-sozialistischen Jugendbewegung der 20er und
30er Jahre des vorigen Jahrhunderts folgendes Bonmot berichtet: „Damals
sagten wir oft scherzhaft, dass wir, im Gegensatz zur deutschen Jugend, eine

doppelte Entwicklung durchgehen konnten: Der Pubertät schloss sich
die >Bubertät< an" (JOACHIM ISRAEL, Martin Buber. Dialogphilosophie in Theorie

und Praxis, Berlin 1995, S. 7).

5



Bekunden als „unendlich beglückend".9 Das Argument des für das religiöse
Leben konstitutiven Antagonismus wird durch den Formalismus ergänzt
und gestützt, den Buber im Daniel durchgängig wahrt: Die Forderung nach

Unbedingtheit ist „eine rein formale" (Brief vom 7. November 19131 °) und
lässt folglich nie die Möglichkeit offen, eine Situation auf Basis ihres Sach-

gehaltes als gut oder schlecht bzw. als gut oder böse — und das heisst immer
auch als gott-bezogen oder nicht — zu bestimmen. Ausschliesslich die Art,
wie die Situation „genommen" wird — als unbedingte oder als bedingte —,

macht den ethischen und religiösen Unterschied aus. Vorsichtig präzisiert
Strauss diesen Formalismus in die Richtung eines — so könnte man es nennen

— Einheitsformalismus: Ob ein Sachgehalt als einheitlich erfahren wird
oder aber in zerstreuter Pluralität, ist weniger Indiz als vielmehr schon die

Folge der Ausgerichtetheit auf das Unbedingte. Der Inhalt ist, so Strauss,

„doch einheitlich, weil göttlich".11 Diese Einheit als die Form ist immer
ergänzungsbedürftig, aber gleichwohl nicht defizitär, da sich die Form mit
organischer Regelmässigkeit „in mir, aus meinem Blut ewig mit Inhalt füllt"
(ebd.). Das Blut stellt den Inhalt, Gott gibt die Form. Zusammen machen
sie die Situation aus, die unter dem Anspruch steht, mit ganzer Seele und

unbedingt vollzogen werden zu müssen. Die Aufteilung ist dabei glasklar:
Das Göttliche ist die Form und steht darum jenseits dessen, was als Inhalt
der religiösen Praxis gegeben ist.

In der Terminologie des obigen Trilemmas heisst dies: Ein Ritus ist

genau dann und deswegen religiös, wenn und weil er unter der Form der

Unbedingtheit steht. Diese gibt dem Ritus die Form der Einheitlichkeit.
Der Ritus selbst ist wie alles Materiale dieser Form „aus meinem Blut" —

und das heisst: der jeweiligen Tradition verpflichtet, in die man hineingeboren

wird, und folglich kulturell sehr unterschiedlich. Die universale

Gültigkeit des Religiösen ist deswegen so lange nicht an dessen Ritualität
gebunden, als Ritualität „im Blut" verankert und damit plural konzipiert
ist, und das heisst: so lange nicht, wie die Einheitlichkeit ausschliesslich

auf die Form bezogen wird, in welcher der Unbedingtheitsanspruch realisiert

wird. Wenn diese Einheitlichkeit dann auch noch mit der Erfahrung
von Befreiung und Beglückung erlebt wird, ist die Koalitionskonstellation
des oben skizzierten Trilemmas ausgemacht: Universalität und Humanität
verbünden sich auf Kosten der Ritualität.

9 Briefwechsel Buber —Strauss (Anm. 3), S. 19.

10 Briefwechsel Buber—Strauss (Anm. 3), S. 21.

11 Briefwechsel Buber—Strauss (Anm. 3), S. 21.

6



Strauss' Sicht auf Daniel hat sich zwei Jahre später allerdings stark
gewandelt. Zwischen der Lektüre von 1913 und der neuerlich unternommenen

von 1915 liegen zwei ereignisreiche Jahre. Der Erste Weltkrieg war
ausgebrochen. Strauss hatte sich als Freiwilliger zum Militärdienst gemeldet

und war von seiner anfänglichen Begeisterung rasch wieder
abgekommen. Politisch-ideologisch vertrat er die Idee eines Pan-Europa mit
Deutschland als einer der gestaltenden Kräfte. Im Herbst und Winter
1915 hielt er sich längere Zeit im Lazarett auf, um die Traumatisierung
auszuheilen, die er sich zugezogen hatte, als er bei einem Bombenangriff
beinahe im Schützengraben verschüttet worden wäre. In der Phase der
Rekonvaleszenz liest er Danielwieder — und neu. Er zeigt die alte Begeisterung

für den Antagonismus und den Formalismus nicht mehr. Seine kritische

Wiederaufnahme setzt aber genau bei diesen beiden Punkten ein. Er
fragt nun hinter die Form der Unbedingtheit zurück, weil ihm der

Zusammenhang von Unbedingtheit und Gott unklar geworden ist, und prob-
lematisiert dabei das Verhältnis von Form und Präsenz. Schliesslich fragt
er sich, wo genau Gott gegenwärtig ist: Ist Gott in der Idee der reinen
Form präsent oder im Willen zu ihr? Beide Varianten, sozusagen eine

kantische und eine nietzscheanische, sind latent unter dem Formalismus
im Daniel versteckt. Sie treten für Strauss in dem Masse zu Tage, in dem er
selber eine dritte favorisiert. Danach ist „der lebendige Gott Dämon des

sittlichen Grundwillens, ganz klar gesagt, seine dichterische Gestaltung"
(Brief vom 17. November 191512). Strauss nennt ihn — mit Nietzsche -
Apoll. Dieser Gott hat seine Präsenz aber im sittlich-ästhetischen Werk
und nicht mehr, wie es noch bei der ersten Daniel-Lektüre als sicher galt,
im gelebten Antagonismus der widerstreitenden Kräfte der Wirklichkeit.
Auch dieser Antagonismus wird für Strauss aus der neuen Perspektive
fraglich, weil ungenau bestimmt: Bedeutet der Vollzug der Unbedingtheit
— also die Buber'sche „Realisierung" — nun die Aufhebung der Spannung
oder bedeutet er deren Aufrechterhaltung durch Austrag?

Strauss' Frage trifft ins Zentrum des Realisierungskonzepts, wenn er
wissen will, wie Buber den religiös befriedigenden Umgang mit der Zwei-
heit tatsächlich denkt. Man sieht: In dem Mass, in dem Strauss sich der
Idee annähert, dass ein bestimmtes materiales Gebilde, konkret ein

Kunstwerk, der Ort göttlicher Präsenz werden kann, löst sich die

Allgemeingültigkeit eines einheitlichen Konzepts — hier konkret der Form als

Ort dieser Präsenz — auf in die Vielheit möglicher Varianten, die ihrerseits

12 Briefwechsel Buber—Strauss (Anm. 3), S. 33.

7



jeweils neu problematisierbar sind. Interessanterweise verknüpft Strauss in
seinem eigenen Konzept die Ästhetik ungebrochen mit Sittlichkeit und

folgt damit in den Worten des obigen Trilemmas der Kombination der
Thesen (2) und (3). Die Preisgabe der Idee der Universalität der Religion
als Vollzug unbedingter Forderung scheint unvermeidbar.

Buber bestätigt übrigens diese Logik der Auflösung der Universalität
durch die Art seiner Antwort: „Form" sei ohnehin nur einer von mehreren
Namen der Vollendung. Scharf wendet sich Buber dabei gegen die — seinem

Briefpartner Strauss unterstellte, aber von diesem so gar nicht vorgenommene,

sondern eigentlich schon hinterfragte — Gleichsetzung jeglicher
(sittlichen oder ästhetischen) Gestalt mit Gott. Selbst die reine Form, so Buber,
darf nur als eine unter mehreren Gestalten begriffen werden, unter denen

Gott sich zeigt. Die Universalität der Idee, dass Gott in der Gestalt der

reinen Form der Unbedingtheit erscheint, wird damit auch von Buber selbst

unterlaufen. „Universal" heisst hier: dass Gott, wenn er erscheint, immer
unter genau dieser einen Form erscheint. Diese Universalität des Formalismus

der Unbedingtheit lehnte Buber in der Antwort auf Strauss strikt ab —

und wird dabei sicherlich mit Strauss' Zustimmung gerechnet haben dürfen.
Universal heisst aber nicht nur „immer", sondern auch noch „überall":

Gott ist überall dort, wo das Erlebnis der Unbedingtheit stattfindet. Dieses

„Drin-sein" stellt Buber in seiner Antwort auf Strauss als das

Grundproblem dar, das ihn seit dem Daniel beschäftigt, ja geradezu fesselt. Es ist
das Problem der Unvereinbarkeit von These (1) und These (3): Wie kann

es sein, dass etwas, das überall ist, genau in einem bestimmten Erlebnis ist

- und letzteres heisst: in diesem Erlebnis und nicht in einem anderen, also

doch nicht überall. Man kann demnach nur die universale Ubiquität oder
aber die gerade nicht universale Erlebbarkeit Gottes behaupten, wenn
man widerspruchsfrei bleiben will. Das ist freilich bereits eine Umschreibung.

Buber selbst drückt das Problem so aus: Wie kann etwas seinerseits

dasjenige enthalten, woraus es selbst stammt? Oder, mit anderen Worten:
Wie kann das Umfasste das es Umfassende enthalten? Buber nennt dieses

Verhältnis ein „Paradox" und charakterisiert es so: „Ich weiss, dass Gott
im guten Menschen zu sich kommt; >der gute Mensch ist der eingeborene
Sohn Gottesc" (Brief vom 19. November 191513) Das Paradox ist gewis-
sermassen das „Inkarnaüonsproblem" oder — neutraler — das Inversionsproblem:

Das Ganze enthält seine Teile, und zugleich enthält eines dieser

Teile seinerseits auch das Ganze. Buber wird dieses Problem auf dem Weg

13 Briefwechsel Buher—Strauss (Anm. 3), S. 34.

8



zu Ich und Du zu lösen versuchen. Mit der Antwort löst er sich zugleich
vom bisherigen, auf der Dualität von Form und Materie basierenden
Formalismus seiner Religionsphilosophie, jedenfalls potentiell.

3. Gegenwart statt Form
Zunächst könnte es scheinen, als komme Buber mit zunehmender
Integration der Idee der Sprache in sein religionsphilosophisches Konzept
der Lösung des Inversionsproblems nahe. Denn die Sprache ist selbst
invers strukturiert: Sie enthält alle Worte in sich, und jedes Wort enthält —

zumindest als gesprochenes — die ganze Sprache. In der Tat wird die Sprache

zunehmend Bubers zentrales Thema. Aber sie wird es erst, als das

Inversionsproblem bereits auf andere Weise gelöst ist. Buber entdeckt die
Zeit als die „Form" der Form der religiösen Erfahrung, noch bevor er
deren Sprachlichkeit, oder genauer: deren Worthaftigkeit, thematisiert.
Diese Worthaftigkeit gerät erst unter dem Einfluss von Ferdinand Ebners

(1882-1931) Das Wort und die geistigen Realitäten14 endgültig in Bubers

religionsphilosophischen Blick.15

Davor standen andere Kategorien im Vordergrund. Die Kategorie der

Realisierung selbst konnte — wie noch im Daniel — nun keine Antwort
mehr auf das gestellte Problem sein, denn Realisierung ist bloss ein anderer

Name für einen intensiven Vollzug überhaupt und damit für die Einlösung

der Forderung nach Unbedingtheit. Buber nennt in der Vortragsreihe

„Religion als Gegenwart" vier konkrete Formen von Bezogenheit, bei
denen die gesuchte Inversion von Umfassendem und Umfasstem jeweils
vorliegt: die Beziehung zur bzw. zum Geliebten, die Beziehung zu einem

Naturgegenstand (am Beispiel eines Baumes), die Hervorbringung eines

Kunstwerks und eine Entscheidung.16 Unter Ebners Einfluss sieht Buber

später in Ich und Du das Einheitliche aller dieser Formen von Bezogenheit

14 FERDINAND Ebner, Das Wort und die geistigen Realitäten. Pneumatologische Frag¬

mente, Innsbruck 1921 Frankfurt a. M. 1980).
15 Präziser müsste man sagen: unter dem Einfluss der Kapitel 1, 2, 3, 16 und 18,

die Ludwig VON PICKER (1880-1967) im Winter 1919/1920 in der Zeitschrift
Der Brenner sukzessive publiziert hatte; vgl. hierzu detailliert RlVKA HORWITZ,
Buber's Way to "I and Thou". An HistoricalAnalysis and the First Publication ofMartin

Buber's Lectures "Religion als Gegenwart", Heidelberg 1978, S. 172; revidierte
Neuausgabe: Buber's way to "I and Thou". The development ofMartin Buber's thought
and his 'Religion as Presence" Tectum, Philadelphia 1988, S. 149.

16 Vgl. den vierten Vortrag vom 12. Februar 1922, in: HORWITZ, Buber's way to

"I and Thou" (Anm. 12), S. 87-92 (Neuausgabe S. 61—65).

9



in deren sprachlicher Verfasstheit. Sie sind mit ein und demselben
Grundwort — dem „Du" — gesprochen.

Hier gründet übrigens eine der Unklarheiten in Bubers sprachfundierter

Religionsphilosophie: Sprache ist als die Gemeinsamkeit der vier
genannten Formen selber nur wieder eine besondere Form von Tun neben

anderen, nämlich diejenige, die unter den Bedingungen der Unbedingtheit
funktioniert (die bedingte Form ist folglich „stumm") — als Sprache aber

ist sie die Struktur aller menschlichen Vollzüge überhaupt, sofern diese

entweder mit dem Grundwort „Du" oder mit dem anderen Grundwort
„Es", immer aber mit einem Wort „getan" werden. Als beides, als Kategorie

(„Wort") und als Anthropologem („Sprache"), beansprucht Buber die

Sprache, ohne hierbei allerdings zu einer eindeutigen Option zu finden.
In der Vortragsreihe „Religion als Gegenwart"17 und noch bis in die

Druckfahnen von Ich und Du betrachtet Buber Liebe, Naturbetrachtung,
kreatives Schaffen und Entscheidung nicht als Anthropologeme, sondern

nur als vier „Wesensakte",187 deren Gemeinsamkeit entsprechend darin

liegt, dass sie „wesentlich" sind. Damit kann nur gemeint sein, dass sie das

Inversionsproblem der Religion befriedigend lösen. Doch auf welche
Weise lösen sie das Inversionsproblem?

Für die Liebe ist die Inversion leicht nachvollziehbar: Wer liebt, wird
von dieser Liebe in Besitz genommen, sie kommt über ihn. Und sie ist
zugleich in ihm als Sehnsucht und Bedürfnis. In der Form des Verliebtseins

ist diese Gleichzeitigkeit von Teil-sein-von und In-sich-haben für
den Verliebten ein erfahrbares Faktum. Bei der Naturbetrachtung ist
dieselbe Struktur von In-sein und Im-Besitz-sein dann gegeben, wenn
man an die Momente denkt, in denen man für kurz ganz in die Betrachtung

eines Naturphänomens versinkt, wobei man dann ganz im

Wahrgenommenen selbst aufgeht und zugleich die Natur als Bild ganz in sich

trägt. Dieselbe Gleichzeitigkeit von Über-kommen und Selbst-der-
Grund-sein erfährt der Künstler im Moment kreativer Expression. Für
die Entscheidung schliesslich ist diese Konstellation aus Ganzem und
Teil in analoger Weise charakteristisch: Die Setzung des Entscheids ist
eine Leistung des Ichs, das diesen Entscheid „in sich" trägt — der Logik
folgend, nach der der Entscheid selbst reif geworden ist aus Kräften, die

17 Sie fand vom 15. Januar bis zum 05. März 1922 immer Sonntagnachmittags
am Freien Jüdischen Lehrhaus in Frankfurt statt.

18 HORWITZ, Buber's way to "I and Thou" (Anm. 12), S. 222 (Neuausgabe S. 201);
vgl. dort die detaillierte Rekonstruktion der Textgeschichte dieser vier Termini
bis zu Ich und Du.

10



jenseits des Individuums darauf hinwirken, dass das Individuum den
Entscheid hier und jetzt fällt. Liebe, Naturversenkung, kreatives Schaffen

und Entscheiden enthalten also das, wodurch sie Faktum werden, in
sich — und das, was sie zum Faktum macht, umgreift seinerseits dieses

Faktum und enthält es in sich.
Das allen vier Formen des inversen In-seins Gemeinsame bestimmt

Buber auf unterschiedliche Weise. Gemeinsam ist allen das Moment des

Angesprochen-werdens. Hier setzt die Möglichkeit ein, Buber im Sinn
einer Erlebnismystik weiterzuführen. Diese Lektüre aber lehnt Buber
bekanntlich (und zu Recht) ab. Sie ist schon aus Gründen der Kongruenz
mit Bubers Selbstkritik an der Erlebniszentrierung in den eigenen
mystiktheoretischen Anfängen abzuweisen. Gemeinsam ist allen vier Formen
ferner, dass sie sprachlich sind. Sprache als die konstante Struktur der
Inversion zu denken ist zwar genau das, was Buber selber in Ich und Du
favorisiert. Denn jedes Wort enthält die ganze Sprache, und zugleich enthält

sie als Sprache jedes Wort. Aber der Gedanke der Inversions struktur
ist, wie gesehen, in Bubers eigenem Denkweg älter als der der Sprache.
Das Gemeinsame aller vier Formen sieht Buber denn auch zunächst in
einer anderen Form: in der Zeit, genauer: der Gegenwärtigkeit. Allen vier

genannten Formen ist die Zeit eigen, nicht nur in dem Sinn, dass sie alle
als Akt in der Zeit stattfinden, sondern strukturell: Sie „sind", wie die Zeit
in ihrer Gegenwärtigkeit ist. Die Zeit enthält jedes Jetzt — und das, was

jetzt ist, enthält die ganze Zeit. Zeit als Gegenwart hat die gesuchte
Inversionsstruktur. Noch genauer: Die Zeit ist das, was in etwas — nämlich im
gegenwärtigen Augenblick — vollumfänglich enthalten ist, und die zugleich
das enthält, was in sich sie selbst enthält: den Augenblick.

Die Gegenwart ist demnach die Antwort auf die Frage nach der Einheit

der vier Weisen des Angesprochen-seins: der Liebe, der
Naturbetrachtung, des kreativen Schaffens und der Entscheidung. Der Augenblick
ist die Form, in welche die Erfahrungen gegossen sind, die sich zu Recht

„religiös" nennen dürfen. Buber kann daher die „religiöse" Situation des

Menschen geradezu als das „Dasein in der Präsenz" definieren (Ich und
Du, S. 97). Folgerichtig nennt Buber als Bedingung dafür, dass es zu dieser

Form und damit zu Religion überhaupt kommen kann, nur dies: die

„Akzeptation der Gegenwart" (ebd., S. 112).198

19 Eine ausführliche Analyse von Bubers Begriff der Gegenwart in Ich und Du
findet sich bei GERD HAEFFNER, In der Gegenwart leben. Auf der Spur eines Ur-
phänomens, Stuttgart u. a. 1996, S. 86-101.

11



4. Gegenwart und Ritus

Das ist viel und wenig zugleich. Viel, weil es schwer zu tun ist. Wenig, weil
es mit einem „nur" versehen ist: nur die Akzeptation der Gegenwart. Das

ist von Buber nicht als Quietismus gemeint, wendet sich aber gegen jede

Vorstellung einer Vorbereitbarkeit. Man kann sich nicht über das Einüben
der Akzeptation hinaus auf die Instantiierung der Form des Augenblicks
und damit auf echte religiöse Erfahrung vorbereiten.

Hinter dieser Abwehr steht die Abwehr von Regeln aller Art. Es gibt
keine Vorschrift, deren Befolgung dazu führt, dass die Erfahrung der

Gegenwart eintritt, mit der alles verbunden ist, was Religion auszeichnet:

Einheit, Unbedingtheit, Inversion. Die Idee der Trennung von Religion
und Ritus wahrt Buber auch an dieser Stelle seines Denkens.

Aber das müsste nicht sein. Denn das temporale Konzept von Religion,

das Buber seit der Zeit seiner Vortragsreihe „Religion als Gegenwart"
stark macht, ist der Sache nach nicht antirituell. Im Gegenteil: So wie sich
die Gegenwart aus der Vergangenheit herausentwickelt und ihr den einen

Pol ihrer eigenen Ausrichtung entnimmt, so ist der Ritus das, was das

Vergangene für die Gegenwart bereit hält und es immer wieder in sie

hineinspielt. Dabei ist die Ausrichtung des religiösen Vollzugs so negativ zum

vergangenen Ritus wie die Gegenwart zur Vergangenheit auch: Keine

Gegenwart ist bloss Vergangenheit. Die Negativität der Gegenwart gegenüber

der Vergangenheit besteht nur darin, nicht ausschliesslich Vergangenheit

zu sein. Sie ist ohne den Bezug auf Vergangenheit so wenig
Gegenwart wie durch ausschliesslichen Bezug auf sie. Die Gegenwart ist eine

Art gebundenes Spiel mit der Vergangenheit oder deren spielerische
Vergegenwärtigung. So wie die Vergangenheit in der Gegenwart latent immer

gegenwärtig ist und Gegenwart nur noch das Sich-Verhalten-dazu
darstellt, so könnte auch der Ritus in der Religion dasein müssen: als die

notwendige, aber nicht hinreichende Bedingung dafür, dass Religion möglich
wird. Der Ritus ist sowenig wie die Vergangenheit das erzeugende Mittel,
aus dem sich Produkte mit Notwendigkeit hervorzaubern lassen. Er ist
wie die Vergangenheit für die Zeit der „gebende Teil" an der Religion, die
sich mit dem Ritus nicht so füllt wie die leere Form mit der Materie,
sondern wie die Gegenwart mit der Vergangenheit, die sich, wenn sie sich auf
die Vergangenheit bezieht, nicht auf anderes, sondern auf sich selbst
bezieht. Denn die Gegenwart enthält die Vergangenheit wie das Ganze den

Teil und der Teil dieses Ganze. Der Ritus ist wie die Vergangenheit für die

Zeit das Band, das die Kontinuität über die vergehenden Momente des

Jetzt hinaus herstellt und sichert. Was für die Gegenwart das Vergangene

12



ist, ist für die Religion der überkommene. Ritus. Das Überkommene ist

„in" der Religion nicht so wie der Inhalt in der (leeren) Form, sondern wie
die vergegenwärtigte Vergangenheit in der Gegenwart — als dessen eigenste

Herkunft. Überkommenes ist nicht eigentlich der Inhalt der Relilgion,
sondern das, was in sich selbst entweder gegenwärtig oder vergangen,
religiös oder nicht religiös sein kann.

So, wie die Vergangenheit zur Gegenwart gehört, gehört der Ritus zur
Religion. Bubers Deutung religiöser Erfahrung als Gegenwartserleben enthält

folglich in der Sache einen integrativen Zugang zum Ritus — trotz und

entgegen Bubers eigenen Abgrenzungen gegen den Ritus in den Religionen.
Bei diesen Abgrenzungen wirkt Bubers dual verstandener Formalismus aus

den frühen religionsphilosophischen Anfängen noch nach, obwohl dieser

Formalismus in Richtung eines temporalen bereits weiterentwickelt ist und
so die Möglichkeit eröffnet, das Rituelle als integralen Bestandteil der Religion

zu begreifen. Der Ritus gehört zur Religion wie die Vergangenheit zur
Gegenwart. So wie es keine Gegenwart gibt, die nicht die Vergangenheit in
sich enthält, so gibt es keine Religion, die nicht den Ritus fortsetzt.

Unter temporalem Aspekt ist das oben skizzierte Trilemma nicht mehr
unlösbar. Denn:

(1) In der Gegenwart sein können alle Menschen.

(2) Diese Art religiöser Erfahrung führt zu einer basalen „Freude an der

Gegenwart des Gegenwärtigen"20 und den sich darauf aufbauenden
Humana von Glück, Frieden etc.

(3) So wie die Gegenwart die Form ist, unter der Vergangenes offen und
aktuell wird, so ist die Religion die Form, unter der Überkommenes zu
dem wird, was Göttliches zu fassen vermag.

Die temporale Schematisierung religiöser Erfahrung enthält das Potential,
dem Formalismus im Religionsbegriff die AnschlussFähigkeit an die Ideen
der Universalität und der Humanität zurückzugeben, durch die sich nach
Buber die wirklichen Religionen von denen unterscheiden, die nur den

Namen mit ihnen gemeinsam haben. Die Religionsphilosophie hat in der

temporalen Analyse der religiösen Erfahrung das Mittel in der Hand, dem
Trilemma aus Universalität, Humanität und Ritualität zu entkommen. Aus
diesem Trilemma gibt es für die Religion also doch immer einen Ausweg,
der freilich nicht wie beim Fuchsloch zum Seitenausgang hinaus, sondern
wie bei der Löwenhöhle nur noch tiefer in die Religion hineinführt.

20 BUBER, Ich und Du (Anm. 5), S. 108).

13


	Fuchsloch oder Höhle des Löwen? : Martin Bubers frühe Religionsphilosophie zwischen Form und Gegenwart

