
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 68 (2012)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

FELDMAN, SEYMOUR: Gersonides: Judaism within the Timits of Reason, Oxford / Portland,

Oregon: Littman Library ofJewish Civilization 2010, X,254 S., ISBN 978-1-
904113-44-7.

Es ist ein Glücksfall, wenn ein Forscher nach seiner sorgfaltigen Ubersetzung
eines umfangreichen philosophischen Hauptwerks auch noch eine Monographie
vorlegen kann, die nach vierzig Jahren, die seit der bisher massgeblichen
Veröffentlichung dazu vergangen sind (CHARLES TOUATI, La Pensée philosophique et

théologique de Gersonide, Paris 1973), zudem ein dringendes Desiderat darstellte.

Seymour Feldman, der Gersonides' Traktat Milhamot ha-Shem übersetzte (The
Wars of the Tord, 3 Bde, Philadelphia 1984, 1988, 1999), kommt mit seinem sehr
lesenswerten Buch über Gersonides (Levi ben Gerson, Akronym Ralbag, 1288-
1344) noch ein weiteres Verdienst zu: In acht Kapiteln breitet er zwischen Einleitung

(zu Gersonides' Leben sowie zur literarischen Einordnung seiner Schriften)
und Resümee die wichtigsten Inhalte von Gersonides' Werk (Kriege des Herrn,
Bibelkommentare und Superkommentare zu Averroes) in so präziser und
verständlicher Diktion aus, dass sie sich auch als Einführung in die Hauptthemen
mittelalterlicher (jüdischer) Philosophie lesen lassen: das Problem einer creatio ex

nihilo, Attributenlehre, Allwissenheit, Vorsehung, Allmacht, Prophétie, Unsterblichkeit

(„Humanity and its Destiny") sowie Offenbarung („The Torah"). Auch
die grossen Debatten wie das Universalienproblem oder die Theodizeefrage fanden

ihren Niederschlag in Gersonides' Schriften, die auf beeindruckende Weise
nicht nur den Wissensstand der religiösen Bildung, sondern auch der weltlichen
Wissenschaften (Mathematik, Astronomie) seiner Zeit reflektieren.

In der Rezeption von Maimonides und Averroes gelang hier noch einmal eine

originäre Auseinandersetzung mit griechischer Philosophie, die innerhalb dieser
aristotelischen Richtung auch zu überraschenden Lösungen kommt, etwa die

Möglichkeit positiver Gottesattribute oder die Beweisbarkeit einer Schöpfung,
wiewohl nicht aus dem Nichts. Letzteres wird gleich im zweiten Kapitel behandelt

und ist ein gutes Beispiel für Feldmans Vorgehensweise: Er präsentiert
Gersonides' Kritik an Maimonides, verdeutlicht dabei die zeitgenössische Aktualität
des Problems und seiner Implikationen für Metaphysik, Naturwissenschaft und
Offenbarungsreligion, bezieht sich sowohl auf Gersonides' systematische als auch
auf dessen exegetische Behandlung des Themas und erklärt den nicht nur in
diesem Fall innovativen Lösungsweg (u. a. Widerspruch zwischen aristotelischer
Kosmologie und aristotelischer Annahme der Ewigkeit der Welt), der auch der
islamischen Philosophie Rechnung trägt (Ablehnung platonischer Emanationstheorie

mitsamt des im Kaläm vertretenen Konzepts einer kontinuierlichen Schöpfung).
Die heikle Verteidigung der These, dass die Welt zwar erschaffen wurde, aber

unmöglich aus Nichts (nach dem bekannten Grundsatz ex nihilo nihilff), folgt zwar
strikt logischer Argumentation, stimmt im Ergebnis allerdings nicht mit dem im
Mittelalter in allen drei Offenbarungsreligionen behaupteten Lehrsatz einer creatio ex

415



nihilo überein und führt Gersonides, der wie Abraham ibn Ezra das Verb in Gen 1,1

im Sinne von „schneiden/begrenzen" (d. h. formen) und nicht als „(aus dem

Nichts) erschaffen" versteht, zur Annahme einer formlosen Urmaterie (nämlich
Wasser, abgeleitet aus Gen l,2.6f.). Feldman zeigt hier anschaulich, dass sich
Gersonides eindeutigen Kategorisierungen wie „Aristoteliker" entzieht, des Weiteren
welche Fragen trotz seiner Antworten offen bleiben (z. B. Isaak Abravanels Kritik
an zwei ewigen Grössen als Gefahr eines Dualismus) und schliesslich wo die Grenzen

zum neuzeitlichen Denken liegen (in diesem Kapitel mit Hinweis auf den 1918

in Halle an der Saale verstorbenen Mathematiker Georg Cantor, S, 44).

Häufig wird versucht, dem Leser Gersonides' Argumentationsweise nicht nur
mit philosophischer Begrifflichkeit, sondern auch mit modernen Beispielen zu
verdeutlichen, etwa wenn die auch für Gott unmögliche Kenntnis von „future
contingencies" aufgrund ihrer „ontological and logical indeterminacy" im Kapitel
über „Allwissenheit" jedem Wettbegeisterten einleuchten muss, der zwar auf den

Ausgang des 400-Meter-Laufs bei den Olympischen Spielen 2020 wetten könnte,
aber bestimmt nicht auf das bereits vorliegende Ergebnis aus dem Jahr 2000:

„The future is precisely what it is because of its contingency statements about
future contingencies have no determinate truth-value, and hence cannot be

known, even by God" (S. 90; ausgenommen sind Naturgesetze). Gersonides'
definitorische Einschränkung fasst Feldman dann in der Formel „God knows
everything that is knowable" (S. 100) zusammen.

Entgegen einem neueren Forschungs trend, der sich auch in der Gersonides-
Forschung bemerkbar macht, sieht Feldman keine positiven Anzeichen eines

christlichen Einflusses. Scholastische Feinheiten wie Thomas von Aquins
Unterscheidung von de dictu und de re, wonach Gott auch Kenntnis künftiger Ereignisse
haben könne, insofern sie hypothetisch bleiben — im Jahr 3000 wird Israel
Fussballweltmeister ist dann genauso wahr und richtig wie die gleiche Aussage für die
Mannschaft der USA (abgesehen davon, dass letzteres wahrscheinlicher sei,
S. 102) — spielten bei Gersonides keine Rolle. Auch beim Thema der göttlichen
Allmacht bleibt Gersonides entsprechend dem von Immanuel Kants Die Religion
innerhalb der Grenzen der blossen T 'ernunft inspirierten Untertitel von Feldmans Buch
„within the limits of reason"; er schliesst die Möglichkeit von Wundern zwar
nicht kategorisch aus, bringt sie aber in Ubereinstimmung mit den Naturgesetzen,
so dass nur die Plötzlichkeit oder Geschwindigkeit ihres Eintretens überraschen.
Ausserdem sind sie konditional eingeplant: Für den Fall, dass beispielsweise die

„Rotte Korach" (Num 16) gegen Mose aufbegehrt, hat Gott vorgesehen, dass

sich die Erde öffne (was bei einem Erdbeben ebenfalls geschehen kann). Aber
Gersonides bleibt auch innerhalb der Grenzen des Judentums, trotz mancher

gewagter Schlussfolgerungen (etwa zur göttlichen Allwissenheit): Mose ist der

unvergleichlich grösste Prophet, und dem Messias wird mit seiner endzeitlichen
Rolle auch universale Bedeutung zugesprochen, weil er die Menschheit mit Hilfe
des Wunders der Auferstehung der Toten zur Anbetung des einen Gottes bringen
wird. Trotzdem wird sich auch der Messias an die unveränderliche Gültigkeit der
auf wunderbare Weise durch Mose gegebenen Tora halten.

Feldmans Fazit, dass sich Gersonides in Bezug auf sein Verhältnis zum Judentum

jeder Kategorie entziehe — sei es eine rabbinische, eine christliche (creo quia

416



absurdum) oder eine der Analyse von Leo Strauss (in Philosophie und Geseff) folgende
— und sich manche von Gersonides' Überlegungen in ihrer Originalität durchaus

für den heutigen Leser zugunsten einer vernünftigen religiösen Weltanschauung

fruchtbar machen Hessen, scheint vor allem an Studierende gerichtet zu sein.
In der Tat kann man das Buch - nicht nur, aber ganz besonders - für den
akademischen Unterricht empfehlen.

Halle (Saale) Gerold Necker

RAPOPORT-ALBERT, Ada: Women and the Messianic Heresy of Sabbafai Zevi 1666-

1816, translated from the Hebrew by Deborah Greniman, Oxford Portland, Oregon:

The Littman Library ofJewish CiviHzation 2011, 386 S., gr.8°, ISBN: 978-1-
904113-84-3.

Gegenstand des vorHegenden Buches sind der Status und die Rolle von Frauen in
den jüdischen messianischen Bewegungen, Sabbatianismus genannt, die durch das

Auftreten des aus Smyrna (Izmir) stammenden Sabbatai Zwi (1626-1676) ausgelöst

worden sind. Ada Rapoport-Albert hat fleissig alle dazu erreichbaren Quellen
zusammengetragen und analysiert. Einige Zweifel weckt allerdings der unkritische

Zugang zu einigen von ihnen. Diesbezüglich ist sie jedoch keine Ausnahme;

denn einige der analysierten Dokumente sind nach meinem Dafürhalten
schHcht Fälschungen.

Dabei handelt es sich wesendich um Quellen, die den sogenannten Hof in
Offenbach betreffen, an dem Jakob Franks (Korolöwka 1726-1791 Offenbach)
Tochter Ewa Frank (Nikopol 1754-1816/17) lebte. Dies sind zum einen (1) die
in zwei Versionen überüeferten Erinnerungen von Moses Porges, deren eine

aufgrund seiner Erzählungen vom Prager Rabbiner Leopold Stein überHefert ist
und deren andere angebHch von Porges selber aufgeschrieben worden sein soll,
und zum anderen um (2) die auf wundersame Weise wiederentdeckten
Verhörprotokolle aus dem Jahr 1800 von drei frankistischen FlüchtHngen aus Fürth,
unter denen besagter Porges gewesen sein soll, sowie um (3) ein ähnüches

Verhörprotokoll aus KolHn. In dem, was sie sagen, stimmen die Dokumente wohl
überein und bescheinigen sich gegenseitig Glaubwürdigkeit, aHein: sie stimmen
nicht überein mit den historischen Tatsachen. So sprechen sie zum Beispiel von
Wachen, die Porges und Kollegen am Offenbacher Schloss gehalten haben, während

Ewa Frank seit 1796 jedoch in einem zweigeschossigen Mietshaus an der
Ecke Canalstrasse / Judenstrasse gewohnt hat, wo es solche Wachposten gar
nicht gab. Dasselbe gilt auch für andere Details, wie zum Beispiel die Lehren, die

am Hofe von drei Alten mit langen Barten und in polnischer Kleidung verbreitet
worden seien. Gershom Scholem meinte die drei sogar mit Namen identifizieren
zu können. Nur wissen wir aus anderen Quellen, dass die polnischen Frankisten

gar keine Bärte trugen und die dort beschriebenen Lehren rein gar nichts mit dem
zu tun haben, was Frank nach aUem, was wir wissen, gelehrt hat. Die Autoren
dieser Dokumente (die eigentlich Abschriften sind, denn die Originale sind nie in
die Hände von Historikern gelangt) hatten keinen blassen Schimmer von dem,
was sich an Ewa Franks Hof abspielte und wussten nicht einmal, wo jener Hof

417



war. Solche Zeugnisse als glaubwürdige historische Quellen zu betrachten, ist
schon merkwürdig. Das Problem der Fälschungen behandle ich ausführlicher in
einem demnächst im Kwartalnik Historii Zydow / Jewish History Quarterly erscheinenden

Aufsatz (NB: Unkritischer Umgang mit den Quellen ist kein Vorwurf an
die Adresse allein der Autorin, sondern betrifft die gesamte Literatur zu diesem

Thema, darunter auch einige meiner eigenen früheren Arbeiten).
Treffend hingegen zeigt die Autorin, dass den wesentlichen Anstoss zur

religiösen Gleichstellung der Frauen im Sabbatianismus der Glaube gab, der übrigens
auch in christlichen chiliastischen und messianischen Bewegungen präsent war,
dass mit dem Anbeginn der messianischen Zeit der auf Adam und Eva lastende
Fluch (Gen 3,16) aufgehoben wird. Dieser Fluch (be)traf insbesondere Eva, die
der Elerrschaft des Mannes unterworfen worden war. Begünstigt wurde die Änderung

der Stellung der Frau darüber hinaus auch durch die grundsätzliche Infragestellung

der Halacha, des religiösen Rechts und seiner Validität, im Sabbatianismus.

Dessen Hauptprophet und Chefideologe, Natan von Gaza (Gaza 1644-1680

Skopje), hatte in seiner messianischen Proklamation 1665 verkündet, dass nicht
mehr die Erfüllung der Tora, sondern der Glaube an den Messias Rechtfertigung
bewirke und Heil schaffe. Diese beiden Momente bewirkten zudem, dass die Frau
gleichrangiges Mitglied in der Gemeinschaft der Gläubigen wurde. Symbolisch
unterstrich Sabbatai Zwi selber diese Gleichstellung dadurch, dass er an einem
Sabbat im Dezember 1665 in der Synagoge zu Izmir vor versammelter Gemeinde
abwechselnd Männer und Frauen zur Toralesung aufrief. Nur allzu verständlich
daher, dass es den Frauen besonders schwer ankam, wieder in die Niederungen
der Halacha hinabzusteigen, die ihren Status als „verfluchte", dem Mann untergeordnete

Sünderin definierte.
Im Schlusskapitel ihres Buches „Conclusion: From Sabbatianism to Hasi-

dism" fragt (sich) die Autorin, warum in der anderen, zeitgleich in der
polnischlitauischen Adelsrepublik aufgekommenen häretischen, oder zumindest hetero-
doxen jüdischen Bewegung - im Chassidismus - eine solche Gleichstellung der
Frau nicht zu erkennen und auch nicht in Aussicht gestellt ist, obwohl doch auch
der Chassidismus eine starke messianische Prägung hatte. Zwar gab es im
Chassidismus, besonders in seiner Anfangsphase, Prophetinnen, aber niemals wurde die
Frau als voll-/gleichberechtigtes Mitglied der religiösen Gemeinschaft anerkannt;
von Anfang an war sie von der Teilnahme an chassidischen chavurot ausgeschlossen

und zum „Tisch" des Zaddik nicht zugelassen, an dem er ausschliesslich
männliche Zuhörer unterwies. Die Autorin schreibt, dass dies „the measure of the
bitter lesson" ist, „it drew from the trauma of Sabbatianism. For the Sabbatian
heretics had left behind a profound dread above all the breached halakhic boundaries

of sexual propriety. The sexual depravity imputed to their women was
inextricably linked to their full engagement with the failed messianic project" (S. 296).
Eine solche Erklärung kann letztlich jedoch nicht überzeugen. Waren doch selbst
in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts noch messianische Hoffnungen lebendig,

und zwar nicht nur im Sabbatianismus, sondern auch und gerade im
Chassidismus: Wie wir wissen, waren die ersten Künder der chassidischen Botschaft und
messianischen Lehrer, der Baal Shem Tov (Israel ben-Eli'ezer, 1698/1700-1760
Miçdzybôz), Dov Ber von Mesritsch / Miçdzyrzecze (1700/1710-1772) sowie

418



Shne'ur Zalman von Ljadi (1745-1812), überzeugt davon, dass sie in der messia-
nischen Zeit leben. Auf den Status und die Rolle der Frau in der Gemeinschaft
hatte dies jedoch keinerlei Einfluss. Eine Erklärung dafür würde ich daher eher in
ihrer Sorge bzw. Furcht sehen, sabbatianischer Häresie beschuldigt zu werden,
einer Beschuldigung, die zumindest bis an den Anfang des 19. Jahrhunderts
immer wieder an die Adresse der Chassidim gerichtet worden ist. Eine Gleichstellung

der Frauen konnte ihren Gegnern nur zusätzliche Argumente liefern. Was
den Chassidismus hingegen vom Sabbatianismus unterschied, war am Ende die

Entscheidung, die Grenzen des Judentums nicht zu überschreiten, sondern
innerhalb der jüdischen Gemeinschaft zu bleiben und der akzeptierten jüdischen /
rabbinischen Tradition die Treue zu halten. Das jedoch verlangte die Beachtung
bestimmter halachischer Vorschriften, darunter eben auch solcher, die die Frauen
und ihre Unterordnung unter die Männer betrafen.

Doch trotz dieser wenigen, eher fragmentarischen Vorbehalte und Einwände:
Ada Rapoport-Alberts Buch ist eines der wichtigsten und interessantesten Bücher
auf dem Gebiet der Kultur- und Geistesgeschichte der Juden, das in den letzten
Jahren auf den Markt gekommen ist.

Warszawa Jan Doktor
(Aus dem Polnischen übersetzt von Stefan Schreiner)

OLMER, Heinrich C: „ Wer ist Jude?" Ein Beitrag t(ur Diskussion über die Zukunftssi-
cherung derjüdischen Gemeinschaft., Würzburg: Ergon Verlag 2010 Judentum —

Christentum — Islam. Interreligiöse Studien, Bd. 8) 242 S., ISBN 978-3-89913-821-4.

Vom 10. bis 12. Juni 2012 fand an der Theologischen Fakultät der Universität
Zürich eine aufschlussreiche Tagung zum Thema „Judentum und Judentümer.
Wie viel Pluralismus erträgt das Judentum?" statt, die von der Sigi-Feigel-Gast-
professur für Jüdische Studien, dem Religionswissenschaftlichen sowie dem
Theologischen Seminar unter Beteiligung der beiden Zürcher jüdischen Gemeinden
Israelitische Cultusgemeinde ICZ und Jüdische Liberale Gemeinde JLG
ausgerichtet worden war. Die Tagungsbeiträge zeigten sehr anschaulich, wie facettenreich

heutiges Judentum weltweit ist und stellten sich - unter vielem anderen —

der kritischen Frage nach gegenseitiger Anerkennung, Toleranz und Akzeptanz,
aber auch (bewusster) Abgrenzung innerhalb der einzelnen jüdischen Strömungen.

Eine solche Fragestellung mündet unweigerlich in das weite Feld der
jüdischen Identität, des Jüdischseins, das sich gemeinhin über religiöse, kulturelle und
soziale Aspekte speist. Von eminenter Wichtigkeit ist im Judentum das

Abstammungsprinzip: Jüdisch ist für gewöhnlich, wer eine jüdische Mutter hat. Diese

sog. Matrilinearität bestimmt im Judentum etwa seit dem 2. Jahrhundert u. Z. bis
heute die Zugehörigkeit zum Judentum. Jedoch werden besonders seit der Schoa
vermehrt Stimmen laut, die das Prinzip der reinen Matrilinearität hinterfragen und
eine Gleichstellung der (zu biblischen Zeiten bis zum 2. Jahrhundert u.Z. übliche)
Patrilinearität, also der Weitergabe des Judentums durch den Vater, mit der
Matrilinearität offen und kontrovers diskutieren. Dass dieses Thema äusserst virulent

419



ist und die moderne jüdische Gemeinschaft stark fordert, zeigt sich unter anderem

daran, dass sich in Zürich Anfang November 2012 eine Tagung mit dem
Titel „Gemischte Familien und patrilineare Juden" genau dieser brisanten
Fragestellung widmete. Auch in der entsprechenden Fachliteratur werden Fragen zur
jüdischen Identität seit langem schon breit erörtert - sei es etwa hinsichtlich der

sog. ,Mischehendebatte', der Frage nach „ungebrochen gebrochener jüdischer
Tradition" (Alfred Bodenheimer) oder der Identität jüdischer Autorinnen und
Schriftsteller bzw. auch und ganz besonders — die Auflistung ist weit davon
entfernt, vollständig zu sein — in Bezug auf den Themenkomplex ,Exil und Diaspora'.

In diesem Umfeld anzusiedeln ist die 2010 erschienene, von der Bamberger
Judaistin Susanne Talabardon begleitete Dissertation des 1949 geborenen,
langjährigen Vorsitzenden der Israelitischen Kultusgemeinde Bamberg und Mitgliedes
des Zentralrates der Juden in Deutschland, Heinrich Chaim Olmer. Eingereicht
wurde die Arbeit unter dem Titel: „Wer ist Jude? Ein Diskussionsbeitrag zur
Zukunftssicherung der jüdischen Gemeinschaft durch Gleichsetzung von matrilinearer

und patrilinearer Deszendenz". Dieser, vom Buchhandelstitel abweichende,
Titel fasst im Grunde die These, die Olmer in seiner Dissertation vertritt, bereits
anschaulich zusammen: Es geht ihm um die Frage, „inwieweit man mit den

Auslegungsmöglichkeiten der Halacha Wege eröffnen kann, die der jüdischen Gemeinschaft

hinsichtlich der Frage ,Wer ist Jude?' auch im 21. Jahrhundert Zukunftsperspektiven

eröffnen." (S. 7) Diese Zukunftsperspektiven sieht Olmer vor allem in
einer Erweiterung der matrilinearen Abstammung (deren Ursprünge er eingehend
im ersten Hauptteil seiner Arbeit erörtert) auf die patrilineare Abstammung.

Die Frage nach der Abstammung mütterlicherseits bzw. väterlicherseits
bestimmt ganz wesentlich die Entwicklung jüdischer Identität eines bzw. einer
Heranwachsenden. Anschaulich erörtert Olmer am Beispiel des israelischen Einwande-

rungs- und Personenstandsrechts, wie zweischneidig Identitäszuweisungen von
aussen sein können: Das israelische Rückkehrrecht sieht vor, dass von einem
jüdischen Vater geborene Personen das Recht haben, nach Israel einzuwandern und die
israelische Staatsbürgerschaft zu besitzen. Im Pass wird als Staatsbürgerschaft,israelisch'

eingetragen, die Rubriken ,Nation' und ,Religion' hingegen bleiben leer

(S. 139). Halachisch anerkannte Personen, die entweder von einer jüdischen Mutter
geboren sind oder auf orthodoxem Wege zum Judentum konvertiert sind, erhalten

unter den Rubriken ,Nation' und ,Religion' den Eintrag Jüdisch'. Was hat dies für
Konsequenzen? Die als israelische Staatsbürger anerkannten Personen mit
jüdischen Vätern fühlen sich im allgemeinen jüdisch, leben in Israel ein jüdisches
Leben, können aber beispielsweise nicht heiraten, da sie halachisch nicht als Juden
gelten. Diese Bestimmungen, denen in Israel alle Staatsbürger unterliegen, fuhren
zwangsläufig bei sehr vielen Menschen zu Identitätskrisen, vor allem dann, wenn sie

als in Israel lebende Juden und Jüdinnen, als die sie sich stets gefühlt haben, erst
übertreten müssen, um religiös anerkannt zu sein.

Ein weiteres Problem, das eng einhergeht mit der Frage nach jüdischer Identität

im oben ausgeführten Sinne, stellt sich in Bezug auf die demografische
Entwicklung jüdischer Gemeinschaften weltweit. Der israelische Demografie-Experte
Sergio DellaPergola zeichnet ein düsteres Bild, wenn es um die Zukunft jüdischer

420



Gemeinden geht: Zwar wird, so die Prognose, der jüdische Anteil der Weltbevölkerung

bis 2080 auf ca. 15 Millionen anwachsen; 2000 waren es etwas über
13 Millionen. Israels Bevölkerung wird sich im selben Zeitraum verdoppeln und
auf 10 Millionen anwachsen. Jedoch wird das sog. Diasporajudentum von
8,3 Millionen im Jahr 2000 um auf 5,3 Millionen im Jahr 2080 zurückgehen (vgl.
S. 150ff.). Zu bedenken ist bei dieser Entwicklung neben der Alterung der Gesellschaft

im Allgemeinen und den die Geburten übersteigenden Sterberaten auch die

zu erwartende steigende Zahl von ,Mischehen' (gemäss DellaPergola liegt die
Mischehenrate in der Diaspora derzeit bei ca. 50 %; vgl. S. 13), die voraussichtlich
zu einer gravierenden Schwächung jüdischer Identität führen wird. Um diesen
hier kurz skizzierten Gefahren entgegenzuwirken, schlägt Olmer aufgrund seiner

schlüssig entwickelten Thesen vor, die Halacha an die modernen Gegebenheiten

anzupassen und der Patrilinearität — ähnlich wie dies bereits in liberalen jüdischen
Gemeinden der Fall ist - den gleichen Stellenwert wie der Matrilinearität zuzuweisen,

ohne jedoch „radikal mit der Tradition" zu brechen, „sondern die hermeneu-
tischen Möglichkeiten und AuslegungsSpielräume [...] zu nutzen, um den
Anforderungen der Gegenwart gerecht zu werden" (S. 204). Olmer beruft sich bei seiner

Argumentation auf Rabbiner Moses Isseries (1520P-1572), der dafür plädierte,
Traditionen dann zu ändern, wenn eine neuartige Situation eingetreten sei, die

zuvor unbekannt gewesen sei und Handlungsbedarf erfordere.
Die vorliegende Dissertation, die zwar letztlich die Frage ,Wer ist Jude?' nicht

abschliessend beantworten kann und dies auch gar nicht beabsichtigt, verharrt
nicht in reiner Theorie, sondern gibt, nicht zuletzt durch Olmers jahrzehntelange
Erfahrung in der Gemeindearbeit, fundierte praxisorientierte Ratschläge, denen

zu wünschen ist, dass sie in nicht allzu weiter Ferne zumindest teilweise zur
Anwendung gelangen.

Zürich / Freiburg i. Br. Yvonne Domhardt

RUBIN, Barry: Israel: An Introduction, New Haven and London: Yale University
Press 2012, 340 S., ISBN 978-0300162301.

Der Autor dieses umfangreichen und mit ausgewählten Fotos und Karten
versehenen Werks gehört zu den führenden Nah- und Mittelost-Experten Israels:

Barry Rubin lehrt am Interdisciplinary Center (IDC) in Herzliya und leitet dort das
Global Research in InternationalAffairs Center (GLORIA). Der Nahostexperte, der bis
zu seiner Lungenkrebserkrankung im Sommer 2012 im Wochenrhythmus ebenso

kluge wie unkonventionelle Analysen zu sicherheits- und militärpolitischen Themen

veröffentlichte, macht keinen Hehl daraus, dass er dem konservativ-säkularen
Establishment seines Landes angehört. Insofern ist es nicht verwunderlich,

dass das in deutscher Sprache (noch) nicht erhältliche Buch aus dem üblichen
Reigen israelkritischer Bücher ausschert. Gleichwohl: Wer aus dieser Verortung
automatisch eine affirmative Verteidigungsschrift Israels und des Zionismus
ableiten will, sieht sich bald eines Besseren belehrt.

421



In einer Mischung aus wissenschaftspropädeutischer Diktion und anschaulichfesselnder

Faktenaufbereitung wird der Leser in die Grundzüge der Geschichte
Israels und seiner gesellschaftlichen, politischen, sozioökonomischen und kulturellen

Verhältnisse eingeführt. Die didaktisch motivierte Reduktion komplexer Themen

und Entwicklungen verleitet den Autor nicht zu monokausalen Erklärungsmustern,

sondern spornt ihn zu einer nüchtern-konzentrierten Betrachtungsweise
an, ohne auf eine multiperspektivische Perspektive zu verzichten.

Barr}7 Rubin gelingt es, Fakten und Daten in ihren komplexen Kontexten zu
verorten. Dabei räumt er mit allerlei populären Bildern und alarmistischen
Mythen auf. So widerspricht er gängigen Wahrnehmungen, der zufolge Israel
„zunehmend nach rechts" drifte und „immer religiöser" werde. Demgegenüber zeigt
der Autor auf, dass die israelische Gesellschaft in historischer Längsschnittbe-
trachtung bis heute eher zur pragmatischen Mitte denn zum ideologischen
Radikalismus neigt: Einerseits sei die einstmals nur in der Linken verankerte Bereitschaft

zum territorialen Kompromiss und zur Zweistaatenlösung im heutigen
Israel mehrheitsfähig geworden; andererseits habe der gesellschaftliche
Mainstream den „rechten" Zweifel übernommen, ob es auf der palästinensischen Seite

überhaupt einen Partner für den ersehnten Frieden gebe. So sieht Rubin im derzeit

unangefochtenen israelischen Ministerpräsidenten den typischen Repräsentanten

eines flexibel agierenden „zentristischen" Politikers. Netanjahus Plädoyer
für eine Zweistaatenregelung unterliege dem Vorbehalt, diese dürfe die Sicherheit
Israels nicht beeinträchtigen (S. 75).

Innerisraelische Trennlinien zwischen Säkularen und Religiösen oder
zwischen Aschkenasim und Mizrachim sieht Rubin zunehmend schwinden. Die
meisten jüdischen Israelis verbänden ihren säkularen Lebensstil mit einer
„sentimentalen Verbundenheit" mit jüdischen Traditionen und Symbolen (S. 75, 187) -
auch hier dominiere am Ende des Tages die normative Kraft des Faktischen.
Zudem hätten periodische Einwanderungswellen wie zuletzt aus der früheren
Sowjetunion, aber auch Tendenzen der Amerikanisierung und Globalisierung die
israelische Gesellschaft pluralisiert und segmentiert. „Diversity7" verkomme im
Israel der Gegenwart nicht zum Schlagwort, sondern sei gesellschaftliche Realität.
Weil das Land „inklusiver" geworden sei, nähmen auch die verschiedenen ethnischen

und religiösen Minderheiten ihre Interessen selbstbewusster denn je wahr.
Das gälte auch für die in sich sehr heterogene arabische Community, die ihre
sozioökonomischen und partizipativen Rückstände zum jüdischen Mainstream
mit allerlei politischen Initiativen zu verringern suche, die ihnen die liberal-demokratische

Gesellschaft Israels bietet: Dazu gehören punktuelle Streiks und
Demonstrationen, aber auch eine zunehmende Teilhabe an der Parteiendemokratie
sowie an zivilgesellschaftlichen Interessengruppen wie Gewerkschaften,
Berufsverbänden und religiösen Einrichtungen.

In seinen minutiösen Beobachtungen und Analysen schlüpft Rubin immer
wieder in die Rolle des ethnografischen Betrachters: Seine beiläufigen Bemerkungen

über „rebellische Tendenzen" und die „schonungslose Selbstkritik" der Israelis

(S. 125) spiegelt die Nähe des Kenners wider, gelegentlich auch die behutsame
Distanz des Kritikers. Freimütig reflektiert Rubin die gesellschaftliche Diskriminierung

arabischer Bürger Israels, die der zionistischen Identität ihrer mehrheit-

422



lieh jüdischen Mitbürger mehr oder weniger distanziert begegnen. Der über die
Jahre auch in den arabischen Communities gewachsene Wohlstand habe die
jüdisch-arabischen Spannungen nicht mindern können. Rubin diagnostiziert unter
jüdischen und arabischen Bürgern Israels eine gleichermassen schrumpfende
Bereitschaft zur wechselseitigen Empathie; die mentale Orientierung an einer
friedlichen Koexistenz sei in der Gesellschaft insgesamt rückläufig (S. 150), was
nicht zuletzt den Polarisierungen des Nahostkonflikts geschuldet sei.

Israel ist seit Jahren regionale Wirtschaftsmacht und in Bezug auf die
Hightech-Branche technologische Weltmacht. Mit einer Arbeitslosenrate von weniger
als sechs Prozent und einem Wirtschaftswachstum von fast fünf Prozent ist Israel
in den zurückliegenden Jahren mit der Weltfinanzkrise besser zurechtgekommen
als die meisten anderen Staaten. Im weltweiten Ranking der wirtschaftlich
erfolgreichsten Staaten rückte Israel 2009 mit einem jährlichen Bruttoinlandsprodukt
von 28.400 Dollar auf den 24. Platz vor. Nach dem UN-Human Development-
Index, der Kriterien wie Gesundheit, Wissen und Lebensstandard misst, rangierte
Israel 2010 gar an 15. Stelle. Trotz dieser — verglichen mit der sozialistischen
Gründerzeit - atemberaubenden Erfolge verhehlt Rubin nicht die Kehrseite
dieser Entwicklung; eine im Weltmassstab hohe soziale Ungleichheit sowie
dramatische Armutstendenzen an den Rändern der Gesellschaft, die inzwischen auch
die Mittelschichten erreicht haben (S. 237£).

Obwohl Rubin von Haus aus Experte für Fragen der Aussen- und Nahostpolitik

ist, enthält diese Einführung internationale Akzente nur insoweit, wie diese

zum Verstehen Israels unerlässlich sind. Selbst den Nahostkonflikt und den

israelisch-palästinensischen Antagonismus hat der Autor nur am Rande gestreift — eine

verlegerische Entscheidung, die dem gewöhnlich scharfzüngigen Kommentator

einige Überwindung gekostet haben dürfte. Auch der Stellenwert der Schoa
für den zionistischen Geschichtspessimismus sowie neue Bedrohungen in Gestalt
eines atomar ambitionierten Irans und ihre Einflüsse auf die kollektive Identität
der jüdisch-israelischen Gesellschaft spielen in diesem Buch zumindest
vordergründig kaum eine Rolle. Stattdessen hat sich Rubin auf die Darstellung
innergesellschaftlicher und innenpolitischer Entwicklungen und Zusammenhänge fokus-
siert. Dass der amerikanisch-israelische Autor dem Gegenstand seines

Einführungswerkes mit einer grundsätzlichen Sympathie begegnet, hat weder der Qualität

noch dem Niveau des Buches geschadet.

Berlin Martin Kloke

423


	Rezensionen

