Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 68 (2012)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

FELDMAN, SEYMOUR: Gersonides: Judaism within the Limits of Reason, Oxford / Port-
land, Oregon: Littman Library of Jewish Civilization 2010, X,254 S., ISBN 978-1-
904113-44-7.

Es ist ein Gliicksfall, wenn ein Forscher nach seiner sorgfiltigen Ubersetzung
eines umfangreichen philosophischen Hauptwerks auch noch eine Monographie
vorlegen kann, die nach vierzig Jahren, die seit der bisher massgeblichen Verof-
fentlichung dazu vergangen sind (CHARLES TOUATI, La Pensée philosophigne et
théologique de Gersonide, Paris 1973), zudem ein dringendes Desiderat darstellte.

Seymour Feldman, der Gersonides’ Traktat Milhamot ha-Shew Gbersetzte (The
Wars of the Lord, 3 Bde, Philadelphia 1984, 1988, 1999), kommt mit seinem sehr
lesenswerten Buch tber Gersonides (Levi ben Gerson, Akronym Ralbag, 1288-
1344) noch ein weiteres Verdienst zu: In acht Kapiteln breitet er zwischen Einlei-
tung (zu Gersonides’” Leben sowie zur literarischen Einordnung seiner Schriften)
und Resiimee die wichtigsten Inhalte von Gersonides’ Werk (Krigge des Herrn,
Bibelkommentare und Superkommentare zu Averroes) in so priziser und ver-
stindlicher Diktion aus, dass sie sich auch als Einfiihrung in die Hauptthemen
mittelalterlicher (jidischer) Philosophie lesen lassen: das Problem einer creatio ex
nihilo, Attributenlehre, Allwissenheit, Vorsehung, Allmacht, Prophetie, Unsterb-
lichkeit (,,Humanity and its Destiny®) sowie Offenbarung (,,The Torah®). Auch
die grossen Debatten wie das Universalienproblem oder die Theodizeefrage fan-
den ihren Niederschlag in Gersonides’ Schriften, die auf beeindruckende Weise
nicht nur den Wissensstand der religisen Bildung, sondern auch der weltlichen
Wissenschaften (Mathematik, Astronomie) seiner Zeit reflektieren.

In der Rezeption von Maimonides und Averroes gelang hier noch einmal eine
originire Auseinandersetzung mit griechischer Philosophie, die innethalb dieser
aristotelischen Richtung auch zu iiberraschenden Losungen kommt, etwa die
Moglichkeit positiver Gottesattribute oder die Beweisbarkeit einer Schopfung,
wiewohl nicht aus dem Nichts. Letzteres wird gleich im zweiten Kapitel behan-
delt und ist ein gutes Beispiel fur Feldmans Vorgehensweise: Er prisentiert Ger-
sonides” Kritik an Maimonides, verdeutlicht dabei die zeitgentssische Aktualitit
des Problems und seiner Implikationen fiir Metaphysik, Naturwissenschaft und
Offenbarungsreligion, bezieht sich sowohl auf Gersonides’ systematische als auch
auf dessen exegetische Behandlung des Themas und erklirt den nicht nur in die-
sem Fall innovativen Losungsweg (u. a. Widerspruch zwischen aristotelischer
Kosmologie und aristotelischer Annahme der Ewigkeit der Welt), der auch der
islamischen Philosophie Rechnung trigt (Ablehnung platonischer Emanationstheo-
rie mitsamt des im Ka/am vertretenen Konzepts einer kontinuierlichen Schépfung).

Die heikle Verteidigung der These, dass die Welt zwar erschaffen wurde, aber
unmoglich aus Nichts (nach dem bekannten Grundsatz ex nzbilo nibil fi?), folgt zwar
strikt logischer Argumentation, stimmt im Ergebnis allerdings nicht mit dem im
Mittelalter in allen drei Offenbarungsreligionen behaupteten Lehrsatz einer creatio ex

415



nthilo Uberein und fithrt Gersonides, der wie Abraham ibn Ezra das Verb in Gen 1,1
im Sinne von ,schneiden/begrenzen” (d. h. formen) und nicht als ,,(aus dem
Nichts) erschaffen® versteht, zur Annahme einer formlosen Urmaterie (nimlich
Wasser, abgeleitet aus Gen 1,2.6f). Feldman zeigt hier anschaulich, dass sich Ger-
sonides eindeutigen Kategorisierungen wie ,,Aristoteliker entzieht, des Weiteren
welche Fragen trotz seiner Antworten offen bleitben (z. B. Isaak Abravanels Kritik
an zwei ewigen Grossen als Gefahr eines Dualismus) und schliesslich wo die Gren-
zen zum neuzeitlichen Denken liegen (in diesem Kapitel mit Hinweis auf den 1918
in Halle an der Saale verstorbenen Mathematiker Georg Cantor, S. 44).

Hiufig wird versucht, dem Leser Gersonides’ Argumentationsweise nicht nur
mit philosophischer Begrifflichkeit, sondern auch mit modernen Beispielen zu
verdeutlichen, etwa wenn die auch fir Gott unmoégliche Kenntnis von ,,future
contingencies® aufgrund ihrer ,;ontological and logical indeterminacy® im Kapitel
tber ,,Allwissenheit” jedem Wettbegeisterten einleuchten muss, der zwar auf den
Ausgang des 400-Meter-Laufs bei den Olympischen Spielen 2020 wetten konnte,
aber bestimmt nicht auf das bereits vorliegende Ergebnis aus dem Jahr 2000:
,» The future is precisely what it is because of its contingency ... statements about
future contingencies have no determinate truth-value, and hence cannot be
known, even by God“ (5. 90; ausgenommen sind Naturgesetze). Gersonides’
definitorische EFinschrinkung fasst Feldman dann in der Formel ,,God knows
everything that is knowable® (S. 100) zusammen.

Entgegen einem neueren Forschungstrend, der sich auch in der Gersonides-
Forschung bemerkbar macht, sicht Feldman keine positiven Anzeichen eines
christlichen Einflusses. Scholastische Feinheiten wie Thomas von Aquins Unter-
scheidung von de dictu und de re, wonach Gott auch Kenntnis kiinftiger Ereignisse
haben kénne, insofern sie hypothetisch bleiben — im Jahr 3000 wird Israel Fuss-
ballweltmeister ist dann genauso wahr und richtig wie die gleiche Aussage fiir die
Mannschaft der USA (abgesehen davon, dass letzteres wahrscheinlicher sei,
S. 102) — spielten bei Gersonides keine Rolle. Auch beim Thema der géttlichen
Allmacht bleibt Gersonides entsprechend dem von Immanuel Kants Dze Relzgion
innerhalh der Grenzgen der blossen Vernunft inspirierten Untertitel von Feldmans Buch
,within the limits of reason®; er schliesst die Méglichkeit von Wundern zwar
nicht kategorisch aus, bringt sie aber in Ubereinstimmung mit den Naturgesetzen,
so dass nur die Plotzlichkeit oder Geschwindigkeit ihres Eintretens tiberraschen.
Ausserdem sind sie konditional eingeplant: Fiir den Fall, dass beispielsweise die
,Rotte Korach® (Num 16) gegen Mose aufbegehrt, hat Gott vorgesehen, dass
sich die FErde 6ffne (was bei einem Erdbeben ebenfalls geschehen kann). Aber
Gersonides bleibt auch innerhalb der Grenzen des Judentums, trotz mancher
gewagter Schlussfolgerungen (etwa zur géttlichen Allwissenheit): Mose ist der
unvergleichlich grosste Prophet, und dem Messias wird mit seiner endzeitlichen
Rolle auch universale Bedeutung zugesprochen, weil er die Menschheit mit Hilfe
des Wunders der Auferstehung der Toten zur Anbetung des einen Gottes bringen
wird. Trotzdem wird sich auch der Messias an die unverinderliche Gultigkeit der
auf wunderbare Weise durch Mose gegebenen Tora halten.

Feldmans Fazit, dass sich Gersonides in Bezug auf sein Verhiltnis zum Juden-
tum jeder Kategorie entziehe — sei es eine rabbinische, eine christliche (creo guia

416



absurdum) oder eine der Analyse von Leo Strauss (in Philosophie und Geset3) folgen-
de — und sich manche von Gersonides’ Uberlegungen in ihrer Originalitit durch-
aus fir den heutigen Leser zugunsten einer verniinftigen religidsen Weltanschau-
ung fruchtbar machen liessen, scheint vor allem an Studierende gerichtet zu sein.
In der Tat kann man das Buch — nicht nur, aber ganz besonders — fiir den akade-
mischen Unterricht empfehlen.

Halle (Saale) Gerold Necker

RAPOPORT-ALBERT, ADA: Women and the Messianic Heresy of Sabbatai Zevi 1666-
1816, translated from the Hebrew by Deborah Greniman, Oxford Portland, Ore-
gon: The Littman Library of Jewish Civilization 2011, 386 S., gr.8°, ISBN: 978-1-
904113-84-3.

Gegenstand des vorliegenden Buches sind der Status und die Rolle von Frauen in
den jidischen messianischen Bewegungen, Sabbatianismus genannt, die durch das
Auftreten des aus Smyrna (Izmir) stammenden Sabbatai Zwi (1626-1676) ausge-
16st worden sind. Ada Rapoport-Albert hat fleissig alle dazu erreichbaren Quellen
zusammengetragen und analysiert. Einige Zweifel weckt allerdings der unkriti-
sche Zugang zu einigen von ihnen. Diesbeztiglich ist sie jedoch keine Ausnah-
me; denn einige der analysierten Dokumente sind nach meinem Dafiirhalten
schlicht Filschungen.

Dabei handelt es sich wesentlich um Quellen, die den sogenannten Hof in
Offenbach betreffen, an dem Jakob Franks (Koroléwka 1726-1791 Offenbach)
Tochter Ewa Frank (Nikopol 1754-1816/17) lebte. Dies sind zum einen (1) die
in zwei Versionen uberlieferten Erinnerungen von Moses Porges, deren eine
aufgrund seiner Erzihlungen vom Prager Rabbiner Leopold Stein tiberliefert ist
und deren andere angeblich von Porges selber aufgeschrieben worden sein soll,
und zum anderen um (2) die auf wundersame Weise wiederentdeckten Verhor-
protokolle aus dem Jahr 1800 von drei frankistischen Flichtlingen aus Furth,
unter denen besagter Porges gewesen sein soll, sowie um (3) ein dhnliches Ver-
horprotokoll aus Kollin. In dem, was sie sagen, stimmen die Dokumente wohl
Uberein und bescheinigen sich gegenseitig Glaubwiirdigkeit, allein: sie stimmen
nicht tiberein mit den historischen Tatsachen. So sprechen sie zum Beispiel von
Wachen, die Porges und Kollegen am Offenbacher Schloss gehalten haben, wih-
rend Ewa Frank seit 1796 jedoch in einem zweigeschossigen Mietshaus an der
Ecke Canalstrasse / Judenstrasse gewohnt hat, wo es solche Wachposten gar
nicht gab. Dasselbe gilt auch fiir andere Details, wie zum Beispiel die Lehren, die
am Hofe von drei Alten mit langen Barten und in polnischer Kleidung verbreitet
wortden seien. Gershom Scholem meinte die drei sogar mit Namen identifizieren
zu kénnen. Nur wissen wir aus anderen Quellen, dass die polnischen Frankisten
gar keine Birte trugen und die dort beschriebenen Lehren rein gar nichts mit dem
zu tun haben, was Frank nach allem, was wir wissen, gelehrt hat. Die Autoren
dieser Dokumente (die eigentlich Abschriften sind, denn die Originale sind nie in
die Hinde von Historikern gelangt) hatten keinen blassen Schimmer von dem,
was sich an Ewa Franks Hof abspielte und wussten nicht einmal, wo jener Hof

417



war. Solche Zeugnisse als glaubwiirdige historische Quellen zu betrachten, ist
schon merkwiirdig. Das Problem der Filschungen behandle ich ausfihrlicher in
einem demnichst im Kwartalnik Historii Zydow | Jewish History Quarterly erschei-
nenden Aufsatz (NB: Unkritischer Umgang mit den Quellen ist kein Vorwurf an
die Adresse allein der Autorin, sondern betrifft die gesamte Literatur zu diesem
Thema, darunter auch einige meiner eigenen fritheren Arbeiten).

Treffend hingegen zeigt die Autorin, dass den wesentlichen Anstoss zur reli-
giosen Gleichstellung der Frauen im Sabbatianismus der Glaube gab, der Gbrigens
auch in christlichen chiliastischen und messianischen Bewegungen prisent war,
dass mit dem Anbeginn der messianischen Zeit der auf Adam und Eva lastende
Fluch (Gen 3,16) aufgehoben wird. Dieser Fluch (be)traf insbesondere Eva, die
der Herrschaft des Mannes unterworfen worden war. Begiinstigt wurde die Ande-
rung der Stellung der Frau dartber hinaus auch durch die grundsitzliche Intrage-
stellung der Halacha, des religiosen Rechts und seiner Validitit, im Sabbatianis-
mus. Dessen Hauptprophet und Chefideologe, Natan von Gaza (Gaza 1644-1680
Skopje), hatte in seiner messianischen Proklamation 1665 verkindet, dass nicht
mehr die Erfullung der Tora, sondern der Glaube an den Messias Rechtfertigung
bewirke und Heil schaffe. Diese beiden Momente bewirkten zudem, dass die Frau
gleichrangiges Mitglied in der Gemeinschaft der Gliubigen wurde. Symbolisch
unterstrich Sabbatai Zwi selber diese Gleichstellung dadurch, dass er an einem
Sabbat im Dezember 1665 in der Synagoge zu Izmir vor versammelter Gemeinde
abwechselnd Minner und Frauen zur Toralesung aufrief. Nur allzu verstindlich
daher, dass es den Frauen besonders schwer ankam, wieder in die Niederungen
der Halacha hinabzusteigen, die ihren Status als ,,verfluchte®, dem Mann unterge-
ordnete Stinderin definierte.

Im Schlusskapitel ihres Buches ,,Conclusion: From Sabbatianism to Hasi-
dism* fragt (sich) die Autorin, warum in der anderen, zeitgleich in der polnisch-
litauischen Adelsrepublik aufgekommenen hiretischen, oder zumindest hetero-
doxen judischen Bewegung — im Chassidismus — eine solche Gleichstellung der
Frau nicht zu erkennen und auch nicht in Aussicht gestellt ist, obwohl doch auch
der Chassidismus eine starke messianische Prigung hatte. Zwar gab es im Chassi-
dismus, besonders in seiner Anfangsphase, Prophetinnen, aber niemals wurde die
Frau als voll-/gleichberechtigtes Mitglied der religitsen Gemeinschaft anerkannt;
von Anfang an war sie von der Teilnahme an chassidischen chavurot ausgeschlos-
sen und zum ,,Tisch® des Zaddik nicht zugelassen, an dem er ausschliesslich
mannliche Zuhorer unterwies. Die Autorin schreibt, dass dies ,,the measure of the
bitter lesson” ist, ,,it drew from the trauma of Sabbatianism. For the Sabbatian
heretics had left behind a profound dread above all the breached halakhic bound-
aries of sexual propriety. The sexual depravity imputed to their women was inex-
tricably linked to their full engagement with the failed messianic project (S. 296).
Eine solche Erklirung kann letztlich jedoch nicht iiberzeugen. Waren doch selbst
in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts noch messianische Hoffnungen leben-
dig, und zwar nicht nur im Sabbatianismus, sondern auch und gerade im Chassi-
dismus: Wie wir wissen, waren die ersten Kiinder der chassidischen Botschaft und
messianischen Lehrer, der Baal Shem Tov (Israel ben-Eli‘ezer, 1698/1700-1760
Migdzybo6z), Dov Ber von Mesritsch / Migdzyrzecze (1700/1710-1772) sowie

418



Shne’ur Zalman von Ljadi (1745-1812), Uberzeugt davon, dass sie in der messia-
nischen Zeit leben. Auf den Status und die Rolle der Frau in der Gemeinschaft
hatte dies jedoch keinerlei Einfluss. Eine Erklirung dafiir wirde ich daher eher in
ithrer Sorge bzw. Furcht sehen, sabbatianischer Hiresie beschuldigt zu werden,
ciner Beschuldigung, die zumindest bis an den Anfang des 19. Jahrhunderts im-
mer wieder an die Adresse der Chassidim gerichtet worden ist. Eine Gleichstel-
lung der Frauen konnte ihren Gegnern nur zusitzliche Argumente liefern. Was
den Chassidismus hingegen vom Sabbatianismus unterschied, war am Ende die
Entscheidung, die Grenzen des Judentums nicht zu lberschreiten, sondern in-
nerhalb der jiidischen Gemeinschaft zu bleiben und der akzeptierten jidischen /
rabbinischen Tradition die Treue zu halten. Das jedoch verlangte die Beachtung
bestimmter halachischer Vorschriften, darunter eben auch solcher, die die Frauen
und ihre Unterordnung unter die Minner betrafen.

Doch trotz dieser wenigen, eher fragmentarischen Vorbehalte und Einwinde:
Ada Rapoport-Alberts Buch ist eines der wichtigsten und interessantesten Blicher
auf dem Gebiet der Kultur- und Geistesgeschichte der Juden, das in den letzten
Jahren auf den Markt gekommen ist.

Warszawa Jan Doktir
(Aus dem Polnischen tibersetzt von Stefan Schreiner)

OLMER, HEINRICH C.: ,,Wer ist Jude?* Ein Beitrag zur Diskussion iiber die Zukunfissi-
cherung der jiidischen Gemeinschaft, Wirzburg: Ergon Verlag 2010 (= Judentum — Chris-
tentum — Islam. Interreligiése Studien, Bd. 8) 242 S., ISBN 978-3-89913-821-4.

Vom 10. bis 12. Juni 2012 fand an der Theologischen Fakultit der Universitit
Ziirich eine aufschlussreiche Tagung zum Thema ,,Judentum und Judentiimer.
Wie viel Pluralismus ertrigt das Judentum? statt, die von der Sigi-Feigel-Gast-
professur fiir Jiidische Studien, dem Religionswissenschaftlichen sowie dem The-
ologischen Seminar unter Beteiligung der beiden Ziircher jidischen Gemeinden
Israelitische Cultusgemeinde ICZ und Judische Liberale Gemeinde JLG ausge-
richtet worden war. Die Tagungsbeitrige zeigten sehr anschaulich, wie facetten-
reich heutiges Judentum weltweit ist und stellten sich — unter vielem anderen —
der kritischen Frage nach gegenseitiger Anerkennung, Toleranz und Akzeptanz,
aber auch (bewusster) Abgrenzung innerhalb der einzelnen jlidischen Strémun-
gen. Eine solche Fragestellung miindet unweigerlich in das weite Feld der jidi-
schen Identitit, des Jiidischseins, das sich gemeinhin tber religiose, kulturelle und
soziale Aspekte speist. Von eminenter Wichtigkeit ist im Judentum das Abstam-
mungsprinzip: Jidisch ist fiir gewohnlich, wer eine jidische Mutter hat. Diese
sog. Matrilinearitit besimmt im Judentum etwa seit dem 2. Jahrhundert u. Z. bis
heute die Zugehorigkeit zum Judentum. Jedoch werden besonders seit der Schoa
vermehrt Stimmen laut, die das Prinzip der reinen Matrilinearitit hinterfragen und
eine Gleichstellung der (zu biblischen Zeiten bis zum 2. Jahrhundert u.Z. tibliche)
Patrilinearitit, also der Weitergabe des Judentums durch den Vater, mit der Matri-
linearitit offen und kontrovers diskutieren. Dass dieses Thema dusserst virulent

419



ist und die moderne jidische Gemeinschaft stark fordert, zeigt sich unter ande-
rem daran, dass sich in Zirich Anfang November 2012 eine Tagung mit dem
Titel ,,Gemischte Familien und patrilineare Juden® genau dieser brisanten Frage-
stellung widmete. Auch in der entsprechenden Fachliteratur werden Fragen zur
judischen Identitit seit langem schon breit erértert — sei es etwa hinsichtlich der
sog. ,Mischehendebatte’, der Frage nach ,ungebrochen gebrochener jiidischer
Tradition® (Alfred Bodenheimer) oder der Identitit jiidischer Autorinnen und
Schriftsteller bzw. auch und ganz besonders — die Auflistung ist weit davon ent-
fernt, vollstandig zu sein — in Bezug auf den Themenkomplex ,Exil und Diaspora’.

In diesem Umfeld anzusiedeln ist die 2010 erschienene, von der Bamberger
Judaistin Susanne Talabardon begleitete Dissertation des 1949 geborenen, lang-
jahrigen Vorsitzenden der Israelitischen Kultusgemeinde Bamberg und Mitgliedes
des Zentralrates der Juden in Deutschland, Heinrich Chaim Olmer. Eingereicht
wurde die Arbeit unter dem Titel: ,,Wer ist Jude? Ein Diskussionsbeitrag zur Zu-
kunftssicherung der jidischen Gemeinschaft durch Gleichsetzung von matrilinea-
rer und patrilinearer Deszendenz®. Dieser, vom Buchhandelstitel abweichende,
Titel fasst im Grunde die These, die Olmer in seiner Dissertation vertritt, bereits
anschaulich zusammen: Es geht thm um die Frage, ,,inwieweit man mit den Ausle-
gungsmoglichkeiten der Halacha Wege eréffnen kann, die der jiudischen Gemein-
schaft hinsichtlich der Frage ,Wer ist Jude?” auch im 21. Jahrhundert Zukunftsper-
spektiven eroffnen.” (S. 7) Diese Zukunftsperspektiven sieht Olmer vor allem in
einer Erweiterung der matrilinearen Abstammung (deren Urspriinge er eingehend
im ersten Hauptteil seiner Arbeit erdrtert) auf die patrilineare Abstammung,

Die Frage nach der Abstammung miitterlicherseits bzw. viterlicherseits be-
sttmmt ganz wesentlich die Entwicklung jliidischer Identitit eines bzw. einer Her-
anwachsenden. Anschaulich erértert Olmer am Beispiel des israelischen Einwande-
rungs- und Personenstandsrechts, wie zweischneidig Identitiszuweisungen von
aussen sein konnen: Das israelische Riickkehrrecht sicht vor, dass von einem jidi-
schen Vater geborene Personen das Recht haben, nach Israel einzuwandern und die
israelische Staatsbiirgerschaft zu besitzen. Im Pass wird als Staatsbiirgerschaft ,israe-
lisch’ eingetragen, die Rubriken ,Nation’ und ,Religion’ hingegen bleiben leer
(S. 139). Halachisch anerkannte Personen, die entweder von einer judischen Mutter
geboren sind oder auf orthodoxem Wege zum Judentum konvertiert sind, erhalten
unter den Rubriken Nation’” und ,Religion” den Eintrag ,jidisch’. Was hat dies fiir
Konsequenzen? Die als israelische Staatsbiirger anerkannten Personen mit jlidi-
schen Vitern fiihlen sich im allgemeinen jidisch, leben in Israel ein jidisches Le-
ben, kénnen aber beispielsweise nicht heiraten, da sie halachisch nicht als Juden
gelten. Diese Bestimmungen, denen in Israel alle Staatsbiirger unterliegen, fithren
zwangsliufig bei sehr vielen Menschen zu Identititskrisen, vor allem dann, wenn sie
als in Israel lebende Juden und Judinnen, als die sie sich stets gefiihlt haben, erst
tibertreten missen, um religiés anerkannt zu sein.

Ein weiteres Problem, das eng einhergeht mit der Frage nach jidischer Identi-
tit im oben ausgefiihrten Sinne, stellt sich in Bezug auf die demogratische Ent-
wicklung judischer Gemeinschaften weltweit. Der israelische Demografie-Experte
Sergio DellaPergola zeichnet ein dusteres Bild, wenn es um die Zukunft jidischer

420



Gemeinden geht: Zwar wird, so die Prognose, der jiidische Anteil der Weltbevol-
kerung bis 2080 auf ca. 15 Millionen anwachsen; 2000 waren es etwas uber
13 Millionen. Israels Bevolkerung wird sich im selben Zeitraum verdoppeln und
auf 10 Millionen anwachsen. Jedoch wird das sog. Diasporajudentum von
8,3 Millionen im Jahr 2000 um auf 5,3 Millionen im Jahr 2080 zuriickgehen (vgl.
S. 150ff.). Zu bedenken ist bei dieser Entwicklung neben der Alterung der Gesell-
schaft im Allgemeinen und den die Geburten tbersteigenden Sterberaten auch die
zu erwartende steigende Zahl von ,Mischehen’ (gemiss DellaPergola liegt die
Mischehenrate in der Diaspora derzeit bei ca. 50 %,; vgl. S. 13), die voraussichtlich
zu einer gravierenden Schwichung jiidischer Identitit fithren wird. Um diesen
hier kurz skizzierten Gefahren entgegenzuwirken, schligt Olmer aufgrund seiner
schltissig entwickelten Thesen vor, die Halacha an die modernen Gegebenheiten
anzupassen und der Patrilinearitit — dhnlich wie dies bereits in liberalen jidischen
Gemeinden der Fall ist — den gleichen Stellenwert wie der Matrilinearitit zuzuwei-
sen, ohne jedoch ,,radikal mit der Tradition® zu brechen, ,,sondern die hermeneu-
tischen Moglichkeiten und Auslegungsspielriume |[...] zu nutzen, um den Anfor-
derungen der Gegenwart gerecht zu werden® (S. 204). Olmer beruft sich bei sei-
ner Argumentation auf Rabbiner Moses Isserles (1520?-1572), der dafiir plidierte,
Traditionen dann zu dndern, wenn eine neuartige Situation eingetreten sei, die
zuvor unbekannt gewesen sei und Handlungsbedarf erfordere.

Die vorliegende Dissertation, die zwar letztlich die Frage ,Wer ist Jude?” nicht
abschliessend beantworten kann und dies auch gar nicht beabsichtigt, verharrt
nicht in reiner Theorie, sondern gibt, nicht zuletzt durch Olmers jahrzehntelange
Erfahrung in der Gemeindearbeit, fundierte praxisorientierte Ratschlige, denen
zu wiinschen ist, dass sie in nicht allzu weiter Ferne zumindest teilweise zur An-

wendung gelangen.
Zurich / Freiburg i. Br. Yvonne Dombardt

RUBIN, BARRY: Israel: An Introduction, New Haven and London: Yale University
Press 2012, 340 S., ISBN 978-0300162301.

Der Autor dieses umfangreichen und mit ausgewihlten Fotos und Karten verse-
henen Werks gehért zu den fiihrenden Nah- und Mittelost-Experten Israels:
Barry Rubin lehrt am Interdisciplinary Center (IDC) in Herzliya und leitet dort das
Global Research in International Affairs Center (GLORIA). Der Nahostexperte, der bis
zu seiner Lungenkrebserkrankung im Sommer 2012 im Wochenrhythmus ebenso
kluge wie unkonventionelle Analysen zu sicherheits- und militirpolitischen The-
men veroffentlichte, macht keinen Hehl daraus, dass er dem konservativ-sikula-
ren Establishment seines Landes angehért. Insofern ist es nicht verwunderlich,
dass das in deutscher Sprache (noch) nicht erhiltliche Buch aus dem tiblichen
Reigen israelkritischer Blicher ausschert. Gleichwohl: Wer aus dieser Verortung
automatisch eine affirmative Verteidigungsschrift Israels und des Zionismus
ableiten will, sieht sich bald eines Besseren belehrt.

421



In einer Mischung aus wissenschaftspropadeutischer Diktion und anschaulich-
fesselnder Faktenaufbereitung wird der Leser in die Grundzige der Geschichte
Israels und seiner gesellschaftlichen, politischen, soziodkonomischen und kulturel-
len Verhiltnisse eingefiihrt. Die didaktisch motivierte Reduktion komplexer The-
men und Entwicklungen verleitet den Autor nicht zu monokausalen Erkldrungs-
mustern, sondern spornt ihn zu einer nichtern-konzentrierten Betrachtungsweise
an, ohne auf eine multiperspektivische Perspektive zu verzichten.

Barry Rubin gelingt es, Fakten und Daten in ihren komplexen Kontexten zu
verorten. Dabei rdiumt er mit allerlei populiren Bildern und alarmistischen My-
then auf. So widerspricht er gingigen Wahrnehmungen, der zufolge Israel ,,zu-
nehmend nach rechts drifte und ,,immer religiéser* werde. Demgegentiber zeigt
der Autor auf, dass die israelische Gesellschaft in historischer Lingsschnittbe-
trachtung bis heute eher zur pragmatischen Mitte denn zum ideologischen Radi-
kalismus neigt: Einerseits sei die einstmals nur in der Linken verankerte Bereit-
schaft zum territorialen Kompromiss und zur Zweistaatenlésung im heutigen
Israel mehrheitsfihig geworden; andererseits habe der gesellschaftliche Main-
stream den ,,rechten® Zweifel tibernommen, ob es auf der paléstinensischen Seite
tiberhaupt einen Partner fiir den ersehnten Frieden gebe. So sieht Rubin im der-
zeit unangefochtenen israelischen Ministerprisidenten den typischen Reprisen-
tanten eines flexibel agierenden ,,zentristischen® Politikers. Netanjahus Plidoyer
fir eine Zweistaatenregelung unterliege dem Vorbehalt, diese durfe die Sicherheit
Israels nicht beeintrichtigen (S. 75).

Innerisraelische Trennlinien zwischen Sikularen und Religidsen oder zwi-
schen Aschkenasim und Mizrachim sieht Rubin zunehmend schwinden. Die
meisten jidischen Israelis verbinden ihren sikularen Lebensstil mit einer ,senti-
mentalen Verbundenheit® mit jidischen Traditionen und Symbolen (S. 75, 187) —
auch hier dominiere am Ende des Tages die normative Kraft des Faktischen.
Zudem hitten periodische Einwanderungswellen wie zuletzt aus der fritheren
Sowjetunion, aber auch Tendenzen der Amerikanisierung und Globalisierung die
israelische Gesellschaft pluralisiert und segmentiert. ,,Diversity” verkomme im
Israel der Gegenwart nicht zum Schlagwort, sondern sei gesellschaftliche Realitit.
Weil das Land ,,inklusiver” geworden sei, nihmen auch die verschiedenen ethni-
schen und religiosen Minderheiten ihre Interessen selbstbewusster denn je wahr.
Das gilte auch fiir die in sich sehr heterogene arabische Community, die ihre
soziookonomischen und partizipativen Riickstinde zum judischen Mainstream
mit allerlei politischen Initiativen zu verringern suche, die ihnen die liberal-demo-
kratische Gesellschaft Israels bietet: Dazu gehdren punktuelle Streiks und De-
monstrationen, aber auch eine zunehmende Teilhabe an der Parteiendemokratie
sowie an zivilgesellschaftlichen Interessengruppen wie Gewerkschaften, Berufs-
verbinden und religiosen Einrichtungen.

In seinen minutitsen Beobachtungen und Analysen schlipft Rubin immer
wieder in die Rolle des ethnografischen Betrachters: Seine beildufigen Bemerkun-
gen tber , rebellische Tendenzen® und die ,,schonungslose Selbstkritik* der Israe-
lis (S. 125) spiegelt die Ndhe des Kenners wider, gelegentlich auch die behutsame
Distanz des Kritikers. Freimutig reflektiert Rubin die gesellschaftliche Diskrimi-
nierung arabischer Burger Israels, die der zionistischen Identitit ihrer mehrheit-

422



lich judischen Mitbiirger mehr oder weniger distanziert begegnen. Der iiber die
Jahre auch in den arabischen Communities gewachsene Wohlstand habe die ju-
disch-arabischen Spannungen nicht mindern kénnen. Rubin diagnostiziert unter
jidischen und arabischen Birgern Israels eine gleichermassen schrumpfende
Bereitschaft zur wechselseitigen Empathie; die mentale Orientierung an einer
friedlichen Koexistenz sei in der Gesellschaft insgesamt riickliufig (S. 150), was
nicht zuletzt den Polarisierungen des Nahostkonflikts geschuldet sei.

Israel ist seit Jahren regionale Wirtschaftsmacht und in Bezug auf die High-
tech-Branche technologische Weltmacht. Mit einer Arbeitslosenrate von weniger
als sechs Prozent und einem Wirtschaftswachstum von fast fiinf Prozent ist Israel
in den zurilickliegenden Jahren mit der Weltfinanzkrise besser zurechtgekommen
als die meisten anderen Staaten. Im weltweiten Ranking der wirtschaftlich erfolg-
reichsten Staaten riickte Israel 2009 mit einem jihrlichen Bruttoinlandsprodukt
von 28.400 Dollar auf den 24. Platz vor. Nach dem UN-Human Development-
Index, der Kriterien wie Gesundheit, Wissen und Lebensstandard misst, rangierte
Israel 2010 gar an 15. Stelle. Trotz dieser — verglichen mit der sozialistischen
Grinderzeit — atemberaubenden Erfolge verhehlt Rubin nicht die Kehtseite
dieser Entwicklung: eine im Weltmassstab hohe soziale Ungleichheit sowie dra-
matische Armutstendenzen an den Rindern der Gesellschaft, die inzwischen auch
die Mittelschichten erreicht haben (S. 237£.).

Obwohl Rubin von Haus aus Experte fiir Fragen der Aussen- und Nahostpo-
litik ist, enthdlt diese Einfiihrung internationale Akzente nur insoweit, wie diese
zum Verstehen Israels unetlisslich sind. Selbst den Nahostkonflikt und den israe-
lisch-paldstinensischen Antagonismus hat der Autor nur am Rande gestreift — eine
verlegerische (?) Entscheidung, die dem gewohnlich scharfziingigen Kommenta-
tor einige Uberwindung gekostet haben diirfte. Auch der Stellenwert der Schoa
fir den zionistischen Geschichtspessimismus sowie neue Bedrohungen in Gestalt
cines atomar ambitionierten Irans und ihte Einflisse auf die kollektive Identitit
der jidisch-israelischen Gesellschaft spielen in diesem Buch zumindest vorder-
griindig kaum eine Rolle. Stattdessen hat sich Rubin auf die Darstellung innerge-
sellschaftlicher und innenpolitischer Entwicklungen und Zusammenhinge fokus-
siert. Dass der amerikanisch-israelische Autor dem Gegenstand seines Einfiih-
rungswerkes mit einer grundsitzlichen Sympathie begegnet, hat weder der Quali-
tit noch dem Niveau des Buches geschadet.

Berlin Martin Kloke

423



	Rezensionen

