
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 68 (2012)

Artikel: Martin Bucer und die Juden

Autor: Hasselhoff, Görge K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961604

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961604
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Bucer und die Juden

Von Gorge K. Hasselhoff'

Abstract
Der Strassburger Reformator Martin Bucer (1491-1551) wird hinsichtlich seiner Haltung gttni
Judentumfast ausschliesslich auf der Grundlage des von ihm miformulierten „Judenratschlags" an
den hessischen Landgraf Philipp II. von 1538 beurteilt. Demgegenüber stellt der nachfolgende

Beitrag Bucers Haltung gum Judentum sowohl aufgrund seiner Haltung giir hebräischen Sprache,

gur Integration jüdischer Exegese in seinen unter einem Pseudonym veröffentlichten Psalmenkom-

mentar und seiner Haltung gum zeitgenössischen Judentum als auch vor dem Hintergrund des

Ratschlags dar. Dabei geigt sich, dass Bucer trotg der Schafen des Batschlags ein eher traditioneller

Theologe war, der keineswegs in einen Judenhass nach Art Martin Eiithers verfiel

Traditionally, the attitude towards Judaism ofSIartin Bucer, the protestant reformer of Strasbourg

is judged on the "Judenratschlag" (1538) that he wrote together with some Hessian

ministers on request of Landgrave Philipp II. This article takes a different approach by scrutinising

Bucer's works according to their chronological order. His attitude towards the Hebrew

language was not different from that of contemporary humanists, and time and again in his

anonymously published commentary on Psalms he made use ofpertinent Jewish exegetica! literature.

With contemporary Jews like Rose/ of Rosheim he was personally on a friendly level.

Against this background it is astonishing that he co-authored that rather harsh "Judenratschlag".

The reason for that might be that Bucer was a traditional theologian who grew up in the

Dominican tradition. Therefore his advice should be seen as a theologically coloured political
advice. Nonetheless, Bucer was not as anti-Jewish and filled with Jew hatred as his fellow

reformer Martin Luther.

Die Geschichte der ersten Generation der Reformation liesse sich auch als

eine Geschichte der Bedeutung der theologischen Orden schreiben. Dass

Martin Luther Augustinereremit war, ist Allgemeingut und hinlänglich
bekannt. Aber auch andere Reformatoren erhielten ihre Ausbildung in
Klöstern, Konventen und Ordensschulen oder waren zumindest von
Ordenstheologen massgeblich geprägt. So war der Hebraist und Mitarbeiter

Huldrych Zwingiis, Konrad Pellikan, lange Jahre Mitglied des Franziska-

* Dr. Görge K. Hasse/hoff, Bleibergweg 82, 40885 Ratingen-Lintorf.
Seit den 1950er Jahren werden die Werke Martin Bucers kritisch ediert. Die
Bände der kritischen Edition werden wie folgt abgekürzt: BDS Martin Bucers

Deutsche Schriften Martini Buceri Opera Omnia, ser. I; BOL Opera Latina — Martini

Buceri Opera Omnia, ser. II; BCor Correspondance de Martin Bucer [ab Bd. 4:

Martin Bucer Briefwechsel— Correspondance) Martini Buceri Opera Omnia, ser. III.

343



nerordens und Martin Bucer, um den es im Folgenden gehen soll, Mitglied
des Dominikanerordens. Einen grossen Einfluss auf seine frühe Theologie
scheinen insbesondere Thomas von Aquino und der Thomismus Cajetan'-
scher Prägung ausgeübt zu haben. Gleichwohl erscheint Bucer immer ein

wenig als der „grosse Unbekannte" der Reformationszeit. Entsprechend
werden ihm mitunter merkwürdige Etikettierungen angeheftet, so zum
Beispiel: Martin Bucer sei ein „scharfmacherischer Theologe". So lautet
das Urteil eines Historikers über die Haltung des Strassburger Reformators

zu den Juden.1 Da Bucer in der Reformationsgeschichtsschreibung im
Allgemeinen jedoch als irenischer Theologe gilt,2 verwundert dieses Urteil
sehr. Auch stellt sich die Frage, ob Bucers Verhältnis zu Juden und sein

Judenratschlag von 1538 zu den Zentralpunkten seiner reformatorischen

Theologie gehören oder zumindest eine Folge dieser sind.3 Daher soll in
zwei Schritten der Versuch einer Annäherung an die Thematik „Bucer
und das Judentum" gemacht werden, zum einen biografisch (I.), zum
anderen über die Lektüre ausgewählter Texte Bucers (II.).

I. Biografisches
Martin Bucer wurde acht Jahre nach Martin Luther am 11. November
1491 in Schlettstadt (heute Seléstat) geboren. Im Alter von fünfzehn Jahren

wurde er der Obhut des Schlettstädter Dominikanerordens anvertraut.4

Spätestens in der zweiten Hälfte der zweiten Dekade des 16. Jahr-

1 HANS J. Hillerbrand, Vom geistigen „Holocaust" zur rechtlichen Toleranz:
Bemerkungen zum Thema Johannes Reuchlin und die Reformation, in: Arno
HERZIG U.A. (Hg.), Reuchlin und die Juden, Sigmaringen 1993 Pforzheimer
Reuchlinschriften, Bd. 3), S. 109-122, hier S. 118. Der Kontext lautet: „Bei der

Verabschiedung der hessischen Judenordnung (1539) musste sich der tolerant
denkende Landgraf [sc. Philipp von Hessen ...] mit scharfmacherischen Theologen

wie Martin Bucer auseinandersetzen." — In der Tendenz ähnlich urteilte
LEONORE SiEGELE-WENSCHKEWITZ, Josel von Rosheim. Juden und Christen
im Zeitalter der Reformation, in: Kirche und Israel 6 (1991), S. 3-16, liier S. 15.

2 Vgl. schon ALFRED EriCHSON, Martin Butler der elsässische Reformator, Strass-

burg 1891, S. 55, mit einem Zitat von Ambrosius Blaurer.
3 Insbesondere zu dem Judenratschlag, der bereits 1964 in der Gesamtausgabe

der (deutschen) Schriften Bucers veröffentlicht wurde, gibt es eine Vielzahl
Publikationen; sein sonstiges Verhältnis zum Judentum und zum biblischen
Israel wird dagegen eher nachrangig behandelt.

4 Zu biografischen Einzelheiten vgl. insbesondere MARTIN GresCHAT, Martin
Bucer. Ein Reformator und seine Zeit, München 1990, erweiterte französische

Ausgabe: Martin Bucer (1491 -1551). Un réformateur et son temps, Paris 2002
Études d'histoire et de philosophie religieuses, Bd. 80), sowie dessen Artikel

344



hunderts studierte und lehrte Bucer an den Ordenskonventen in Heidelberg

und Mainz.5 Obwohl Bucer sich im Gefolge der Heidelberger Disputation

Luthers von 15186 langsam vom Dominikanerorden löste und
1520/1 den Austritt vollzog,7 hat die Ausbildung im Orden in mehrerlei
Hinsicht prägenden Einfluss auf sein Denken gehabt. Zum einen rührt
aus dieser Zeit eine umfassende Kenntnis der Theologie des Thomas von
Aquino, zum anderen zeugt sein Bücherverzeichnis vom 30. April 1518

von einem umfassenden Interesse sowohl an „Ordensliteratur" als auch

an humanistischen Werken.8 Zu Bucers Bibliothek gehören neben anderen

mehrere Bände von Thomas von Aquino (u. a. Summa theologie, Summa

contra gentiles, Senten^enkommentar, Questiones de veritate, Kommentar pur
Metaphysik), der Sentenpenkommentar des Petrus de Palude (ca. 1280-1342),
Kommentare von Thomas de Vio Cajetan (zu Thomas von Aquinos
Summa theologie sowie zum Pentateuch), aber auch Werke klassischer

philosophischer Autoren wie Aristoteles und Cicero sowie Schriften von Paulus

Ricius, Marsilio Ficino, Laurentius Valla, Jacques Lefèvre d'Etaples und
Erasmus.9 Von Interesse im Blick auf das Thema dieses Beitrags ist, dass

Martin Bucer als Dominikanermönch, in: MARIJN DE KROON / FRIEDHELM
KRÜGER (Hg.), Bucer und seine Zeit. Forschungsbeiträge und Bibliographie, Wiesbaden

1976 Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte,
Bd. 80), S. 30-53. Zu Bucers frühen Jahren vgl. auch N. SCOTT AMOS, Bucer
Among the Biblical Humanists. The Context for his Practice in the Teaching
of Theolog}7 in Strasbourg, 1523-1548, in: Reformation and Renaissance Review 6

(2004), S. 134-154, hier S. 137-142.
5 Vgl. Greschat, Dominikanermönch (wie Anm. 4), S. 36-47, insbesondere

S. 36: „dieser Lebensabschnitt [... gehört] zu den dunkelsten in seiner Biographie".

6 Zur Bedeutung für Bucer vgl. GRESCHAT, Dominikanermönch (wie Anm. 4),
S. 49; GRESCHAT, Martin Bucer (wie Anm. 4), S. 39-41 (frz. S. 29-32 und 272
Anm. 1 mit weiterer Lit.).

7 Vgl. das in MARTIN BUCER, Frühschriften 1520-1524, hg. von ROBERT STUPPE-

RICH, Gütersloh / Paris 1960 BDS 1), S. 285-290, abgedruckte Dokument.
Zur Rolle Wolfgang Capitos bei diesem Prozess vgl. JAMES M. KlTTELSON,
Wolfgang Capito. From Humanist to Réformer, Leiden 1975 Studies in Medieval
and Reformation Thought, Bd. 17), S. 56f.

8 Das Bücherverzeichnis ist mit Kommentaren abgedruckt in BCor 1: (Jusqu'en
1524), publié par JEAN ROTT, Leiden 1979 Studies in Medieval and
Reformation Thought, Bd. 25), S. 42-58; zum Bücherverzeichnis vgl. auch MARTIN
GRESCHAT, Martin Bucers Bücherverzeichnis von 1518, in: Archivfür Kulturgeschichte

57 (1975), S. 162-185.
9 KARL Koch, Studium Pietatis. Martin Bucer als Ethiker, Neukirchen-Vluyn 1962

Beiträge zur Geschichte und Lehre der Reformierten Kirche, Bd. 14), bes.

345



Bucer auch eine Ausgabe des hebräischen Psalters von Konrad Pellikan
und eine Ausgabe der Defensio Johannis Reuchlini contra calumniatores suos Colo-

nienses (Tübingen 1514)10 besass. Im „Reuchlinhandel" positionierte sich
Bucer allem Anschein nach auf Seiten Reuchlins, wenngleich sich in späteren

Bemerkungen eine Nähe zu Pfefferkorns judenfeindlicher Polemik
nahe legt.11 Schliesslich findet sich auch eine hebräische Grammatik unter
Bucers Büchern, möglicherweise handelt es sich hierbei um David Qim-
chis pHpDn pbn.12 Es lässt sich also sagen, Bucer war sowohl im Huma-

S. 27-41, steht stellvertretend für eine ganze Tradition, die den Einfluss des

Erasmus auf Bucer im Vergleich zu anderen Humanisten leicht überschätzt.
THOMAS Schirrmacher, Besprechung wichtiger Dissertationen über Martin
Bucer, in: DERS. (Hg.), Anwalt der Liebe - Martin Bucer als Theologe und Seelsorger.

Beiträge ginn 450. Todestag des Reformators, Bonn 2002 Jahrbuch des Martin
Bucer Seminars 1 [2002]), S. 143-150, hier: S. 145, dagegen unterschätzt die

Bedeutung des Humanismus für Bucer. — Zur humanistisch-hebraistischen
Tendenz passt beispielsweise, dass Bucer und Capito in Briefen Aussagen
zum Burgrecht verschlüsselt in griechischen und hebräischen Buchstaben
geschrieben haben. Darauf hatte zuerst RENÉ HAUSWIRTH, Landgraf Philipp von

Hessen und Zwing/i. I 'orraussetgiingen und Geschichte der politischen Beziehungen
zwischen Hessen, Straßbmg, Konstanz, Ulrich von Württemberg und reformierten Eidgenossen

1526-1531, Tübingen / Basel 1968 Schriften zur Kirchen- und Rechtsgeschichte:

Darstellungen und Quellen, Bd. 35), S. 90 hingewiesen. In den
inzwischen veröffentlichten Bänden mit Bucers Korrespondenz lassen sich
derartige Beispiele leicht auffinden, vgl. BCor 3: (1527-1529), hg. von CHRISTIAN

Krieger u.a., Leiden [u. a.] 1995, S. 168 n. 198: DDtiN rmn hl?; S. 254 n. 221:

nrran; S. 292 n. 235: nmrï?; S. 299f n. 239: rmn pJ7 nmnn; etc.
10 Zum Nachweis vgl. BCor 1, S. 53, n. 32; vgl. dazu auch GRESCHAT,

Bücherverzeichnis (wie Anm. 8), S. 176f.
11 Zum Pfefferkornstreit vgl. HANS-MARTIN KIRN, Das Bild vom Juden im Deutsch¬

land des frühen 16. Jahrhunderts dargestellt an den Schriften Johannes Pfefferkorns,
Tübingen 1989 Texts and Studies in Medieval and Early Modern Judaism,
Bd. 3), S. 121-185, HANS PETERSE, Die Dominikaner und die Causa Reuchlini
(1510-1520), in: REINHOLD MOKROSCH / HELMUT MERKEL (Hg.), Humanismus

und Reformation: Historische, theologische undpädagogische Beiträge zp deren

Wechselwirkung, Münster 2001 Arbeiten zur Historischen und Systematischen
Theologie, Bd. 3), S. 55-65.

12 Die genannte Grammatik von David Qimchi (1105-1170) lässt sich im Druck
zwar erst ab 1529 nachweisen, aber ich halte es nicht für ausgeschlossen, dass

Bucer ein Manuskript besessen haben könnte. Jean Rott ordnet andererseits
Bucers Eintrag „Grammatica hebraea, uno libro" entweder Wolfgang Capito,
Johannes Reuchlin oder François Tissard zu (BCor 1, 54, n. 41); GRESCHAT,
Dominikanermönch (wie Anm. 4), S. 42 Anm. 72 hält den Besitz von Capitos
Hebraicarum institutionum Libri duo (Basel 1518) für ,,[w]enig wahrscheinlich".

- Zu Capitos Beiträgen zur Hebraistik vgl. BEATE STIERLE, Capito als

346



nismus als auch im „reinen und strengen Thomismus"13 des frühen 16.

Jahrhunderts tief verwurzelt.
Nach dem Austritt aus dem Dominikanerorden und zwei turbulenten

Jahren, in die auch seine Hochzeit mit Elisabeth Silbereisen fiel, fasste

Bucer Fuss in Strassburg. Es entstand eine theologische Nähe zu Huld-
rych Zwingli, dem Zürcher Reformator, mit dem er gemeinsam am
Marburger „Religionsgespräch" mit Martin Luther, teilnahm, das hier deswegen

Beachtung verdient, weil Bucer bleibenden Eindruck auf den hessischen

Landgrafen Philipp gemacht zu haben scheint. Spätestens ab 1538

gehörte Bucer zu dem engsten Beraterkreis des Landgrafen,14 in dessen

Humanist, Gütersloh 1974 Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte,

Bd. 42), S. 42-47; KlTTELSON, Wolfgang Capito (wie Anm. 7), S. 33

(gleichwohl ist insbesondere bei letzterem eine merkwürdige „Judenfremdheit"

in der Darstellung auffällig). — Einen knappen Vergleich der exegetischen

und theologischen Positionen von Capito und Bucer bietet WULFERT

DE GREEF, T ran één stam. Calvijn overjoden en christenen in de context van de late Mi-
ddeleeuwen, Delft 2012, S. 54-60, 122-124.

13 GRESCHAT, Bücherverzeichnis (wie Anm. 8), S. 184; zu Bucers tendenziellen

Zuneigung zur via antiqua in der Abendmahlsdiskussion vgl. ANNIE No-
BLESSE-RoCHER, Die Rezeption mittelalterlicher Theologen in Martin Bucers

Abendmahlskonzeption der Jahre nach 1530, in: MATTHIEU ARNOLD /
BERNDT HAMM (Hg.), Mattin Bucer givischen Luther und Zwingli, Tübingen 2003

Spätmittelalter und Reformation, Neue Reihe, Bd. 23), S. 67-83; zu seinem

Verhältnis zu Thomas zudem LAMBERT LEIJSSEN, Martin Bucer und Thomas

von Aquino, in: Ephemerides theologicae Lovanienses 55 (1979), S. 266-296.

14 Vgl. in der Einleitung des Herausgebers: Briefwechsel Landgraf Philipp's des

Grossmüthigen von Hessen mit Bucer, hg. und erläutert von MAX LENZ, 1. Theil,
Leipzig 1880 Publicationen aus den K. Preussischen Staatsarchiven, Bd. 5),
S. v-vi. Ihm folgen auch HEIDI WULCZYN, The Relationship between Martin
Bucer and Philip of Hesse: A Reforming Politician and a Political Reformer,
in: CHRISTIAN Krieger / Marc LIENHARD (Hg.), Martin Bucer and Sixteenth

Century Europe. Actes du colloque de Strasbourg (28-31 août 1991), 2 Bd., Leiden u.a.

1993 Studies in Medieval and Reformation Thought, Bd. 52-53), Bd. II,
S. 451-459; JAN MARTIN Lies, Vier Reformatoren und ein Landgraf: Die
Beziehungen Philipps des Großmütigen zu Luther, Melanchthon, Zwingli und

Bucer, in: NORBERT SLENCZKA (Hg.), „Mit dem Glauben Staat machen": Beiträge

gum Evangelischen Philipps-jahr 2004, Darmstadt; Kassel 2005 Quellen und
Studien zur hessischen Kirchengeschichte, Bd. 12), S. 93-113, hier S. 108f;
MARTIN Brecht, Landgraf Philipp von Hessen und sein Verhältnis zu den

Wittenberger, Schweizer und Oberdeutschen Theologen, in: INGE AUERBACH

(Hg.), Reformation und Laudesherrschaft: Vorträge des Kongresses anlässlich des 500.

Geburtstages des Landgrafen Philipp des Großmütigen von Hessen vom 10. bis 13.

November 2004 in Marburg, Marburg 2005 Veröffentlichungen der Historischen

347



Auftrag er als „Kirchenvater Hessens"15 massgeblich an der Abfassung
der „Ziegenhainer Zuchtordnung" und auch des „Judenratschlags"
mitwirkte. Nach dem Religionsgespräch von 1529 und Zwingiis vorzeitigem
Tod bei Kappel (1531) wurde Bucer zum Sprecher der oberdeutschen

Reformatoren,16 bis die Reformation nach dem Schmalkaldischen Krieg
im Jahr 1547 einen erheblichen politischen Rückschlag hinnehmen muss-
te. Keine zwei Jahre später floh Bucer aus Strassburg und fand Aufnahme
in Cambridge, wo er am 28. Februar 1551 verstarb.

In den drei Jahrzehnten zwischen dem Austritt aus dem Dominikanerorden

und seinem Tod verfasste Bucer ein umfassendes Werk, das von
Bibelkommentaren (u.a. zu den Evangelien von Matthäus und Johannes,

zum Römerbrief, zum Psalter und zu Zefanaja) über dogmatische Schriften

im Geist eines protestantischen Thomismus zu politischen Schriften,

Kirchenordnungen und Briefen reicht. In mehreren dieser Arbeiten finden
sich Aussagen zu Juden und zum Judentum, die sich in weiten Teilen wie
ein Echo christlicher Tradition von Augustin bis Thomas von Aquino
lesen.17

Innerhalb Bucers literarischem Schaffen scheint um das Jahr 1530 herum

ein Bruch einzutreten. Bis zu diesem Zeitpunkt hat Bucer die meisten
seiner biblischen Kommentare verfasst, in denen, wie unten zu zeigen sein

wird, eine eher positive, zugleich aber kritische Rezeption der hebräischen

Kommission für Hessen, Bd. 24: Quellen und Darstellungen zur Geschichte
des Landgrafen Philipp des Großmütigen, Bd. 9), S. 51-72, hier S. 65-67. -
HAUSWIRT!!, Landgraf Philipp (wie Anm. 9), S. 257, nennt als entscheidendes
Datum den Augsburger Reichstag von 1530 und Bucers vermittelnde Position.

Ohne eindeutige Festlegung bleibt VOLKER LEPPIN, Philipps Beziehungen

zu den Reformatoren, in: URSULA BRAASCH-SCHWERSMANN u.a. (Hg.),
Landgraf Philipp der Großmütige 1504-1567. Hessen im Zentrum der Reform; Begleif-

band gu einer Ausstellung des Landes Hessen, Marburg / Neustadt an der Aisch
2004, S. 49-57, hier S. 52-55.

15 So VOLKER Ortmann, Martin Bucer als Kirchenvater Hessens, in: Die Homberger

Synode von 1526. Die Reformation in Hessen, Homberg / Efze 22002 (2001),
S. 76-85.

16 Vgl. MARIJN DE Kroon, Martin Bucer und Johannes Calvin. Reformatorische Per¬

spektiven; Einleitung und Texte, Göttingen 1991, S. 14.

17 Zu diesem Komplex vgl. z. B. BERNHARD BLUMENKRANZ, Die Judenpredigt

Augustins. Ein Beitrag gur Geschichte derjüdisch-christlichen Beziehungen in den ersten

Jahrhunderten, Basel, 1964, S. 59-212; THOMAS RAVEAUX, Augustin und die
Juden, in: VOLKER Henning DRECOLL (Hg.), Augustin Handbuch, Tübingen,
2007, S. 212-218 (mit weiterer Lit.); JOHN Y.B. Hood, Aquinas and the Jews,

Philadelphia, PA 1995.

348



Sprache und des Judentums wahrzunehmen ist. Danach verlagert sich die

Rezeption — mit Ausnahme des Römerbriefkommentars — wohl bedingt
durch Bucers politisch-kirchenordnendes Handeln eher auf juridische
Überlegungen.

Das Jahr 1530 markiert im Blick auf die Reformation in Deutschland
in politischer Hinsicht einen Bruch, erinnert sei hier nur an den Augsburger

Reichstag, auf dem die Reformationsbewegung mit eigenen Bekenntnissen

auftrat und zugleich Josel von Rosheim als Vertreter der deutschen

Juden sich von der Reformation scharf abgegrenzte.18 Auch im Blick auf
die Geschichte der Stadt Strassburg ist dieses Jahr von Bedeutung, weil am
16. März der Senat der Stadt ein Dekret erliess, in dem an das Zins- und
Wucherverbot für Juden erinnert wurde.19 Dass auch weiterhin ein

Wucherproblem herrschte, belegt, dass am 13. September 1539 ein erneutes
Gesetz erlassen wurde, um die Zinsansprüche zu regeln.2" Daneben
scheint, sollte Peter von der Osten-Sacken Recht haben, die polemische
Schrift Der gantg jüdisch glaub des aus dem Judentum zum Christentum
konvertierten Anton Margaritha einen erheblichen, unheilvollen Einfluss
nicht nur auf Martin Luther, sondern auch auf Martin Bucer gehabt zu
haben.21

18 Zu Joseis Auftreten auf dem Augsburger Reichstag vgl. immer noch LUDWIG
FEILCHENFELD, Rabbi Josel von Rosheim. Din Reitrag gur Geschichte der Juden in
Deutschland im Reformations^eitalter, Strassburg 1898, S. 27-33, 54f, 117-119, 153-
159 (Beilage III); etwas blumiger auch SELMA STERN, Josel von Rosheim. Befehlshaber

der Judenschaft im Heiligen Römischen Reich Deutscher Nation, Stuttgart 1959,
S. 85-94, 98-101. Die Texte Josefs sind zugänglich in: JOSEPH OF ROSHEIM,
Historical Writings, ed. with introduction, translations and indices by CHAVA
FRAENKEL-GoLDSCHMIDT, Jerusalem 1996 (liebr.); englische Ausgabe, translated

by NAOMI SchendowiCH; ed. and an Afterword by Adam SHEAR, Leiden

/ Boston 2006 Studies in European Judaism, Bd. 12).
19 Das Dekret ist abgedruckt ALFRED GLASER, Geschichte der Juden in Strassburg.

I ön der Zeit Karls d. Gr. Bis auf die Gegenwart, Strassburg 1894, S. 26.

20 Vgl. ebd. - Zu Joseis Rolle vgl. FEILCHENFELD, Rmbbi Jose! (wie Anm. 18),
S. 34-36.

21 Vgl. PETER von der Osten-Sacken, Martin Rüther und die Juden. Neu unter¬

sucht anhand von A.nton Margarithas „Der gants^ Jüdisch glaub" (1530/31), Stuttgart
2002. - Bereits vor Osten-Sacken hat SIEGELE-WENSCHKEWITZ, Jose! von Rox-

heim (wie Anm. 1), S. 13f, daran erinnert, dass Josel dem Augsburger Reichstag
und seiner dortigen Verteidigungsrede einen hohen Stellenwert eingeräumt
hat. Ob diese Rede allerdings Ursache für Luthers vermeintlichen Wandel im
Blick auf das Judentum und seine späteren, verheerenden Ausfälle war, sei

dahingestellt. Die von ihr aufgestellte Behauptung, „die hessische Judenord-

349



II. Juden und Judentum im Werk Bucers

In jüngeren Untersuchungen, insbesondere denen von Peter von der Os-
ten-Sacken22 und von Achim Detmers, wird Bucers Römerbriefkommentar

als Folie für den Judenratschlag von 1538 analysiert. Detmers verortet
dabei den Kommentar in einer von ihm postulierten „Israellehre" Bucers,
die sich durch das ganze Wirken aufzeigen lasse.23 Differenzierter ist der

Zugang von R. Gerald Hobbs, der insbesondere den Psalmenkommentar
auf die Verwendung jüdischer Quellen und der hebräischen Sprache
untersucht und den Umgang mit jüdischen Zeitgenossen in den Blick nimmt.
Hobbs stellt heraus, dass Bucers primäres Interesse beim Studium des

Hebräischen der Wortsinn der Bibel sei. Dafür ist es auch möglich, in eine

Diskussion mit jüdischen Gelehrten zu treten, weswegen Rashi24, Abraham

ibn Ezra25 und David Qimchi im Psalmenkommentar häufig ausge-

nung [sei] als ein Zeugnis der engen Zusammenarbeit zwischen Bucer und
Luther anzusehen, die ja tatsächlich auch für den Oktober 1538, ehe Bucer in
Kassel eintraf, nachweisbar ist", halte ich allerdings für überzogen, dafür war
das Verhältnis beider zueinander den überlieferten Quellen zufolge nicht eng
genug; zumindest aus der Perspektive Luthers überwiegt die Distanz, vgl.
NICOLE DE LAHARPE, Bucers Porträt in Luthers Tischreden, in: ARNOLD /
HAMM (Hg.), Martin Bucer p.wischen iLuther und Zwingli (wie Anm. 13), S. 147-
156.

22 OSTEN-SACKEN, Martin Luther und die Juden (wie Anm. 21), S. 248-253.
23 ACHIM Detmers, Reformation und Judentum. Israel-Lehren und Linstellungen pum

Judentum von Luther bis pum frühen Calvin, Stuttgart 2001 Judentum und
Christentum, Bd. 7), S. 185-215. Detmers Darstellung ist in weiten Teilen
abhängig von W. NlJENHUIS, Bucer and the Jews, in: DERS., Lcclesia Reformata.
Studies on the Reformation, Leiden 1972 Kerkhistorische Bijdragen, Bd. 3),
S. 38-72.

24 Rashi wurde schon von Nikolaus von Lyra verwendet, aber es hat den
Anschein, dass Bucer sich auf ein Eigenstudium stützte. Zu Nikolaus vgl. WOLFGANG

BUNTE, Rabbi/tische Traditionen bei Nikolaus von Lyra. Ein Beitrag pur
Schriftauslegung des Spätmittelalters, Frankfurt/M. u.a. 1994 Judentum und
Umwelt, Bd. 58); G.K. HASSELHOFF, Raschi und die christliche Bibelauslegung

dargestellt an den Kommentaren zum Neuen Testament von Nicolaus
von Lyra, in: Judaica 62 (2006), S. 193-215; DERS., Lateinische Übertragungen
jüdischer religiöser Texte im 13. Jahrhundert als Beitrag zu einer Friedenskultur?

- Eine Skizze, in: ARNULF VON SCHELIFIA / EVELINE GOODMAN-THAU

(Hg.), Zwischen Formation und Transformation. Die Religionen Europas auf dem Weg
des Friedens, Göttingen 2011, S. 121-130, hier S. 123-126.

25 Allem Anschein nach auf der Grundlage hebräischer Textfassungen, allerdings
ist es bemerkenswert, dass Ibn Ezra schon früh in altfranzösischer und später in
lateinischer Übertragung vorlag, zum Teil sogar selbst auf Lateinisch schrieb;

350



wertet werden. Zeitgenössische, lebende Juden stellen dabei jedoch ein
Problem dar, dass sich nur im Sinne einer biblisch abgeleiteten
Verwerfungsthese erklären lässt.26 Damit steht Hobbs in Tradition mit August
Lang27 und Walter Holsten28.

Dieser Spur soll im Folgenden exemplarisch nachgegangen werden,
indem zum einen nach der Verwendung der hebräischen Sprache bzw. der
Erkenntnisse aus dem Hebräischen in Schriften Bucers gefragt (1.), zum
anderen die Verwendung jüdischer Autoren in einem seiner Bibelkommentare

dargestellt (2.), und vor diesem Hintergrund ein Blick auf Bucers

politische Schriften geworfen wird (3.).29

1. Bucers Umgang mit der hebräischen Sprache

Ab der zweiten Hälfte der 1520er Jahre hat Bucer mehrere biblische
Bücher kommentiert. Er selbst ordnet seine Kommentare in einen grösseren

vgl. RENATE Smithuis, Abraham Ibn Ezra's Astrological Works in Hebrew and

Latin. New Discoveries and Exhaustive Listing, in: Aleph 6 (2006), S. 239-338;
DIES., Science in Normandy and England under the Angevins. The Creation of
Abraham Ibn Ezra's Latin Works on Astronomy and Astrology, in: GlULIO
BUSI (Hg.), Hebrew to Eatin — Eatin to Hebrew. The Mirroring of Two Cultures in the

Age of Humanism: Colloquium held at The Warding Institute Eondon, October 18-19,

2004, Torino 2006 Berlin Studies in Judaism, Bd. 1), S. 23-59.

26 Vgl. seine bisherigen Arbeiten vorläufig zusammenfassend R. GERALD

HOBBS, Bucer, the Jews, and Judaism, in: DF.AN PHILLIP BELL / STEPHEN G.
BURNETT (Hg.), Jews, Judaism, and the Reformation in Sixteenth-Century Germany,

Leiden; Boston 2006 Studies in Central European Histories, Bd. 37), 137-
169; eine Vorform dieses Artikels scheint zu sein: DERS., Martin Bucer et les

juifs, in: KRIEGER / LIENHARD (Hg.), Martin Bucer (wie Anm. 14), Bd. II, S.

681-689.
27 A[UGUST] LANG, Der Evangelienkommentar Martin Butlers und die Grundyüge seiner

Theologie, Leipzig 1900 Studien zur Geschichte der Theologie und der Kirche,

Bd. II/2).
28 WALTER Holsten, Christentum und nichtchristliche Religion nach der Auf¬

fassung Bucers, in: Theologische Studien und Kritiken: Eine Zeitschriftfür das gesamte
Gebiet der Theologie 107 Neue Folge II) (1936), S. 105-194. Der Beitrag Holstens

ist, anders als es Titel und Erscheinungsjahr befürchten lassen, keineswegs

der Versuch, Bucer als positives Beispiel für historischen Antisemitismus
darzustellen, als vielmehr, aus Bucers Schriften ein Verständnis für
missionstheologische Ansätze auf der Grundlage der exegetischen Werke zu entwickeln.

Holstens Hauptinteresse ist dabei, Bucer im Vergleich zu Luther darzustellen

und zu bewerten.
29 Die nachfolgenden Punkte können hier aus Platzgründen nur skizziert werden

und sollen an anderem Ort ausführlicher ausgeführt werden.

351



Kommentarzusammenhang in Strassburg ein, demzufolge er und Wolfgang

Capito sich ein Kommentarprojekt vorgenommen hätten, in dem
Bucer neutestamentliche, Capito alttestamentliche Schriften kommentiere.30

Am Anfang steht ein Matthäuskommentar, der gleichwohl auch

Auslegungen zu den anderen beiden Synoptikern, Markus und Lukas, mit
einbezogen hat.31 Ihm folgten ein Kommentar zum Epheserbrief (ebenfalls

1527) und eine Auslegung des Johannesevangeliums (1528).32 Nach
einer mehrjährigen Pause in der Kommentierung neutestamentücher
Bücher erfolgte 1536 ein sehr umfangreicher Kommentar zum Römerbrief.33

30 Vgl. Bucers Vorrede zum Matthäuskommentar bei LANG, Der Evangelienkom-
mentar (wie Anm. 27), S. 378 Ennarationvm in Evangelia, 1527 [s. nächste

Anm.], f. 3a). — BERNARD ROUSSEL, Lire la Bible, 6. Des auteurs, in: GUY
BEDOUELLE / BERNARD Roussel (Hg.), Ee temps des Réformes et la Bible, Paris
1989 Bible de tous les temps, Bd. 5), S. 199-282, hier v.a. S. 215-233;
DERS., Strasbourg et 1',école rhénane' d'exégèse (1525-1540), in: Bulletin de la
Société de l'Histoire du Protestantisme Français 135 (1989), S. 36-53, postuliert eine
„École rhénane d'exégèse", zu der Bucer und auch Capito mit ihren
Kommentaren beigetragen hätten, vgl. STEPHEN G. BURNETT, Reassessing the

„Basel-Wittenberg Conflict": Dimensions of the Reformation-Era Discussion
of Hebrew Scholarship, in: ALLISON P. COUDERT / JEFFREY S. SHOULSON

(Hg), Hebraica T 'eritas?: Christian Hebraists and the study ofJudaism in Early Modem

Europe, Philadelphia, PA 2004, 181-201; AMOS, Bucer Among the Biblical
Humanists (wie Anm. 4), S. 142-153.

31 Für meine Untersuchungen habe ich mit der Ausgabe Enar/rationvm in Evan/
gehet Matthai, Matri, CT Ettea, / libri duo. / / Eoci communes syneerioris Theologies /
supracentum, ad simplicem scripta/ rarumfidem, circa ullius infecta/ tionem etat criminatio-

nem, / excußi, / per M. Bucervm. / Argentorati, Anno, M.D.XXVII. [Universi-
täts- und Landesbibliothek Bonn LTLB BN) Gk 115] gearbeitet; hinter
diesem Titel verbirgt sich allerdings nur die Kommentierung von Matthäus 1-7
(ohne den bei F. MENTZ, Bibliographische Zusammenstellung der gedruckten
Schriften Butzers, in: Zur 400jährigen Geburtsfeier Martin Butlers, Strassburg
1891, S. 101-163, hier S. 109f Anm. 13, erwähnten Anhang samt Kolophon),
der äusserst seltene zweite Band der Erstausgabe war während der Vorbereitung

dieses Artikels nicht zu beschaffen.
32 Der Johanneskommentar liegt in kritischer Ausgabe vor in BOL 2: Enarratio in

Evangelion lohannis (1528, 1530, 1536), publié par IRENA BACKUS, Leiden u.a.
1988 Studies in Medieval and Reformation Thought, Bd. 40). Die Ausgabe
von 1530 enthält zudem die zweite Auflage des Matthäuskommentars, der
noch nicht kritisch ediert ist. Der Kommentar Epheserbrief ist nur in der

Erstauflage zugänglich, Nachdrucke erfolgten nicht.
33 Der Kommentar ist noch nicht kritisch ediert, im Folgenden stütze ich mich

auf die Ausgabe Metaphrases et / enarrationes perpetvae epistolarvm / D. Pauli Apos-
toli, quibns singulatm Apostoli omnia, / cum argumenta, tum sententia ei* uerba, ad au-

352



Daneben stehen zwei Kommentare zu alttestamentüchen Schriften,34 zum
einen zum Profeten Zefanja (1528),35 zum anderen zum Psalter (1529).36

Bedeutsam für den Umgang sowohl mit dem Alten als auch mit dem

Neuen Testament ist dabei die hermeneutische Grundeinsicht, dass es

eine unauflösliche Einheit der Testamente und des Bundes Gottes gibt.37

tori/ tatem D. scriptum, fitdemq(ue) Ecclesia catho/licœ tampriscœ quàm prasentis, religiose

/ ac paulo fusius excntiuntur. // Dissidentivm in speciem locorvm scri/pturce, eh pri-
marum hodie in religionis doctrina con/ trouersiarum conciliationes eh deäsiones. XLJI. / /
[...] // Tomvs Primvs. / continens metaphrasim et enarrationem / in Epistolam ad

Romanos, in qua ut Apostolus prœcipuos totius Theologice / locos tractauit quàm exactissime

eh plenissime, ita est hoc Tomo maxima / pars totius non tarn Paulina, q(uam) uni-

uers(a)e S. Philosophi(a)e explicata. / per Martinvm Bvcervm. / / Argentorati per
Wendelinvm / Rihelium. Mense Martio. Anno / M. D. XXXVI. [ULB BN
4° Ga 1279].

34 Nur noch fragmentarisch erhalten und bereits im 16. Jahrhundert posthum
veröffentlicht sind zudem Vorlesungen über das Richterbuch, vgl. dazu
DANIEL Timmeraian, Martin Bucer as Interpreter of the Old Testament.
A Re-examinadon of Previous Scholaship in Light of Bucer's Ennarationes
in librum Iudicum (ca. 1540), in: Reformation and Renaissance Review 9 (2007),
S. 27-44.

35 Tqephaniah, qvem Sophoniam, uulgo uoca(n)t, prophetarum / epitomographus, ad ebrai-

cam / ueritatem uersus, eh com/mentario explanatus / per M. Bucerum // Argentorati

apvd Ioannem Hervagi/vm, mense sept. / anno M. D. / XXVIII. — Zu
diesem Kommentar, der noch nicht kritisch ediert ist, vgl. ANNIE NOBLESSE-

ROCHER, Le rôle pédagogique des sources et de la piété juives dans le Tqepha-
nia epitomographus de Martin Bucer (1528), in: ROLF DECOT / MATTHIEU
ARNOLD (Hg.), Christen undJuden im Reformationsqeitalter., Mainz 2006
Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte Mainz, Abteilung für
Abendländische Religionsgeschichte, Bd. 72), S. 43-58.

36 Im Folgenden zitiert nach der 4. Aufl.: Sacrorvm Psal-/niorvm libri qvinqve, ad

ebrai-/ cam veritatem genvina / uersione in Tatinum traducti: primum appensis bona ßde
sententijs, / deinde pari diligentia adnumeratis uerbis, tumßamiliari j explanatione eluci-

dati. / / Nunc denuo, non paulo maiore quam antea, ehßde eh di-/ligentia emendati. / /
Aretio Felino / autore. / [...] / Basilex per loan. Heruagium 1547 [ULB BN
4° Ga 702],

37 BUCER, Ennarationvm in Evangelia, 1527 (wie Anm. 31), p. 150v-159r, in Aus¬

zügen zit. und übers, bei DETMERS, Reßormation und Judentum (wie Anm. 23),
S. 197 (nach der 3. Aufl. von 1536). - Zur Einheit der Bünde vgl. auch
JOHANNES MÜLLER, Martin Bucers Hermeneutik, Gütersloh 1965 Quellen und
Forschungen zur Reformationsgeschichte, Bd. 32), S. 201-206; WILLEM VAN'T
SPIJKER, De eenheid van oud en nieuw verbond bij Martin Bucer, in: W.
BALKE u.a. (Hg.), Wegen en gestalten in het Gereformeerd Protestantisme. Eeu bundel

studies over de geschiedenis van het Gereßormeerd Protestantisme aangeboden aan S. van der

Einde, Amsterdam 1976, S. 47-60.

353



Im Blick auf alle Kommentare zum Neuen Testament ist auffällig, dass

Bucer neutestamentliche Namen und Texte unter Rückgriff auf das

Hebräische erklärt. Wie, das soll exemplarisch an der Einleitung zum
Matthäuskommentar dargestellt werden. Hier stellt Bucer dar, dass das, was in
der christlichen Literatur als „Evangelium" bezeichnet werde, im Hebräischen

mit besora wiedergegeben werde, was von bisser komme. Dieses Ver-
bum werde von den Profeten benutzt, um die Weissagung der Gnade, die

durch Christus geoffenbart werde, vorherzusagen. In der Septuaginta
werde dieses Verb immer mit euangeli^ein wiedergegeben. Das belegt Bucer

an mehreren Texten aus dem Psalter und aus dem Buch des Profeten
Jesaja.38

Aber auch weitere Begriffe werden von Bucer aus dem Hebräischen

erläutert, so z.B. dass „Christus" als die Bezeichnung des zukünftigen
Königs sich von dem hebräischen rPtSTD herleite, das seinerseits auf
Griechisch mit xpiGTÔç wiedergegeben werde.39 Der Name von Jesu Her-

38 BUCER, Ennarationvm in Evangelia, 1527 (wie Anm. 31), p. lr: Evangelion /
EVANGELIA Grascis dicebantur sacrificium & supplicationes pro iucundo &
optato nuncio suscepta, item fausti nuncij pratmia, de quo lege G. Budasum in
Annotatione pa(n)dectarum, tituli de officio pnefecti prattorio. Authore autem
Hesychio, etiam ipsa; renunciationes & prasconia, id est: |if||icn:a r|ç Kriphygara
significa(n)t. Qua significatione, nostri scriptores, hac uoce Euangelij usi, ex-
primere uoluerunt, q(uo)d Hebratis dicitur, TITO & significat ferè publicam
multu(m) expectata: rei renunciationem, ac ceu pra:coniu(m), deductu(m) no-
men, à uerbo quo Prophetas feré usos legimus, quoties de gratia: pratdica-
tione, per Christum euulganda, sunt uaticinati. Id 70. interprètes, si modo ip-
sorum est, quam uulgo habemus, [f. lb] sub eorum nomine ueteris instrumen-
ti uersionem, semper per euayysLtÇetv reddiderunt. Vt Iesaia 52: Quam pulchri
sunt super montes pedes pratdicantis, annunciantis pacem, prasdicantis bo-
num. [Jes. 52,7] Vbi nos praedica(n)tis, Hebrasa habent, "HfDti, Septuaginta
suayyeVÇopévcog [sic!] (na(m) per pluralem numerum id efferunt) Sic 61. apud
eundem uatem. Spiritus dominatoris Domini super me, propterea unxit
Dominus me, ad prasdicandum humilibus misit me. Jes. 61,1] Hic ubi nos, ad

pratdicandum, Heb. & Lucas [Luk. 4,18f] post LXX EuayysÀIÇeoôai leg-
unt. Ita psal. 40. Annu(n)ciaui iustitia(m) tua(m) in Ecclesia magna [.] [Ps.

40,10 39,10LXX/V] Psal. 67. Dominus dabit sermonem annunciantium.
[Ps. 68,12 67,12LXX/V] Psalm. 96. Benedicite Domini, benedicite nomini
eius, annunciate de die in diem a lutem eius. [Ps. 96,2 95,2LXX/V] His
omnibus locis, ubi nos annunciare, Heb. habent Graeca aeditio [!]

suayyeH^saBat.
39 Vgl. ebd., p. 9v: Ille qui dicitur Christus / Hoc cognomentum, futaro regi,

orbis instauratori dederant, ut uulgo iam non aliter quam unctus, id est, Heb.
rPlffö, gratce xptaiôç uocaretur.

354



kunftsort, Nazaret (von l1!] und nicht von "IS]), wird ebenso ausführlich
erklärt40 wie die Herleitung von „Schriftgelehrte" (von D'HSIO), „Pharisäer"

(von EP^nD) und „Sadduzäer" (von 'pTTC)41- Andere Erklärungen, die

später auch im Kommentar zum Johannesevangelium erscheinen, sind

zum Begriff „Tora"42 und zu den „Donnersöhnen"43. Es lassen sich aber

auch theologische Fortentwicklungen beobachten: Während im
Evangelienkommentar Jesus i?Win1, philologisch richtig, von der Hif'il-Wurzel
von TW hergeleitet wird,44 wird im Johanneskommentar zusätzlich eine

Ableitung vom Gottesnamen mrp ergänzt.45 Im 1536 abgeschlossenen
Kommentar zum Römerbrief wendet Bucer in humanistisch-philologischer

Hinsicht das gleiche Verfahren an, griechische (und lateinische)
Termini aus dem Hebräischen zu erläutern und begründet das damit, dass

Paulus sich auf Hebräisches beziehe.46 So wird beispielsweise, wie im
Johanneskommentar, der Name Jesu mit dem Tetragramm gleichgesetzt.47

Für die theologische Verhältnisbestimmung zum Judentum ist der

Römerbriefkommentar häufig ausgewertet worden,48 so dass hier eine

40 Vgl. ebd., p. 39r-40r.
41 Vgl. ebd., p. 159r-160r.

42 Vgl. ebd., p. 148v: Lex Ebraice min, id est, torah dicitur, ducto à uerbo, HT
quod docuit, erudiuit, formauit, significat. Im Johanneskommentar, ed.

BACKUS (wie Anm. 32), S. 349.

43 Vgl. BUCER, Ennarationvm in Evangelia, 1527 (wie Anm. 31), p. 125r-v, im Jo¬

hanneskommentar, ed. BACKUS (wie Anm. 32), S. 17.

44 Vgl. BUCER, Ennarationvm in Evangelia, 1527 (wie Anm. 31), p. 15r-16r, hier p.
15v: Etenim Iehosua à uerbo Hiphil, SPIfin quod saluificauit significat, deduc-

tum est.

45 Vgl. Johanneskommentar, ed. BACKUS (wie Anm. 32), S. 25f. 221.

46 Vgl. BUCER, Metaphrases (wie Anm. 33), p. IIb: Hoc nemini obscuru(m) est,
D. Paulu(m) ita Graece scripsisse, ut interim Hebireos idiotismos ubiq(ue)
référât. - Zu Bucers gewandelter exegetischer Methode vgl. LANG, Der
Evangelienkommentar (wie Anm. 27), v.a. S. 31f.

47 Vgl. BUCER, Metaphrases (wie Anm. 33), p. 64b: Porro, ut supra diximus,
Dominus noster Iesus is est, quem scriptura nobis prœdicat sub nomine mn\ Id
uero nominis, prascipue sacrum habitum est, & ineffabile etiam priscis Iudafis,
unde per 'PIX, quod D(omi)n(u)m significat, illud efferre consueuerunt, quod
& Septuaginta obseruarunt, nam ubicunq(ue) hoc sacrum nomen mir in ar-
canis Uteris legitur, reddiderunt Kiipioç. Vgl. auch p. 195a-197a; S.a. Annie
NOBLESSE-ROCHER, Le nom et l'être de dieu (Exode 3, 14) selon Thomas

d'Aquin et Martin Bucer, in: Revue d'histoire et de philosophie religieuse 81 (2001),
S. 425-447.

48 Vgl. zusammenfassend DETMERS, Reformation und Judentum (wie Anm. 23),
S. 185-215.

355



summarische Zusammenfassung genügen kann. Einerseits gilt auch für
Bucer das traditionelle Argument: Mit der Menschwerdung Jesu hat die

Kirche Israel substituiert.49 In der Folge, und wegen des geheimen
Ratschlusses Gottes, sind die Juden verworfen.50 Da aber Israel das von Gott
auserwählte Volk ist, wird ein Teil des Volks (nämlich der gläubige)
gemeinsam mit der glaubenden Kirche am Ende der Zeiten als das wahre
Israel errettet werden.51 Andererseits ist allerdings bemerkenswert, dass

Bucer trotz dieser traditionellen Vorurteile die Behandlung der Juden in
der gegenwärtigen Gesellschaft benennt. So nennt er die gottlose und
barbarische Behandlung der Juden, den Widerspruch gegen das geltende
Reichsrecht, die zu hohen Steuern für Juden, die andererseits jedoch auch

eine zu grosse wirtschaftliche Macht haben. Das steht einer potentiellen
Uberzeugung der Juden vom Christentum im Weg.52

2. Verwendung jüdischerAutoritäten in Bucers Schriftkommentaren

Gerald Hobbs, der sich intensiv mit Bucers Psalmenkommentar beschäftigt

hat, hat gezeigt, dass jener keine Scheu hatte, zur Erklärung der Psalmen

jüdische Autoritäten zu zitieren.53 In erster Linie sind das der Tar-

49 So z.B. BUCER, Metaphrases (wie Anm. 33), p. 192a; deutsche Übersetzung bei
DETMERS, Deformation und Judentum (wie Anm. 23), S. 201. — Der Gedanke
wird aber schon zuvor geäussert, so z.B. im „Bericht auß der hevligen ge-
schrift", in: Straßburg und Münster im Kampfum den rechten Glauben 1532-1534, hg.

von Robert STUPPERICH, Gütersloh 1978 BDS 5), S. 109-258, hier
S. 178,37-179,5. 180,34-184,20.

50 BUCER, Metaphrases (wie Anm. 33), p. 426b; Übersetzung DETMERS, Deformati¬

on undJudentum (wie Anm. 23), S. 201.

51 Ebd., p. 442b; Übersetzung ebd., S. 203.

52 Vgl. seine lange Darlegung zu Rom. 11,26: Metaphrases (wie Anm. 33), p. 448a-
b (— Observatio I); englische Übersetzung bei NlJENHUIS, Bucer and the Jews
(wie Anm. 23), S. 62-64, deutsch bei DETMERS, Deformation und Judentum (wie
Anm. 23), S. 204-206.

53 HOBBS, Bucer (wie Anm. 26), S. 144-154; G. SujIN PAK, The Judaißng Calvin.

Sixteenth-Century Debates over the Messianic Psalms, Oxford u.a. 2010, S. 64-71.

166-171; DE Greef, Van één stam (wie Anm. 12), S. 56-60. — Im Zefanjakom-
mentar dagegen finden sich, anders als es HOBBS, a.a.O., 144 Anm. 28,
schreibt, kaum Nennungen jüdischer Autoritäten. Eine Durchsicht der
Erstausgabe ergab sechs Nennungen von Josephus (zu Zef. 2, 4. 6f. 11. 12. 13

[2mal]) sowie eine recht unspezifische von Rashi (als Rabbi Schlomoh) zu
Zef. 1, 5 (vgl. BUCER, Tzephania 1528 [wie Anm. 35], p. 5v; die Josephusbele-
ge finden sich p. 25v-26r; 29r; 38v-39r; 42r; 43r; 43v); unklar ist, wer oder was
mit „R. Pub." (ebd., p. 8v) gemeint ist.

356



gum,54 Rashi (ca. 1040-1105),55 Abraham ibn Ezra (1089-1164)56 und David

Qimchi (ca. 1160- ca. 1235).57 Weitere Namen, die in seinem
Psalmenkommentar begegnen, sind derjenige von Flavius Josephus,58 von
verschiedenen mischnischen und talmudischen Rabbinen, darunter Yehuda
ha-Nasi („Rabbi"), dem Redaktor der Mischna,59 von Saadja Gaon,60 von
Joseph Qimchi, dem Vater von David Qimchi,61 und von einem Rabbi

Moses, der einmal als R. Moshe Cohen bezeichnet wird,62 bei dem es sich

aber auch um Moshe ha-Darshan oder Maimonides handeln könnte.63

54 Immer als Joseph Paraphrastes Chaldeus, insgesamt an 76 Stellen.

55 Mit 41 Fundorten. - Zu Bucers Verhältnis zu Rashi vgl. auch BERNARD

ROUSSEL, De Jean Œcolampade et Martin Bucer à Andreas Masius et Jean
Mercier: Statut et fonction des références à Rashi dans le travaux d'exégètes
chrétiens du XVIe siècle (v. 1525-V.1575), in: GILBERT DAHAN u.a. (Hg.),
Rashi et la culture juive en France du Nord au moyen âge, Paris; Louvain 1997

Collection de la Revue des Etudes juives, Bd. 16), S. 361-379, v.a. S. 365, 370-
372.

56 Mehr als 100 Nennungen.
57 Mehr als 150 Nennungen.
58 [BUCER], Sacrorvm Vsalmorvm 1547 (wie Anm. 36), p. 33 (in libris belli Iudaice),

p. 107 (libro de Bello Iudaico quinto, capite quinto), p. 156, p. 246 (libro An-
tiquitatu(m) 7. capite 12.), p. 318, p. 319 (1. Antiquit. Cap. 11), p. 392, p. 403,

p. 439 (libro de bello Iudaico 6. cap. 6), p. 559, p. 610 (libro Antiquitatum 13.

cap. 21.). — Zur Bedeutung von Josephus für Bucers Erklärung von Römer 13

vgl. MARIJN DE KROON, Studien ^u Martin Bucers Obrigkeitsverständnis. Evangelisches

Ethos undpolitisches Engagement, Gütersloh 1984, S. 81 f.

59 [BUCER], Sacrorvm Vsalmorvm 1547 (wie Anm. 36), p. 521; weitere Rabbiner
sind die Amoräer R. Jonah (ca. 4. Jh., p. 340) und R. Levi (ca. 2./3. Jh., p.
259), sowie einmal der Autor der Masora, wohl einer der Tiberiaden aus der
Familie der Bney Asher (ab dem 8. Jh., p. 320).

60 Ebd., p. 482: Iudasus quidam Saadiah scribit aquilam quolibet dece(n)nio do¬

nee ad centum annos perueniat, petere ignem elementalem, & ab eo, ubi supra
modum incaluerit, deijeere se in mare, indeq(ue) ei nouas succrescere plumas,
ac ita reiuuenescere.

61 Ebd., pp. 90,130, 336, 453, 464, 573.

62 Ebd., p. 96. Die drei weiteren Nennungen eines Rabbi Moshe finden sich p.
475 (Quidam R. Mosheh & Kim. referunt ad aduentum Dei per spiritum pro-
phetiae.), p. 519 (Quidam uero Rabbi Moshe, quem adducit A. Ezra), p. 573

(quidam Rabbi Mosheh).
63 Zur Schwierigkeit, den Namen einwandfrei zuzuordnen, vgl. G.K. HASSELHOFF,

Dielt Rabbi Mojses. Studien gim Bild von Moses Maimonides im lateinischen

Westen vom 13. bis %um 15. Jahrhundert, Würzburg 22005 (2004), S. 16, 21; zu
Moshe ha-Darschan vgl. HANNANEL MACK, The Mysteiy ofRabbi Moshe Hadar-
shan, Jerusalem 2010 (Hebr.).

357



Hobbs zufolge schliesst sich Bucer zur Ergründung des Literalsinns mehrfach

den Auslegungen sowohl Ibn Ezras als auch Qimchis an, während
Rashi eher als eine Negativfolie dient, von der Bucer sich abgrenzt.64 Er
begründet das auch im Vorwort des Kommentars.65

Lim ein Beispiel zu geben. In Psalm 110,4 wird zu dem König / Messias

gesagt: „Du bist Priester nach der Ordnung Melchisedeks." Im Hebräerbrief

ist diese Zusage als Verheissung für Jesus verstanden worden (vgl.
Hebr. 5-7). In seinem Kommentar nun sucht Bucer die wörtliche Bedeutung

des Halbverses zu ergründen. Dazu wird zunächst Qimchi angeführt,
der die Stelle so deute, dass der Befehl Gottes zur Priesterschaft Ausdruck
des herrscherlichen Primats (princeps) und des König-Seins in Ewigkeit
aussage. Das 'al divrati bedeute deswegen, wenn er ein König der Gerechtigkeit

sein wolle, schaffe er dem ganzen Volk Recht und Gerechtigkeit.

64 Vgl. R. Gerald Hobbs, Martin Bucer on Psalm 22. A Study in the Applica¬
tion of Rabbinic Exegesis by a Christian Hebraist, in: OLIVIER FATIO /
PIERRE FRAENKEL (Hg.), Histoire de l'exégèse au XI le siècle. Texte du colloque
international tenu à Genève en 1976, Genf 1978 Etudes de Philologie et
d'Histoire, Bd. 34), S. 144-163, hier S. 150f; DERS., Bucer (wie Anm. 26),
S. 141-154 (mit zahlreichen Beispielen); vgl. ausserdem DERS., Hebraica Veritas

and Traditio Apostolica: Saint Paul and the Interpretation of the Psalms in
the Sixteenth Century, in: DAVID C. STEINMETZ (Hg.), The Bible in the Sixteenth

Century, Durham; London 1990 Duke Monographs in Medieval and
Renaissance Studies, Bd. 11), S. 83-99. 221-231.

65 [BUCER], Sacrorvm Vsalmorvm 1547 (wie Anm. 36), Prefatio f. [aör]: Incredibili
siquidem religione singulos etiam apiculos obseruarunt: et si uetera exemplaria
in unico elemento, in punctulo, uariare deprehenderunt, id in libro suo quem
moa id est Mesarah, quod in eo dictiones inter se concilientur uocant, quam
diligentissime annotarunt. Cum interim in commentarijs suis miserum in mo-
du(m) scripturas torqueant, & inuertant, quo sua propugnent. Et quo suos er-
rorum compedibus fortius adstringerent, persuaserunt eis, scripturas non esse
nisi iuxta traditionem maiorum suorum, id est Thalmudicorum, intelligendam:
finxeruntq(ue) quemlibet locum posse septuaginta modis enarrari. Obtinuit
quoque sie apud eos authoritas Rabbi Salomonis, qui non impijs solum, sed

plene ridiculis nugis sacra Biblia conspuit, ut solum sequendum putent: ac iu-
rent sine huius ope nihil a quopiam in D. Uteris rite intelligi posse. [...] Habent
tame(n) inter akos, duos, Abrahamum filium Ezra, & Dauidem Kimhi, qui
germanam uocum proprietatem, & dictoru(m) ordinem genuinum, (exceptis
ijs locis, ubi urge(n)tur uaticinijs de spirituaU regno Christi, ac interna soHda-

q(ue) iustitia, qua; fide constat Seruatoris) magno studio persequuti sunt: nihil
fere absq(ue) autoritate consonantium locoru(m) interpretatntes: quos etiam
pr(a)eter aüorum Ebrasoru(m) morem, magna proprietatis obseruatione citant.
Ab his fateor in gloriam Dei, cuius donum est, quiequid utile, me in enarra-
tione Psalmorum, plurimum esse adiutum: quod & passim indicaui.

358



Ibn Ezra dagegen interpretiere das al divrati als Sitte und Ritus Melchize-
deks. Damit werde ein Gleichnis dafür gegeben, dass so, wie Abraham
einen Teil seiner Beute an Melchizedek gegeben habe, das Volk die den

Feinden abgenommene Beute (in Form der Waffen) dem David
dargebracht habe. Rashi dagegen verstehe diese Stelle so, dass David dem
Melchizedek ähnele, weil beide Priester und Herrscher des Höchsten seien.

Der Hebräerbrief lege die Sache selbst so aus, dass wenn man Christus

nicht kenne, man nichts auf die rechte Weise verstehen könne. Daher sei

mit dem divrati wiederholt, was schon mit dem malki (mein König) im
Namen Melchizedek zum Ausdruck gebracht werde. Dergleichen Parago-

gen fänden sich häufiger in der Schrift.66

Betrachtet man den grösseren Kontext des Psalmenkommentars, so

fällt auf, dass Bucer ihn nicht allein in der Erstauflage, sondern sogar noch
in der von 1547 nicht unter seinem Namen publiziert hat, sondern unter
dem Pseudonym Areüus Felinus. Da in den anderen Schriftkommentaren

jüdische Autoritäten selten vorkommen, hat es den Anschein, als könne
der Vertreter der Reformation und Kirchenmann Martin Bucer es sich

nicht erlauben, jüdische Autoritäten zu zitieren, der Humanist mit dem

Pseudonym dagegen sehr wohl. Gleichwohl finden sich auch sehr vereinzelt

Bezugnahmen auf jüdische Autoritäten in den Kommentaren zum
Neuen Testament. Exemplarisch sei hier die folgende Stelle erwähnt. In
Römer 3,13 zitiert Paulus Psalm 140,4. Dort ist von 3W3Ï die Rede.67 Im
Römerbriefkommentar wird das Wort unter Rückgriff auf die im
Psalmenkommentar ausgeführte Erklärung der Stelle erläutert. Dort hatte

66 Vgl. [Bucer], Sacrorvm J'salmorvm 1547 (wie Anm. 36), p. 521: Hoc sacerdo-

tium, ut est priore perfectius, ita durabit, dum tradet regnum simul & sacerdo-
tium Deo & patri. Kimhi hunc uersum in hunc modum exponit: Iurauit Ieho-
uah tu es sacerdos, id est princeps & rex in sempitemum. '11131 "737, id est,

propterea ut sis rex iustitiae, facturus iudicium & iustitiam omni populo.
A. Ezra autem '11131 537, iuxta morem & ritum Malcizedek interpretatur.
Verum similitudinem in eo ponit, quod sicut Abraham praedac partem decidit
cum Malcizedeko, ita populus spolia relata ab hostibus obtulerit Dauidi.
R. Shlomoh, in eo Dauidem Malcizedeco similem, quod sacerdos & princeps
altissimi uterque fuerit. Epistola ad Ebrasos rem ipsam exposuit: cum Christum

ignorant, nihil huius possunt rite intelligere. In YnXT redundat, sicut & in
'DIS. Istse paragogas non infrequentes sunt in scripturis.
Weitere Beispiele für Bucers rabbinische Exegese gibt R. GERALD HOBBS,

How Firm a Foundation: Martin Bucer's Historical Exegesis of the Psalms, in:
Church Hisfoty 53 (1984), S. 477-491, hier S. 486-490.

67 Der hebräische Terminus ist als Hapaxlegomenon bis heute schwer zu über¬

setzen.

359



Bucer/Felinus erklärt, dass Rashi das 31EOS? mit dem (alt-)französischen
Wort für Spinne wiedergebe, Ibn Ezra und Qimchi dagegen sagten, dass

es sich um eine äusserst schädliche und grausame Bestie handele.68 Im
Römerbriefkommentar wird daraus:

I 'enenum aspidu(m) sub labijs eorum. Hoc Psa/mts habet. 140. & ualet ide(m) q(uod) supe-

riora, noxias e(ni)m eo dicto & exitiales intelligit fraudes, quibus impij innocuos subito euer-

tunt. Hebraice est XlliOS7 quod Rabi Schlomoh araneapn) uertit, sed uerisimili/ts est

p(re)äpu(a)e nox(a)e &présentions ueneni animal hoc nomine significari, na(mj uates serpen-

te(m) p(ro)misit eode(m) uersuA

Bucer zitiert also Rashis Erläuterung des hebräischen 3HÎOÎ7, von der er
sich aber abgrenzt, und stellt eine eigene dagegen, die einerseits Ähnlichkeiten

zur Erklärung von Qimchi und Ibn Ezra aufweist (noxa), andererseits

jedoch eine Weiterführung (serpens) beinhaltet. Es ist dennoch festzuhalten:

Rashi kann hier als Autorität herangezogen werden.70

Eine weitere Frage, die sich stellt, ist die, woher Bucer seine Kenntnis
jüdischer Autoren hat. Eine prinzipielle Möglichkeit wäre die Übernahme

aus mittelalterlichen Textsammlungen wie der Postilla des Nicolaus von
Lyra oder dem Pugio fidei des Raimundus Martini. Allerdings könnten
allenfalls die Kenntnis Rashis aus diesen Quellen stammen. Eine Möglichkeit

für die Kenntnis des Targums ist Agostino Giustinianis Psalterium

Octaplum, in dem neben dem hebräischen, griechischen und arabischen
Psalmtext auch der aramäische abgedruckt ist.71 Eine Möglichkeit zur

68 Vgl. [BUCER], Sacrorvm Psalmorvm 1547 (wie Anm. 36), p. 589: aura in uers. 4

reddit R. Shlomoh Gall, araine, id est araneam, sed Ab. Ezra & Kimhi dicunt,
maxime nocentem & crudelem esse bestiam. — Für Rashi vgl. MAYER I. GRUBER,

Rashi's Commentary on Psalms, Leiden; Boston 2004 The Brill Reference

Library ofJudaism, Bd. 18), S. 858 (hebr.). 738f. (engl.).
69 BUCER, Metaphrases (wie Anm. 33), p. 173b.

70 Ähnliches gilt z.B. auch für Ibn Ezra, der in der Apologie der Confessio Tet-
rapolitana als Schriftausleger herangezogen werden kann, vgl. „Schriftliche
Beschirmung und verthedigung ...", in: Confessio Tetrapolitana und die Schriften des

Jahres 1531, hg. von ROBERT STUPPERICH, Gütersloh / Paris 1969 BDS 3),
S. 200-318, hier S. 269,16-19: „Aben Esra, eyn vast gelerter Jud, versteht hie
durch haß und liebe die ding, so die gerechten hassen oder lieben, begeren
oder fliehen, die selbigen erkennen sie nicht, wenn sie in widerfaren werden."

- Die Bedeutung des jüdischen Eherechts in Bucers Schriften yu Ehe und
Eherecht, bearb. von STEPHEN E. BUCKWALTER u.a., Gütersloh 2001 BDS 10),
muss wegen der Komplexität der Materie an anderer Stelle behandelt werden.

71 Psalterium Hebreum, Graecum, Arabicum, Chaldaicum: cum lat. interpr. / cum tribus
latinis interpretationibus et glossis AUGUSTINI JUSTINIANI, Genua: Porrus, 1516

(Der Psalter ist relativ leicht zugänglich auf der Internetseite http://gallica.

360



Kenntnis von Rashi, Qimchi und Ibn Ezra besteht in der Biblia Rabbinica

von 1517 bzw. in der Bomberg-Edition von 1524/25.72

3. Die Behandlung vonJuden in politischen Schriften

Bucer war nicht allein Theologe, sondern auch (Kirchen-)Politiker.73 So

wurde er verschiedentlich angefragt, Lebens- und Kirchenordnungen zu
verfassen. Neben den im Folgenden genannten Schriften seien hier nur
die nie umgesetzte Kirchenordnung für das Erzbistum Köln74 sowie die

für die englische Reformation bedeutsame Schrift De regno Christi75

genannt.

3.1 Dialogi (1535)

Hinsichtlich der Sicht auf Juden bemerkenswert sind Bucers Dialogi, die

mit Widmung an den Rat der Stadt Augsburg am 17. Mai 1535 erschienen.76

In diesen (fiktiven) Gesprächen diskutieren drei Redner über die

bnf.fr.). Vgl. hierzu auch HOBBS, Bucer (wie Anm. 26), S. 143. — Zu Giustini-
anis Leben und Werk vgl. Gerd GesigoRA, Ein humanistischer Psalmenexeget des

16. Jahrhunderts: Jacopo Sadoleto (1477-1547). Paradigmatische Studien pur Hermeneutik

und Psalmenexegese des 16. Jahrhunderts, Frankfurt/M. u.a. 1997 Europäische

Hochschulschriften, Bd. XXII/556), S. 215-220. 489-497; G. K. HASSELHOFF,

Die Drucke einzelner lateinischer Übersetzungen von Werken des

Maimonides im 16. Jahrhundert als Beitrag zur Entstehung der modernen
Hebraistik: Agostino Giustiniani und Sebastian Münster, in: GIUSEPPE

VELTRI / GEROLD Necker (Hg.), Gottes Sprache in der philologischen Werkstatt.

Hebraistik vom 15. bis pim 19. Jahrhundert, Leiden; Boston 2004 Studies in
European Judaism, Bd. 11), S. 169-188, hier S. 170-181,186-188.

72 Vgl. dazu HOBBS, How Firm (wie Anm. 66), S. 486f.
73 Vgl. auch den gehaltvollen Sammelband CHRISTOPH STROHM (Hg.), Martin

Bucer und das Recht. Beiträge pitm internationalen Symposium vom 1. bis 3. Märp2001
in derJohannes a Easco Bibliothek Emden, Genf 2002.

74 Vgl. BUCER, Schriften pur Kölner Reformation, Teil 1 bearb. von CHRISTOPH

STROHM und Thomas Wilhelmi unter Mitarbeit von STEPHEN E. BUCK-

WALTER, Gütersloh 1999, Teil 2 bearb. von Th. WILHELMI, ebd., 2003
BDS 11/1-2).

75 BUCER, De regno Christi. Libri Dvo 1550, hg. FRANÇOIS WENDEL, Paris /
Gütersloh 1955 BOL 15).

76 BiTCER, „Dialogi oder Gesprech: Von der gemainsame vnnd den Kirchen
uebungen der Christen Vnd was yeder Oberkait von ampts wegen auß Goett-
lichem befelch an den selbigen züuersehen vnd zu besseren gebüre" (1535),
in: Zum lus Reformations: Obrigkeitsschriften aus dem Jahr 1535; Dokumente pur 2.

Straßburger Synode von 1539, Hrsg. von ROBERT STUPPERICH, Gütersloh 1984

(— BDS 6,2), 39-188. - Für eine kurze Analyse der Dialoge vgl. DE KROON,

361



Rolle der Obrigkeit im reformatorischen Stadtstaat: Hartmut, der für den

zwinglischen religiösen Enthusiasmus steht, Sinnprecht, der für die
unentschiedene humanistische Position eines Sebastian Franck eintritt, und

Fridlieb, der als Vermittler bucersche Züge aufweist. Im siebten der neun
Gespräche stellt Fridlieb alias Bucer fest:

Am glauben fehlets uns, lieben brueder. Mit Worten bekennen wir Gott, mitt den

thaten aber verleügnen wir in. Sunst kündten wir auch alles umms namens willen
deß Herren begeben, verleugnen, |a hassen unser weib und kind, vater und muter,
Schwester und brueder und unser aigen leben. Wurden bei uns auch etwas von
dem eyfer befinden, den die Leviten bewysen, da sy ire hend dem Herren hailig-
ten, yder an seinem Sun und brüder, die sy todschlügen von des abtrettens wegen
am guldin kalb und dardurch die benedeyung Gottes vor anderen geschlechten
Israel erlangeten, den auch Phinees am Fürsten des stammens Simeon erzaigete.
Item den Helias an Baaüten, den Jehu, Ezechias und Josias an allerlay abgoettery,
die bey iren vorfaren im volck Gottes waren eingerissen.77

Der Glaubenseifer in Israel ist vorbildlich, und im Fortgang des

Gesprächs wird von Bucer darauf verwiesen, dass es um der Sache des

Evangeliums willen nötig sei, eine harte Medizin zu verabreichen.78 Allerdings
gilt im Blick auf Israel, dass es nur einmalig, nämlich bei der Wüstenwanderung,

leiden musste, die ungläubigen Juden und Christen aber auch

weiterhin, und zwar über einen sehr viel grösseren Zeitraum:

Gott hat auch solche wundergüthaten, wie er die dem Israel in der wuesten bewysen,

hernacher weder an disem volck noch an anderen gewircket. Israel sollte
dazumal und auch hernacher ain mustervolck und exempel sein aller welt, 1. Cor
10[6]. An im zu lernen, wie Gott halten will bede, die in vor Augen haben und die

in verachten. Sunst zwar haben die genandten Juden und Christen, die Christum
verachten, ire so schwaere und schwaerere straffen und plagen von Got
eingenommen, nach der erhoehung Christi, unsers Herren, als vor ye. Es ist ye die
letste zerstoerung der Juden so grausam ergangen, das dergleichen jamer und
morde vor nye gewesen und nymmer wirt. So haben die Juden nve so vil erlitten
von Egyptiern, Syriern, Assyriern, Caldeern und anderen, die Christen haben dise

plagen als erschroecklich erlitten von Persiern, Wandlen, Gotthen, Francken,
Thürcken und anderen voelckeren. Die Juden waren sibentzig Jar im Babiloni-
schen eilend; so ists nun bey den neünhundert jaren, das die zerstoerung der
Christlichen Kirchen durch den Mahomet angefangen und seyther so jaemerlich

ymmer gewachsen ist, nit allain in Palestina, welches land die Juden eingewöhnet

Studien %u Martin Bucers Obrigkeitsverständnis (wie Anm. 58), S. 24-36, im Blick
auf den Umgang mit Juden bes. S. 33f.

77 Bucer, Dialogi (wie Anm. 76), S. 117, 36 - 118, 9.

78 Vgl. ebd., S. 119,6-13.

362



haben, sonder durch gantz Syrien, Asiam und Kriechenland, Egypten und Aphri-
cam, welche land alle des hailigen Evangelii mit unerhoereten landtszerstoerungen
beraubet worden seind. So hatt es auch zwar Pestilentzen und theürungen nye
gemangelt. Ware doch im anfang des Evangelii so ain schwaere theürung under
dem Kaiser Claudio, das man in allen lenderen samlen mußte, die hailigen in
Judea zu erhalten.79

Allerdings handelt es sich bei der Bestrafung des Volks nicht um einen

Selbstzweck, sondern um eine pädagogische Massnahme: „Derohalb hatt
er auch allweg das unrecht an den Juden hefftiger dann an den Haiden, an
den Christen ernsthaffter dann an Juden und Haiden gestraffet."8" Insofern

ist das Geschenk des Gesetzes an Mose eine grosse Gnade gewesen,81

und zwar als ein Geschenk des Geistes Christi:

freylich der gaist Christi, der das volck Israel geleeret hat, die Sachen bey den

dritthalb staemmen zuvor mit ainer botschaft zu versuchen, derselbige wurde
auch yetz ainen recht Christlichen Fürsten leeren, alles zur besserung auf den

miltesten weg fürzunemen, eh dann er die straf so scharpff uebete.82

Ist bis hierher Israel noch typologisch zu verstehen und die Kirche die

logische Fortführung des Heilshandelns Gottes, so ist nun durch die

Menschwerdung Jesu Christi eine neue Zeit angebrochen. Und nun gelten die

Juden als diejenigen, die verworfen sind. Folglich, und das ist bemerkenswert

für Bucer, gilt im Reich das römische Gesetz. Entsprechend kann
Fridlieb an späterer Stelle des Gesprächs darauf verweisen, wie es um das

Recht steht:

Als aber ire zeyt und der menschen gelegenhait dazumal stünde, haben sy zû

solchem fürhaben die straf dienstlich sein erkennet, die sy dazumal setzten: Als

beraubung der narung, ehren und auch etwan aller menschlichen gemainschaft im
reich. In codfice] de herefticis] et majnichaeis et samaritis], de Apostaftis], De

iud[aeis] et coeljicolis] de sacri[ficiis] pajganis] et tempßis].83

Ein Abfall vom (christlichen) Gott wird dann gleichbedeutend mit einem

Abfall „vom glauben [hin] zu den Juden oder Hayden"84.

79 Ebd., S. 120,19-38.
80 Ebd., S. 121, 6-8.

81 Vgl. ebd., S. 122, 9-18.

82 Ebd., S. 122, 30-34; vgl. S. 160, 33 - 161, 2. — S. 142, 7-18 wird deutlich, dass

das Gesetz auch für Christen fortdauernde Geltung hat, insofern es lehrt, „das
übel [... zu] hassen" (Z. 10).

83 Ebd., S. 138, 13-17; Ergänzungen durch STUPPERICH, der als Rechtsquelle auf
den Corpus Iuris Civilis, Cod. I, 5-11 verweist.

84 Ebd., S. 150,32.

363



Für die Dialoge lässt sich entsprechend festhalten, dass das alttestamentli-
che Israel einen grossen Vorbildcharakter besitzt, der aber in dem Augenblick

aufgehoben ist, in dem die Kirche gegründet ist; nun wird die jüdische

Religion dem Stand der Gnade zumindest teilweise enthoben (im Sinne

eines Abfalls von Gott) und wird zu einer Grösse des allgemeinen Rechts.

Damit sind die Weichen gestellt für spätere Äusserungen Bucers. Zu
diesen gehört der „Judenratschlag" von 1538.

3.2 Der,,Judenratschlag" von 1538s5

Der Ratschlag, Ob Christlicher Oberkaitgepuren muge, das sie die Judden vnder den

Christen gurvonen gedulden, vnd wo sie tfidulden, welcher gestalt und mais86 (3.2.2),

85 Der Ratschlag ist im Blick auf Bucers Haltung zum Judentum der meistanaly¬
sierte Text, weswegen die nachfolgende Darstellung vergleichsweise kurz
gehalten werden kann; vgl. neben der Einleitung zur Edition von ERNST-WlL-
hf.t.m Kohls, in: BDS 7, S. 321-338; Anonymus [Moritz Rahmer?], Die
Hofpredigerpartei und die Juden unter Landgraf Philipp von Hessen, in: Das

jüdische Uteraturblatt 11 (1882), S. 165-166; 169-170; HASTINGS EELLS, Bucer's
Plan for the Jews, in: Church History 6 (1937), 127-135; WILHELM MAURER,
Martin Butzer und die Judenfrage in Hessen (1953), in: DERS., Kirche und
Geschichte. Gesammelte Aufsätze, Bd. II: Beiträge yu Grundsattfragen und pur
Frömmigkeitsgeschichte, Göttingen 1970, 347-365; W. NlJENHUIS, A Remarkable Historical

Argumentation in Bucer's „Judenratschlag" (1965/6), in: DERS., Fcc/esia

Reformata (wie Anm. 23), S. 23-37; DERS., Bucer and the Jews (wie Anm. 23), S.

42-49; STEVEN Rowan, Luther, Bucer and Eck on the Jews, in: The Sixteenth

Century journal 16 (1985), S. 79-90, hier S. 82-85; JOHN W. KLEINER, The
Attitudes of Martin Bucer and Landgrave Philipp toward the Jews of Hesse

(1538-1539), in: RICHARD LlBOWlTZ (Hg.), Faith and Freedom. A Tribute to

Franklin H. Fitted, Oxford u.a. 1987, S. 221-230; HANS REICHRATH, Martin
Bucer und die Juden: Die Frage nach der Einheit der „Kirche", in: judaica 48

(1992), S. 142-153; CORNELIS AUGUSTIJN, Ein fürstlicher Theologe: Landgraf
Philipp von Hessen über Juden in einer christlichen Gesellschaft, in: Heiko A.
Obermann u.a. (Hg.), Rtformieries Erbe. Festschrift für Gottfried W. Focher pn seinem

80. Geburtstag, Bd. 2, Zürich 1993 Zwingliana Bd. 19/2), 1-11; ANDREAS

GäUMANN, Reich Christi und Obrigkeit. Eine Studie ppm reformatorischen Denken
und Handeln Martin Bucers, Bern u.a. 2001 Zürcher Beiträge zur
Reformationsgeschichte, Bd. 20), 511-526; DETMERS, Reformation und Judentum (wie
Anm. 23), S. 204-215; GURY SCHNEIDER-LUDORFF, Der fürstliche Refomator.
Theologische Aspekte im Wirken Philipps von Hessen von der Homberger Synode bis piim
Interim, Leipzig 2006 Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte, Bd.
20), S. 147-164 [für den Hinweis auf dieses Buch danke ich Wolfram Kinzig,
Bonn]; THOMAS KAUFMANN, Huthers ,JudenschriftenEin Beitrag pu ihrer historischen

Kontextualisierung, Tübingen 2011, S. 181 f; DE GREEF, Van één stam (wie
Anm. 12), S. 68f.

364



den Martin Bucer gemeinsam mit sechs hessischen Geistlichen abgefasst

hat, hat nicht nur im Blick auf Bucers Theologie eine längere Vorgeschichte

(3.2.1), sondern auch eine Nachgeschichte (3.2.3).

3.2.1 Vorgeschichte

Am 28. Juli 1524 hatte Landgraf Philipp von Hessen87 die Juden des Landes

verwiesen. Ein Grossteil der jüdischen Bevölkerung scheint jedoch im
Lande verblieben zu sein, und im Jahr 1532 (28. Mai) gab Philipp einen

neuen Schutzbrief für die nächsten sechs Jahre heraus.88 Gegen Ende
dieser Sechsjahresfrist beauftragte Philipp seine Kanzlei, ein Gutachten

zur Behandlung der Juden in Auftrag zu geben. Da Bucer seit Oktober
ohnehin in Hessen war, um in der „Täuferfrage" beratend und
kirchenordnend zu wirken, wurde er vom Rat der Stadt Strassburg auch hierfür
vorgeschlagen. Den theologischen Gutachtern wurden sieben Artikel
eines Fürschlags, wie die Juden ^üdülden sein sollen89 vorgelegt, deren Herkunft
nicht genau zu klären ist. Es hat den Anschein, als gingen die ersten fünf
ökonomischen Thesen evtl. auf Vorschläge der hessischen Juden zurück,
zumal sie eine grosse Ähnlichkeit zu den von josel von Rosheim beim

Augsburger Reichstag von 1530 ausgehandelten Grundsätzen aufweisen.90

Die Herkunft der übrigen zwei (Predigtgebot; Disputationsverbot) ist
nicht gesichert.

3.2.2 DerRatschlag

Die vorliegende Antwort auf Philipps Anfrage von Anfang Dezember
1538 trägt sieben Unterschriften, neben der Bucers die von sechs

Superintendenten und Pfarrern. Dennoch wird vermutet, dass Bucer der
Hauptverfasser des Ratschlags ist, da die hessischen Theologen anscheinend
ausschliesslich auf eine Ausweisung aller Juden aus waren.91 Im Einzelnen
werden die sieben Thesen in unterschiedlicher Ausführlichkeit kommentiert

— hier fällt insbesondere die Betonung der wirtschaftlichen Aspekte
auf92 — und im Ganzen als zu mild gewertet. Auf die einleitende Bemer-

86 Der Text ist abgedruckt in BDS 7, S. 342 - 360(1).
87 Zu ihm zuletzt SCHNEIDER-LUDORFF, Derfürstliche Reformator (wie Anm. 85).

88 Abgedruckt in BDS 7, S. 377, als Anlage 1.

89 Ebd., S. 342f.

90 Vgl. o. Anm. 18.

91 Vgl. BDS 7, S. 360, 1-13.

92 Darauf hatte schon KLEINER, The Attitudes (wie Anm. 85), S. 223-225, ver¬
wiesen.

365



kung, dass sowohl die Heilige Schrift als auch vorangegangene Synoden93

festgestellt haben, dass Juden nicht gemäss der wahren Religion glauben,
werden, aufs Ganze gesehen, die fürstlichen Thesen vergleichsweise

ausgewogen beantwortet. Allerdings stechen einige Besonderheiten sofort ins

Auge:
Der Talmud als Grundlage der jüdischen Religion wird von den

Gutachtern abgewertet und talmudische Geschichten werden als irreführend
gebrandmarkt: „Dann dürch die Thalmudischen godosen gedichte die

armen, gütherzigen jüden von vnseer warenn Religion zürn vornembstenn

abgehalten werden."94

Es wird vorgeschlagen, den Bau neuer Synagogen zu verbieten.95

Ein Disputationsverbot über religiöse Fragen unterhalb der Ebene der

theologischen Fachleute soll eingeführt werden und eine Pflicht zum Hören

christlicher Predigten für alle Mitglieder jüdischer Familien wird
betont.96 (Insbesondere in diesen Forderungen hört man Anklänge an

vergleichbaren Forderungen an die Täuferfamilien!)
Schliesslich — und dieser Punkt ist theologisch „neu" — wird unter

Berufung auf Deuteronomium 28, 43f ein wirtschaftliches Ausgrenzungsprogramm

vorgeschlagen, dass die Grundlagen der ökonomischen Existenz

der hessischen Juden zerstört. Neben einem Wucher- und allgemeinen

Handelsverbot97 sieht es vor, dass den Juden

93 Vgl. hierzu NlJENHUIS, A Remarkable Historical Argumentation (wie Anm.
85).

94 BDS 7, S. 351, 26-28. — Dass Bucer einen schon älteren Vorbehalt gegen
rabbinisches Gedankengut hat, belegt eine Aussage in einem Brief an die
Waldenser aus der Zeit nach dem 19. Oktober 1530 (in: BCor 5: (September
1530 — Mai 1531), hg. und bearb. von REINHOLD FRIEDRICH u.a., Leiden;
Boston 2004 [Studies in Medieval and Reformation Thought, Bd. 101], S. 43-
74 n. 351, hier S. 65, 6-9): Hodie autem extant falsae istae glossae in libris
thalmudicis. Dicunt enim rabini: Si quid rogat Deus vt facias, contrarium eius

permissum, vt non facias.

95 BDS 7, S. 352, 1-3. — Dieses Verbot steht allerdings im Einklang mit dem
CodexJustitianus I, 9, 19, vgl. NlJENHUIS, A Remarkable Historical Argumenta-
don (wie Anm. 85), S. 30-32.

96 BDS 7, S. 352, 4-18.
97 Ebd., S. 353, 3-5. — Dass der Wucher das eigentliche Problem für Bucers

gewesen zu sein scheint, lässt sich aus der frühen Schrift „Vom mangel der

Religion, an deren alles hanget" (ca. 1532) ablesen, vgl. in: Zur auswärtigen
Wirksamkeit 1528-1533, hg. von Robert STUPPERICH, Gütersloh / Paris 1975

BDS 4), S. 449-464, hier S. 458, 4-20.

366



zû den aller nachgultigsten, mühseligsten vnd vngewenlichsten Arbeithen, alß da

sein der Berkknappen arbeit, sonst graben vnd wallmachen, stein- und holtzha-

wen, kolbrennen, Schornstein vnd kloagkh fegenn, wasenmeister sein vnd der

gleichenn98

verordnet werden. Begründet wird dies damit, dass die Juden als die

Fremdlinge nach der angeführten Stelle aus dem 5. Buch Mose nun zum
Schwanz geworden sind, während die Christen als die Rechtgläubigen zum
Haupt geworden sind."

Der Ratschlag endet mit dem Rat, die Juden des Landes zu verweisen:

Derhalben sie einmalh erkennen vnd schliessenn, das es nutzlicher vnd besser

sein muste, die juden, als die sach jtzt zurzeit jm Fûrstenthvmb gesteh, lenger jm
furstenthvmb nicht zügelduldenn.100

3.2.3 'Nachgeschichte

Anders als erwartet, hat der Landgraf den Ratschlag nicht umgesetzt.
Stattdessen hat er am 23. Dezember 1538 an seine Räte ein Dokument
verantwortlicher Laientheologie gesandt, in dem er auf ein eigenes
Bibelstudium gestützt, die harten Zwangsmassnahmen zurückweist.101 Der
gleichzeitig verfasste Entwurf einer Judenordnung in elf Artikeln nimmt
gleichwohl einen Teil der Vorschläge des Ratschlags auf, ohne jedoch die

Zwangsarbeiten und das Handelsverbot zu übernehmen.102 Bucer hat
bereits am 27. Dezember 1538 auf das landgräfliche Schreiben reagiert.103

98 BDS 7, S. 356,9-12. — Prinzipiell bedenkenswert ist der Vorschlag von HERBERT

VOGT, Martin Bucer und die Kirche von England, Phil. Diss. (Ms.) Münster
1966, S. 92, dass Bucers Gedanken auf Thomas Mores Schrift Utopia im
Druck von 1518 zurückgingen. Tatsächlich finden sich ähnliche Vorschläge
zur harten körperlichen Arbeit der Sklaven in Buch II, vgl. EDWARD SURTZ /
j.H. HEXTER (Hg.), The Complete Works of St. Thomas More, Bd. 4, New Haven
/ London 1965, S. 184. Gleichwohl wird es sich, wenn überhaupt, nur um
einen Denkanstoss für Bucer gehandelt haben, denn das „Neue" an dessen

Vorschlägen ist ja die biblische Begründung.
99 Vgl. BDS 7, S. 353, 24 - 354, 27. — Dieser biblische Doppelvers wird für

Bucers weitere Behandlung der sog. „Judenfrage" zu einem Zentralsatz.
100 Ebd., S. 360, 11-13.

101 Abgedruckt ebd., S. 380-382 (als Anlage 4); zu Philipps Antwort vgl. auch
WOLFGANG Breul, Anfänge moderner Toleranz? Philipp und die religiösen
Minderheiten, in: URSULA BRAASCH-SCHWERSMANN u.a. (Hg.), Eandgraf Philipp

der Großmütige 1504-1567 (wie Anm. 14), S. 105-112, hier S. 109.

102 Abgedruckt BDS 7, S. 383-385 (als Anlage 5).

103 Der Brief ist abgedruckt bei LENZ (wie Anm. 14), Bd. I, S. 59f und BDS 7, S.

388-390 (als Anlage 7).

367



Darin betont er einerseits die heilsgeschichtliche Sonderstellung der Juden,
andererseits verweist er aber auf das Problem des fehlenden Christusglaubens,

das eine besondere Strenge diesen gegenüber erfordere:

Derhalben sollten wir gegen die Juden so strenge sein, wie sie auß Gottes barm-

hertzigen gericht haben gegen alle ongleubigen sein sollen [...] Weils aber mich
auch dafür ansieht, dies volck solle bei vnß vmb der vetter vnd wal willen etwas

meer barmhertzigkeit dann andere ongleubigen finden, so sehe ich auch gern, das

man inen alle recht gepurende gutthaten lasse'widerfahren.104

Unter nochmaliger Betonung der Stelle aus Deuteronomium 28 lehnt er
auch weiterhin die wirtschaftliche Freiheit ab, kann aber allen weiteren
Artikeln Philipps zustimmen,1"5 einschliesslich der beschränkten
Eigengerichtsbarkeit, „die sie nach Mose vnd nicht dem Thalmud vbeten."106

Die weitere Korrespondenz Bucers mit Philipp erweckt den Anschein,
dass es hiermit sein Bewenden hätte haben können. Nur ein weiteres Mal
wird von beiden in Nebenbemerkungen auf Juden Bezug genommen. In
einem Brief Bucers an den Landgrafen vom 3. Juli 1540 findet sich auf
einem beigelegten Zettel die Bemerkung:

Zettel. Bittet, väterlich gegen den Adel gesinnt zu sein, der, wie er gemerkt habe,
allerlei Unwillen gegen den Kanzler trage, den er als Gegner betrachte. Bittet um
Förderung des Sikkingischen Vertrages.

„Der Juden halben und anderer landbeschwernuß halben wollen E. f. g. die

hören, denen es nichts in kuchen treiffet.
Die teuffer sollen auch wider einreißen. Das inen gestewret und aber die pfar-

rer auch zu christlicher zucht angehalten werden!"107

In der Antwort des Landgrafen, „(undat.) wahrscheinl. Juli 12", heisst es

lapidar:

„Der juden halben inn unserm land habenn wir neulicher tag wider masse gege-
benn; wollen derselbigen masse auch ein execution verschaffen. Ingleichnus
haben wir der widerteuffer halben gethann."1"8

Im Jahr 1539 erschien dann Philipps Judenordnung,1"9 die jedoch wie
schon ihre Vorgänger nur teilweise befolgt worden zu sein scheint.110

104 BDS 7, S. 388,17-19. 22-25.

105 Ebd., S. 389, 20-22.

106 Ebd., S. 390, 6f; vgl. S. 385, 8-12.

107 LENZ (wie Anm. 14), Bd. I, S. 178 (als Anm. 69).

108 Ebd., S. 185 (als Anm. 71); Datierung in margine.
109 Abgedruckt in BDS 7, S. 391-393 (als Anlage 8). - Dazu vgl. J. FRIEDRICH

BATTENBERG, Reformation, Judentum und landesherrliche Gesetzgebung.
Ein Beitrag zum Verhältnis des protestantischen Landeskirchentums zu den

368



Da jedoch zu Beginn des Jahres 1539 der „Ratschlag" zweimal im
Druck erschien,111 sah sich Bucer veranlasst, zu reagieren und einen eigenen

Druck veranstalten zu lassen, dem er ein rechtfertigendes Schreiben

an einen „guten Freund" vom 10. Mai 1539 beifügte.112 Bucer verdeutlicht
einleitend, dass es um die Durchsetzung der wahren Religion gehe,

weswegen es auch mehr als nur einen Feind Jesu Christi gebe:

Die feinde unsers Herren Jesu Christi, sie heissen Juden, Türcken, Papisten oder
wie sie woellen, werden wie wider ihn selb, unsern Herren, also auch wider uns so

lang toben, lestern und alles onglück, so fil ihnen Gott immer verhenget, anrichten,

so lang sie unsers Herren feinde bleiben.113

Dementsprechend „ist der Paepstler und Juden glaube und Religion eben

ein ding",114 insbesondere im Blick auf den falschen Gottesdienst.115 Da

Juden als Kinder Flagars, nicht Saras nicht das wahre Israel verkörperten,
hätten sie diesem zu dienen.116 Gleichwohl gelte auch für Juden, dass sie

zwar beherrscht werden sollten, gleichwohl, in Erinnerung an Römer 9-

11, in Barmherzigkeit:

Juden, in: ANDREAS MEHL / WOLFGANG CHRISTIAN SCHNEIDER (Hg.),
Reformatio et Reformationes. Festschriftfür Lothar Graf Dohna, Darmstadt 1989

Wissenschaft und Technik, Bd. 47), S. 315-346, liier S. 321 f. 330-332.

110 Darauf deutet ein Mahnschreiben Philipps vom 29. November 1542 hin
(abgedruckt als Anlage 9 in BDS 7, S. 394).

111 Wer für die Veröffentlichung verantwortlich zeichnete, lässt sich nicht rekon¬
struieren. Bucer mutmasst, dass es Juden aus der Umgebung der Staatskanzlei

gewesen seien, vgl. ebd., S. 362, 15. 19; S. 365, 30f.

112 Abgedruckt ebd., S. 362-376. — Für die vorliegende Darstellung wurde zudem
die folgende Ausgabe eingesehen, die eine weitere Besonderheit aufweist: I ron

den jude(n) / Ob, vn(n) wie die vnder / den Christe(n) %ii halten sind, ein Rath/schlag,
durch die gelerte(n) am ende dis / buechlins verzeichnet, gügericht. / Item / ein weitere er-

klerung / vnd beschirmung des selbi-/gen Rxdotschlags. / Durch Martin Bucer. / Isaie
.lxv. Capit. / Ich werd gesucht von dene(n), die nit nach / mir fragte(n), Ich
werd funde(n) von denen / die mich nit suchten, vnd zu den heiden, / die
meinen namen nicht anrüffen, sage / ich, Hie bin ich, Hie bin ich etc. [Es fehlen

Druckort und Drucker, am Ende des Büchleins der Name Bucers und das

Datum „10. des Meien 1539"; Signatur in der ULB BN: Gh 71]. Der Titel ist
gerahmt von einem Bild mit zwei Figuren, links von der Titelei dem Apostel
Paulus und rechts dem Reformator Martin Luther.

113 Ebd. (BDS 7), S. 382, 25-29; vgl. S. 364, 34 - 365, 2; 367, 33 - 386,1 u.ö.

114 Ebd., S. 363, lOf.
115 Vgl. ebd., S. 363f.

116 Vgl. ebd., S. 364, 28-31 nach Galater 4, 22.

369



Wie aber der heilig Paulus die Juden geliebet hat umb der vetter willen, also

haben auch wir gerhaten, das man sie barmhertzig und freindlich halten solle,
doch also, weil sie feinde der kinder Gottes sind wie Christi selb, das sie nicht
ueber die Kinder Gottes herschen, sonder denselbigen dienen, wie das Gott
verordnet hat.117

Es folgt eine längere Darstellung, inwiefern es in eschatologischer
Perspektive trotz der Verwerfung eine Vorrangstellung des Judentums vor
anderen Ungläubigen gebe, die Bucer mit dem folgenden Zwischenfazit

zum Abschluss bringt:
Summa ist: umb der vaetter willen und das inen der Herre noch ferner gnade
thün wille, solle man den Juden liebs und güts thün, aber alles dermassen, das es

inen und anderen one schaden seie und zu warer besserung diene. [...] Wie solle

aber den onglaubigen Juden und unseren feinden nach dem Evangelio zû hart
oder zû eng sein, das den glauben Christen unseren glidmassen in Christo nit zu
hart noch zû eng sein muesse?118

Es folgt eine Rechtfertigung von Bucers Ratschlag, Juden harte Arbeit
aufzuerlegen, und sie vom Handel auszuschliessen.119 In diese Rechtfertigung

eingeschlossen ist eine Bemerkung, die Anlass zu der Vermutung
gibt, dass Bucer nicht allein um der Drucklegung des Ratschlags willen
seinen „Brief an einen guten Freund" geschrieben hat, sondern wohl auch,
weil er eine wohl im Rahmen des Frankfurter Anstands vom Februar 1539

gefühlte Niederlage gegen Josel von Rosheim erlitten hatte. Josel schreibt
über dieses Treffen:

[...] und in Folge der Disputationen, die ich hatte vor vielen Gelehrten der anderen

Nationen, um sie zurecht zu weisen gegen die Worte von Luther und Bucer
und seinem Anhang aus dem Wortlaut unserer heiligen Lehre, dankten sie mir für
die Segenssprüche.120

Bei Bucer heisst es über diese Begegnung:

117 Ebd., S. 369,10-14.
118 Ebd., S. 373, 22-25. 30-34.
119 Ebd., S. 373,35 - 376,7.
120 Josel von Rosheim, „journal", in: J. KRACAUER, Rabbi Joselmann de Ros¬

heim, in: Kevue des Etudes Juives 16 (1888), S. 82-105, hier S. 92 (§ 22); JOSEPH
OF ROSHEIM, Historical Writings (hebr.) (wie Anm. 18), S. 302; die (sehr freie)
Übersetzung ist übernommen aus H. BRESSLAU, Aus Straßburger Judenakten,
II. Zur Geschichte Joseis von Rosheim, in: Zeitschriftfür die Geschichte derJuden
in Deutschland 5 (1892), S. 307-334, hier S. 317; englisch in Historical Writings of
Joseph of Eosheim (wie Anm. 18), S. 330; vgl. FEILCHENFELD, Rabbi Josel (wie
Anm. 18), S. 122. 126; STERN, Jose! von Kosheim (wie Anm. 18), S. 136-138.

370



[...] und hat ein Jud mich selb woellen bereden, wir haben inen in diesem stuck

[sc. das vorgeschlagene Handelsverbot] seer onrecht gethon. Dann er mir ein

buch zeiget, darinn staht, das sie uns Heiden, bei denen sie wohnen, sollen recht
thûn - daruff antworte ich: In buechern der Christen und Juden staht offt fil gûts.
Wann aber mit der that das widerspil haltet, so entschuldigen die buecher
niemand.121

Den Abschluss von Bucers Brief bildet eine Erinnerung an die Aufgaben
der Obrigkeit, Gottes Gerichtsbarkeit auszuüben und allen Ungläubigen
(und wohl auch Gläubigen) die Möglichkeit der Busse zu ermöglichen:

Summa: Die Obren ueben Gottes gericht, darumb sollen sie mit Got die perso-
nen nicht ansehen, sonder einen jeden halten nach seinem werdt. Der Herre
woelle solich gemuet und willen allen Obren verleihen und beiden, Juden und

argen Christen, geben, sich zur bûsse zû bekeren. Und den bekereten, das sie mit
Christo immer suchen und helffen retten, was verloren ist. Amen.

Der Bucersche Neudruck des „Ratschlags" mitsamt seiner Stellungnahme
seinerseits rief eine hebräisch verfasste Antwort von Josel von Rosheim

hervor, die später auch in deutscher Übersetzung dem Rat von Strassburg

vorgelegt wurde.122

Gleichwohl ist festzuhalten, dass Bucer selbst sich zwar auch weiterhin
mit der theologischen Rolle Israels und des Judentums beschäftigte, er

jedoch keine weiteren, gros sangelegten antijüdischen Schriften mehr
verfasste. So gesehen scheint Hastings Eells Urteil von 1937 nach wie vor
eine gewisse Gültigkeit zu besitzen: „While Bucer expressed such extreme

opinions on the matter of tolerating the Jews, it is doubtful if he really
took the affair to heart. It seems to have been merely a minor episode in
his life."123

III. Ausblick
Aus dem voranstehenden holzschnittartigen Panorama dürfte deutlich
werden, dass Martin Bucer in seinem Verständnis von Judentum zwischen

121 BDS 7, S. 375,5-10.
122 Vgl. KRACAUER, Rabbi Joselmann (wie Anm. 120), S. 83-95; BRESSLAU, Aus

Straßburger Judenakten (wie Anm. 120), S. 327-330 (n. 3-4); JOSEPH OF ROS-

HEIM, Historical Writings (hebr.) (wie Anm. 18), S. 328-349; Historical Writings of
Joseph of Rosheim (wie Anm. 18), S. 357-363; hierzu auch STERN, Josel von R«.r-

heim (wie Anm. 18), S. 140-143.

123 Eells, Bucer's Plan (wie Anm. 85), S. 135. In der Tendenz ähnlich CARL

COHEN, Martin Bucer and his Influence on the Jewish Situation, in: Leo Baeck

Institute Year Book 13 (1968), S. 93-101, hier S. 94.

371



Humanismus, Theologie und Realpolitik hin- und hergerissen zu sein

scheint. Einerseits ist er in traditioneller Weise von einer Substitution
Israels durch die Kirche überzeugt und die Hoffnung für Israel besteht

einzig in der gläubigen Annahme Jesu, andererseits liebt er die hebräische

Sprache und die rabbinische Art, sich an den historischen Sinn biblischer
Texte anzunähern. Die Übernahme dieser Methode hat Bucer viel Kritik
eingebracht, sowohl durch Konrad Pellikan124 als auch durch Valentin
Crautwald.125 Vor diesem theologischen Hintergrund muss Bucer sich

(kirchen-)politisch äussern und mit der Realität eines in Gestalt von Josel

von Rosheim durchaus selbstbewussten Judentums auseinandersetzen.

Ist Bucer dabei aber ein „scharfmacherischer Theologe", wie ich

eingangs zitiert habe? Eine Antwort ist nicht leicht zu geben. Bucer ist nicht
scharfmacherisch, sondern eher ein traditioneller Theologe. Er bleibt auch

als Reformator Thomist!126 In dieser Tradition kann er von einer fortdauernden

Geltung des Alten Testaments im Christentum ausgehen. Das

zugehörige Bundesvolk Israel ist eine Grösse, mit der er umgehen muss
und kann: Juden sind die fehlgeleiteten älteren Brüder, und darin den
Häretikern zwar ähnlich, aber keineswegs mit diesen gleichzusetzen. Zugleich
ist Bucer aber auch in den Spitzenaussagen des Ratschlags und des Briefs

an einen guten Freund scharfmacherisch in dem Sinne, dass er einen Teil
der wüsten Polemiken aus Luthers Spätschriften, aber auch Johannes Ecks

124 Vgl. BCor 3: (1527-1529), hg. CHRISTIAN KRIEGER u.a., Leiden u.a. 1995,
S. 310-312 n. 243 (Pellican an Bucer vom 6. August 1529). Pellican hatte
bereits ein Jahr zuvor auch Capito wegen dessen „Rabbinismus" kritisiert, vgl.
R. GERALD HOBBS, Monitio arnica: Pellican à Capiton sur le danger des
lectures rabbiniques, in: MARIJN DE KROON / MARC LlENHARD (Hg.), Horizons
européens de la réforme en Alsace — Das Elsass und die Preformation im Europa des

XID. Jahrhunderts. Mélanges offerts à Jean Rott, Strasbourg 1980 Société
savante d'Alsace et des régions de l'est: Coll. Grand Publications, Bd. 17), S. 81-
93, hier S. 82-84, sowie S. 91 f ein Brief vom 28. Juni 1528. Erhellend zu Pellican

ist zudem HOBBS, Conrad Pellican and the Psalms: The Ambivalent
Legacy of a Pioneer Hebraist, in: Reformation eti Renaissance Review: Journal of the

Society for Reformation Studies 1 (1999), S. 72-99 (mit einer englischen Übersetzung

des Briefs vom 6. August 1529, ebd., S. 97-99).
125 Vgl. DOUGLAS H. Shantz, The Crautwald-Bucer Correspondance, 1528:

A Family Feud Within the Zwingli Circle, in: KRIEGER / LlENHARD (Hg.),
Martin Bucer (wie Anm. 14), Bd. II, S. 635-643, hier 638-640; HOBBS, Bucer
(wie Anm. 26), S. 154f. — Shantz bezieht sich insbesondere auf je einen Brief
Crautwalds an Capito vom 29. Juni und an Bucer vom 5. Juli 1528; letzterer
ist nun unter der n. 200 in BCor 3, S. 176-181 (hier v.a. S. 178), abgedruckt.

126 Vgl. ÜEIJSSEN, Martin Bucer (wie Anm. 13), S. 288-293.

372



vorwegzunehmen scheint. Allerdings ruft er nicht zu Gewalttaten wie dem
Abbrennen von Synagogen auf. Schliesslich ist zudem festzuhalten: Bucer
scheute nicht den Kontakt mit Juden wie Josel von Rosheim. Im April
1537 hinderte er Wolfgang Capito nicht, jenem einen Geleitbrief für
Kursachsen und eine Empfehlung an Martin Luther mitzugeben. Im Gegenteil:

Capito hält fest, dass er im Auftrag Bucers schreibe.127 (Dass Luther
sich einem Gespräch mit Josel verweigerte, steht auf einem anderen Blatt.)
Zudem war Bucer zu einer öffentlichen Auseinandersetzung mit Josel

bereit, wie sich nicht zuletzt aus den oben angeführten Bemerkungen zum
„Frankfurter Anstand" im Februar 1539 ergibt.

127 Es handelt sich um einen Brief Wolfgang Capitos an Martin Luther vom 26.

April 1537 (in: D. Martin 'Luthers Werke. Kritische Gesamtausgahe; Briefwechsel Bd.
8, Weimar 1938, S. 76-78, n. 3152), an dessen Ende Capito schreibt: Bucerus
se tibi commendat, cuius iussu et haec scripsi; hodie enim abiens ad Basiliensis
id mihi inter alia serio mandavit. (S. 78, 35-37) - Eine Kopie der
frühneuhochdeutschen Übersetzung ist abgedruckt bei BRESSLAU, Aus Straßburger
Judenakten (wie Anm. 120), S. 326f (Anm. 2). Zu Joseis ohnehin sehr positiver

Sicht Capitos vgl. auch HAIM HlLLEL BeN-Sasson, The Reformation in
Contemporary Jewish Eyes, in: The IsraelAcademy ofSciences and Humanities.

Proceedings IV/12, Jerusalem, 1970, S. 239 (1) - 326 (88), hier S. 286 (48) Anm.
141; JEROME Friedman, The Reformation in Alien Eyes: Jewish Preceptions
of Christian Troubles, in: The Sixteenth Century Journal 14 (1983), S. 23-40, hier
S. 35.

373


	Martin Bucer und die Juden

