
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 68 (2012)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

LEAMAN, OLIVER: Judûisw. An Introduction, London / New York: I. B. Tauris
2011, 254 S., ISBN 978-84885-395-9 (Paperback-Ausgabe).

Bevor das vorliegende Buch eine detaillierte Würdigung erfahrt, sollte festgehalten

werden, was es nicht ist und kann: Für Menschen, die nach einer prägnanten
und umfassenden &j7-information über das Judentum, seine Geschichte und
Riten suchen, ist das Werk des britischen (Religions-)Philosophen und Judaisten
Oliver Leaman (geb. 1950) eher ungeeignet. Dies zeigt sich beispielweise daran,
dass der Autor den gesamten jüdischen Festkreis auf insgesamt zwölf Seiten (S.

126-138) abhandelt, wobei er der Geschichte der Pessach-Haggadah (S. 127-130)
besondere Aufmerksamkeit angedeihen lässt, Feste wie Schavu'ot oder Sukkot
hingegen gerade einmal einer halben Seite gewürdigt werden (S.130 f.). Andererseits

bietet Leaman in seinem Kapitel „Festivals and Rites of Passage" (S. 125-
162) etwas unerwartet eine umfangreiche (und interessante!) Abhandlung über
Konversionen vom und zum Judentum (S.147-162), die erneut in eine Reflexion
illustrierter Pessach-FIaggadot mündet.

Wer indessen nach einem Werk sucht, dass in anregender und teils tiefgründiger

Weise Themen und Kontroversen reflektiert, die mit Geschichte und Gegenwart

des Judentums, mit Bräuchen und jüdischer Lebenswirklichkeit in
Zusammenhang stehen, der wird in Judaism. An Introduction fündig. Auch wer sich für die

interreligiösen Konnotationen bestimmter Riten oder Epochen interessiert, sollte
Leaman lesen.

Der Autor ist sich des ungewöhnlichen Charakters seiner Einführung
durchaus bewusst, wenn er zu Beginn seines Buches schreibt: „In many ways I am
not a good person to write an introduction to Judaism, or indeed any religion,
since I do not think that religions have essences in the sense of beliefs and principles

that define them. I think that religions are much looser collections of ideas
and practices and can encompass a wide range of doctrine and beliefs, and that
makes it tough to write an introduction." (S. VII) Er hat es sich zur Aufgabe
gemacht, wesentliche Ideen, die im Judentum entstanden sind, in ihrem historischen

und kulturellen (durchaus interreligiösen) Kontext zu betrachten (S. Vllf.).
Der Verfasser beginnt seine Einführung mit einem Kapitel über die biblischen

Anfänge Israels (für Leaman: des jüdischen Volkes; S. 1-31), überschrieben mit
„The Bible in Jewish History". Tatsächlich bietet er eine Art Nacherzählung der
biblischen Geschichte von Abraham über Mose bis zum Tempel, mit der er
geschickt Gemeinsamkeiten und Unterschiede jüdischer, christlicher und islamischer

Wahrnehmung dieser Gestalten und Institutionen, ja, sogar aktuelle politische

Debatten (etwa um „Land für Frieden" im Nahostkonflikt) verknüpft. Für
religionsgeschichtlich denkende und arbeitende Wissenschaftler/innen erweist
sich die Darstellung jedoch als geradezu aufreizend naiv a-historisch. Für (religions-)

systematisch ausgerichtete Menschen hält sein Nachdenken über religiös
aufgeladene Orte (S. 17-31) hingegen viele interessante Einsichten bereit.

300



Ähnliches gilt für die beiden folgenden Kapitel „Exile" (S. 32-62), das gewis-
sermassen vom Babylonischen Exil bis zur Wissenschaft des Judentums reicht,
sowie „Conflict and Survival" (S. 63-94), das Verfolgungs- und Widerstandsgeschichte

(n) in Osteuropa, während der Schoa bis hin zu den Konflikten um den
modernen Staat Israel beschreibt. Ungewöhnlich — und deshalb umso erfreulicher

— erscheint die ausdrückliche Thematisierung der jüdisch-islamischen Kontakte

(„Jewish Experiences of Islam", S. 82-94) im Rahmen einer Einführung ins

Judentum.
Die Kapitel IV („What Jews Do", S. 95-124) und V („Festivals and Rites of

Passage") befassen sich mit dem, "was Juden tun" — mit Geboten, Gebeten,
Kaschrut, Schabbat und - wie bereits erwähnt - mit Riten und Festen. Was
bereits für die eher historisch angelegten Anfangssequenzen gilt, setzt sich im
Grunde fort. Die ,materialen' Informationen (beispielsweise zu Kaschrut und
Gebet) sind verhältnismässig knapp gehalten; das Interesse Leamans konzentriert
sich deutlich stärker darauf, was diese Handlungen bedeuten bzw. welche
Kontroversen sich an ihnen entzünden. So drängt sich die Grundinformation zu den

jüdischen Gebet(szeit)en auf wenigen Zeilen zusammen (S. 105), bevor es etwas

abrupt mit einigen Anmerkungen zum Chassidismus weitergeht, der, Leaman
zufolge, einen „more ecstatic approach to prayer" pflegte (ibid.), aber eigentlich
eher wegen seiner internen Vielfalt erwähnenswert erscheint — wobei wir beim
eigentlichen Kern der Darstellung der jüdischen Gebete wären.

Schliesslich erfährt der/die erstaunte Leser/ Leserin, dass es das progressive
Judentum mit 'seiner' Religion nicht so unbedingt ernst meint: „One should
not assume [...] that Reform Jews take their Judaism less seriously than do
traditional J ews, but comparatively speaking they do not on the whole spend as

much time on their religion or even know very much about it." (S. 108) Nun ja.
Als Diskussionsbeitrag kann eine solche Bemerkung anregend sein; als

Erstinformation über die verschiedenen jüdischen Denominationen sollte sie besser
nicht zitiert werden.

Am stärksten ist Leamans Introduction dort, wo er explizit das tut, was er
eigentlich am liebsten macht und am besten kann: Über Gründe und Kontexte zu
reflektieren und kontroverse Themen anzusprechen. Folgerichtig mündet seine

Einführung in „Issues" (S.163-227). Die vom Autor angerissenen Fragen thematisieren

in der Mehrzahl typische Vorurteile, wie „man" sie „den Juden" entgegenbringt

oder Auffassungen, die „man" eben über „das Judentum" so hat. Dazu
gehört die Frage, ob Juden wirklich den Drang verspüren, nach Israel auszuwandern

(S.163-165; tun sie meist nicht) - was ja das Vorurteil impliziert(e), Juden
wären in Sachen Heimatliebe und Nationalgefühl unsichere Kantonisten. Besonders

spannend für eine an jüdischen „issues" interessierte christliche Leser/innen-
schaft wären die wesentlichen antijüdischen Invektiven christlicher Provenienz:

„Christianity is based on Love, Judaism on Law (S. 191-198) oder „The Jewish
God is Violent and Jealous" (S. 213-217); letztlich auch: „Why is Judaism Suspicious

of Heroes" (S. 204-213) - wie eben Jesus.

Judaism. An Introduction erweist sich als ein inspirierendes Buch für Menschen,
die sich bereits eingehender mit jüdischer Geschichte und Kultur befasst haben
und nach etwas suchen, was die englische Welt gewöhnlich „a fresh look" oder „a

301



challenge" nennt — die nämlich die Herausforderung annehmen zu können, die

eigenen Auffassungen an denen Leamans zu messen.

Bamberg Susanne Talabardon

CARR, DAVID: The Formation of the Hebrew Bible. A New Reconstruction, Oxford:
Oxford University Press 2011, 544 S, ISBN 978-0-199-74260-8.

David Carr Vf.), Professor für „Hebrew Bible" am Union Theological Seminary

in New York, hat es sich in diesem beeindruckenden Werk zur Aufgabe
gemacht, die Frage nach der Entstehung der Hebräischen Bibel in einen breiten
methodolgischen Rahmen zu stellen, in dem er versucht, die konkreten Formen
der Literaturproduktion im Alten Orient in die Gesamtschau einer Entstehung
der Hebräischen Bibel miteinzubeziehen. Vor diesem Hintergrund betont der
erste Teil des Werkes (S. 12-149: „Methodological Prologue: Textual Transmission

in the Ancient World and How to Reconstruct it") zunächst die Tatsache, dass

Literatur im Alten Orient in erster Linie der Memorisierung der traditionellen
Stoffe diente und zudem auch bei ihrer Produktion in ein enges hierarchisches
Geflecht eingebunden war. Einzelne Fallstudien - so u. a. zum Gilgamesch-Epos
oder zur Tempelrolle — sind materiale Beispiele dafür, dass die Texte tatsächlich im
Laufe der Zeit einer Bearbeitung unterzogen werden konnten, wobei es zu Erweiterungen,

Kombinationen und Harmonisierungen unterschiedlicher Überlieferungen
kommen konnte. Wenn sich vor diesem Hintergrund auch ein diachroner Zugang
zu den Texten nahelegt, so sind einer konkreten Rekonstruktion einzelner
Wachstumsstufen in der Praxis jedoch deutliche Grenzen gesetzt, da es im Einzelnen oft
schwierig ist, die älteren Textfassungen lückenlos zu rekonstruieren.

In den anderen beiden grossen Kapiteln seines Werkes arbeitet Vf. dann dia-
chron, indem er bei der jüngsten Form der Hebräischen Bibel (bzw. z.T. auch den

Apokryphen) einsetzt und sukzessive versucht, Schicht um Schicht „abzutragen",
bis er schliesslich an den Anfängen der Literaturwerdung der Hebräischen Bibel
in der frühen Königszeit angelangt ist. Mit jeder literarkritischen Rekonstruktion
und jeder älteren Vorstufe ist dabei allerdings mit zunehmenden Unschärfen zu
rechnen. Unter der Überschrift „Excavating the History of the Foundation of the
Hebrew Bible" (S. 153-351) tastet sich Carr zunächst von der Epoche der Has-
monäer vor in die Zeit der assyrischen Herrschaft, wobei sich den einzelnen

Kapiteln entlang folgende Stufen der Entstehung der Hebräischen Bibel
nachzeichnen lassen, die hier an dieser Stelle allerdings nur grob und holzschnitthaft
wiedergegeben werden können: (1) Die Hasmonäerzeit, in der die Schrift in einer
zunehmend griechischen Kultur abgeschlossen wurde; (2) Die vorangehende
hellenistische Zeit, für die priesterliche Kreise bestimmend waren, deren Produktion

u. a. in Dan 7-12 oder den Chronikbüchern greifbar wird; (3) Die Perserzeit,
in der vor allem prophetische Überlieferungen wie z. B. Haggai, Sacharja (Kap. 1-

8), Teile aus Tritojesaja sowie Ezra/Nehemia entstanden sind und in die die
Kombination des nichtpriesterlichen Pentateuchs mit dessen priesterlichen Teilen
fällt; (4) Die Zeit des Babylonischen Exils u. a. mit der Entstehung der Priesterschrift

und eines Post-D-Hexateuchblocks sowie prophetischer Schriften wie

302



Jeremia, Ezechiel und Deuterojesaja, und schliesslich (5) Die Zeit der assyrischen
Herrschaft, in der zahlreiche Basistexte des Pentateuchs, darunter auch Teile des

Deuteronomiums, der Geschichtsüberlieferungen (die Bücher Deuteronomiums
bis 2. Könige*) sowie prophetische Überlieferungen (Anfang Jesaja, Jeremia,
Dodekapropheton) entstanden sind.

In einem dritten und letzten Kapitel „The Shape of Literary Textuality in the

Early Pre-Exilic Period" (S. 355-490), widmet sich Vf. dann der Frühzeit der
Entstehung der Hebräischen Bibel. Nach grundlegenden Ausführungen zur Textuali-
tät in der Frühzeit der Geschichte Israels zieht Vf. die Möglichkeit in Betracht,
dass einzelne Königspsalmen und verschiedene Rechtsüberlieferungen, die
Spruchliteratur (darunter sogar Frühformen von Kohelet) aber auch narrative Überlieferungen

wie die Jakobs- und frühe Josephserzählung oder die Bileamserzählung
ihre Anfänge in dieser frühen Epoche der Geschichte Israels haben könnten.

Eine detaillierte Darstellung bzw. Auseinandersetzung mit den einzelnen Thesen

des Vf. kann nur in einem grösseren Kontext geleistet werden. Gerade seine

Vorschläge zur Frühdatierung vieler Texte sowie sein programmatischer Verzicht
auf kleinteilige Redaktionen werden die weitere alttestamentliche Forschung
sicherlich herausfordern und man wird weitere Diskussionen abwarten müssen.
Von grossem Wert ist in jedem Falle allein schon der Versuch, die Entstehung
der Hebräischen Bibel in einen materiellen Rahmen zu stellen, der die Schriftkultur

und die konkrete Textproduktion insgesamt in die Überlegungen einbezieht,
und nicht zuletzt dadurch von der Lektüre dieses Werkes in reichem Masse profitieren

lässt.

Bochum Beate Ego

De Greef, WULFERT, Van één stam. Calvijn overJoden en christenen in de context van de

late Middeleeumn, Delft: Eburon, 2012, 207 S., ISBN 978-90-5972-634-5

Aus den zahlreichen Publikationen, die rund um das Gedenkjahr zum 500.

Geburtstag des Genfer Reformator Johannes Calvin (1509-1564) erschienen sind,
sticht das hier zu besprechende Buch in vielerlei Hinsicht heraus. Sein Verfasser
ist ein pensionierter Prediger der niederländischen Protestantischen Kirche, der
nebenbei eine Reihe bemerkenswerter Studien zu Calvin schrieb, die teilweise als

Standardwerke der Calvin-Forschung gelten. Auch das vorliegende Buch, das eine

Synthese der verstreut gemachten Aussagen des Autors zum Thema bietet, wird
zu einem solchen werden.

Der schwierigen Thematik, die in einer Reihe jüngerer Einführungen in
Calvins Leben und Werk umgangen und verschwiegen wurde, nähert sich der Autor
sensibel und zugleich ohne Beschönigungen in neun Schritten bzw. Kapiteln an.

Die ersten beiden Kapitel sind der Zeit vor Calvin gewidmet. Eröffnet wird
die Untersuchung mit einer Übersicht über die christliche Wahrnehmung des

Judentums seit Augustin, die ihren Abschluss bei Sebastian Münster (1488-1552)
findet (S. 17-41). In dieses Kapitel sind auch antichristliche Perspektiven jüdischer
Autoren einbezogen. Das zweite Kapitel widmet sich der Kenntnis des Hebräi-

303



sehen und der Kritik am Judentum seit der Hochscholastik, wobei, bedingt durch
die Zielführung auf Calvin, die Darstellung seiner Strassburger Kollegen Wolfgang

Capito und Martin Bucer vergleichsweise breiten Raum einnimmt (S. 43-65).
Ab dem dritten Kapitel kommt Calvin selbst in den Blick. Unter der

Überschrift „Calvin und die Juden" wird nach möglichen Punkten eines Religionskontakts

(es gab nur wenige Möglichkeiten in Ferrara 1536, in der Strassburger Zeit
1538-1541 sowie im Kontakt mit Konvertiten), nach der posthum veröffentlichten

Schrift Ad quaestiones (sie wird im Allgemeinen eher überschätzt) sowie nach
den Möglichkeiten der Kenntnis jüdischer Exegese (sowohl Primärtexte als auch
durch zeitgenössische Hebraisten vermittelte) gefragt (S. 67-82). In einem vierten
(Zwischen-)Schritt wird auf die Bedeutung des „Alten" Testaments als andauernd

gültiges und mit dem Neuen Testament gleichrangiges Offenbarungsdokument
eingegangen (S. 83-87). Das fünfte Kapitel befasst sich mit dem Verhältnis von
Christen und Juden aus theologischer Perspektive. Hier zeigt sich die Ambivalenz
in Calvins Denken besonders deutlich: Dem Judentum bzw. genauer: dem
biblischen Israel wird ein hoher Stellenwert eingeräumt, zugleich aber ist die Kirche
das „wahre Israel", das Juden und Christen umfasst (S. 89-106). Von hier aus ist
der Schritt zur „Zukunft Israels" nicht weit (S. 107-138). In diesem Kapitel werden

mehrere Aspekte der Theologie Calvins ausgehend von der klaren Feststellung

einer bleibenden Erwählung Israels beleuchtet (vgl. S. 108). Dieses erwählte
Israel ist jedoch als der paulinische Rest (vgl. Römer 11) zu verstehen. Entsprechend

ist ein zweiter theologischer Punkt, der in diesem Kapitel untersucht wird,
Calvins Auslegung der Propheten, deren Verheissungen teilweise noch unerfüllt
sind. Von hier aus sind Differenzen zu Bucer und Capito, aber auch zur jüdischen
Exegese von Kimchi und Abarbanel festzustellen (vgl. S. 115; 136f). Ein dritter
theologischer Aspekt dieses sechsten Kapitels ist schliesslich die Calvin'sche

Interpretation des Königreichs Christi als eines geistlichen Königreiches.
Das siebte Kapitel schliesst an eine Beobachtung des dritten an, in dem Calvins

nicht unkritische Stellung sowohl zu christlichen als auch zu jüdischen Exegeten
untersucht wird (S. 139-155). Da Calvin in seiner Bibelexegese ein Hauptaugenmerk
auf den historischen Textsinn legte, blieb (s)eine Kritik sowohl christlicher als auch

jüdischer Exegeten nicht aus, was ihm seinerseits den Vorwurf eingebracht hat, er

judaisiere. In dieses Kapitel eingefügt ist ein Abschnitt über die Frage des Zinsverbots,

an dessen Behandlung durch Calvin deutlich werde, dass es seit dem Kommen
Christi keinen Unterschied mehr zwischen Juden und Heiden gebe.

Im achten Schritt wird dargestellt, dass davon ausgehend, dass „Israel" ein
Ehrenname ist, die Kirche, wenn sie das biblische Israel substituiert habe, eine
noch grössere Fallhöhe habe, als sie schon das biblische Israel habe spüren müssen

(S. 157-162). Das zeige sich an den Bibelstellen, die auf Edom bezogen seien.

Das erkläre auch die zuweilen harschen Urteile über Juden in der Auslegung des

Alten Testaments, die gegen eine falsche Selbstgerechtigkeit - und letztlich die

Ablehnung Jesu Christi (vgl. auch S. 169) — gerichtet seien. Aber: „Christen sollten

keinesfalls denken, dass sie besser seien als die Juden." (S. 162)
Im neunten Kapitel erfolgt eine „Bewertung" (S. 163-175), in der nicht nur

einige Hauptpunkte der vorangehenden Kapitel gebündelt werden, sondern auch

304



eine aktualisierende Fortführung angeboten wird. Es wird noch einmal auf die
Einheit der Bibel und der damit zusammenhängenden Bedeutung Israels für das

Christentum hingewiesen. Zum anderen verweist diese Betonung darauf, dass das

Evangelium nicht kontextlos gehört wurde. Nach heutigem Empfinden zwar
anachronistisch, muss man sich aber vergegenwärtigen, dass das alttestamentliche
Israel als „Kirche" verstanden werde (vgl. S. 166); jüdische Traditionsliteratur
werde bis auf wenige exegetische Stimmen, die zudem wohl nicht aus erster Hand

stammen, weitgehend ignoriert (vgl. S. 168). Eine Zukunft Israels gebe es, anders
als es in der nachfolgenden reformierten Tradition bedacht werde, nur für das

Israel aus Christen und Juden, die sich zu Christus bekennen.
Beschlossen wird das Buch durch ein Literaturverzeichnis (S. 179-194), das

nahezu alle Titel zur Thematik verzeichnet, sowie Bibelstellen- und Namenindices
(S. 195-207) enthält. Kleinere Versehen finden sich auf S. 52 (es muss „fünftes",
nicht viertes Laterankonzil heissen), S. 79 Anm. 296 und S. 188 (Gregory Goswell
angeführter Artikel erschien 2009) und S. 124 Anm. 540 Z. 2 (es muss „Hermeneutik"

heissen).
Der Band ist die umfassendste und gründlichste Studie zur Thematik. Eventuell

hätte etwas tiefergehender auf die einzelnen, nicht sehr zahlreichen Verweise
auf jüdische Autoren bei Calvin eingegangen werden können — die namentlichen

Nennungen von Maimonides und Saadja Gaon etwa werden nicht betrachtet,
lassen sich aber auf Michael Servet bzw. Martin Bucer zurückführen. Dessen

ungeachtet ist zu wünschen, dass sich alsbald ein Verlag für die Herausgabe einer
deutschen Übertragung dieses Buches finden möge. Es verdient, dass es auch in
der deutschen Theologie breit wahrgenommen wird.

Ratingen-Lintorf Gorge K. Hasselhoff

STEVEN M. NADLER, A Book Forged in Hell: Spinoga's Scandalous Treatise and the

Birth of the Secular Age, Princeton / Oxford: Princeton University Press 2011,
XVIII+279 S. ISBN 978-0-691-13989-0.

Mit diesem Buch schloss Steven Nadler Vf.) nach eigener Aussage seine Tetralogie

über Spinoza ab: nach der Biographie Spinoza: A Fife (1999) untersuchte er
in Spinoza's Heresj (2002) die Hintergründe des Gemeindeausschlusses durch den
berühmte Bann von 1632 und widmete sich dann Spinozas philosophischem
Hauptwerk, nach Ethics (2006) nun mit einer lesenswerten Monographie über
Spinozas Tractatus theologico-politicus, „a book forged in hell", wie ein aufgeschreckter
Kritiker („one disturbed critic", S. XII), der die Autorschaft dem Teufel selbst

zugeschrieben habe, das 1670 anonym und mit falscher Ortsangabe erschienene
Buch brandmarkte. Bereits bei dieser im Vorwort en passant mitgeteilten Begründung

für seine Titelwahl, die leider ohne bibliographischen Verweis bleibt,
entscheidet sich Vf. für eine Verwendung des Quellenmaterials, die nur stichprobenartig

und in englischer Übersetzung Einblick in zeitgenössische Dokumente gibt.
Weil die Materie einem möglichst breiten Publikum erschlossen werden soll, das

einen ausführlichen Anmerkungsapparat offensichtlich als störenden Ballast emp-

305



fände, sind für diesen auch nur rund 40 Seiten am Buchende vorgesehen. Die
Hauptthese von „A Book Forged in Heli" wird im Untertitel deutlich: nicht mit
seiner Ethica, sondern mit dem theologisch-politischen Traktat erwies sich Spinoza

als Geburtshelfer der Moderne, die den Menschen im demokratischen Staatswesen

die grösstmögliche Freiheit gewähren kann. Spinoza habe sich nicht mit
der schlichten Trennung von Staat und Kirche begnügt, sondern für die Kontrolle

religiöser Organisationen durch säkulare Autoritäten plädiert, dem Individuum
aber auch die Freiheit der Meinungsäusserung als „unveräusserliches Recht"
(S. 208) zugesprochen, solange sie nicht zu Aktionen führt, die andere oder den
Staat gefährden.

Vf. gelingt es, den Leser mit seinem schwungvollen, essayistischen Stil mitzu-
reissen — kirchliche Verurteilungen des Tractatus wie auf der Amsterdamer
Distrikt-Synode vom 28. Juli 1670 dienen als Einstieg — und ihm selbst komplexere
Argumentationsstrukuren, mittels derer Spinoza die skandalösen Inhalte in eine
für den in philosophischer (lateinischer) Terminologie und hermeneutischen
Zugängen zum hebräischen Bibeltext Ungeübten zu dünne Höhenluft überführt,
zugänglich zu machen. Tatsächlich vertritt Vf. — im Gegensatz zu Leo Strauss und
Steven Smith etwa — die plausible Auffassung, dass Spinoza die wichtigsten Punkte

zur Gedankenfreiheit des Philosophen und zur Unabhängigkeit der staatlichen

von den institutionalisierten Autoritäten der religiösen Macht gerade deshalb
nicht verklausuliert, weil er ihre Kenntnis bei seinem philosophe lector sowieso
voraussetzen kann und darauf hofft, zumindest die aufgeschlossenen unter den
reformierten Theologen zur Einsicht zu bringen, womöglich sogar die herrschende

Klasse zu politischen Konsequenzen zu bewegen.
Spinozas philosophische Werke (einschliesslich des unvollendeten Tractatuspo-

liticHs) ergänzen laut Vf. einander; die spezifische Intention des Eractatus theolopico-

politicus gelte dabei der Relativierung des Bibeltextes bzw. der religiösen Überzeugungen,

die sich aus biblischem Offenbarungsglauben und Erwählungsanspruch
ableiten, und der leidenschaftliche Ton erkläre sich durch die aus Spinozas Sicht
zunehmende „Verdüsterung des politischen Horizonts" (S. 35). Mit der Beschreibung

des tragischen Schicksals der Gebrüder Koerbagh, die im Amsterdamer
Gefängnis „Rasphuis" (so der Titel von Kap. 3) wegen ihrer religionskritischen
Veröffentlichungen (u. a. Leugnung des göttlichen Ursprungs der Bibel) einsas-

sen, bietet Vf. einen wichtigen Einblick in die Restriktionen gegen unabhängige
religiöse und politische Meinungsbildung, zumal deren schriftliche Verbreitung,
im Fall von Spinozas Studienfreund Adriaan Koerbagh auch noch in der
Landessprache. Die rivalisierenden politischen Gruppierungen (Orangisten mit klerikaler
Rückendeckung, Republikaner mit solidarischer Kaufmannschaft) wurden von
Johan (Jan) de Witt, der als sog. Ratspensionär das höchste Amt der wichtigsten
holländischen Provinz innehatte, mit ökonomischer Staatsräson geführt, zu der
auch die Bekämpfung „demokratischer" Umtriebe mit Säkularisierungstendenzen
gehörte, um im Seekrieg gegen England den inneren Frieden zu wahren. Dass

Spinozas Tactatus sofort Teil des politisch-theologischen Ränkespiels in Holland
wurde und den Anhängern von Wilhelm III. von Oranien als Angriffsfläche
gegen de Witts bürgerliche Regierungsform diente, hätte Vf. exemplarisch gerade
anhand des Flugblatts nachweisen können, dem er wahrscheinlich seinen Buchti-

306



tel entnommen hat: „[Der Tractatus theologico-politicus wurde] durch den abtrünnigen

Juden zusammen mit dem Teufel in der Hölle geschmiedet und mit Wissen
von Mr. Jan [de Witt] und seinen Spiessgesellen herausgegeben" (zitiert nach
Horst Lademacher, Phönix ans der Asche? Politik und Kultur der niederländischen Pepub-
lik im Europa des 17. Jahrhunderts, Münster 2007, S. 191).

In den folgenden Kapiteln werden dann die Hauptthemen des Tractatus so

präsentiert, dass die Aversionen kirchlicher Kreise gegen diese freigeistige Form
philosophischen Denkens, die noch weiter ging als in Thomas Hobbes'
aufsehenerregendem Eeviathan, verständlich werden: in „Gods and Prophets" (Kap. 4)
sowie „Judaism, Christianity, and True Religion" (Kap. 7) wird Spinozas Angebot
einer „wahren Religion" als eine den Offenbarungsreligionen überlegene, da nicht
mit Aberglauben verbundene Alternative erklärt, deren moralischer Gehalt
immerhin mit der Botschaft der biblischen Prophétie (die Spinoza für den einzigen
autoritativen Teil der Heiligen Schrift hält und die er mit Jesus fortgesetzt sieht)
übereinstimmt; in „Miracles" (Kap. 5) tritt Spinozas naturwissenschaftliches
Weltbild offen zutage, übernatürliche Phänomene haben darin keinen Platz — das

Naturgesetz widerspricht dem göttlichen Wirken nicht nur nicht, sondern ist mit
ihm identisch; „Scripture" (Kap. 6) gilt Spinozas kühnster, genauso heftig wie

gegen den Wunderglauben ausgeführten Attacke — für die Ablehnung der Autorschaft

des Mose für den Pentateuch beruft sich Spinoza zwar auf Vorgänger,
doch Abraham ibn Ezras Lesart ist unvergleichlich verhaltener, selbst die
Gesamtredaktion der Tora (einschliesslich des Buchs Josua) durch Ezra, den „Schreiber",

wurde bereits von dem katholischen Theologen Andreas Masius diskutiert
(S. 110). Die Zuspitzung beider Thesen blieb jedoch Spinoza vorbehalten, ebenso
der zweifelhafte Ruf als bekanntester Häretiker seiner Zeit. Gleichgesinnte wie
seinen Freund Lodewijk Meijer, den Vf. würdigt, überging die Nachwelt.

Das Buch endet wie es begann: mit einer anschaulichen Kontextualisierung,
diesmal mit der Herausgabe von Spinozas Tractatus Theologicopoliticus durch den
Amsterdamer Drucker Jan Risuwertsz und der offiziellen Verurteilung durch den
Hof von Holland, bald nach de Witts Ermordung. Die weitere Rezeptionsgeschichte

wurde zwar bewusst ausgeklammert, aber bei der abschliessenden Bewertung des

theologisch-politischen Traktats als eines der wichtigsten und einflussreichsten
Werke „in the history of philosophy, in religious and political thought, and even in
Bible studies" (S. 240) hätte Moses Mendelssohn genauso gut erwähnt werden
können wie „republican revolutionaries in England, America, and France".

Halle (Saale) Gerold Necker

GOZÄLBIS KRÄFIYÜTÜ, iNRÎKi [GOZALBES CRAVIOTO, ENRIQUE]: Mulähazät
haula tärih '

al-yahüdfi Sabta (min al-qarn XI ilä ä-qarn XVI) [Anmerkungen s>ur

Geschichte derJuden in Ceuta (11. bis 16. Jh.)], ins Arabische übersetzt von MUHAMMAD
AS-SARÏF, durchgesehen von MUHAMMAD MlFTÄH, ar-Ribät [Rabat]: Dâr Abï-
Raqräq li-t-Tibä'a wa'n-Nasr [Editions & Impression Bouregreg] 1427 AH
2007, 119 S., ISBN 978-9954-470-55-7; span. Original: Notas para la historia de los

Judlos en Ceuta (siglos XI-XTT).

307



Immer noch regt das Thema der jüdischen Präsenz im Geflecht des marokkanischen

Staates und der marokkanischen Gesellschaft den Appetit der interessierten

Forscher und Historiker an. Und immer noch ist das Thema mit sektoriell
beschränkten wie auch weit ausholenden monographischen Studien reichlich
gesegnet, wie sie die Erfordernisse sich weiterentwickelnder Disziplinen notwendig

machen, deren Interesse den Wechselfällen der Geschichte der jüdischen
Gemeinschaft Marokkos über die vergangenen Zeitläufte hinweg gilt.

Obgleich das Thema bereits erheblichen Teilen der gegenwärtigen Historikerschaft

als Forschungsfeld und Terrain für Untersuchungen gedient hat — sowohl
inner- als auch ausserhalb Marokkos —, bleiben die Fragen zur jüdischen Gemeinschaft

Marokkos, aufgrund vielfältiger Erwägungen, akut und aktuell und zwar in
jeglicher Hinsicht. Die brisantesten davon sind die, die dem ganzen Kaleidoskop
an Flüchen gelten, die auf den Weichenstellungen sowohl in der Entstehungsgeschichte

der marokkanisch-jüdischen Identität als auch in ihren historischen
Wendungen während der vergangenen Epochen lagen und immer noch liegen.

Was Marokkos Wissenschaftler gegenwärtig dazu bringt, sich den Erfordernissen

einer erneuerten Mentalität in Forschung und Recherche zu stellen, dürften
Faktoren sein, die je nach dem, wie gravierend man das Dunkel und die Unklarheit

oder gar den drohenden Verlust der einschlägigen islamisch-arabischen Quellen

einschätzt, variieren. Dasselbe gilt für die Schwammigkeit verallgemeinernder,
voreiliger und zweckdienlicher Schlussfolgerungen und Urteile über das Gesamtergebnis

der kolonialen Geschichtsschreibung, die ja die Angelegenheiten der
jüdischen Gemeinschaft in Marokko ihrerseits bereits einer Untersuchung unterzogen

und in Augenschein genommen hatte.
Im Resultat setzte sich bei den Wissenschaftlern des gegenwärtigen Marokko

die allgemeine Überzeugung durch, dass man den Gegenstand erneut unter die

Lupe nehmen müsse, indem man die betreffenden Dokumente zusammenstellt,
klassifiziert und sichtet, bibliographisches Material zum Thema kompiliert, übersetzt

und auswertet und die neuesten einschlägigen Publikationen und deren
Forschungsergebnisse verfolgt und dies darüber hinaus mit monographischen
Studien und mikrologischen Herangehensweisen zu eingegrenzten geographischen

Räumen in deren engeren Grenzen verbindet. Das schliesst Rückwirkungen
auf die raumgreifenden regionalen, nationalen und internationalen Dimensionen
der Thematik der jüdischen Präsenz im Mittelmeerraum mit ein.

In diesen allgemeinen Kontext fügt sich das Erscheinen eines neuen Werkes,
für das Muhammad as-Sarlf verantwortlich zeichnet, in Form einer Übersetzung
von Enrique Gozalbes Craviotos Buch Notas para la historia de los Judlos en Ceuta

(siglos XI-Xl 1) [Anmerkungen gur Geschichte der Juden in Ceuta (11. bis 16. Jh.)]. Die
spanische Fassung wurde 1988 veröffentlicht. Cravioto ist in dieser 2007 erschienenen

Übersetzung (119 S., mittleres Format) bestrebt, das Profil seiner Interessen

— bekanntermassen erforscht er, nach dem was seine Hochschulschriften und
seine verschiedenen sonstigen Veröffentlichungen hergeben, die lange Stadtgeschichte

von Ceuta in ihren einzelnen Phasen — in Verbindung mit der
Lebenswirklichkeit einer Gruppe jüdischer Menschen zu bringen, denen es geglückt ist,
mit den Muslimen zusammenzuwohnen und sich - als Folge davon - zu einem
aktiven und wirkmächtigen Konstitutivum während einiger entscheidender Pha-

308



sen des marokkanischen Staates und bei der Ordnung der bestehenden
gesellschaftlichen und institutionellen Beziehungen zu entwickeln.

Das Vorwort des Übersetzers spiegelt einige Aspekte dieses Einflusses wider,
wenn darin festgestellt wird:

Somit steht fest, dass die Bedeutung der jüdischen Gemeinde in der Stadt
mit ihrer kommerziellen Rolle und mit den Beziehungen zusammenhing, die sie

mit den anderen jüdischen Gemeinden im Mittelmeerbecken unterhielt. Denn die
Bande, die zwischen Ceutas Juden und ihren Glaubensbrüdern in den
unterschiedlichen Ländern des Mttelmeerbeckens bestanden, erleichterten die

Handelsbeziehungen entscheidend. Die Homogenität der jüdischen Diaspora im
Mttelmeer und ihre Rolle beim reibungslosen Ablauf der Handelsbewegung, des

Kapitalflusses und des Warenumschlags braucht nicht weiter erklärt zu werden...
Denn dank seiner Mobilität, seiner unsicheren rechtlichen Stellung, seiner

grossen Anpassungsfähigkeit und dank seiner Lage an den Kulturgrenzen von
Okzident und Orient sollte das jüdische Element dazu beitragen, via Ceuta,
Tlemcen und Tunis ein diplomatisches und ökonomisches Netzwerk zwischen

Europa und dem saharischen Afrika zu spannen. Indes beschränkte sich die Rolle
der Juden nicht allein auf den Handel. So gab es unter den Ceuter Juden ebenso

Handwerker, wie sich auch Gelehrte des talmudischen Rechts, der hebräischen
Sprache, der Medizin, der Philosophie und weiterer islamisch-arabischer
Wissenschaften fanden...

Wenn auch Vf. uns in dieser 'Monographie' einen allgemeinen Überblick über
die Geschichte der Juden in Ceuta seit der Stadtgründung bis zur portugiesischen
Epoche bietet, so stellt die Thematik der Ceuter Juden in der Almohadenzeit
sowie die Persönlichkeit von Ibn Aqnln [Josef ben Juda ibn Aknin] den eigentlich
zentralen Gegenstand des Buches dar. Über Letzteren sagt er, dass Ceuta ,über
die gesamte Dauer seiner Geschichte hin keinen ihm Ebenbürtigen mehr
hervorbrachte' ..." (S. 9-10).

Inhaltlich gliedert sich die arabische Übersetzung Mulähazät haula tärih al-yahüd

fi Sabta (min al-qam XI ilä 'l-qarn AT 1) in fünf Kapitel - geordnet entsprechend
der chronologischen Abfolge der Ereignisse und Vorkommnisse —, zusätzlich
eines ersten Vorwortes zur arabischen Übersetzung, das Muhammad Fathl
beigesteuert hat, sowie eines zweiten Vorwortes, das vom Übersetzer stammt, und
eines dritten vom Vf. selbst.

Im ersten Kapitel bemüht sich Vf., indem er einschlägige mittelalterliche
Legenden seziert, Licht ins Dunkel der Ursprünge der Ceuter Juden zu bringen. Im
zweiten Kapitel hält sich Vf. mit der Situation der Ceuter Juden zwischen dem 8.

und 12. Jahrhundert n. Chr. G. auf. Das dritte Kapitel widmet er der Lage der
Ceuter Juden in der Almohadenzeit und das vierte Kapitel der Merinidenepoche,
sodann das fünfte Kapitel der Entwicklung der Verhältnisse der jüdischen
Gemeinde von Ceuta während der portugiesischen Besatzungszeit im 15. und 16.

Jahrhundert n. Chr. G. Schliesslich beendet Vf. sein Werk mit einer umfangreichen

bibliographischen Liste, die ohne Zweifel einen bedeutenden Beitrag zu
einer potentiellen Horizonterweiterung von Forschung und Studium darstellt.

Neben der stringenten Strukturierung des Inhalts ist es dem Werk offensichtlich

gelungen, einige zentrale Forschungslücken der mittelalterlichen Stadtge-

309



schichte von Ceuta mit all ihren Umbrüchen zu schliessen. Das gilt trotz aller

Anmerkungen und Kritikpunkte, die sich zu einigen Schlussfolgerungen und
Verallgemeinerungen anführen Hessen, die noch einer exakteren, detailHerteren,
grüncUicheren und stärker abwägenden Beurteilung bedürfen.

Anscheinend war sich der Übersetzer dieses Umstandes bewusst. In seinem

Vorwort zur arabischen Übersetzung war es ihm nämHch ein Anliegen, darauf
hinzuweisen. Ebenso Hess er ein seriöses Interesse daran erkennen, präzise Ko-
rekturen und expHkative Ausführungen in die Fussnoten aufzunehmen. Dort
macht er auf einige Fehler, tendenziöse Interpretationen und verabsolutierende
VeraUgemeinerungen, die Vf. unterlaufen sind und die sich nicht auf die
Überzeugungskraft einer geschichtswissenschaftHchen Analyse stützen können,
aufmerksam. Das ist zum Beispiel bei der sogenannten 'Prüfung' oder Katastrophe
der Ceuter Juden während der Almohadenzeit der FaU.

Wenn wir zu all dem die sprachHche Brülanz der hervorragenden Übersetzung,
wie sie Muhammad as-Sarlf gelungen ist, hinzufügen, lässt sich mit Fug und Recht

sagen, dass wir es mit einem Standardwerk zu tun haben und dass Dr. as-Sarif damit
sein Punktekonto verbessert und seinen Beitrag zur Mehrung monographischer
Studien geleistet hat, welche sich mit der Entwicklung der annektierten Grenzfeste
Ceuta wie auch dem Auf und Ab in der Lebenswirldichkeit der jüdischen Gemeinschaft

von Marokko über die vergangenen Zeitläufte hinweg befassen.

Tanger/Tétouan, Marokko Abdelaaßt^Khallouk Temsamani

Aus dem Arabischen übersetzt von Friedbelm Hoffmann, Tübingen. - Original: Abdelaziz
Khallouk Temsamani ['Abdal'azïz Hallüq at-Timsamânî] (1943-2008) war Professor für
Geschichte an der Literatur- und Geisteswissenschaftlichen Fakultät Tétouan der nordma-
rokkanischen Universität Abdelmalek Essaâdi und einer der führenden Kenner der nord-
marokkanischen Regional- sowie der Stadtgeschichte von Tanger. Neben der Herausgeberschaft

zweier historischer Fachzeitschriften legte er mehrere Monographien vor und
übersetzte französische Schriften des jüdischen marokkanischen Historikers Germain Ayache
(1915-1990) ins Arabische. Ursprünglich erschien die vorliegende Rezension posthum und

anonym in der Online-Ausgabe der regionalen Wochenzeitung Acharna! 2000/As-Jamäl als:

['Abdal'azïz Hallüq at-Timsamânî]: Mulähazät haula tärih alyahüd ß Sabta [Bemerkungen sqtr
Geschichte der Juden in Ceutff in der Rubrik: Kitäbdt ß tärih mintaqat as-Samäl [Schriften sytr
Geschichte der Nordregion], in: Acharnai 2000 As-Samäl [Der Norden] (Tanger) 633 (2012) (30.
Gumädä II 1433 AH / 28.05.-04.06.2012), unter: http://ashamal.info/index.php?option=c
om_content&task=view&id=902&Itemid=58 (abgerufen am 02.08.2012).

WEINBERG, Sonja: Pogroms and Riots. German Press Responses to Anti-Jewish Violence in

Germany and Russia (1881—1882), Frankfurt a. Main / Berlin / Bern / Bruxelles / New
York / Oxford / Wien: Peter Lang Verlag 2010, 243 S., ISBN 978-3-631-60214-0.

Das vorHegende Buch, S. Weinbergs Vfn) am University CoUege, London
verteidigte Dissertation, befasst sich, wie dem Titel zu entnehmen, mit dem
deutschen Presseecho auf die antijüdische Gewalt der Jahre 1881-1882 in Deutschland
und Russland.

Der in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhundert in Deutschland und im Russischen

Reich angewachsene Antisemitismus erreichte mit den antijücHschen Unru-

310



hen in mehreren Kleinstädten in Pommern, Preussen und Posen und den Pogromen

nach der Ermordung Zar Aleksandrs II. (1881) in Südrussland 1881-1882
ihren Höhenpunkt. Die Gleichzeitigkeit der Gewalt in beiden Ländern ist Vfn.
Anlass, die Berichterstattung darüber in vier deutschsprachigen Zeitungen zu
untersuchen, wobei ihr Hauptinteresse der Perzeption der Gewalttätigkeiten gilt.

Dem theoretisch-einführenden ersten Teil folgen vier weitere jeweils einer

Zeitung gewidmete Teile. Erörtert werden, welche Haltung das jeweilige Organ zur
sogenannten Judenfrage und den Juden insgesamt eingenommen hatte, wie über die

antijüdische Gewalt in Deutschland und die Pogrome in Russland berichtet und
welche „Lösung der Judenfrage" favorisiert wird. Eine Schlussfolgerung fasst die

Ergebnisse der Untersuchung zusammen. Ein Appendix gibt einen Überblick über
die Presse in Deutschland des 19. Jahrhundert und die besprochenen Zeitungen.

Die Neue Preussische Zeitung, bekannt als die Kreu^geitung, stellte das wichtigste Organ

des deutschen Konservatismus dar. Ihre Zielgruppe waren mit der liberalen
Politik im Staat nicht einverstandene Protestanten. Ihnen galten die Juden als

Verkörperung des Liberalen und der Moderne, deren Emanzipation und rechtliche
Gleichstellung für die christlichen Konservativen eine neue Weltordnung und den
Verlust der gewohnten Hierarchie bedeutete, deren Wiederherstellung sie sich
wünschten. Die Lösung der Judenfrage sah die Zeitung dem entsprechend in einer

politisch verfügten Begrenzung der Rechte der Juden und ihrer Emanzipation.
Daher berichtete die Zeitung von der antijüdischen Gewalt zwar, verurteilte sie

aber nicht und machte die Juden selbst dafür verantwortlich, da sie mit ihren Taten
die christliche Bevölkerung zum Protest nötigten. Die Berichterstattung über die

Pogrome in Russland sah ähnlich aus. Es wurden mehrere Gewaltausbrüche
beschrieben, die Schuld daran aber der jüdischen Bevölkerung gegeben, die laut Kreu%-

%eitung die russischen Bauern ausbeuteten. Diese Ansicht wurde unkritisch aus
russischen antisemitischen Quellen übernommen. Auch mit dem in Russland praktizierten

Ansatz zur „Lösung" der jüdischen Frage war die Zeitung grundsätzlich
einverstanden: Die „Maigesetze", die die jüdische Bevölkerung in ihren Rechten weiter
einschränkten, wurden von der Kreuggeitung begrüsst. Allein die in Russland ebenfalls

diskutierte Auswanderung der Juden wurde nicht als Lösung angesehen.
Wie das Beispiel der katholischen Zeitung Germania zeigt, gab es zwar

Unterschiede zwischen katholischer und protestantischer Argumentation, die gezogenen

Schlüsse hingegen waren praktisch identisch. Auch Germania gab den Juden
die Schuld für die antijüdische Gewalt und sah die Lösung der Judenfrage in
Deutschland in der Beschränkung der Emanzipation. Dennoch beobachtet Vfn.
eine Abnahme antisemitischer Äusserungen während der Wahlkampagne 1882. In
der Zeit vor und nach den Wahlen hingegen sah Germania in der jüdischen
Bevölkerung vordergründig die Feinde aus dem Kulturkampf der 1870er Jahre und
hätte ihnen die politischen Rechte nur allzu gerne wieder genommen.

Dem gegenüber galt die Norddeutsche Allgemeine Zeitung (Norddeutsche) als

Bismarck treues Organ. So wechselte der von der Zeitung vertretene Standpunkt in
der Judenfrage entsprechend der — oft kurzfristigen — Meinungsänderungen von
Bismarck, der weniger ideologisch als taktisch und politisch orientiert handelte:
Eine allzu antisemitische Berichterstattung würde die wohlhabenden Juden von
ihm abwenden, eine allzu philosemitische hingegen den konservativen Block. So

311



musste Bismarck „ein bisschen Antisemitismus" in die Zeitung bringen (S. 149).
Bismarcks grössten Kontrahenten waren die linken Liberalen und die Sozialisten;
daher dominierten in der Norddeutschen die Stereotypen wie „Polnische Nihilisten"
oder „Russisch-Polnische Elemente". Da unter „Nihilisten" oft revolutionär eingestellte

Studierende verstanden wurden und unter diesen wiederum viele Juden aus
Russland (zum Teil aus den polnischen Territorien) an deutschen Universitäten
immatrikuliert waren, wurden mit diesem Begriff oft Juden umschrieben; denn um
die wohlhabenden deutschen Juden nicht gegen Bismarcks Regierung aufzubringen,
vermied die Norddeutsche Bezeichnungen wie „jüdische Nihilisten" und enthielt sich
in ihren Berichten über die antijüdische Gewalt in Deutschland des Urteils. Dagegen

sprach sie im Blick auf die Pogrome in Russland von den Revolutionären
(Nihilisten) als Urhebern der Gewalt und bezichtigte die Juden, die armen
russischen Bauern auszubeuten und damit am „Aufstand" der Bauern schuld zu sein.

Ganz anders die Allgemeine Zeitung des Judentums, die wichtigste jüdische
Zeitung am Ende des 19. Jahrhunderts. In ihrer Berichterstattung über die antijüdische

Ausschreitungen spiegelte sich die Meinung ihrer Leserschaft, des deutschen
liberalen Judentums. Für sie war der Antisemitismus, politisch instrumentalisiert,
Antwort auf die ungelösten wirtschaftlichen, sozialen oder politischen Probleme
der Gesellschaft. Antijüdische Gewalt, sei es in Deutschland oder in Russland,
wurde von den Eliten geplant und organisiert und war kein Ausbruch massenhafter

Judophobie in der Gesellschaft.
Das Buch liefert eine tiefgehende Diskursanalyse, nicht zuletzt durch die

Kontextualisierung der Berichte der besprochenen Zeitungen: Berliner
Antisemitismusstreit, Kulturkampf, russischer Nihilismus, polnischer Nationalismus,
Emanzipation der Juden, Industrialisierung und Modernisierung waren Ende der
1870er und Beginn der 1880er Jahre in der deutschen Gesellschaft stark diskutierte

wichtige Themen, die ihr Abbild in der Berichterstattung über die antijüdische
Gewalt 1881-1882 hatten und die judenfeindlichen Bilder und Ressentiments in
der Rhetorik der Zeitungen zu einem „kulturellen Code" werden Messen. Antipathie

und Empörung gegen eine bestimmte ethnische Gruppe kann von der EHte
für eigene poktische Ziele instrumentaHsiert werden, so die Autorin. Nur müsse
eine solche Antipathie schon vorher in der Gesellschaft existieren. Eine wichtige
Rolle bei der Aufrechterhaltung und Verbreitung solcher Antipathien gegen die

Juden spielte die Presse. So zeigt Vfn., wie Antisemitismus in verschiedenen
gesellschaftlichen Gruppen als Mittel poHtischer Auseinandersetzung genutzt und
dadurch „der Boden" für mögHche ethnische Gewalt bereitet wurde. In ihrer
Untersuchung der deutschsprachigen Presse knüpft Vfn. an die Theorien über die

Entstehung koHektiver ethnischer Gewalt an und stellt damit die verbreitete These

in Frage, die Pogrome in Russland seien von der Regierung organisiert worden.
Wie Shulamit Volkov vertritt Vfn. die Ansicht, dass der Antisemitismus im 19.

Jahrhundert ein wichtiges Mittel im Kampf der Konservativen gegen Liberaüsmus
und Moderne gewesen ist (S. 55) und die konservativen Zeitungen damit nicht
expMzit zur Gewalt gegen Juden aufgerufen haben. Gleichwohl war ein solcher
Pressediskurs ein wichtiger Wegbereiter antijüdischer Gewalt: Sollte es zu Pogromen

kommen, ist die Gesellschaft darauf bereits vorbereitet und eingestimmt:
Nach den Presseberichte ist die Gewalt gegen Juden nicht als antisemitische Ag-

312



gression zu verurteilen, sondern als „gerechter" Angriff auf die „Ausbeuter",
„Nihilisten", „Kulturkämpfer" oder sonstigen Feinde legitimiert.

Daraus zieht Vfn. den Schluss, dass die Unterschiede zwischen dem „anständigen"

und „zivilisierten" Antisemitismus vor 1918, der antijüdische Gewalt im
Grundsatz verurteilte, und dem Antisemitismus „mit Gewalt in Wort und Tat"
nach 1918 viel geringer sind als in der bisherigen wissenschaftlichen Diskussion

angenommen. Zugleich widerspricht sie damit Daniel J. Goldhagens umstrittener
These (Hitler's Willing Executioners: Ordinary Germans and the Holocaust. New York,
1996), der zufolge der Antisemitismus des Dritten Reiches seine Wurzeln im Zweiten

Reich und dessen „eliminationist antisemitism" habe (S. 221).
Wenn auch die Liberalen ausschliesslich durch eine jüdische Zeitung vertreten

sind, leistet das Buch mit seiner gründlichen Untersuchung der vier Zeitungen
dennoch einen wesentlichen Beitrag zum Verstehen der repräsentativen
gesellschaftlichen Strömungen jener Zeit. Auf Basis ihrer Quellen gelangt Vfn. zudem

zu interessanten Ergebnissen, die sich in einigen Punkten nicht nur nicht mit der

bisherigen Mehrheitsmeinung decken, sondern zugleich auch eine transnationale
Sicht auf eine konkrete Fragestellung der Antisemitismusforschung eröffnen.

Basel Yaitja Nudelman

SRÜTIR, DÄNIYIL [SCHROETER, DanielJ.]: Yahüdi as-sultän. Al-Magrib wa-'älam al-

yahüd as-sifarad. Ins Arabische übersetzt von HÄLID BlN-AS-SAGlR [Khalid Ben-
AL-SRHIR], ar-Ribät [Rabat]: Gämi'at Muhammad al-Hämis/Agdäl, Mansürät Kulll-
yat al-Ädäb wa'l-'Ulüm al-Insânïya bi'r-Ribät / Dar Abl-Raqräq li-t-Tibä'a wa'n-
Nasr [Université Mohammed V - Agdal, Publications de la Faculté des Lettres et
des Sciences Humaines de Rabat / Editions & Impression Bouregreg] 2011 Sil-

silat nusüs wa-a'mäl mutargama [Reihe 'Übersetzte Texte und Werke7], Bd. 15), 448

S., ISBN 9981-825-97-2; engl. Original: The Sultan's]ew. Morocco and the Sefardi world.

Einleitung:
„Unsere Scherifische Fürsorge [Scherif; Ehrentitel für Prophetenabkömmlinge,

insbesondere über Mohammeds Enkel Hasan, FH] verlangte danach, ihm die Gunst
zu erweisen, von vieren unserer Häfen aus, als da sind Larache, Mazagan, Casablanca

und Saß, folgende Güter zu verschiffen: Weizen, Ochsen, Schafe, Hühner,
Wachs, Häute und Wolle sowie sämtliche Stapelwaren an ausgehenden Gütern. Wir
ordneten an, dass er sich in allen erwähnten Häfen Repräsentanten nehme, sodass

ein jeglicher, der von diesen Häfen aus Stapelgüter verschiffen möchte, dazu

verpflichtet sei, sich von ihm die Erlaubnis hierzu einzuholen und sich mit ihm oder
seinen Repräsentanten ins Verständnis zu setzen ..." (Aus einem Dahir [Dekret]
Sultan Mauläy

' Abdarrahmäns, datiert den 22. Safar 1239 Anno Hegirae, dem 28.

Oktober 1823 entsprechend.)
— Wer ist dieser marokkanische Jude, dass er so ein Handelsprivileg erwerben

konnte? — Wie gelang ihm der Aufstieg zum Diplomaten, sodass er das Amt eines

„Konsuls und Botschafters des Sultans bei allen christlichen Nationen" bekleidete?

- Wie erklärt man die massive ökonomische Präsenz marokkanischer Juden, der
Sefarden, im 18. und 19. Jahrhundert?

313



Daniel J. Schroeter, Professor für Zeitgeschichte an der Universität Minnesota/USA,

ist bestens qualifiziert, diese Fragen zu beantworten. Seine wertvolle Studie

trägt den Titel: Yahüdi as-sultän. Al-Magrib wa- 'älam al-yabüd as-sifarad (engl. Original:
The Sultan's Jew. Morocco and the Sefardi world, Stanford/CA: Stanford University
Press 2002). Ins Arabische übersetzt wurde das Buch von Prof. Khalid Ben-al-Srhir,
Professor für Zeitgeschichte an der Universität Mohammed V. Von eben dieser
Universität wurde es 2011 in erster Auflage bei Editions & Impression Bouregreg in
Rabat herausgebracht.

Der Stern der Familie Macnin \Maqniri\ begann im Inland zu leuchten: Den
Beinamen Macnin — das war die in Marokko übliche Bezeichnung für den hübschen
Distelfink — hatte der Vater von Meir Ben Abraham Cohen „Ben Macnin" [Mäyir
Bin Abraham Kühiti\, dem Gegenstand der Studie, erhalten. Der Junior wurde in den

Sechzigern des 18. Jahrhunderts in Marrakesch geboren. Gemeinsam mit seinen
Brüdern trug er den Namen „Macnin Söhne" \AulädMacnin],

Obwohl die Familie gemeinsam mit anderen jüdischen Familien nach Essaouira

übergesiedelt war, fiel auf sie die Wahl des Diplomaten und Ersten Sekretärs am
Hofe, Samuel Sumbal \Samäw'il Sümbaf\, im Auftrage Sultan Sïdl Muhammad Ibn
'Abdallähs. Die Absicht des Sultans hinter dieser Entscheidung war es, den Hafen
von Essaouira so zu fördern, dass er zum Haupthafen in Marokko avancieren würde,

und die Stadt zum Anziehungspunkt für die ausländischen Handelsaktivitäten
und zum Standpunkt aller Konsulate zu machen. Der Forscher erwähnt, dass die
Wahl des Sultans auf Essaouira - sowohl als Hafen als auch als Stadt — gefallen sei,

weil er bestrebt gewesen sei, die Einnahmen aus dem Handel in den südlichen
Häfen unter seine KontroUe zu bekommen, gerade auch weil diese erlebt hatten,
wie mehrere Gouverneure und politisch Verantwortliche im Süden rebellierten. So

ein Fall war der Gouverneur at-Täüb Sälih, der sich eine Zeitlang die Einnahmen
aus dem Hafen von Agadir unter den Nagel riss.

Es war kommerzielle Praxis der Sultane, den jüdischen Kaufleuten für deren
Handel die nötigen Darlehen und Kapitalien zur Verfügung zu stellen. Daher trugen

sie die Bezeichnung „Sultanskaufleute", also die, die dem Fiskus durch Zollabgaben

Einnahmen generierten. Genauso oblag es ihnen, den Bedarf des Mahnern

[der Zentralregierung, FH] an Waffen und sonstigen Gütern des täglichen Bedarfs

zu decken. Wenn es dann zu einer allgemeinen Stagnation kam und die Einnahmen

mager wurden, verlangte man von den Kaufleuten die Begleichung der sultanischen
Darlehen, die sie schuldeten. Neben der Familie Macnin ragten an jüdischen
Namen noch Solomon Sebag \Sälümün Sabbaß, Haim Guedalla [Häyim Gadäla\, Morde-
cai De La Mar [.Murdihäy DiTämär\ und Bujnah [Bügnäh] hervor.

Was die Details der kommerziellen Unternehmungen der Familie Macnin in
Marokko betrifft, so wertet der Forscher eine Menge Dokumente aus, vor allem
zwei Rechnungsbücher der beiden Brüder Macnin, und gelangt dabei zu einem

präzisen Ergebnis, das ein getreues Bild der Handelstätigkeit der sefardischen Juden
Marokkos zu Anfang des 19. Jahrhunderts zeichnet. Die Importe umfassten Textilien,

Zucker, Kaffee, Gewürze, Eisenstangen, Stahl, Zinn, Alaun, Papier, Messer,
„und in den folgenden Jahrzehnten kam der grüne Tee via England aus China, um
sich zum Volksgetränk zu entwickeln und somit zu einem der wichtigsten Güter,
die von den jüdischen Kaufleuten eingeführt wurden." (S. 231) Die Güter, die das

314



„Haus Macnin" exportierte, setzten sich aus Ziegenhäuten, Rindern, Mandeln,
Datteln, Gummi arabicum, Sandarak, Straussenfedern und Wachs zusammen.

Macnin erfreute sich stets der Sympathie und der Protektion des Sultans. Er war
darauf bedacht, dass seine Bande zum Mahnern im Allgemeinen so gut waren, wie

man es sich nur wünschen konnte. So heisst es in einem Dekret des Sultans, das

1809 an Muhammad 'Abdassädiq, den Gouverneur von Essaouira, erging: „Wir
befehlen Unserem Diener al-Hägg Muhammad 'Abdassädiq, dem Kaufmann
Macnin Junior weiterhin die Fürsorge und Auszeichnung vor den sonstigen
Schutzbürgern zuteilwerden zu lassen, die er von Uns gewohnt ist; denn er erfüllt die

Aufgaben Unseres Scherifischen Dienstes und hat sich darin ausgezeichnet. Achte
bei ihm auf diesen Rang und lass niemanden ihn ungerecht behandeln!"

Diese Juden hatten ein weiteres Geschäftsfeld, das erhebliche Summen abwarf.
Dies hing mit ihrer Mittlerrolle beim Freikauf europäischer Gefangener zusammen,
zu deren Gefangennahme es entweder durch Kaperei oder infolge der Strandung
ihrer Schiffe an den marokkanischen Küsten kam, besonders die, die sich südlich

von Essaouira erstrecken und als gefährlich galten.
— Die Handelsexpansion des „Hauses Macnin" ins Ausland: Nach Aussage des

Forschers „stellten die Mitglieder der jüdischen Elite einen Teil jener multiethnischen

und multireligiösen, kosmopolitischen Gesellschaft dar, die sich dem Aus-
senhandel widmete und gut über europäische Verhältnisse unterrichtet war. Häufig
hatten die jüdischen Kaufleute, die mit Amsterdam, Iivorno, London und Marseille
Handel trieben, Verwandte, die sich in diesen europäischen Hafenstädten niedergelassen

hatten."
Livorno, einer der wichtigsten Handelspartner Marokkos im 18. Jahrhundert,

war ein Gravitationszentrum der marokkanisch-jüdischen, insbesondere der
Tétouaner Kaufleute, die hierüber ihr Handelsnetzwerk ausbauten. Dieses stützte
sich auf die sogenannte „Investition ins Prestige", um damit die materielle und
moralische Unterstützung des Sultans zu sichern, wie auch auf Bande der
Verschwägerung, mittels derer man innerhalb der Gemeinschaft der sefardisch-
marokkanischen Juden vorankam. Nicht nur kommerziell war Livorno mit Marokko

verbunden, sondern auch kulturell. Es gab nämlich einen Austausch auf der
Ebene der religiösen Gelehrten und der rabbinischen Studien. Viele der jüdischen
Publikationen Livornos gelangten nach Marokko. Nach der französischen Besetzung

Livornos und der anschliessenden wirtschaftlichen Stagnation kam es zu einer

Wanderung in entgegengesetzter Richtung, in deren Folge es eine Reihe jüdischer
Kaufleute und Handwerker an die Küsten Nordafrikas verschlug. „Das Haus
Macnin verfügte über enge kommerzielle Beziehungen zu Livorno, denn sie Hessen

von dort ganze Ladungen an Handelsartikeln verschicken und nahmen dort auch

sonstige Materiaken in Empfang. BHda [Balida], Meir Macnins Schwester [richtig:
Tochter, FH], heiratete Aaron Amar \Härün 'Ammär\, der aus einer jüdischen Fami-
Be aus Livorno mit algerischen Wurzeln stammte ..." (S. 133)

Neben Livorno Hess sich eine Anzahl marokkanischer Juden dauerhaft oder als

Ausgangspunkt für weitere Ziele in Gibraltar nieder, was die Engländer ärgerte. Sie

verwiesen nämBch darauf, dass die Preise stiegen und jene die besten Unterkünfte in
Beschlag nähmen. Trotz des Vertrags von Utrecht zwischen Grossbritannien und
Spanien, der ihre Einwanderung untersagte, brauchten die Juden den 'Felsen' nicht

315



zu verlassen, weil sie ihre Präsenz unverzichtbar, wenn nicht gar überlebenswichtig
zu machen wussten. Im Jahre 1725 gab es auf dem 'Felsen' einhundertelf Juden;
77 % von ihnen kamen aus Marokko. Für diese Juden war es unmöglich, in Spanien
einzureisen, weil die Inquisitionsgerichte sie immer noch jagten und das Verbot erst
Mitte des 19. Jahrhunderts aufgehoben wurde; demselben Modell folgte auch
Portugal. (Man vergleiche dies mit der Toleranz Marokkos und seiner Offenheit für
sämtliche Nationalitäten!)

— Meir Macnin lässt sich in London nieder: Am 26. Juli 1799 schiffte sich Mac-
nin auf der Aurora von Essaouira nach London ein. Als er sich dort, zusätzlich zu
seinen privaten Aktivitäten, in seiner Eigenschaft als Repräsentant der kommerziellen

Interessen des Sultans niederliess, schaffte er den Aufstieg in den Klub der
sefardisch-jüdischen Grosskaufleute in der englischen Hauptstadt.

Es ist gut möglich, das s Macnin die Abreise aus Marokko vor der Pest gerettet
hatte, die seinerzeit in Marokko eine grosse Zahl, einschliesslich vieler Vertreter des

Staates und führender Militärs, dahinraffte. Die jüdische Elite, die in Essaouira
blieb, darunter sein Schwiegervater, blieb nicht verschont. Subremont, der Stellvertreter

des holländischen Konsuls in Tanger, berichtet: „Meir Pinto [Mäyir Bintü]
verstarb am ersten Oktober in einem beklagenswerten Zustand an der Seuche.

Seine Frau und seine älteste Tochter sind sehr elend; die Leute sprechen vom
kompletten Aussterben dieser Familie. Wegen der Hartherzigkeit der beiden jüdischen
Ammen hat Mr. Foxcroft seine beiden Zwillingstöchter verloren, die von ihnen im
Stich gelassen worden waren. Jene hat freilich ihre Strafe ereilt, sie zählen nun ebenfalls

zu den Toten Als Mr. Pinto umkam, verlor seine Tochter, die Frau von
Meir Macnin, den Verstand ..."

Abenteuerlust und sogar Pflichtverletzungen von Seiten Macnins brachten ihn
in so manche Bredouille, ob nun in seinem Verhältnis zu den englischen Behörden
oder in seiner Beziehung zum marokkanischen Mah%an. So wurde er in den Jahren
1801 und 1802 zum Gegenstand einer umfangreichen Korrespondenz zwischen
dem britischen Konsul in Tanger und den Behörden in London infolge der
Beschlagnahme zweier seiner Schiffe im Hafen von Essaouira durch Sultan Mauläy
Sulaimän. Durch weitere Korrespondenz wird Macnins Verstrickung in Handelsgeschäfte

auf eigene Rechnung mit Geldern, die ihm der Sultan anvertraut hatte,
aufgedeckt. Mit ihm waren auch sein Bruder Shlomo Macnin \Slümü Maqnïti\ und der
Gouverneur von Essaouira sowie die Zollinspektoren des Hafens von Essaouira in
die Sache verstrickt. Das lenkte den Zorn des Sultans auf sie und brachte sie hinter
Gitter. Als Folge davon kam Macnin, indem er sich für zahlungsunfähig erklärte,
seinen kommerziellen Verpflichtungen in London nicht mehr nach.

Beim Versuch, das Wohlwollen des Sultans zurückzugewinnen, damit Macnin
in seine Position hätte zurückkehren und das, was er ihnen schuldete, begleichen
können, reichten einige Kaufleute ein Gesuch ein. Darin stellten sie fest: „Was
auch immer der Grund hinter Macnins und seiner glücklosen Familie Verwegenheit,

das Missfallen Eurer Sultanischen Hoheit zu erregen, gewesen sein mag, so
wird die Weisheit und Güte Ihrer Majestät für all dies gross genug sein. Es wäre
jedoch nicht rechtens, wie auch immer die Umstände sein mögen, dass erlaubt
würde, Unschuldige leiden und sie den Preis für Fehler zahlen zu lassen, für die
der Verdacht besteht bzw. defacto feststeht, dass sie von den anderen, und zwar zu

316



seinen Lasten, begangen wurden. Darum bitten wir um die Gunst Eurer Majestät,
dass Sie diese Sorge von uns nehmen möge ..."

Später sollte Macnin das entsprechende Gnadengesuch einreichen und ihm der
Sultan dahingehend entgegenkommen, dass seine Schulden durch die beiden
beschlagnahmten Schiffe als beglichen galten. Der jüdische Kaufmann konnte nach
Marokko zurückkehren, um seine Handelsgeschäfte fortzusetzen, sei es in persona
oder in Vertretung. Die Londoner Kaufleute freilich erhielten keine ausreichende

Unterstützung von ihrer Regierung, als dass sie ihre Rechte hätten geltend machen
können. Denn diese hielt die Hand über die gemeinsamen Interessen mit dem

Mahnern. Die Schulden, die Macnin in London und sonstigen europäischen Hauptstädten

zurückgelassen hatte, veranlassten die englischen Behörden Ende 1826

zwar, sich seiner Ernennung zum Botschafter durch Sultan Mauläy 'Abdarrahmän,
der die Förderung des Aussenhandels zu einer seiner Prioritäten gemacht hatte, zu
widersetzen. Als der Sultan auf seiner Wahl beharrte, begab sich Macnin jedoch in
seiner letzten diplomatischen Aufgabe auf die Reise nach London.

— Meir Macnins letzte Tage: Verfasser hält es für wahrscheinlich, dass Macnin
1833 von England nach Marokko zurückkehrte und sich in seinem Geburtsort
Marrakesch niederliess, wo er dann die beiden letzten Jahre seines Lebens verbrachte.

Aus einer eidesstattlichen Versicherung geht hervor, dass er am 3. August 1835,
dem 9. Av 5595 nach hebräischem Kalender, heimgegangen ist. Das Haus Macnin
hinterliess für seine Handelsunternehmungen in Marokko keine namentlich bekannten

männlichen Erben. Vielmehr Hessen sich Masahod \Mas'üd\ Macnins Söhne

[Meirs Neffen, FHj in Grossbritannien nieder und brachen allen Kontakt zu
Marokko ab. Im selben Masse, wie Meir Macnin insbesondere in Essaouira und Marrakesch

umfangreiches Eigentum hinterHess, hinterHess er auch eine Menge ausländischer

Gläubiger sowie zahlreiche Geldgeber in Essaouira selbst.

Zum Gedenken an Macnin und in Anerkennung der Dienste, die er dem
Mahnern erwiesen hatte, sollte Sultan Mauläy 'Abdarrahmän per königHchem Dekret
den jüdischen Kaufmann Aaron Amar Bujnah [Härün Ammär Bügnäh] damit
beauftragen, Macnins sämtliche Darlehen einzutreiben, ohne dass dabei seine ausländischen

Gläubiger irgendwie erwähnt worden wären. Was jedoch das Privileg und die

herausgehobene SteHung der FarniHe Macnin in Marokko angeht, so erbte beides

Meir Macnins einzige Tochter BHda. Der Brite Richardson, ein Aktivist im Kampf
gegen die Sklaverei, der sich 1843 in Essaouira aufhielt, berichtet:

„Ihr Vater war eine grosse PersönHchkeit am Hofe in den Tagen der vorherigen
Kaiser und der grösste unter den Kaufleuten seiner Zeit. Als Aristokratin unter
ihrem Volk steUte sie eine moderne Esther dar, die zwischen dem Sultan und ihrer
Nation stand und sich für diese verwendete. Diese Dame ist die einzige einheimische

Frau im Lande, sei es Maurin oder Jüdin, die genügend Takt oder Courage
besitzt, um mit dem Kaiser zu sprechen und ihr AnHegen mit fester Stimme im
ehrfurchtgebietenden Schatten Seiner Scherifischen Präsenz vorzutragen! ..."

Ein Buch, dessen Lektüre unverzichtbar ist. Ich halte es in HinbHck sowohl auf
das Thema und die Methodik als auch die exzeHente arabische Übersetzung für das

Beste, was ich von der letzten internationalen Buchmesse mitgebracht habe.

Unsere Kenntnis von unseren jüdischen Mitbürgern ist, indem sie sich auf
berühmte Namen beschränkt hat, immer defizitär gebüeben. PersönHch bin ich nie

317



dazu gekommen, tief in die Lebensverhältnisse der Juden in Marokko einzutauchen,
ob es nun Händler, Diplomaten oder Familien mit Schwerpunkt und Verbreitung
über die gesamte auswärtige Welt waren. In dieser Hinsicht hat die vorliegende
Studie meinen Wissenshunger gestillt.

Was die Methode angeht, so hat Verfasser keine Strapazen der Reise noch Mühen

gescheut, sämtliche Dokumente in einer Gründlichkeit auszuwerten, die so
manchen unserer Akademiker und Studenten zum Nachdenken darüber bringen
sollte, wie sie mit Dokumenten umgehen und welche Fragen sie an sie stellen.

Die Übersetzung jedoch, die von jemandem stammt, der vom Fach ist sowohl
als Übersetzer als auch als Historiker, hat bei mir einen ausgezeichneten Eindruck
hinterlassen. Ich hoffe sehr, dass es mir gelungen ist, die Leser zur Lektüre des

Buches zu bewegen, und nicht etwa, dass sie es bloss mit meiner Besprechung
bewenden lassen. Noch mehr hoffe ich, dass ich Kommentare zu lesen bekomme,
die an das Niveau der Studie heranreichen!

Kénitra, Marokko Ramdane Mesbah Idrissi

Aus dem Arabischen übersetzt von Friedhelm Hoffmann, Tübingen. - Original: Ramadan
Misbäh al-Idrïsî [Ramdane Mesbah Idrissi]: "Maqnin": yalmdi as-sultän [„Macnin": der Jude des

Saltans], in: Mudauwanat Ramadan Misbäh al-Idrïsî \Ramdane Mesbah Idrissis Iiff] (19.04.2012),
unter: http://ramdane3.ahlablog.com/Aaa-aIaaE-bl/2012ikjji-bl-m201204.htm (abgerufen
am 14.06.2012); dasselbe auch in der marokkanischen Online-Zeitung Hïsbrïs. Auwal garïda

iliktrümya magribiya vom 19.04.2012 unter: http://hespress.com/writers/51948.html (abgerufen

am 20.06.2012). Ramdanc Mesbah Idrissi ist per E-Mail auf Arabisch und / oder Französisch

erreichbar unter <Ramdane3@gmail.com>.

318


	Rezensionen

