
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 68 (2012)

Artikel: Piercing im Zentrum des Tempels? : Die heilige Seite der Verführung

Autor: Kosman, Admiel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961602

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Piercing im Zentrum des Tempels?
Die heilige Seite der Verführung

Von Admiel Kosman*

Die Rabbinen des Antiken Judentums verwendeten für die Entwicklung
ihrer Erzählungen oft Erzählmuster und Motive, welche bereits aus der

Hebräischen Bibel bekannt sind. Im Talmud und in den Midraschim lassen

sich Tausende solcher narrativen Texte finden, die anfangs als

Interpretationshilfen entstanden, doch eigentlich das Resultat einer gründlichen
Lektüre der Bibel darstellen. Diese Vorgehensweise erscheint uns oft
eigenartig und seltsam, denn wir sind es gewohnt, einen erzählerischen Text
„objektiv" zu interpretieren und nicht eine neue erzählerische Schicht auf
ihn aufzubauen, wie dies in der rabbinischen Literatur beobachtet werden
kann. Bei der Konzentration auf die Genese dieser Erzählungen erhält

man Einblicke in die raffinierte Erzählkunst und vermag sich neue

Deutungszugänge zu erschließen. Im vorliegenden Beitrag möchte ich ein

entsprechendes Beispiel vorführen. Die Hebräische Bibel erzählt, wie
Bezalel, der als der maßgebliche Kunsthandwerker des Wüstenheiligtums
gilt, „das Becken und sein Gestell aus Kupfer machte, und zwar aus den

Spiegeln der Frauen, die am Eingang des Offenbarungszeltes Dienst
taten" (Ex 38,8). Der Befehl, das Becken und sein Gestell anzufertigen,
wurde schon vorher erwähnt (Ex 30, 17-21). Aber in Ex 38,8 wird diesem

Anfertigungsauftrag noch etwas hinzugefügt, was deutlich macht, von
welchem Material das Becken gemacht wurde: „Aus den Spiegeln der

Frauen, die am Eingang des Offenbarungszeltes Dienst taten." Diese
unklare Erweiterung erweckte bei Auslegern viele Vermutungen, da aus dem

Text nicht ersichtlich ist, welche Frauen sich vor der Stiftshütte — wie es

im hebräischen Text heißt — „versammeln" und was für Spiegel es sind,

aus denen das Becken hergestellt wurde.1

* Prof. Dr. Admiel Kosman, Professor für Jüdische Studien an der Universität
Potsdam und akademischer Leiter des Abraham-Geiger-Kollegs, Institut für
Religionswissenschaft, Am Neuen Palais 10, D-14469 Potsdam.

1 In 1. Sam 2,22 wird ein ähnlicher Ausdruck verwendet: „Eli war sehr alt ge¬
worden. Er hörte von allem, was seine Söhne allen Israeliten antaten, auch,
dass sie mit den Frauen schliefen, die sich vor dem Eingang des Offenba-

295



Zunächst könnte man vermuten, dass es sich hierbei um Frauen aus

den Stämmen Israels handelt, die in Scharen zu Moses kamen, sich vor
dem Stiftszelt versammelten, um ihm großzügigen Herzens ihre Spiegel

abzugeben und dadurch die reichhaltige Ausstattung des Wüstenheiligtums

zu befördern.
Hierbei erweist sich ein weiterer Aspekt als interessant: Diese Spiegel

waren nicht die einzige Gabe, welche die Frauen zum Tempelzelt brachten.

Denn in Ex 35 werden weitere Sachspenden erwähnt, welche die

Frauen wohl schon vorher für den Bau des Wüstenheiligtums zur Verfügung

gestellt hatten: „Männer und Frauen kamen; alle brachten auf eigenen

Antrieb hin Spangen, Nasenreife und Fingerringe, Halsketten, allerlei

Goldgegenstände, jeder, der Gold für den Herrn als Weihegabe bringen
wollte" (Ex 35,22).2

Alle diese Gegenstände dienten Frauen und Männern als Schmuck.

Wie konnte man den profanen Schmuck von Frauen für die heiligen Geräte

des Tempelzeltes verwenden, da doch in der traditionellen Lesart

gerade diese Symbole die reine Weiblichkeit repräsentieren und als

Hilfsmittel der Verführung gelten? Nicht umsonst erklärt das apokryphe Werk
Henoch, dass Azaziel, einer der rebellierenden Engel Gottes, den

Schmuck der Frauen erfunden hat:

Überdies lehrte Azaziel die Menschen Schwerter machen und Messer, Schilde,
Brustharnische, die Verfertigung von Spiegeln und die Bereitung von Armbändern

und Schmuck, den Gebrauch der Schminke, die Verschönerung der Augenbrauen,

("den Gebrauch der) Steine von jeglicher köstlichen und auserlesenen

Gattung und von allen Arten der Farbe, so dass die Welt verändert wurde."3

Einige Ausleger der Hebräischen Bibel betrachteten in der Tat den

Schmuck zunächst als etwas, dass sich grundsätzlich im Widerspruch zum
Heiligen befindet. Dazu gezwungen, mit den Unklarheiten des Textes

umzugehen und die Widersprüche zu glätten, etablieren sie eine neue Auffassung:

Ihr zufolge opfern die Frauen nicht nur ihre Spiegel, sondern zugleich
auch das Symbol der Sexualität. Denn dadurch, dass der Schmuck als Gabe

mngszeltes aufhielten." Jedoch ist hier der Kontext ein vollständig anderer, so
dass wir nur schwerlich daraus für den uns vorliegenden Fall eine genaue
Schlussfolgerung ableiten können. Vgl. dazu UMBERTO CASSUTO, "ISO tthTS

maw, Jerusalem 1962, S. 326.

2 Zu den Frauen bei der Errichtung der Stiftshütte vgl. Ex 35,25, 29 und 36,6.
3 ANDREAS Gottlieb HOFFMANN: Die Apokalyptiker der älteren Zeit unterJuden und

Christen in vollständiger Übersetzung mit fortlaufendem Kommentar, historisch kritischer

Einleitung und Exkursen. Erster Band — Das Buch He/iocb, Jens. 1833, S. 11-12.

296



fur den Bau der Stiftshütte zur Verfügung gestellt wird, wird er dem Heiligen

untergeordnet beziehungsweise wird seine ursprünglich profane Funktion

negiert. So lobt zum Beispiel Rabbi Avraham ibn Ezra in seiner

Interpretation des Buches Henoch diese Frauen, die ihre Spiegel gespendet
haben, denn sie verließen alle Gier der Welt, deswegen gaben sie ihre Spiegel

her..." Unter den Spenden, welche die Frauen für die Arbeiten im
Tempelzelt hergaben, befanden sich auch Ketten (kumavon denen wir nicht

genau wissen, wie sie ausgesehen haben. Doch aus einer Stelle des Babylonisches

Talmuds (bShab 64, 71) geht hervor, dass dieser Schmuck eine Art
von Pearcing für den Schambereich der Frau war. Dem Jerusalemer Talmud

zufolge könnte es sich um Brustwarzenpearcing gehandelt haben (yShab

VI,4,8,2). Diese Schmuckstücke, welche die Frauen bereitwillig zur
Ausgestaltung des Tempelzeltes hergaben, versetzten die Ausleger in Verlegenheit.
Doch auch aus den rabbinischen Quellen geht hervor, dass dieser Schmuck

zusammen mit anderen Schmuckstücken zur Ausstattung des Stiftzeltes

eingesammelt wurde. Nicht allein, dass diese Haltung den Schmuck und ihre
damit verbundene sexuelle Symbolik nicht als Sachen betrachtete, die dem

heiligen Aspekt feindlich gegenüber stehen, nein, mehr noch, scheint es,

dass die Ausleger solche Einzelheiten dazu nutzen, um auf diese Weise die

Erzählungen zu erweitern und aus ihnen eine besonders tiefe Lehre zu
ziehen — nämlich über die Rolle des körperlichen Aspektes im Tempel der

göttliche Heiligkeit.
Diese Haltung — so soll betont werden — war weitgehend typisch für

das rabbinische Judentum, da ihr Textverständnis noch nicht vom
mittelalterlichen Christentum und der aristotelischen Philosophie beeinflusst ist.

Die rabbinische Auffassung artikuliert sich in einer Erweiterung dieser

Erzählung, die wir im Midrasch Tanchuma finden:

Rabbi Shim'on bar Halafta sagte: Was taten die Töchter Israels [in der Zeit der
Knechtschaft in Ägypten]? Sie stiegen hinab, um Wasser aus dem Nil zu schöpfen
und der Heilige, er sei gesegnet, ließ kleine Fische in ihre Wasserkrüge schwimmen.

Und sie kochten einige und verkauften einige und kauften dafür Wein und

gingen auf die Felder hinaus und gaben ihren Männern dort zu essen, wie
geschrieben steht (Ex. 1,14): Und die Ägypter „machten ihnen ihr Leben sauer mit
schwerer Arbeit in Ton und Ziegeln und mit allerlei Frönen auf dem Felde". Und
sie aßen und tranken und ergriffen ihre Spiegel und betrachteten sich in ihnen
zusammen mit ihren Männern. Sie [die Frau] sagte [zu ihrem Mann]: „Ich bin
anmutiger als du." Er erwiderte: „Ich bin anmutiger als du." Dadurch steigerten
sie ihre Begierde und wurden fruchtbar und vermehrten sich; und der Heilige, er
sei gesegnet, ließ sie schwanger werden. [...]

Als der Heilige, er sei gesegnet, Moses befahl das Zeltheiligtum zu errichten,
kam ganz Israel herbei und beteiligte sich mit Gaben. Einige brachten Silber,

297



andere Gold oder Kupfer sowie Onyx und Steine zum Einlegen. Da fragten die
Frauen: „Welche Gaben können wir dem Zeltheiligtum beisteuern?" Und sie

kamen und brachten die Spiegel und gingen mit ihnen zu Moses. Doch als Moses
diese Spiegel sah, erzürnte er über sie und sprach zu Israel: „Nehmt Stäbe und
zerschlagt ihre Beine - wofür brauchen sie diese Spiegel?" Da sprach Gott zu
Moses: Diese verachtest du? Es waren diese Spiegel, die diese Heerschaaren [von
Israeliten] in Ägypten hervorbrachten! Nimm sie und fertige aus ihnen das Becken
und sein Gestell für die Priester,4 in denen sie sich reinigen können, wie geschrieben

steht (Ex. 38,8): „Er machte das Becken und sein Gestell aus Kupfer, und
zwar aus den Spiegeln der Frauen, die am Eingang des Offenbarungszeltes Dienst
taten." — Von genau jenen Spiegeln, welche diese Heerschaaren [von Israeliten]
hervorbrachten.5

Der aufmerksame Leser dieses Midraschs, der auf den Text der Hebräischen

Bibel aufbaut, wird feststellen, dass er sich mit den Relationen
zwischen den „niedrigen", animalischen und den „hohen", der Heiligkeit
zugerechneten Aspekten des Menschen beschäftigt. Es verwundert nicht,
dass die traditionellen Ausleger die animalischen Aspekte mit der Sexualität

und der Gabe der Verführung assoziieren, wie sie in dem Wechselgesprächen

zwischen Frau und Mann zum Ausdruck kommt. Im zitierten
Text finden wir die Argumentation, dass selbst Moses, der als der höchste

unter den Propheten gilt, nicht das konnte, was die Frauen zu sehen
vermochten — nämlich die besondere Verbindung zwischen dem „Niedrigen"
und dem „Hohen". Nur Gott, der für die Frauen Partei ergreift, um sie zu
verteidigen, gelang es, Moses Irrtum zu korrigieren und ihn darüber zu
belehren, dass just diese „niedrigen" Aspekte das Wesentliche der Heiligkeit

ausmachen.
Aus traditioneller Sichtweise betrachtet, könnte man den Text

dahingehend verstehen, dass die Spiegel als Gabe der Frauen nur angenommen
wurden, weil diese einen materiellen Beitrag zum Aufbau der Nation
darstellte. Bei einer tieferen Durchdringung des Textes wird jedoch deutlich,
dass diese Erzählung eine Weltanschauung widerspiegelt, die davon
ausgeht, dass starke geistige Energie nur in einer Transformation der
triebhaft-animalischen Teile des Menschen ihren Ursprung haben kann: Denn
sie behauptet letztlich, dass nur durch eine Verbindung beziehungsweise

4 Es ist darauf hinzuweisen, dass zwischen der vorliegenden Textstelle und der

Auslegung des Philo von Alexandria eine Parallele existiert. Jedoch steht bei
Philo das Motiv des Spiegels als Sinnbild einer kritischen Gewissensbefragung
im Vordergrund, anhand dessen der Priester seine innere Reinheit und spirituelle

Verfassung zu prüfen hat, bevor er den Tempel betritt. Die Auslegung
Philos basiert auf der Übersetzung der Septuaginta.

5 MidrTan A, Pequde § 9.

298



durch einen lebendigen und echten Dialog zwischen den weiblichen und
männlichen Ebenen das Tempelzelt errichtet zu werden vermag, in dem

Gott seine Anwesenheit manifestiert.
Die rabbinische Literatur erkennt im Geheimnis der Sexualität das

Geheimnis der Heiligkeit. Deshalb ist es nachvollziehbar, dass die antiken

Quellen des Judentums im Zusammenhang mit dem Tempel beziehungsweise

dem Tempelzelt immer wieder Symbole der Sexualität erwähnen
und verwenden. So ist der Ausdruck qiddushin, welcher sowohl das „Heilige"

meint als auch die Basis der sexuellen Verbundenheit bezeichnet, für
die hebräische Sprache symptomatisch. Unserer Erzählung zufolge offenbarte

sich dieses spezielle Geheimnis Moses durch die Frauen, die seiner

prophetischen Sicht darin voraus waren, dass sie die innere Verbindung
zwischen diesen Schmuckstücken und dem Tempelzelt erkannten. Nach
RaShI (R. Shlomo Jishaqi), dem bekanntesten der mittelalterlichen Exege-

ten, verwendete Gott Moses gegenüber sogar noch härtere Worte, als

dieser zögerte, den „Schmuck der Unzucht" anzunehmen. So soll Gott
gesagt haben: „Diese gerade sind mir die angenehmsten Spenden, da sie

sie benützten, um ihren Ehemännern lieb zu erscheinen, und aus dem

Familienleben entwickelte sich das Volk." (RaShI zu Ex. 38,8).6

Warum die weibliche Wahrnehmung aussagekräftiger als die Prophétie
Moses ist — und dies ist der Grund dafür, dass die sexuelle Symbolik eine

starke Beziehung zum Heilig-Göttlichen aufweist — wird im Folgenden
deutlich: Wie bei allen anderen Paarverhältnissen, existiert beim Menschen
eine dialogische Beziehung zwischen dem „Ich" und „Du", bei dem ein

jeder lernen muss, dem anderen Platz zu machen — nämlich der Mann der

Frau und die Frau dem Mann. Ein solches Verhältnis nennt die jüdische
Tradition „eine heilige Verbindung" — und diese Verbindung ist es, die

erst den Raum für die Einwohnung Gottes auf Erden herrichtet.

6 Zitiert nach: (JULIUS DESSAUER] Der Pentateuch. Die FünfBücher Mosche mit wort¬

getreuer Übersetzung. Nebst dem Baschi-Commentare, punktirt, leichtfasslich übersetzt
und mit vielen erklärenden Anmerkungen versehen von JULIUS DESSAUER,
5 Bde, Budapest 1863-1867 (21905; repr. Wien 1928), Bd. II, S. 373.

299


	Piercing im Zentrum des Tempels? : Die heilige Seite der Verführung

