Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 68 (2012)

Artikel: Der innere Zusammenhang von Hermann Cohens Spinoza- und
Zionismus-Kritik

Autor: La Sala, Beate Ulrike

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961599

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der innere Zusammenhang von Hermann Cohens
Spinoza- und Zionismus-Kritik

Von Beate Ulrike I.a Sala*

1. Einleitung

Hermann Cohen gilt sowohl als Kritiker der Philosophie Spinozas, als
auch des Zionismus. Diese beiden Kritiken stehen durchaus in Zusam-
menhang miteinander, wie eine nihere Betrachtung verschiedener Texte
Cohens belegt. Dieser Zusammenhang ergibt sich zumindest fiir die Re-
zeption Spinozas in Cohens Spitwerk.!

Cohens spite philosophische Kritik an Spinoza richtet sich, wie auch
schon in den Schriften des Systems der Philosophie, gegen dessen Gottesbe-
griff und die damit verbundene Ethikkonzeption. Der pantheistische An-
satz Spinozas verhindert ihm zufolge die Erstellung einer universalisti-
schen Ethik. Zugleich gilt thm 1m Spatwerk Spinozas Ansatz als unverein-
bar mit dem Judentum, da judische Religion und ethischer Universalismus
fir ithn unauflésbar miteinander verbunden sind. Diese Argumentation
weist Gemeinsamkeiten mit Cohens Bewertung des Zionismus auf. Den
Vorwurf des inhirenten Pantheismus und damit der falschen Auffassung
des judischen Gottesbegtiffes erhebt Cohen beispielsweise in seinem Auf-
satz Zionismus und Religion (1916)? ebenfalls gegen den Zionismus. Der
Spinoza- und Zionismus-Kritik hauptsichlich verbindende Vorwurf rich-
tet sich jedoch gegen die Abwesenheit bzw. Ablehnung des Messianismus

*  Beate Ulrike La Sala, M.A. Universitit Potsdam, Institut fir Religionswissen-
schaft, Am Neuen Palais 10, D-14469 Potsdam. — Dieser Aufsatz stellt die
Uberarbeitete Version eines Vortrages bei der Internationalen Tagung der
Hermann-Cohen-Akademie Monotheismns und Messianismus. Hermann Coben zum
90. Todestag in Arnoldshain im Juni 2008 dar.

1 Eine genaue Darstellung der Rezeption Spinozas in den verschiedenen Phasen
von Cohens Werk habe ich in meinem Buch Hermwann Cobens Spinoza-Rezeption,
Freiburg i. Br. 2012 (im Druck) herausgearbeitet.

2  HERMANN COHEN, Zionismus und Religion, in: DERS., Werke, Bd. XVII:
Kleinere Schriften, Bd. VI: 1916-1918, bearbeitet und eingeleitet von HARTWIG
WIEDEBACH, Hildesheim/Ziirich/New York 2002, S. 211-221. Dieser Auf-
satz erschien im gleichen Jahr noch einmal unter dem Titel Rekgion und Zionis-
mus als Sonderdruck.

230



und damit des Begriffs der messianischen Menschheit in beiden Denkrich-
tungen. Eben dieser Begriff stellt fiir Cohen eine der geschichtsphiloso-
phisch und ethisch bedeutendsten Grundideen des Judentums dar. Die
argumentativen Grundlagen dieser Kritik liegen in der Auffassung von
Prophetismus und Messianismus begriindet, die von ihm in seinen philo-
sophischen Schriften vertreten wird. Der hier dargelegten Frage eines Zu-
sammenhangs zwischen Cohens Spinoza- und Zionismus-Krittk méchte
ich im Folgenden nachgehen.

2. Cohens Begriff des judischen Messianismus als Grundlage seiner
Kritik

Um Cohens Kritik an beiden Denkrichtungen besser nachvollziehen zu
konnen, sollte man sich zuallererst noch einmal sein eigenes Konzept von
judischer Religion und Messianismus vor Augen fithren.? Fiir Cohen stellt
das Judentum den Inbegriff einer universalistischen Vernunftreligion dar.
Die gereifte Form dieser Auffassung findet sich erst in seiner spaten Reli-
gionsphilosophie. Jedoch kann sie im Kern auch schon in vorhergehenden
Schriften gefunden werden.* So hat Cohen die Uberzeugung, dass der

3 Zu Cohens Messianismusauffassung gibt es zahlreiche Publikationen. Fiir eine
kurze Einfithrung vgl. ANDREA POMA, Suffering and non-eschatological Mes-
sianism in Hermann Cohen, in: REINIER MUNK (Hg.), Hermann Coben’s critical
idealism, Dordrecht 2005, S. 412-428.

4 Alle Aufsitze Cohens zu jidischen Themen sind seine Leben lang von der
Uberzeugung eines universalistischen Judentums gepriigt gewesen. Schon in
seinem frithesten Aufsatz, ,,Heinrich Heine und das Judentum® aus dem Jahre
1867, der eine positive Auseinandersetzung mit Spinoza und dem Pantheismus
beinhaltet, formuliert Cohen diese Uberzeugung. Vgl. HERMANN COHEN,
Heinrich Heine und das Judenthum, in: DERS., Werke, Bd. XII: Kleinere Schriften,
Bd. I. 7865-1869, Hildesheim/Zirich/New York 2012, S. 193-258. Auch in
dem frithen Aufsatz ,,Ein Bekenntnis in der Judenfrage® (1880) wird diese
Uberzeugung Cohens deutlich. Der hier von Cohen unternommene Versuch
den Universalismus des Judentums herauszustellen, beinhaltet in Grundziigen
schon einige der Themen, die in seiner spiten Religionsphilosophie besonders
Bedeutung erlangen. Mit diesem Aufsatz bezog er im sogenannten Betliner
Antisemitismusstreit von 1879/80 Stellung. Vgl. HERMANN COHEN, FEin Be-
kenntnis in der Judenfrage (1880), in: [HERMANN COHEN:| Hermann Cobens
Jiidische Schriften, hg. von Bruno Straul3, 3 Bde, Betlin 1924, Bd. 11, S. 73-94. Von
diesem Aufsatz hatte schon Rosenzweig in seiner Einleitung in Hemmann Cobens
Jiidischen Schriffen behauptet, dass er ,,zu dem Glinzendsten gehore, was Cohen
verfasst habe. Vgl. FRANZ ROSENZWEIG in: Hermann Cobens Jiidische Schrifien, Bd.
I, S. XXVI. Der Aufsatz wird auch heute noch von vielen als Beleg dafiir ange-
fihrt, dass Cohen sich schon frith mit religionsphilosophischen Themen aus-

231



jidische Prophetismus und der ihn vervollkommnende Messianismus die
geeinte Menschheit als oberstes Ziel haben, wiederholt in seinen moral-
und religionsphilosophischen Schriften entfaltet. Im Folgenden soll zual-
lererst kurz Cohens Messianismuskonzept innerhalb von den Werken
skizziert werden, die sowohl seiner ausformulierten Kritik an Spinoza als
auch am Zionismus zeitlich vorausgehen, um die theoretischen Grundla-
gen dieser Kritik zu verstehen.

Eine erste Ausfithrung erfahrt Cohens Vorstellung von Messianismus
in dem spezifisch diesem Thema gewidmeten Aufsatz ,,Die Messiasidee >
aus dem Jahre 1892.% Hier bestimmt er einen universalen Messianismus
zum Hauptinhalt und Ziel jidischer Religion. Die Idee des Messias steht
tiir eine Hoffnung auf Verbesserung, die der gesamten Menschheit offen-
steht.” So beschreibt er die Entwicklung der Messiasidee als eine dreistufi-
ge Entwicklung von einem personalen Messias als Retter Israels iiber ei-
nen Erloser der Menschheit hin zu einem universalen Messianismus.? Die

einandergesetzt hat. Vgl. dazu MICHA BRUMLIK, Patriotismus und ethischer
Unsterblichkeitsglaube: Hermann Cohen, in: EVELINE GOODMAN-THAU (Hg.),
Vom Jenseits: jiidisches Denken in der enropdischen Geistesgeschichte, Berlin 1997, S. 129-
142, hier S. 130. Fir eine erste Einfithrung in den Berliner Antisemitismusstreit
vel. WALTER BOEHLICH (Hg.): Der Berliner Antisemitismusstredt, Frankfurt 1965;
ULRICH LANGER, Heinrich von Treitschke. Politische Biographie eines deutschen Natio-
nalisten, Disseldorf 1998.

5 HERMANN COHEN, Die Messiasidee, in: Hemmann Cohens Jiidische Schriften (wie
Anm. 4), Bd. I, S. 105-124.

6 Die Datierung des Textes ist nicht vollstindig gesichert. Dieter Adelmann geht
beispielsweise davon aus, dass der Text erst 1898 von Cohen verfasst wurde.
Vgl. DIETER ADELMANN, Zur Datierung einiger Schriften von Hermann Co-
hen, in: DERS., ,,Reinige dein Denken: Uber den jiidischen Hintergrund der Philosophie
von Hermann Coben. Aus dem Nachlass herausgegeben, erginzt und mit einem
einleitenden Vorwort versehen von GORGE K. HASSELHOFF, Wirzburg 2010,
S. 120-150, insbesondere S. 146f.

7 Cohen erweist sich in diesem Text als durchaus vertraut mit religionshistori-
schen und theologischen Forschungsergebnissen seiner Zeit. Vgl. dazu CHRIS-
TOPH SCHULTE, Der Messias der Utopie. Elemente des Messianismus bei eini-
gen modernen jidischen Linksintellektuellen, in: Menora 11 (2000), S. 251-278.

8 Der bei den frihen Propheten als Befreier Israels bezeichnete Messias wird
Cohen zufolge nach der Zeit des Exils zu einem Erléser der Menschheit. Der
Idee wird ihre Personifizierung entzogen und in den zeitlichen und damit ge-
schichtlichen Begriff , die Tage des Messias® (Hermann Cobens Jiidische Schriften
[wie Anm. 4], Bd. I, S. 108) dberfithrt. Cohen bezeichnet dies auch als ,,Idea-
lisierung des personlichen Messias zum messianischen Zeitalter (Hermann
Cobens [iidische Schriften [wie Anm. 4], Bd. 1, S. 117). Die Erlosung des messia-

232



talmudische Zeit gilt Cohen in diesem Aufsatz als Periode der endgiiltigen
Uberfithrung des Gedankens in eine Idee von rein ethischer Bedeutung,
die sich auf die konkrete geschichtliche Zukunft der Menschheit bezieht.
Dabei spricht er davon, dass die Messiasidee religionshistorisch ,,mehr |[...]
eine Konsequenz, als [...] eine Grundlage der ethischen Wissenschaft®
geworden sei. Diese Formulierung ist von Interesse, weil dem Messias in
Cohens 12 Jahre spater erschienenem ethischen Hauptwerk Ezbik des reinen
Willens (1904)10 genau diese Funktion zukommt. Der Aufsatz ,,Die Messi-
asidee* beinhaltet auch erstmals eine Grundsatzkritik des Zionismus, wel-
che diesen als innerjiidischen Gegner des jidischen Messianismus dar-
stellt. Der Zionismus beinhaltet fiir Cohen eine falsche Auffassung der
messianischen Hoffnung auf ein neues Jerusalem. Die Jerusalemshoffnung
steht fir thn weder fiir die auBlerweltliche Hoffnung auf ein himmlisches
Jerusalem, noch fur das innerweltliche Streben nach der Errichtung eines
Staates. Vielmehr stellt sie fur Cohen das Streben nach universaler Befrie-
dung und sittlicher Erneuerung dar. Zu diesen Aspirationen befindet sich
der Zionismus in direkter Opposition:
Diese erneuerte Welt ist unser Jerusalem, nicht ein beschrinktes Territorium, auf
das uns eine moderne Bewegung wieder einschrinken mochte, deren Fehler mit
einem Worte darin besteht: dal} sie unsere religiose Mission in der Weltgeschichte
preisgibt fiir eine politische Misére oder Opportunitit. Isracls Beruf aber ist die
religiose Diaspora unter dem Glauben an das Jerusalem der Menschheit.!!
Fur Cohen entspricht die antimessianische Konzeption des Zionismus ei-
nem Verrat an der historischen Mission des Judentums zur Verbesserung
der Welt. Diesen Vorwurf eines Antimessianismus und eines Missverste-
hens des Judentums sollte Cohen in spiteren Schriften noch haufiger gegen
den Zionismus erheben und ausbauen, wie noch zu sehen sein wird.

Interessanterweise wird Cohen in seinem Spatwerk auch Spinoza im-
mer wieder Antimessianismus und mangelhaftes Verstehen des Judentums
vorwerfen. In ,,Die Messiasidee® wird Spinoza jedoch weder erwihnt
noch kritisiert.

In der Ezhik des reinen Willens hat Cohen sein Messianismuskonzept
grundlegend in dem Kapitel ,,Das Ideal” entfaltet und die Bedeutung des

nischen Zeitalters vollzieht sich innerhalb der Geschichte und ist innerweltlich
gedacht. Moralisch handelnde Individuen sind die Akteure dieser historischen
Menschheitsbefriedung.

9 Hermann Cobens Jiidische Schriffen (wie Anm. 4), Bd. I, S. 121.

10 HERMANN COHEN, Werke, Bd. VII: Ethik des reinen Willens, Hildesheim/Ziirich
/New York 62002,

11 Hermann Cobens [iidische Schriffen (wie Anm. 4), Bd. I, S. 123f.

233



judischen Messianismus fiir eine universale Ethik herausgestellt. Er spricht
in diesem Kapitel von der Fokussierung des Willens auf die Zukunft als
wichtigstem Kennzeichen von Ethik.!? Nur die prophetische Religion hat
fiir Cohen die Entwicklung der Zukunftsidee geleistet. Das aus der Idee
des einen Gottes abgeleitete Ziel prophetischer Religion stellt die geeinte
Menschheit dar. Diese Vorstellung einer befriedeten Menschheit wird in
der Religion auf die Zukunft und nicht wie im Mythos auf die Vergangen-
heit projiziert und im Messiasgedanken widergespiegelt. Die universalisti-
sche Ethik soll diesen auf die Zukunft ausgerichteten Gedanken aus dem
judischen Messianismus lbernehmen, um die Zukunftsorientierung der
Ethik zu gewihrleisten.!® Der monotheistisch-messianische Glauben lie-
tfert demnach in Cohens Darstellung den Grund fiir die Zuversicht auf
eine tatsichlich mogliche menschliche Moral in der Welt und ist damit fiir
eine universalistische Ethik zwingend notwendig.

Auch in der 1910 erschienenen zweiten Auflage seines moralphiloso-
phischen Werkes Kants Begriindung der Ethik findet sich eine kurze Ausei-
nandersetzung mit dem Thema Messianismus. Cohen wendet sich hier mit
der Begriindung gegen Mendelssohns Kritik am Fortschrittsdenken'®, dass

12 Vgl. Ethik des reinen Willens (wie Anm. 10), S. 399.

13 Vgl. Ethik des reinen Willens (wie Anm. 10), S. 407.

14 Mendelssohn hatte sich in Jerusalem explizit gegen Lessings positives Entwick-
lungskonzept gestellt. Fiir ihn gab es nur eine moralische Reifung des Einzel-
nen. Gegen die Idee einer Entwicklung der Menschheit verwehrte er sich hin-
gegen und sah diese vielmehr in einem Zustand des ewigen Oszillierens zwi-
schen Entwicklung und Ruckfall. Vergleiche hierzu die Stelle in Jerusalens in
der es heil3t: ,,Ich fiir meinen Theil habe keinen Begriff von der Erziehung des
Menschengeschlechts, die sich mein verewigter Freund Lessing von, ich weis
nicht, welchem Geschichtsforscher der Menschheit, hat einbilden lassen. Man
stellet sich das collektive Ding, das menschliche Geschlecht, wie eine einzige
Person vor, und glaubt, die Vorsehung habe sie hicher gleichsam in die Schule
geschickt, um aus einem Kinde zum Manne erzogen zu werden. Im Grunde
ist das menschliche Geschlecht fast in allen Jahrhunderten, wenn die Meta-
pher gelten soll, Kind und Mann und Greis zugleich, nur an verschiedenen
Orten und Weltgegenden. [...] Der Mensch gehet weiter; aber die Menschheit
schwankt bestindig zwischen festgesetzten Schranken, auf und nieder, behalt
aber im Ganzen betrachtet, in fast allen Perioden der Zeit ungefihr dieselbe
Stufe der Sittlichkeit, dasselbe Maal3 von Religion und Irreligion, von Tugend
und Laster, von Glickseligkeit und Elend; [...] (Moses Mendelssohn, Jerusa-
lem oder iiber religiose Macht und Judentum, in: DERS., Gesammelte Schriften. | ubildnms-
ansgabe, Bd. VIIL: Schriften zum [udentum Teil 2, bearb. von ALEXANDER ALT-
MANN, Stuttgart-Bad Cannstatt 1983, S. 99-204, hier S. 162-164.

234



die Skepsis dem judischen Messianismus widerspricht. Den Begriff des
Messianismus definiert er an dieser Stelle nicht naher.!> Die Kritik ver-
deutlicht jedoch, dass der Begriff des Messianismus hier fiir Cohen wie in
seinen anderen Schriften die Moglichkeit der moralischen Entwicklung
der Menschheit und den Inbegriff einer durch moralische Verehrung Got-
tes geeinten Menschheit bemhaltet.!6

Besonders deutlich wird die Bedeutung des Messiaskonzeptes fur Religi-
on und Ethik noch einmal in Der Begriff der Religion im System der Philosophie
(1915)"7 beschrieben. Cohen argumentiert hier, die Propheten, vor allem
Micha, haben im Zusammenhang mit der Herausbildung des streng mono-
theistischen Gottesbegriffes einen universalistischen Begriff des Menschen
entwickelt, der spaterhin fir die Ethik bedeutsam wird. Dieser prophetische
Menschenbegrift beinhaltet einen Abschied von einer Definition des Men-
schen in Abhingigkeit von seinem empirischen Dasein und vor allem in
Abhingigkeit von den Begriffen Volk und Staat. Parallel zum Gedanken des
einzig einen Gottes wurde der Mensch Cohen zufolge im prophetischen
Denken nur als derjenige einer einzigen geeinten Menschheit gedacht. Die
Verwirklichung dieses Menschheitsideals im messianischen Zeitalter stellte
das Hauptziel des Prophetismus dar. Den Messianismus definiert Cohen
wiederum als die Hoffnung auf die zukiinftig geeinte Menschheit:
Das ist der Inbegriff des Prophetismus: die Realisierung der Einen Menschheit im

messianischen Zeitalter. Und das ist der Inbegriff des Messianismus: die Hoff-
nung, die Zuversicht auf diese Zukunft der Menschheit.!®

3. Kritik an Spinoza

Cohen stellt in seinen spiten Werken seine Philosophie nicht nur als Wei-
terentwicklung von Kant und judischem Rationalismus, sondern auch als
Abgrenzung gegen Spinoza dar. Besonders deutlich ist diese Einstellung in

15 Er formuliert: ,,Und vielleicht auch ist er, um dem Vorurteil zu entgehen, dal}
das Spitere immer das Bessere sei, zu der traurigen, dem Messianismus des
Judentums widersprechenden Skepsis gegen den bestindigen Fortschritt des
Menschengeschlechts gekommen.* (Kants Begriindung der Ethik, Hildesheim/
Zurich/New York 32001 [= Werke, Bd. 2], S. 532).

16 Er schreibt: ,,Das ist der Sinn des Messianismus der in der sittlichen Gottes-
verehrung geeinigten Menschheit, der den letzten Sinn der Religion bildet*.
(Kants Begriindung der Ethik [wie Anm. 16], S. 556.

17 Werke, Bd. X: Der Begriff der Religion im System der Philosophie, Hildesheim/Ziirich
/New York 22002.

18 Der Begriff der Religion (wie Anm. 17), S. 34. Vel. dazu auch Kleinere Schriften, Bd.
VI (wie Anm. 2), S. 216 sowie Kieinere Schriften, Bd. VI (wie Anm. 2), S. 252f.

235



seiner spiten Religionsschrift Die Religion der Vernunft aus den Quellen des [uden-
tums (1919)1 zu erkennen. Sein Systerz der Phitosophie verstand Cohen bereits
als Abgrenzung gegen Identititsphilosophie und Pantheismus, wobei
Spinozas Pantheismus eine Sonderstellung einnimmt und Cohens Kritik
sich vor allem auf dessen Wirkung auf eine universelle Ethik konzentriert.
Spinozas Darstellung des Judentums spielen in dieser Schaffensphase noch
keine Rolle. Diese wird offensichtlich erst ab dem Zeitpunkt relevant, als er
sich intensiver mit Kants Religionsphilosophie zu beschiftigen beginnt. So
wird in der zweiten Auflage von Kants Begriindung der Ethik aus dem Jahre
1910, die in dem neu hinzugekommenen vierten Teil auch ein eigenes Kapi-
tel zur Religion enthilt, eine zunehmend ablehnende Haltung gegeniiber
Spinoza deutlich. Hier widmet sich Cohen zum ersten Mal Spinozas Dar-
stellung des Judentums und stellt diese in einen Zusammenhang mit Kants
Kritik des Judentums. Erstmals untersucht er Spinozas Tractatus 'Theologico-
Politiens®® und konzentriert sich nicht nur wie in vorhergehenden Schriften
auf dessen Ezbica. Er entfaltet eine Kritik an dessen Naturrechtsbegriff, die
spater in Rekgion der VVernunft auns den Quellen des Judentums ausgebaut wird.”!
Fir ithn stellt das Naturrecht eine Verbindung zwischen Ethik und positi-
vem Recht dar. Seine Kritik an Spinozas Naturrechtsvorstellungen beinhal-
tet, dass in dessen Darstellung dem Menschen im Naturzustand schon ein
absolutes Recht zukommt und er bereits ein Individuum ist. Der Moralitat
bliebe damit kein eigenstindiger Bereich vorbehalten. Dieser aus der Sicht
Cohens falsche Menschenbegriff Spinozas lisst sich Cohen zufolge wiede-

19 Das Buch wurde nach Cohens Tod von seiner Frau Martha Cohen 1919 her-
ausgeben: HERMANN COHEN, Die Religion der 1 ernunft ans den Quellen des [uden-
tums, Leipzig 1919. Eine zweite, von Bruno Strauf3 tiberarbeitete Auflage er-
schien 1929 unter leicht verindertem Titel: HERMANN COHEN, Religion der
Vernunft ans den Qunellen des [ndentums, nach dem Manuskript des Verfassers neu
durchgearbeitet und mit einem Nachwort versehen von Bruno Strauf3, Frank-
furt a. M 21929.

20 BARUCH DE SPINOZA, Tractatus Theologico-Politicus, in: DERS., Opera, hrsg. von
CARL GEBHARDT, 4 Bde, Heidelberg 1925, Bd. I1I. Der lateinische Text wird
nach der Ausgabe von Carl Gebhardt zitiert. Den lateinischen Zitaten sind die
deutschen Ubersetzungen der folgenden Ausgabe beigestellt: BARUCH DE
SPINOZA, Theologisch-politischer Traktat, Auf der Grundlage der Ubersetzung
von Carl Gebhardt neu bearbeitet, eingeleitet und herausgegeben von GUN-
TER GAWLICK, Hamburg 1994.

21 Diese Kritik an Spinozas Naturrechtsbegriff hat schon Cohens Lehrer am
Judisch-Theologischen Seminar in Breslau, Manuel Joél, formuliert. Vgl. MA-
NUEL JOEL, Spinoza’s Theologisch-Politischer Traktat anf seine Quellen gepriift, Breslau
1870, S. 7.

236



rum auf dessen pantheistische Metaphysik zurtickfiihren, in welcher der
Begriff des Menschen und Gottes zusammenfielen. Dies resultiert seiner
Ansicht nach in einer falschen Konzeption des Menschen.??

Bei seiner niheren Untersuchung des Tractatus Theologico-Politicus hebt
Cohen Spinozas Errungenschaften im Bereich der Bibelexegese lobend
hervor. Zugleich kritisiert er jedoch dessen Vorstellung von Religion und
Judentum. Vor allem Spinozas Ziel der Unterordnung der Religion unter
die Bedurfnisse des Staates und die mangelnde Wiirdigung des Judentums
als eine auf die Errichtung und Erhaltung des Staates abzielende Religion
werden hier von Cohen mit der Begrindung eines negativen Einflusses
auf Kants Philosophie abgelehnt:

Um so gefihrlicher aber wird sein Finfluss da, wo er, nicht inbezug auf Recht und
Staat, und auch nicht auf den Begriff der Religion, aber auf die Beurteilung der

geschichtlichen Urform derselben, welche das Judentum bildet, von Spinozas
Forschung sich abhingig macht.??

Der Eindruck, dass die Wirkung von Spinozas Ansatz offensichtlich den
Hauptgrund fiir Cohens Kritik darstellt, erhirtet sich bei naherer Untersu-
chung seiner Argumentation. Der Vorwurf eines mangelnden Messianis-
mus wird hier von Cohen noch nicht gegeniiber Spinoza erhoben, jedoch
wirft er ithm eine falsche Auffassung des judischen Prophetismus und
einen Mangel an Loyalitit gegeniiber dem Judentum vor:

Es darf nun zwar nicht gefordert werden, dass der Begriinder der Bibelkritik
diesen ihren wichtigsten Ertrag, den das Verstindnis von der Weltmission des
israelitischen Prophetismus bildet, selbst hitte vorwegnehmen missen. Aber
Kant gegentiber lisst sich die Betrachtung nicht zuriickdringen: wieviel lichtvoller
und reifer die geschichtliche Wirkung dieser Arbeit Spinozas geworden wire,
wenn eine Spur von jenem Gefiithl der Dankbarkeit, der Treue und auch selbst
dem Hochgefihl seiner Mission gegeniiber, der Bescheidenheit und der dadurch
geweckten theoretischen Selbstkritik ihm beigewohnt hitte, [...] Wir werden se-
hen, wie die Urteile und Beweisfihrungen Spinozas fiir Kants Auffassung des
Alten Testamentes bestimmend wurden.?*

Diesen hier erwihnten Nachweis erbringt Cohen jedoch nicht. Die Ubet-
zeugung, dass Spinozas Darstellung fir Kants Auffassung des Judentums
verantwortlich war, ist jedoch nicht nur fir Cohen, sondern auch fir andere
Vertreter des jidischen Kantianismus typisch.? In den Folgejahren wird die

22 Kants Begriindung der Ethik (wie Anm. 16), S. 385f.

23 Kants Begriindung der Ethik (wie Anm. 16), S. 389.

24 Kants Begriindung der Ethik (wie Anm. 16), S. 466f. Vgl. auch Kants Begriindung
der Ethif (wie Anm. 16), S. 476tf.

25 Sie wird auch von Julius Guttmann in einem Vortrag aus dem Jahre 1907

237



in der zweiten Auflage von Kants Begriindung der Ethik begonnene Kritik an
Spinozas Darstellung des Judentums von Cohen weiterentwickelt.

In einem sehr umfassenden Aufsatz aus dem Jahr 1915, , Spinoza Gber
Staat und Religion, Judentum und Christentum® 26, weitet Cohen seine
Kritik an Spinozas Darstellung des Judentums aus und begriindet sie ex-
plizit mit seiner Vorstellung von Prophetismus und Messianismus.?” Auch
in diesem Aufsatz gelten Cohen die Lehren der israelitischen Propheten
als eines der wichtigsten Entwicklungsmomente des Monotheismus, da
thm zufolge hier eine fiir das menschliche Zusammenleben essentielle
Soziallehre entfaltet wird. Auf dieser Grundlage ist auch die Idee des Mes-
sianismus entwickelt worden, welche die Idee des ewigen sittlichen Fort-
schritts der Menschheit beinhaltet.

vertreten. Er formuliert seine Kritik folgendermallen: ,,Die letzte Quelle fiir
diese sich mit den geschichtlichen Tatsachen kaum noch berithrende Auffas-
sung des Judenthums diirfte die bei all ihrer kithlen Ruhe und Gelassenheit
doch von so leidenschaftlichem Hass erfiillte Darstellung sein, die Spinoza in
seinem theologisch-politischen Traktat von dem ihm verlassenen Glauben
entwirft. Alle wesentlichen Ziige des Kantischen Bildes, die Herabdriickung
des Judenthums zu einer nur politischen Gemeinschaft, der Hinweis auf den
bloss juristischen Sinn selbst seiner moralischen Gebote, die Berufung auf die
ausschlieBliche Verheissung dusserlicher, zeitlicher Giiter, alles das findet sich
in einer bis in einzelne hinreichenden Ubereinstimmung schon bei Spinoza.*
JULIUS GUTTMANN, Kant und das Judentum, in: NATHAN PORGES & JULIUS
GUTTMANN, Kant und das Judentum, Leipzig 1908 (= Schriften der Gesellschaft
zur Forderung der Wissenschaft des Judentums, Bd. 4), S. 41-61, hier S. 50.
Cohen war mit diesem Vortrag vertraut, wie eine Bemerkung in einem Vor-
trag aus dem Jahre 1910 belegt. Vgl. HERMANN COHEN, Innere Bezichungen
der Kantischen Philosophie zum Judentum, in: DERS., Werke, Bd. XV: Kleinere
Schriften Bd. IV: 1907-1912, bearbeitet und eingeleitet von HARTWIG WIEDE-
BACH, Hildesheim/Ziirich/New York 2009, S. 309-345, hier S. 316.

26 Vgl. HERMANN COHEN, Spinoza iber Staat und Religion, Judentum und
Christentum, in: DERS., Werke, Bd. XVI: Kleinere Schriften Bd. V: 1913-1915,
bearbeitet und eingeleitet von HARTWIG WIEDEBACH, Hildesheim/Zirich/
New York 1997, S. 319-426.

27 Diesem Aufsatz geht ein von Rosenzweig 1929 vertffentlichter Vortrag
Cohens aus dem Jahre 1910 voraus, der jedoch gegentiber dem Aufsatz von
1915 keine wesentlich anderen Argumente beinhaltet. Vgl. ,,Ein ungedruckter
Vortrag Hermann Cohens tiber Spinozas Verhaltnis zum Judentum®, eingelei-
tet von FRANZ ROSENZWEIG, in: Festgabe gum zebnjabrigen Bestehen der Akadenie
fiir die Wissenschaft des Judentums 1919-1929, Berlin 1929, S. 42-68. Rosenzweig
verweist in seiner FEinleitung jedoch zu Recht darauf, dass dieser Vortrag et-
was weniger polemisch als der spitere Aufsatz Cohens ausfillt (ebenda S. 43).

238



In erster Linie fehlt Cohen in Spinozas Ansatz die Idee der moglichen
moralischen Entwicklung der Menschheit, welche mit dem Messiasgedan-
ken verbunden ist. Dieser Mangel bei Spinoza steht fir ihn in enger Ver-
bindung mit dessen Konzeption von Prophetie und Propheten. Der Feh-
ler besteht fur ihn darin, dass Spinoza den Propheten zwar moralisches
Verhalten, jedoch keine besondere Erkenntnistihigkeit im Hinblick auf
Gott und Natur bescheinigt. Erkenntnisfihigkeit und dabei vor allem
Gotteserkenntnis sind fiir Cohen jedoch untrennbar mit der Sittlichkeit
verbunden.?® Wenn Spinoza den Propheten diese Fahigkeit abspricht,
negiert er damit fiir Cohen ebenfalls den sittlichen Wert der prophetischen
Lehren. Tatsdchlich erkennt Spinoza im Tractatus 'Theologico-Politics den
Prophetenschriften sowie der Bibel insgesamt durchaus einen Nutzen
zu.2? Darltiber hinaus bildet der antike hebriische Staat bei thm das Modell
fir die Austibung von Nichstenliebe und Armenfiirsorge innerhalb eines
Staates.’® Cohen erkennt im Rahmen seiner Kritik an, dass Spinoza den
prophetischen Texten eine positive Auswirkung auf Frommigkeit und
Gesinnung zugesprochen hat. Diese Uberzeugung stellt jedoch fiir Cohen
einen Widerspruch dar, da Gesinnung fir ihn nur im Kantischen Sinne

28 Vgl. Kleinere Schriften Bd. IV (wie Anm. 25), S. 360 ff. Die Autfassung, dass
Erkenntnisfihigkeit und Sittlichkeit eng miteinander verbunden sind wurde
von Cohen bereits in seinem ethischen Systemwerk der Ezhik des reinen Willens
entfaltet. Erkenntnis Gottes, Naturerkenntnis und sittliche Erkenntnis sind
durch das sogenannte Grundgesetz der Wahrheit, welches durch die Idee
Gottes verbirgt wird, eng miteinander verbunden. Vgl. beispielsweise Ezbik
des reinen Willens (wie Anm. 10), S. 455ff sowie 498ff.

29 Vgl. dazu beispielsweise Spinozas Ausfiihrungen zur positiven Auswirkung
biblischer Geschichten auf den Gehorsam und ihre erbauliche Wirkung, wes-
halb er von utilitatem et necessitaten: (Lractatus theologico-politions XV, S. 174), Nitz-
lichkeit und Notwendigkeit derselben spricht. Desweiteren beinhaltet die heb-
rdische Bibel fir ihn wichtige Lehren zu charitate et vero animo (Tractatus theolo-
gico-politiens X11, S. 148), Nachstenliebe und wahre Gesinnung. Carl Gebhardt
Ubersetzt vero animo mit dem Terminus ,,Gesinnung® (Theolgisch-politischer
Traktat XI1, S. 200). Spinozas Unterscheidung zwischen Intellektuellen, die
der biblischen Geschichten nicht bedurfen, und dem gewdhnlichen Volk,
welches die Geschichten bendtigt, widerspricht jedoch Cohens Vorstellung
einer universalen Vernunftbegabung.

30 Vgl. dazu das folgende Zitat: Deinde panpertas nullibi tolerabilior esse poterat, quam ubi
charitas erga proximum, hoc est, erga conciven summia pietate coli debebat, nt Deunr sunm
regem propitium haberent (Tractatus theologico-politiens XV1I, S. 202). ,,Auch konnte die
Armut nirgends ertriglicher sein als hier, wo man die Liebe gegen den Nichs-
ten, d.h. gegen den Mitbiirger mit aller Hingabe iiben muf3te, um sich Gott den
Konig geneigt zu machen.” (Theologisch-politischer Traktat XV1I, S. 268t).

239



auf Basis einer Vernunfterkenntnis moglich wird, welche Spinoza den
Propheten abspricht. Die Tatsache, dass Spinoza die Armengesetzgebung
des antiken israelitischen Staates durchaus wiirdigt, wird von Cohen véllig
aulen vor gelassen. Er wirft ihm nur eine falsche Auffassung der prophe-
tischen Soziallehren vor und macht dies an der Behauptung fest, dass
Spinoza keine Einsicht in die soziale Bedeutung der Etablierung der Insti-
tution des Shabbats gehabt habe.3!

Ein weiterer Kritikpunkt Cohens richtet sich gegen Spinozas Beurtei-
lung der geoffenbarten Gesetzgebung. Letztere stellt fur Spinoza nur die
Gesetzgebung des israelitischen Staates dar, die keine universalen morali-
schen Lehren beinhaltet, weshalb er die Gultigkeit der judischen Zeremo-
nialgesetzgebung auf die Existenzdauer des israelitischen Staates be-
schrinkt.??> Auch Cohen geht von einem partikularistischen Charakter
einzelner Gesetze aus. Jedoch hat Spinoza fiir thn den Fehler begangen,
aufgrund dieser Einzelgesetze die gesamte mosaische bzw. biblische Ge-
setzgebung als ausschlieBlich auf den israelitischen Staat bezogen zu be-
werten und dabei deren universalistischen Charakter zu tibersehen.3?

Vor allem verwehrt sich Cohen innerhalb seines Aufsatzes jedoch ge-
gen Spinozas Unterstellung einer Forderung des Hasses gegen andere
Volker durch die antiken israelitischen Staatslehren.?* Cohens Wider-
spruch beinhaltet eine lange Erorterung zum Begriff des Fremdlings und
des Noachiden im Judentum.? Bestitigung fir seinen Vorwurf einer Un-
kenntnis prophetischer Schriften auf Seiten Spinozas findet Cohen in der
protestantischen Bibelforschung seiner Zeit:

Die Bibelforschung hat nun zwar inzwischen erkannt, und zur allgemeinen Aner-

kennung gebracht, dal3 Spinoza auch nicht die leiseste Ahnung von den eigentli-
chen Urhebern des Judentums, von den Propheten gehabt habe.36

31 Vgl. Kleinere Schriften IV (wie Anm. 25), S. 3831,

32 Vgl. dazu insbesondere Tractatus theologico-politicus V, S. 55-58.

33 Cohen schreibt hierzu beispielsweise: ,,Dennoch diirfte es schlechterdings
unverstindlich bleiben, wie es Spinoza moglich werden konnte, den notwen-
digen Partikularismus der Staatsgesetze zu verallgemeinern auf den gesamten
Inhalt der mosaischen und der alttestamentlichen Gesetze tiberhaupt.”. Kleine-
re Schriffen IV (wie Anm. 25), S. 3701

34 Spinoza erhebt diesen Vorwurf tatsichlich. Vgl. Theologisch-politischer Traktat
XVIIL, S. 201.

35 Zur Problematik der noachidischen Gebote bei Spinoza sowie Cohen vgl.
ebenfalls BEATE ULRIKE LA SALA, Spinoza bei Hermann Coben, Freiburg 2012
(im Druck).

36 Kieinere Schriften IV (wie Anm. 25), S. 413.

240



Die prophetischen Texte beinhalten fiir Cohen schon Konzeptionen, die
fir eine universalistische Ethik bedeutsam sind. Eine falsche Bewertung
der Propheten fuhrt also fur Cohen notwendig zu einer Fehldeutung des
Messianismus und damit auch der Essenz des Judentums. Insofern ist es
schlissig, dass Cohens Hauptkritikpunkt gegentiber Spinoza letztlich nicht
dessen mangelhaftes Verstindnis des Prophetismus, sondern die daraus
resultierende Fehldeutung des Messianismus darstellt:

Der grol3e Bibelforscher hat kein Verstindnis gefunden fiir den Prophetismus.
Daher konnte er sich so leicht in die Christologie von seinem Pantheismus aus
hineinlenken lassen, weil ihm der prophetische Messianismus mit seiner Zukunft
der Menschheit gar nicht zur Einsicht gekommen ist.?’

Fir Cohen bedingt die Konzeption der Ewigkeit des sittlichen Fort-
schritts, die Moglichkeit von Ethik. Diese Ewigkeitsidee existiert fur ithn
nur im judischen Messianismus. Wenn also Spinoza von thm eine falsche
Auffassung von Prophetismus und Messianismus vorgeworfen wird, ist
diese zugleich auch der Beweis dafiir, dass mit Spinozas Ansatz Ethik
unmoglich ist.

Cohens resumiert seine Widetlegung, indem er den Gegensatz zwi-
schen Spinozas Auffassungen und dem tatsichlichen Inhalt jadischer
Religion hervorhebt:

Aber schlechterdings unvereinbar ist mit dem lebendigen, personlichen Judentum
der vollstindige Defekt des Prophetismus, die vollstindige innerliche Verhaltnis-
losigkeit zum messianischen Zukunftsgedanken der Menschheit und zu seinen
Waurzeln, die in der mosaischen Sozialgesetzgebung gelegen sind.?

Der gegen den Zionismus erhobene Vorwurf sollte nicht viel anders klin-
gen und kann in Zusammenhang mit diesen AuBerungen gesehen werden.

In den Publikationen der Folgejahre baut Cohen seine Spinozakritik
weiter aus. Sie kulminiert in seinem Spitwerk Religion der VVernunft ans den
Quellen des [udentums. Hier hebt er an den entscheidenden Eckpfeilern sei-
ner Idee des Judentums immer wieder die Unvereinbarkeit seiner Vorstel-
lungen mit Spinozas Pantheismus und Ethik hervor. Neben einer Ableh-
nung von Spinozas Auffassung von Mitleid, Sittlichkeit, Gottesliebe oder
der Idee des Noachiden ist es vor allem der Gottesbegriff von Spinoza,
welcher Ablehnung erfihrt. Das Motiv eines mangelnden Messianismus
bei Spinoza kommt in Religion der 1 ernunft aus den Quellen des [udentums nicht
zur Sprache. Jedoch ist die Annahme naheliegend, dass die in diesem
Werk entfalteten Konzeptionen nicht zuletzt auch eine Antwort auf

37 Kleinere Schriften IV (wie Anm. 25), S. 421.
38 Kleinere Schriften IV (wie Anm. 25), S. 425.

241



Spinoza bieten sollen. Insofern erweist sich auch dieses Werk Cohens von
einer intensiven Auseinandersetzung mit Spinoza gepragt und weist
durchaus Gemeinsamkeiten mit dessen Ansatz auf.

4. Kritik am Zionismus

Hermann Cohen hat seine Kritik am Zionismus sowohl in einzelnen Auf-
siatzen, als auch in seinen groB3en philosophischen Werken formuliert. Am
deutlichsten hat er dieser Kritik in den Aufsitzen ,,Zionismus und Religi-
on“ (1916)* und ,,Antwort auf das offene Schreiben des Herrn Dr. Mar-
tin Buber an Hermann Cohen® (1916)* Ausdruck verliehen. Natiirlich
fehlt auch in seinem religionsphilosophischen Spitwerk, der Religion der
Vernunft ans den Quellen des Judentums, die Auseinandersetzung mit der Frage
des Zionismus nicht.

Wie bereits gezeigt, hat Cohen den Vorwurf der Verhinderung des ju-
dischen Messianismus bereits in seinem Aufsatz ,,Die Messiasidee® gegen
den Zionismus erhoben. Zu diesem Zeitpunkt bildete eine Unkenntnis
des Messianismus noch kein Argument gegen Spinoza. In den erwihnten
Aufsitzen von 1916 macht Cohen dem Zionismus im Kontext seiner
Kritik wiederum eine Unkenntnis des Messianismus zum Vorwurf. Dieses
mangelnde Verstindnis auf Seiten des Zionismus erwichst fiir Cohen
nicht wie im Falle der in dem Artikel von 1915 gegen Spinoza erhobenen
Kritik aus einer Unkenntnis und falschen Bewertung der Bedeutung der
Zeremonialgesetzgebung, die in einer abwertenden Darstellung des Juden-
tums als Partikularismus mundet. Vielmehr stellt das zionistische Ziel der
Erlangung eines eigenen Staates das Hauptproblem dar. Die Idee der Ei-
genstaatlichkeit lehnt Cohen grundsitzlich ab, weil damit ein jidischer
Partikularismus gepflegt wird, welcher dem messianisch-universalistischen
Grundgedanken des Judentums diametral entgegensteht.*!

Wie dargelegt beinhaltet das Judentum fiir Cohen bereits in seiner
messianischen Grundlehre das moralische Menschheitsziel in Form einer
Zukunftshoffnung. Israel selbst wird dabei zum ,Boten der Mensch-

39 Kleinere Schriften V1 (wie Anm. 2), S. 211-221.

40 Kleinere Schriften V1 (wie Anm. 2), S. 241-260.

41 Cohen befand sich mit dieser Einstellung im Einklang mit vielen Vertretern
eines liberalen Judentums, auch der liberalen Rabbinen, in Deutschland. Vgl.
dazu MICHAEL A. MEYER, Liberal Judaism and Zionism in Germany, in:
SHMUEL ALMOG (Hg.), Zionism and Religion, Hanover 1998, S. 93-106, insbe-
sondere S. 93-96.

242



heit“4?, indem es die messianische Lehre vertritt und befordert. Seine Er-
wihlung dient der historischen Verwirklichung der geeinten Menschheit.
Diese Definition des Judentums steht fir Cohen im Widerspruch zu den
Forderungen des Zionismus. Der Zionismus beschiftigt sich weder mit
dem prophetischen Ideal der geeinten Menschheit, noch mit dem messia-
nischen des Zustandekommens dieser Einheit in der Zukunft. Schon al-
lein dadurch widerspricht der Zionismus dem Judentum, denn Cohen
formuliert in seinem Zionismusaufsatz ganz deutlich:

Ohne Hoffnung auf die messianische Menschheit gibt es fiir uns kein Judentum.
Und wer das Judentum in seiner Grundlehre grundsitzlich fiir das judische Volk
reserviert hlt, der verleugnet den Einzigen Gott der messianischen Menschheit.*3
In dem an Buber gerichteten Antwortschreiben formuliert Cohen auch
den notwendigen Umkehrschluss dieser Uberzeugung: ohne die Pflege des
messianischen Ideals als Grundinhalt des Judentums kann es auf Dauer
keinen Fortbestand judischer Religion geben.* Der Zionismus trigt folg-
lich aktiv zum Untergang des Judentums bei, indem er nicht nur den Mes-
sianismus nicht férdert, sondern ihn gar nicht erst anerkennt. Die beson-
dere Bedeutung und die eigentliche Aufgabe des Judentums, nimlich die
Pflege und Unterstiitzung der universalen ethischen Werte, werden somit
durch den Zionismus zerstort.

Ein weiterer Vorwurf, den Cohen in dem Aufsatz ,,Zionismus und Religi-
on* kurz gegen den Zionismus erhebt, ist der des pantheistischen Denkens.*
Dieser Kritikpunkt wird von Cohen jedoch nicht inhaltlich entfaltet und man
kann davon ausgehen, dass er in erster Linie polemischen Zielen dient. Dieser
Vorwurf fiigt sich auf jeden Fall gut ins Gbrige Muster der Kritik. Das panthe-
istische Denken, insbesondere wie dargelegt Spinoza, werden von Cohen ob
eines Gottesbegriffes kritisiert, der eine Ethik unmdglich macht. Nur die
monotheistische Idee des einzig einen Gott fordert die eine geeinte Mensch-
heit. Mit der Aufhebung von Gottes Einzigkeit im Pantheismus wird dann
auch der Menschenbegriff obsolet, denn wie Cohen in keiner seiner Schriften
mude wird zu wiederholen: ,,Der eine Gott fordert die eine Menschheit*46.
Der Pantheismusvorwurf gegen den Zionismus wiegt also in der Cohenschen
Argumentation doppelt schwer: Pantheismus steht gleichermallen fiir einen
Gegensatz zum Judentum wie zu jeglicher Ethik.

42 Kleinere Schriften V1 (wie Anm. 2), S. 216.
43 Kleinere Schriften V1 (wie Anm. 2), S. 217.
44 Kleinere Schriften V1 (wie Anm. 2), S. 255.
45 Kleinere Schriften VI (wie Anm. 2), S. 214.
46 Ethik des reinen Willens (wie Anm. 10), S. 405.

243



Cohen verwehrt sich auch vehement gegen eine Kritik von zionistischer
Seite, die Auffassung des Judentums als universalistischen Humanismus sei
,.eine Ausgeburt der Humanititsduselei des liberalen Rationalismus“4’. Dem
halt er entgegen, dass der Messianismus Bestandteil der Hebriischen Bibel
sowie der rabbinischen und der mittelalterlichen rationalistischen Literatur
ist. Wie auch im Falle von Spinoza erhebt Cohen hier gegen den Zionismus
den Vorwurf, die Hebriische Bibel, vor allem die Propheten nicht verstan-
den zu haben und daher falsch zu interpretieren. Das Resultat besteht in
dem Unvermdégen, das messianische Ideal zu vertreten. Stattdessen zielt der
Zionismus auf Absonderung und fithrt die nach Cohen schon von den
Propheten iiberwundenen Kategorien von Volk und Staat wieder ein. Auch
die grundsitzliche zeitliche Orientierung unterscheidet den Zionismus vom
Judentum. Der zionistische Gedanke der Wiederherstellung der Nation in
Israel richtet sich auf die Vergangenheit. Im Gegensatz dazu orientiert sich
die messianische Idee des Judentums an der Zukunft. Dartiber hinaus ist
diese Konzeption im Gegensatz zu dem Ansatz des Zionismus von der
Bindung an einen Ort frei.*® Diese Bemerkungen Cohens verdienen dahin-
gehend Aufmerksamkeit, als er die Zukunft bereits in seiner Ezhik des reinen
Willens als spezifisches Merkmal des reinen Willens ausgezeichnet hatte.*
Die riumliche Orientierung an einem Ort sowie die zeitliche an einem gol-
denen Zeitalter der Vergangenheit hatte er hier in den Bereich des Mythos
und des griechischen Denkens verwiesen. Das prophetische Judentum hat
sich durch seine Ausrichtung auf die Zukunft von dieser Herangehensweise
unterschieden.’® Deutlich wird diese Zukunftsorientierung in der Einfiih-
rung der Idee des Messias durch die Propheten. Cohen hatte aus diesen
Betrachtungen den Schluss gezogen, dass die einzigartige prophetische Zu-
kunftsidee in Form des Messiaskonzeptes in die philosophische Ethik tiber-
nommen werden muss, um dort den Gedanken aller Zukunftsorientierung
der Ethik abzusichern.® Wenn Cohen also im Zusammenhang seiner Zio-

47 Kleinere Schriften VI (wie Anm. 2), S. 216.

48 Zu den Unterschieden in den Ort- und Zeitkonzeptionen von Zionismus und
Messianismus vgl. Kleznere Schriften V1 (wie Anm. 2), S. 256f.

49 Vgl. Ethik des reznen Willens (wie Anm. 10), S. 398f.

50 Cohen schreibt hierzu: ,,In dieser Richtung auf die Zukunft entsteht die Reli-
gion im Unterschiede vom Mythos: die Religion der Propheten.” (Ethik des
reinen Willens [wie Anm. 10], S. 402).

51 Cohen formuliert: ,,Und darum liegt in ihm [dem prophetischen Messianis-
mus] eine sittliche Urkraft; die gewaltigste Idee, welche die Ethik aus einem
der philosophischen Methodik fremden Gebiete zu entlehnen und aufzuneh-

244



nismuskritik dem Zionismus Rickwirtsgewandtheit und Ortsgebundenheit
vorwirft und ithm in Konsequenz dessen die Befidhigung zu ethischen Ideen
und wahrer Religion abspricht, kann er hierfiir auf Konzepte zurtckgreifen,
die er schon innerhalb seiner Ethik entwickelt hat. Die Umsetzung prophe-
tischen Judentums bleibt fiir thn an die konkrete Ortlosigkeit von Juden
gebunden. Folgerichtig widerspricht die zionistische Forderung nach einem
tatsichlichen Staat fir Cohen ,,daher der Begriffswelt der Propheten und
der unseres gesamten philosophischen Rationalismus 2,

In Religion der Vernunft aus den Quellen des [udentums arbeitet Cohen die-
sen Vorwurf gegen den Zionismus stirker heraus. Fur Cohen richtet sich
der zionistische Ansatz mit der Forderung nach jiidischer Eigenstaatlich-
keit hier nicht einfach nur gegen den Messianismus, weil sein oberstes Ziel
nicht der ,Staatenbunde der Vélker* S auf dem Weg zur geeinten
Menschheit ist. Der Zionismus zerstort den messianischen Grundgedan-
ken des Judentums vor allem auch dadurch, dass er der Staatenlosigkeit
des jlidischen Volkes als einer Grundvoraussetzung der kinftigen
Menschheit entgegenwirkt. Fir Cohen symbolisiert das staatenlose judi-
sche Volk hier die Einheit der gesamten Menschheit, welche das Ziel allen
sittlichen Fortschritts der Menschheit darstellt. Cohen bringt dies folgen-
dermallen zum Ausdruck:

So ist denn das Doppelgeschick Israels: der Untergang seines Staates, aber die Er-
haltung des Volkes, ein providentielles Symbol fiir den Messianismus, als das Wahr-
zeichen des Monotheismus. Kein Staat, und doch ein Volk. Aber dieses Volk weni-
ger um seiner Nation willen, als vielmehr nur als Symbol der Menschheit.>*

Ohne die symboltrachtige Staatenlosigkeit Israels gibt es keine Hoffnung
auf die Umsetzung des universalistischen Messianismus. Zionistischer
Grundgedanke und Ziel bleiben fiir immer mit dem so verstandenen In-
begriff des Judentums unvereinbar.

Tatsichlich geht das Missverhaltnis des Zionismus zum Judentum fiir
Cohen tber eine bloBe Unvereinbarkeit beider sogar noch hinaus, da in
Cohens Perspektive der Zionismus mit seinem Ansatz hinter die ethisch-
universalistischen Errungenschaften judischer Religion weit zurtckfallt. Er
schreibt dazu im Zusammenhang seiner Auseinandersetzung mit den
Begriffen Nation und Nationalitat:

men hat; das lehrreichste Beispiel fiir den unléslichen Zusammenhang zwi-
schen Ethik und Religion.” (Ethik des reinen Willens [wie Anm. 10], S. 407.

52 Kleinere Schriften V1 (wie Anm. 2), S. 258.
53 Der Begriff der Religion (wie Anm. 17), S. 35.
54 Religion der Vernunft, 2. Aufl. (wie Anm. 19), S. 295.

245



Gehen wir jetzt auf das Problem des Judentums zuriick, so erkennen wir die
Rickstindigkeit des Zionismus im Begriffe der Nation. Wenn die Isolierung der
judischen Gemeinde notwendig bleibt, so wiirde es der messianischen Aufgabe
des Judentums widersprechen, dieses in einem Sonderstaate zu isolieren. Folglich
widerspricht dem messianischen Ideal auch die jiidische Nation.>

Der Zionismus in seinem Partikularismus beschrinkt also fur Cohen die
Idee einer messianischen Zukunft allein auf das Judentum und negiert die
messianische Menschheit. Das liasst sich nicht mit Cohens kantianisch
begriindeter Auffassung eines Judentums, das die universelle moralische
Menschheitsentwicklung befordert, vereinbaren. Fir ihn kann Messianis-
mus nur als ewiger moralischer Fortschritt der gesamten Menschheit ge-
dacht werden. Der Zionismus als diesem gegenliufiges Prinzip hat keinen
Begriff vom Messianismus und damit auch keinen vom Judentum.

5. Schluss

Wer die auf die Zukunft der gesamten Menschheit gerichtete messianische
Gottesidee nicht berticksichtigt, hat fiir Cohen das Wesen und damit die
ethische und geschichtsphilosophische Bedeutung des Judentums ver-
kannt. Eben dieser Vorwurf verbindet wie dargelegt Hermann Cohens
Kritik an Spinoza und am Zionismus. Da sowohl Spinoza als auch der
Zionismus seiner Uberzeugung zufolge diesen Messianismus nicht nur
nicht anerkennen, sondern ihm sogar entgegenwirken, gelten beide als
verwerflich. Wahrend Spinoza dem Judentum zu Unrecht einen inhiren-
ten Partikularismus unterstellt, begeht der Zionismus fiir Cohen den Feh-
ler, aktiv auf einen Partikularismus hinzuwirken. Cohens Argumentation
legt auch die Schlussfolgerung nahe, dass seine Ablehnung in beiden Fil-
len nicht ausschlieBlich philosophischer bzw. religionsphilosophischer,
sondern auch politischer Natur ist. Tatsdchlich wird von ithm beiden ge-
geniiber wiederholt die Anschuldigung erhoben, antisemitischen Vorwiir-
ten Vorschub zu leisten.”® Beide vertreten nicht Cohens moralisch-univer-
salistische Konzeption, welche sich auch gegen die antijudaistischen Vor-
wirfe Kants und seiner Nachfolger sowie gegen diejenigen von antisemiti-
schen Zeitgenossen richtete. Gegen Spinoza wiegt sein Vorwurf jedoch
schwerer. Zum einen liefert dessen Darstellung fiir Cohen den Gegnern
des Judentums Argumente. Andererseits verweist Cohen auch darauf, dass
sie eine indirekte Grundlage fir den Nationsbegriff des Zionismus bildet,
der ihm zufolge wiederum antijudaistische Polemik nach sich zieht.

55 Religion der Vernunft, 2. Aufl. (wie Anm. 19), S. 421.
56 Vgl. auch Kleinere Schriften V1 (wie Anm. 2), S. 213f,

246



	Der innere Zusammenhang von Hermann Cohens Spinoza- und Zionismus-Kritik

