
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 68 (2012)

Artikel: Der innere Zusammenhang von Hermann Cohens Spinoza- und
Zionismus-Kritik

Autor: La Sala, Beate Ulrike

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961599

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der innere Zusammenhang von Hermann Cohens
Spinoza- und Zionismus-Kritik

Von Beate Ulrike Lm Sala*

1. Einleitung
Hermann Cohen gilt sowohl als Kritiker der Philosophie Spinozas, als

auch des Zionismus. Diese beiden Kritiken stehen durchaus in
Zusammenhang miteinander, wie eine nähere Betrachtung verschiedener Texte
Cohens belegt. Dieser Zusammenhang ergibt sich zumindest für die

Rezeption Spinozas in Cohens Spätwerk.1
Cohens späte philosophische Kritik an Spinoza richtet sich, wie auch

schon in den Schriften des Systems der Philosophie, gegen dessen Gottesbegriff

und die damit verbundene Ethikkonzeption. Der pantheistische Ansatz

Spinozas verhindert ihm zufolge die Erstellung einer universalistischen

Ethik. Zugleich gilt ihm im Spätwerk Spinozas Ansatz als unvereinbar

mit dem Judentum, da jüdische Religion und ethischer Universalismus
für ihn unauflösbar miteinander verbunden sind. Diese Argumentation
weist Gemeinsamkeiten mit Cohens Bewertung des Zionismus auf. Den
Vorwurf des inhärenten Pantheismus und damit der falschen Auffassung
des jüdischen Gottesbegriffes erhebt Cohen beispielsweise in seinem Aufsatz

Zionismus und Religion (1916)2 ebenfalls gegen den Zionismus. Der
Spinoza- und Zionismus-Kritik hauptsächlich verbindende Vorwurf richtet

sich jedoch gegen die Abwesenheit bzw. Ablehnung des Messianismus

* Beate Ulrike Ua Sala, M.A. Universität Potsdam, Institut für Religionswissen¬
schaft, Am Neuen Palais 10, D-14469 Potsdam. — Dieser Aufsatz stellt die
überarbeitete Version eines Vortrages bei der Internationalen Tagung der
Hermann-Cohen-Akademie Monotheismus und Messianismus. Hermann Cohen zpm
90. Todestag in Amoldshain im Juni 2008 dar.

1 Eine genaue Darstellung der Rezeption Spinozas in den verschiedenen Phasen

von Cohens Werk habe ich in meinem Buch Hermann Cohens Spinoza-Rezeption,

Freiburg i. Br. 2012 (im Druck) herausgearbeitet.
2 HERMANN Cohen, Zionismus und Religion, in: DERS., Werke, Bd. XVII:

Kleinere Schriften, Bd. VI: 1916-1918, bearbeitet und eingeleitet von HARTWIG
WIEDEBACH, Hildesheim/Zürich/New York 2002, S. 211-221. Dieser Aufsatz

erschien im gleichen Jahr noch einmal unter dem Titel Religion und Zionismus

als Sonderdruck.

230



und damit des Begriffs der messianischen Menschheit in beiden Denkrichtungen.

Eben dieser Begriff stellt für Cohen eine der geschichtsphiloso-
phisch und ethisch bedeutendsten Grundideen des Judentums dar. Die
argumentativen Grundlagen dieser Kritik liegen in der Auffassung von
Prophetismus und Messianismus begründet, die von ihm in seinen

philosophischen Schriften vertreten wird. Der hier dargelegten Frage eines

Zusammenhangs zwischen Cohens Spinoza- und Zionismus-Kritik möchte
ich im Folgenden nachgehen.

2. Cohens Begriff des jüdischen Messianismus als Grundlage seiner
Kritik
Um Cohens Kritik an beiden Denkrichtungen besser nachvollziehen zu
können, sollte man sich zuallererst noch einmal sein eigenes Konzept von
jüdischer Religion und Messianismus vor Augen führen.3 Für Cohen stellt
das Judentum den Inbegriff einer universalistischen Vernunftreligion dar.

Die gereifte Form dieser Auffassung findet sich erst in seiner späten
Religionsphilosophie. Jedoch kann sie im Kern auch schon in vorhergehenden
Schriften gefunden werden.4 So hat Cohen die Uberzeugung, dass der

3 Zu Cohens Messianismusauffassung gibt es zahlreiche Publikationen. Für eine
kurze Einführung vgl. ANDREA POMA, Suffering and non-eschatological Mes-
sianism in Hermann Cohen, in: ReinieR MÜNK (Hg.), Hermann Cohen's critical

idealism, Dordrecht 2005, S. 412-428.
4 Alle Aufsätze Cohens zu jüdischen Themen sind seine Leben lang von der

Uberzeugung eines universalistischen Judentums geprägt gewesen. Schon in
seinem frühesten Aufsatz, „Heinrich Heine und das Judentum" aus dem Jahre
1867, der eine positive Auseinandersetzung mit Spinoza und dem Pantheismus
beinhaltet, formuliert Cohen diese Überzeugung. Vgl. HERMANN COHEN,
Heinrich Heine und das Judenthum, in: DERS., Werke, Bd. XII: Kleinere Schriften,

Bd. I: 1865-1869, Hildesheim/Zürich/New York 2012, S. 193-258. Auch in
dem frühen Aufsatz „Ein Bekenntnis in der Judenfrage" (1880) wird diese

Überzeugung Cohens deutlich. Der hier von Cohen unternommene Versuch
den Universalismus des Judentums herauszustellen, beinhaltet in Grundzügen
schon einige der Themen, die in seiner späten Religionsphilosophie besonders

Bedeutung erlangen. Mit diesem Aufsatz bezog er im sogenannten Berliner
Antisemitismusstreit von 1879/80 Stellung. Vgl. HERMANN COHEN, Ein
Bekenntnis in der Judenfrage (1880), in: [HERMANN COHEN:] Hermann Cohens

Jüdische Schriften, hg. von Bruno Strauß, 3 Bde, Berlin 1924, Bd. II, S. 73-94. Von
diesem Aufsatz hatte schon Rosenzweig in seiner Einleitung in Hermann Cohens

Jüdischen Schriften behauptet, dass er „zu dem Glänzendsten" gehöre, was Cohen
verfasst habe. Vgl. FRANZ ROSENZWEIG in: Hermann Cohens Jüdische Schriften, Bd.

I, S. XXVI. Der Aufsatz wird auch heute noch von vielen als Beleg dafür
angeführt, dass Cohen sich schon früh mit religionsphilosophischen Themen aus-

231



jüdische Prophetismus und der ihn vervollkommnende Messianismus die

geeinte Menschheit als oberstes Ziel haben, wiederholt in seinen moral-
und religionsphilosophischen Schriften entfaltet. Im Folgenden soll
zuallererst kurz Cohens Messianismuskonzept innerhalb von den Werken
skizziert werden, die sowohl seiner aus formulierten Kritik an Spinoza als

auch am Zionismus zeitlich vorausgehen, um die theoretischen Grundlagen

dieser Kritik zu verstehen.
Eine erste Ausführung erfährt Cohens Vorstellung von Messianismus

in dem spezifisch diesem Thema gewidmeten Aufsatz „Die Messiasidee"5

aus dem Jahre 1892.6 Hier bestimmt er einen universalen Messianismus

zum Hauptinhalt und Ziel jüdischer Religion. Die Idee des Messias steht
für eine Hoffnung auf Verbesserung, die der gesamten Menschheit offensteht.7

So beschreibt er die Entwicklung der Messiasidee als eine dreistufige

Entwicklung von einem personalen Messias als Retter Israels über
einen Erlöser der Menschheit hin zu einem universalen Messianismus.8 Die

einandergesetzt hat. Vgl. dazu MICHA BRUMLIK, Patriotismus und ethischer

Unsterblichkeitsglaube: Hermann Cohen, in: EVELINE GOODMAN-THAU (Hg.),
Vom Jenseits:jüdisches Denken in der europäischen Geistesgeschichte, Berlin 1997, S. 129-

142, hier S. 130. Für eine erste Einführung in den Berliner Antisemitismusstreit
vgl. WALTER BoehliCH (Hg): Der Berliner Antisemitismusstreit, Frankfurt 1965;
ULRICH Langer, Heinrich von Treitschke. Politische Biographie eines deutschen

Nationalisten, Düsseldorf 1998.

5 HERMANN Cohen, Die Messiasidee, in: Hermann Cohens Jüdische Schriften (wie
Anm. 4), Bd. I, S. 105-124.

6 Die Datierung des Textes ist nicht vollständig gesichert. Dieter Adelmann geht
beispielsweise davon aus, dass der Text erst 1898 von Cohen verfasst wurde.

Vgl. DIETER Adelmann, Zur Datierung einiger Schriften von Hermann
Cohen, in: DERS., „Peinige dein Denken": Uber den jüdischen Hintergrund der Philosophie

von Hermann Cohen. Aus dem Nachlass herausgegeben, ergänzt und mit einem
einleitenden Vorwort versehen von GÖRGE K. HASSELHOFF, Würzburg 2010,
S. 120-150, insbesondere S. 146f.

7 Cohen erweist sich in diesem Text als durchaus vertraut mit religionshistori¬
schen und theologischen Forschungsergebnissen seiner Zeit. Vgl. dazu CHRISTOPH

SCHULTE, Der Messias der Utopie. Elemente des Messianismus bei einigen

modernen jüdischen Linksintellektuellen, in: Menora 11 (2000), S. 251-278.
8 Der bei den frühen Propheten als Befreier Israels bezeichnete Messias wird

Cohen zufolge nach der Zeit des Exils zu einem Erlöser der Menschheit. Der
Idee wird ihre Personifizierung entzogen und in den zeitlichen und damit
geschichtlichen Begriff „die Tage des Messias" (Hermann Cohens Jüdische Schriften

[wie Anm. 4], Bd. I, S. 108) überführt. Cohen bezeichnet dies auch als

„Idealisierung des persönlichen Messias zum messianischen Zeitalter" (Hermann
Cohens Jüdische Schriften [wie Anm. 4], Bd. I, S. 117). Die Erlösung des messia-

232



talmudische Zeit gilt Cohen in diesem Aufsatz als Periode der endgültigen
Uberführung des Gedankens in eine Idee von rein ethischer Bedeutung,
die sich auf die konkrete geschichtliche Zukunft der Menschheit bezieht.
Dabei spricht er davon, dass die Messiasidee religionshistorisch „mehr [...]
eine Konsequenz, als [...] eine Grundlage der ethischen Wissenschaft"9

geworden sei. Diese Formulierung ist von Interesse, weil dem Messias in
Cohens 12 Jahre später erschienenem ethischen Hauptwerk Ethik des reinen

Willens (1904)10 genau diese Funktion zukommt. Der Aufsatz „Die
Messiasidee" beinhaltet auch erstmals eine Grundsatzkritik des Zionismus, welche

diesen als innerjüdischen Gegner des jüdischen Messianismus
darstellt. Der Zionismus beinhaltet für Cohen eine falsche Auffassung der
messianischen Hoffnung auf ein neues Jerusalem. Die Jerusalemshoffnung
steht für ihn weder für die außerweltliche Hoffnung auf ein himmlisches

Jerusalem, noch für das innerweltliche Streben nach der Errichtung eines

Staates. Vielmehr stellt sie für Cohen das Streben nach universaler Befriedung

und sittlicher Erneuerung dar. Zu diesen Aspirationen befindet sich
der Zionismus in direkter Opposition:
Diese erneuerte Welt ist unser Jerusalem, nicht ein beschränktes Territorium, auf
das uns eine moderne Bewegung wieder einschränken möchte, deren Fehler mit
einem Worte darin besteht: daß sie unsere religiöse Mission in der Weltgeschichte
preisgibt für eine politische Misère oder Opportunität. Israels Beruf aber ist die

religiöse Diaspora unter dem Glauben an das Jerusalem der Menschheit.11

Für Cohen entspricht die antimessianische Konzeption des Zionismus
einem Verrat an der historischen Mission des Judentums zur Verbesserung
der Welt. Diesen Vorwurf eines Antimessianismus und eines Missverstehens

des Judentums sollte Cohen in späteren Schriften noch häufiger gegen
den Zionismus erheben und ausbauen, wie noch zu sehen sein wird.

Interessanterweise wird Cohen in seinem Spätwerk auch Spinoza
immer wieder Antimessianismus und mangelhaftes Verstehen des Judentums
vorwerfen. In „Die Messiasidee" wird Spinoza jedoch weder erwähnt
noch kritisiert.

In der Ethik des reinen Willens hat Cohen sein Messianismuskonzept
grundlegend in dem Kapitel „Das Ideal" entfaltet und die Bedeutung des

nischen Zeitalters vollzieht sich innerhalb der Geschichte und ist innerweltlich
gedacht. Moralisch handelnde Individuen sind die Akteure dieser historischen

Menschheitsbefriedung.
9 Hermann Cohens jüdische Schriften (wie Anm. 4), Bd. I, S. 121.

10 HERMANN Cohen, Werke, Bd. VII: Ethik des reinen Willens, Hildesheim/Zürich
/New York 62002.

11 Hermann Cohens jüdische Schriften (wie Anm. 4), Bd. I, S. 123f.

233



jüdischen Messianismus für eine universale Ethik herausgestellt. Er spricht
in diesem Kapitel von der Fokussierung des Willens auf die Zukunft als

wichtigstem Kennzeichen von Ethik.12 Nur die prophetische Religion hat
für Cohen die Entwicklung der Zukunftsidee geleistet. Das aus der Idee
des einen Gottes abgeleitete Ziel prophetischer Religion stellt die geeinte
Menschheit dar. Diese Vorstellung einer befriedeten Menschheit wird in
der Religion auf die Zukunft und nicht wie im Mythos auf die Vergangenheit

projiziert und im Messiasgedanken widergespiegelt. Die universalistische

Ethik soll diesen auf die Zukunft ausgerichteten Gedanken aus dem

jüdischen Messianismus übernehmen, um die Zukunftsorientierung der
Ethik zu gewährleisten.13 Der monotheistisch-messianische Glauben
liefert demnach in Cohens Darstellung den Grund für die Zuversicht auf
eine tatsächlich mögliche menschliche Moral in der Welt und ist damit für
eine universalistische Ethik zwingend notwendig.

Auch in der 1910 erschienenen zweiten Auflage seines moralphilosophischen

Werkes Kants Begründung der Ethik findet sich eine kurze
Auseinandersetzung mit dem Thema Messianismus. Cohen wendet sich hier mit
der Begründung gegen Mendelssohns Kritik am Fortschrittsdenken14, dass

12 Vgl. Ethik des reinen Willens (wie Anm. 10), S. 399.

13 Vgl. Ethik des reinen Willens (wie Anm. 10), S. 407.

14 Mendelssohn hatte sich in Jerusalem explizit gegen Lessings positives
Entwicklungskonzept gestellt. Für ihn gab es nur eine moralische Reifung des Einzelnen.

Gegen die Idee einer Entwicklung der Menschheit verwehrte er sich

hingegen und sah diese vielmehr in einem Zustand des ewigen Oszillierens
zwischen Entwicklung und Rückfall. Vergleiche hierzu die Stelle in Jerusalem in
der es heißt: „Ich für meinen Theil habe keinen Begriff von der Erziehung des

Menschengeschlechts, die sich mein verewigter Freund Lessing von, ich weis

nicht, welchem Geschichtsforscher der Menschheit, hat einbilden lassen. Man
stellet sich das collektive Ding, das menschliche Geschlecht, wie eine einzige
Person vor, und glaubt, die Vorsehung habe sie hieher gleichsam in die Schule

geschickt, um aus einem Kinde zum Manne erzogen zu werden. Im Grunde
ist das menschliche Geschlecht fast in allen Jahrhunderten, wenn die Metapher

gelten soll, Kind und Mann und Greis zugleich, nur an verschiedenen
Orten und Weltgegenden. [...] Der Mensch gehet weiter; aber die Menschheit
schwankt beständig zwischen festgesetzten Schranken, auf und nieder, behält
aber im Ganzen betrachtet, in fast allen Perioden der Zeit ungefähr dieselbe
Stufe der Sittlichkeit, dasselbe Maaß von Religion und Irreligion, von Tugend
und Laster, von Glückseligkeit und Elend; [...]" (Moses Mendelssohn, Jerusalem

oder über religiöse Macht und Judentum, in: DERS., Gesammelte Schriften. Jubiläumsausgabe,

Bd. VIII: Schriften %um Judentum Teil 2, bearb. von ALEXANDER ALT-

MANN, Stuttgart-Bad Cannstatt 1983, S. 99-204, hier S. 162-164.

234



die Skepsis dem jüdischen Messianismus widerspricht. Den Begriff des

Messianismus definiert er an dieser Stelle nicht näher.15 Die Kritik
verdeutlicht jedoch, dass der Begriff des Messianismus hier für Cohen wie in
seinen anderen Schriften die Möglichkeit der moralischen Entwicklung
der Menschheit und den Inbegriff einer durch moralische Verehrung Gottes

geeinten Menschheit beinhaltet.16

Besonders deutlich wird die Bedeutung des Messiaskonzeptes für Religion

und Ethik noch einmal in Der Begriff der Religion im System der Philosophie

(1915)17 beschrieben. Cohen argumentiert hier, die Propheten, vor allem

Micha, haben im Zusammenhang mit der Herausbildung des streng
monotheistischen Gottesbegriffes einen universalistischen Begriff des Menschen

entwickelt, der späterhin für die Ethik bedeutsam wird. Dieser prophetische
Menschenbegriff beinhaltet einen Abschied von einer Definition des

Menschen in Abhängigkeit von seinem empirischen Dasein und vor allem in

Abhängigkeit von den Begriffen Volk und Staat. Parallel zum Gedanken des

einzig einen Gottes wurde der Mensch Cohen zufolge im prophetischen
Denken nur als derjenige einer einzigen geeinten Menschheit gedacht. Die
Verwirklichung dieses Menschheitsideals im messianischen Zeitalter stellte
das Hauptziel des Prophetismus dar. Den Messianismus definiert Cohen
wiederum als die Hoffnung auf die zukünftig geeinte Menschheit:

Das ist der Inbegriff des Prophetismus: die Realisierung der Einen Menschheit im
messianischen Zeitalter. Und das ist der Inbegriff des Messianismus: die Hoffnung,

die Zuversicht auf diese Zukunft der Menschheit.18

3. Kritik an Spinoza
Cohen stellt in seinen späten Werken seine Philosophie nicht nur als

Weiterentwicklung von Kant und jüdischem Rationalismus, sondern auch als

Abgrenzung gegen Spinoza dar. Besonders deutlich ist diese Einstellung in

15 Er formuliert: „Und vielleicht auch ist er, um dem Vorurteil zu entgehen, daß
das Spätere immer das Bessere sei, zu der traurigen, dem Messianismus des

Judentums widersprechenden Skepsis gegen den beständigen Fortschritt des

Menschengeschlechts gekommen." (Kants Begründung der Ethik, Hildesheim/
Zürich/New York 32001 [= Werke, Bd. 2], S. 532).

16 Er schreibt: „Das ist der Sinn des Messianismus der in der sittlichen Gottes¬

verehrung geeinigten Menschheit, der den letzten Sinn der Religion bildet".
{Kants Begründung der Ethik [wie Anm. 16], S. 556.

17 Werke, Bd. X: Der Begriff der Religion itn System der Philosophie, Hildesheim/Zürich
/New York 22002.

18 Der Begriff der Religion (wie Anm. 17), S. 34. Vgl. dazu auch Kleinere Schriften, Bd.
VI (wie Anm. 2), S. 216 sowie Kleinere Schriften, Bd. VI (wie Anm. 2), S. 252f.

235



seiner späten Religionsschrift Die Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums

(1919)19 zu erkennen. Sein System der Philosophie verstand Cohen bereits
als Abgrenzung gegen Identitätsphilosophie und Pantheismus, wobei

Spinozas Pantheismus eine Sonderstellung einnimmt und Cohens Kritik
sich vor allem auf dessen Wirkung auf eine universelle Ethik konzentriert.

Spinozas Darstellung des Judentums spielen in dieser Schaffensphase noch
keine Rolle. Diese wird offensichtlich erst ab dem Zeitpunkt relevant, als er
sich intensiver mit Kants Religionsphilosophie zu beschäftigen beginnt. So

wird in der zweiten Auflage von Kants Begründung der Ethik aus dem Jahre
1910, die in dem neu hinzugekommenen vierten Teil auch ein eigenes Kapitel

zur Religion enthält, eine zunehmend ablehnende Haltung gegenüber

Spinoza deutlich. Hier widmet sich Cohen zum ersten Mal Spinozas
Darstellung des Judentums und stellt diese in einen Zusammenhang mit Kants

Kritik des Judentums. Erstmals untersucht er Spinozas Tractatus Theologico-

Politicus211 und konzentriert sich nicht nur wie in vorhergehenden Schriften
auf dessen Ethica. Er entfaltet eine Kritik an dessen Naturrechtsbegriff, die

später in Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums ausgebaut wird.21

Für ihn stellt das Naturrecht eine Verbindung zwischen Ethik und positivem

Recht dar. Seine Kritik an Spinozas Naturrechtsvorstellungen beinhaltet,

dass in dessen Darstellung dem Menschen im Naturzustand schon ein
absolutes Recht zukommt und er bereits ein Individuum ist. Der Moralität
bliebe damit kein eigenständiger Bereich vorbehalten. Dieser aus der Sicht
Cohens falsche Menschenbegriff Spinozas lässt sich Cohen zufolge wiede-

19 Das Buch wurde nach Cohens Tod von seiner Frau Martha Cohen 1919 her¬

ausgeben: HERMANN Cohen, Die Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums,

Leipzig 1919. Eine zweite, von Bruno Strauß überarbeitete Auflage
erschien 1929 unter leicht verändertem Titel: HERMANN COHEN, Religion der

I remunft aus den Quellen des Judentums, nach dem Manuskript des Verfassers neu
durchgearbeitet und mit einem Nachwort versehen von Bruno Strauß, Frankfurt

a. M 21929.

20 BARUCH DE SPINOZA, Tractatus Theologico-Politicus, in: DERS., Opera, hrsg. von
CARL Gebhardt, 4 Bde, Heidelberg 1925, Bd. III. Der lateinische Text wird
nach der Ausgabe von Carl Gebhardt zitiert. Den lateinischen Zitaten sind die
deutschen Übersetzungen der folgenden Ausgabe beigestellt: BARUCH DE
SPINOZA, Theologisch-politischer Traktat, Auf der Grundlage der Übersetzung
von Carl Gebhardt neu bearbeitet, eingeleitet und herausgegeben von GÜNTER

GAWLICK, Hamburg 1994.

21 Diese Kritik an Spinozas Naturrechtsbegriff hat schon Cohens Lehrer am
Jüdisch-Theologischen Seminar in Breslau, Manuel Joël, formuliert. Vgl. MA-
NUELjOËL, Spinoza's Theologisch-Politischer Traktat aufseine Quellen geprüft, Breslau
1870, S. 7.

236



rum auf dessen pantheistische Metaphysik zurückführen, in welcher der

Begriff des Menschen und Gottes zusammenfielen. Dies resultiert seiner

Ansicht nach in einer falschen Konzeption des Menschen.22

Bei seiner näheren Untersuchung des Tractatus Theologico-Politicus hebt
Cohen Spinozas Errungenschaften im Bereich der Bibelexegese lobend
hervor. Zugleich kritisiert er jedoch dessen Vorstellung von Religion und

Judentum. Vor allem Spinozas Ziel der Unterordnung der Religion unter
die Bedürfnisse des Staates und die mangelnde Würdigung des Judentums
als eine auf die Errichtung und Erhaltung des Staates abzielende Religion
werden hier von Cohen mit der Begründung eines negativen Einflusses
auf Kants Philosophie abgelehnt:

Um so gefährlicher aber wird sein Einfluss da, wo er, nicht inbezug auf Recht und
Staat, und auch nicht auf den Begriff der Religion, aber auf die Beurteilung der

geschichtlichen Urform derselben, welche das Judentum bildet, von Spinozas
Forschung sich abhängig macht.23

Der Eindruck, dass die Wirkung von Spinozas Ansatz offensichtlich den

Hauptgrund für Cohens Kritik darstellt, erhärtet sich bei näherer Untersuchung

seiner Argumentation. Der Vorwurf eines mangelnden Messianis-

mus wird hier von Cohen noch nicht gegenüber Spinoza erhoben, jedoch
wirft er ihm eine falsche Auffassung des jüdischen Prophetismus und
einen Mangel an Loyalität gegenüber dem Judentum vor:
Es darf nun zwar nicht gefordert werden, dass der Begründer der Bibelkritik
diesen ihren wichtigsten Ertrag, den das Verständnis von der Weltmission des

israelitischen Prophetismus bildet, selbst hätte vorwegnehmen müssen. Aber
Kant gegenüber lässt sich die Betrachtung nicht zurückdrängen: wieviel lichtvoller
und reifer die geschichtliche Wirkung dieser Arbeit Spinozas geworden wäre,
wenn eine Spur von jenem Gefühl der Dankbarkeit, der Treue und auch selbst
dem Hochgefühl seiner Mission gegenüber, der Bescheidenheit und der dadurch
geweckten theoretischen Selbstkritik ihm beigewohnt hätte, [...] Wir werden
sehen, wie die Urteile und Beweisführungen Spinozas für Kants Auffassung des

Alten Testamentes bestimmend wurden.24

Diesen hier erwähnten Nachweis erbringt Cohen jedoch nicht. Die

Überzeugung, dass Spinozas Darstellung für Kants Auffassung des Judentums
verantwortlich war, ist jedoch nicht nur für Cohen, sondern auch für andere

Vertreter des jüdischen Kantianismus typisch.25 In den Folgejahren wird die

22 Kants Begründung der Ethik (wie Anm. 16), S. 385f.

23 Kants Begründung der Ethik (wie Anm. 16), S. 389.

24 Kants Begründung der Ethik (wie Anm. 16), S. 466f. Vgl. auch Kants Begründung

derEthik (wie Anm. 16), S. 476ff.
25 Sie wird auch von Julius Guttmann in einem Vortrag aus dem Jahre 1907

237



in der zweiten Auflage von Kants Begründung der Ethik begonnene Kritik an

Spinozas Darstellung des Judentums von Cohen weiterentwickelt.
In einem sehr umfassenden Aufsatz aus dem Jahr 1915, „Spinoza über

Staat und Religion, Judentum und Christentum" 26, weitet Cohen seine

Kritik an Spinozas Darstellung des Judentums aus und begründet sie

explizit mit seiner Vorstellung von Prophetismus und Messianismus.27 Auch
in diesem Aufsatz gelten Cohen die Lehren der israelitischen Propheten
als eines der wichtigsten Entwicklungsmomente des Monotheismus, da

ihm zufolge hier eine für das menschliche Zusammenleben essentielle
Soziallehre entfaltet wird. Auf dieser Grundlage ist auch die Idee des

Messianismus entwickelt worden, welche die Idee des ewigen sittlichen
Fortschritts der Menschheit beinhaltet.

vertreten. Er formuliert seine Kritik folgendermaßen: „Die letzte Quelle für
diese sich mit den geschichtlichen Tatsachen kaum noch berührende Auffassung

des Judenthums dürfte die bei all ihrer kühlen Ruhe und Gelassenheit
doch von so leidenschaftlichem Hass erfüllte Darstellung sein, die Spinoza in
seinem theologisch-politischen Traktat von dem ihm verlassenen Glauben
entwirft. Alle wesentlichen Züge des Kantischen Bildes, die Herabdrückung
des Judenthums zu einer nur politischen Gemeinschaft, der Hinweis auf den
bloss juristischen Sinn selbst seiner moralischen Gebote, die Berufung auf die
ausschließliche Verheissung äusserücher, zeitlicher Güter, alles das findet sich
in einer bis in einzelne hinreichenden Übereinstimmung schon bei Spinoza."
JULIUS GUTTMANN, Kant und das Judentum, in: NATHAN PORGES & JULIUS
GUTTMANN, Kant und das ]udentum, Leipzig 1908 Schriften der Gesellschaft
zur Förderung der Wissenschaft des Judentums, Bd. 4), S. 41-61, hier S. 50.

Cohen war mit diesem Vortrag vertraut, wie eine Bemerkung in einem Vortrag

aus dem Jahre 1910 belegt. Vgl. HERMANN COEIEN, Innere Beziehungen
der Kantischen Philosophie zum Judentum, in: DERS., Werke, Bd. XV: Kleinere

Schriften Bd. IV: 1907-1912, bearbeitet und eingeleitet von HARTWIG WIEDEBACH,

Hildesheim/Zürich/New York 2009, S. 309-345, hier S. 316.

26 Vgl. HERMANN Cohen, Spinoza über Staat und Religion, Judentum und
Christentum, in: DERS., Werke, Bd. XVI: Kleinere Schriften Bd. V: 1913-1915,
bearbeitet und eingeleitet von HARTWIG WIEDEBACH, Hildesheim/Zürich/
New York 1997, S. 319-426.

27 Diesem Aufsatz geht ein von Rosenzweig 1929 veröffentlichter Vortrag
Cohens aus dem Jahre 1910 voraus, der jedoch gegenüber dem Aufsatz von
1915 keine wesentlich anderen Argumente beinhaltet. Vgl. „Ein ungedruckter
Vortrag Hermann Cohens über Spinozas Verhältnis zum Judentum", eingeleitet

von FRANZ Rosenzweig, in: Festgabe ^um zehnjährigen Bestehen der Akademie

für die Wissenschaft des Judentums 1919-1929, Berlin 1929, S. 42-68. Rosenzweig
verweist in seiner Einleitung jedoch zu Recht darauf, dass dieser Vortrag
etwas weniger polemisch als der spätere Aufsatz Cohens ausfällt (ebenda S. 43).

238



In erster Linie fehlt Cohen in Spinozas Ansatz die Idee der möglichen
moralischen Entwicklung der Menschheit, welche mit dem Messiasgedanken

verbunden ist. Dieser Mangel bei Spinoza steht für ihn in enger
Verbindung mit dessen Konzeption von Prophétie und Propheten. Der Fehler

besteht für ihn darin, dass Spinoza den Propheten zwar moralisches

Verhalten, jedoch keine besondere ErkenntnisFähigkeit im Hinblick auf
Gott und Natur bescheinigt. Erkenntnisfähigkeit und dabei vor allem
Gotteserkenntnis sind für Cohen jedoch untrennbar mit der Sittlichkeit
verbunden.28 Wenn Spinoza den Propheten diese Fähigkeit abspricht,
negiert er damit für Cohen ebenfalls den sittlichen Wert der prophetischen
Lehren. Tatsächlich erkennt Spinoza im Tractatus Theologico-Politicus den

Prophetenschriften sowie der Bibel insgesamt durchaus einen Nutzen
zu.29 Darüber hinaus bildet der antike hebräische Staat bei ihm das Modell
für die Ausübung von Nächstenliebe und Armenfürsorge innerhalb eines

Staates.30 Cohen erkennt im Rahmen seiner Kritik an, dass Spinoza den

prophetischen Texten eine positive Auswirkung auf Frömmigkeit und

Gesinnung zugesprochen hat. Diese Uberzeugung stellt jedoch für Cohen
einen Widerspruch dar, da Gesinnung für ihn nur im Kantischen Sinne

28 Vgl. Kleinere Schriften Bd. IV (wie Anm. 25), S. 360 ff. Die Auffassung, dass

Erkenntnisfähigkeit und Sittlichkeit eng miteinander verbunden sind wurde
von Cohen bereits in seinem ethischen Systemwerk der Ethik des reinen Willens

entfaltet. Erkenntnis Gottes, Naturerkenntnis und sittliche Erkenntnis sind
durch das sogenannte Grundgesetz der Wahrheit, welches durch die Idee
Gottes verbürgt wird, eng miteinander verbunden. Vgl. beispielsweise Ethik
des reinen Willens (wie Anm. 10), S. 455ff sowie 498ff.

29 Vgl. dazu beispielsweise Spinozas Ausführungen zur positiven Auswirkung
biblischer Geschichten auf den Gehorsam und ihre erbauliche Wirkung, weshalb

er von utilitatem et necessitatem (Tractatus theologico-politicus XV, S. 174),
Nützlichkeit und Notwendigkeit derselben spricht. Desweiteren beinhaltet die
hebräische Bibel für ihn wichtige Lehren zu charitate et vero animo (Tractatus
theologico-politicus XII, S. 148), Nächstenliebe und wahre Gesinnung. Carl Gebhardt
übersetzt vero animo mit dem Terminus „Gesinnung" (Theologisch-politischer

Traktat XII, S. 200). Spinozas Unterscheidung zwischen Intellektuellen, die
der biblischen Geschichten nicht bedürfen, und dem gewöhnlichen Volk,
welches die Geschichten benötigt, widerspricht jedoch Cohens Vorstellung
einer universalen Vernunftbegabung.

30 Vgl. dazu das folgende Zitat: Deindepaupertas nullibi tolerabilior essepoterat, quam ubi
Charitas erga proximum, hoc est, etga concivem summa pietate coli debebat, ut TSeum suum

regempropitium haberent (Tractatus theologico-politicus XVII, S. 202). „Auch konnte die

Armut nirgends erträglicher sein als hier, wo man die Liebe gegen den Nächsten,

d.h. gegen den Mitbürger mit aller Hingabe üben mußte, um sich Gott den

König geneigt zu machen." (Theologisch-politischer Traktat XVII, S. 268f).

239



auf Basis einer Vernunfterkenntnis möglich wird, welche Spinoza den

Propheten abspricht. Die Tatsache, dass Spinoza die Armengesetzgebung
des antiken israelitischen Staates durchaus würdigt, wird von Cohen völlig
außen vor gelassen. Er wirft ihm nur eine falsche Auffassung der prophetischen

Soziallehren vor und macht dies an der Behauptung fest, dass

Spinoza keine Einsicht in die soziale Bedeutung der Etablierung der
Institution des Shabbats gehabt habe.31

Ein weiterer Kritikpunkt Cohens richtet sich gegen Spinozas Beurteilung

der geoffenbarten Gesetzgebung. Letztere stellt für Spinoza nur die

Gesetzgebung des israelitischen Staates dar, die keine universalen moralischen

Lehren beinhaltet, weshalb er die Gültigkeit der jüdischen Zeremo-
nialgesetzgebung auf die Existenzdauer des israelitischen Staates

beschränkt.32 Auch Cohen geht von einem partikularistischen Charakter
einzelner Gesetze aus. Jedoch hat Spinoza für ihn den Fehler begangen,

aufgrund dieser Einzelgesetze die gesamte mosaische bzw. biblische
Gesetzgebung als ausschließlich auf den israelitischen Staat bezogen zu
bewerten und dabei deren universalistischen Charakter zu übersehen.33

Vor allem verwehrt sich Cohen innerhalb seines Aufsatzes jedoch
gegen Spinozas Unterstellung einer Förderung des Hasses gegen andere

Völker durch die antiken israelitischen Staatslehren.34 Cohens Widerspruch

beinhaltet eine lange Erörterung zum Begriff des Fremdlings und
des Noachiden im Judentum.35 Bestätigung für seinen Vorwurf einer
Unkenntnis prophetischer Schriften auf Seiten Spinozas findet Cohen in der

protestantischen Bibelforschung seiner Zeit:

Die Bibelforschung hat nun zwar inzwischen erkannt, und zur allgemeinen
Anerkennung gebracht, daß Spinoza auch nicht die leiseste Ahnung von den eigentli-
chen Urhebern des Judentums, von den Propheten gehabt habe.36

31 Vgl. Kleinere Schriften IV (wie Anm. 25), S. 383f.
32 Vgl. dazu insbesondere Tractatus theologico-politicusKf, S. 55-58.
33 Cohen schreibt hierzu beispielsweise: „Dennoch dürfte es schlechterdings

unverständlich bleiben, wie es Spinoza möglich werden konnte, den notwendigen

Partikularismus der Staatsgesetze zu verallgemeinern auf den gesamten
Inhalt der mosaischen und der alttestamentlichen Gesetze überhaupt.". Kleinere

Schriften IV (wie Anm. 25), S. 370f.
34 Spinoza erhebt diesen Vorwurf tatsächlich. Vgl. Theologisch-politischer Traktat

XVII, S. 201.

35 Zur Problematik der noachidischen Gebote bei Spinoza sowie Cohen vgl.
ebenfalls BEATE ULRIKE LA SALA, Spinoga bei Hermann Cohen, Freiburg 2012

(im Druck).
36 Kleinere Schriften IV (wie Anm. 25), S. 413.

240



Die prophetischen Texte beinhalten für Cohen schon Konzeptionen, die
für eine universalistische Ethik bedeutsam sind. Eine falsche Bewertung
der Propheten führt also für Cohen notwendig zu einer Fehldeutung des

Messianismus und damit auch der Essenz des Judentums. Insofern ist es

schlüssig, dass Cohens Hauptkritikpunkt gegenüber Spinoza letztlich nicht
dessen mangelhaftes Verständnis des Prophetismus, sondern die daraus

resultierende Fehldeutung des Messianismus darstellt:

Der große Bibelforscher hat kein Verständnis gefunden für den Prophetismus.
Daher konnte er sich so leicht in die Christologie von seinem Pantheismus aus
hineinlenken lassen, weil ihm der prophetische Messianismus mit seiner Zukunft
der Menschheit gar nicht zur Einsicht gekommen ist.37

Für Cohen bedingt die Konzeption der Ewigkeit des sittlichen
Fortschritts, die Möglichkeit von Ethik. Diese Ewigkeitsidee existiert für ihn
nur im jüdischen Messianismus. Wenn also Spinoza von ihm eine falsche

Auffassung von Prophetismus und Messianismus vorgeworfen wird, ist
diese zugleich auch der Beweis dafür, dass mit Spinozas Ansatz Ethik
unmöglich ist.

Cohens resümiert seine Widerlegung, indem er den Gegensatz
zwischen Spinozas Auffassungen und dem tatsächlichen Inhalt jüdischer
Religion hervorhebt:

Aber schlechterdings unvereinbar ist mit dem lebendigen, persönlichen Judentum
der vollständige Defekt des Prophetismus, die vollständige innerliche Verhältnis-
losigkeit zum messianischen Zukunftsgedanken der Menschheit und zu seinen

Wurzeln, die in der mosaischen Sozialgesetzgebung gelegen sind.38

Der gegen den Zionismus erhobene Vorwurf sollte nicht viel anders klingen

und kann in Zusammenhang mit diesen Äußerungen gesehen werden.

In den Publikationen der Folgejahre baut Cohen seine Spinozakritik
weiter aus. Sie kulminiert in seinem Spätwerk Religion der Vernunft aus den

Quellen des Judentums. Hier hebt er an den entscheidenden Eckpfeilern
seiner Idee des Judentums immer wieder die Unvereinbarkeit seiner Vorstellungen

mit Spinozas Pantheismus und Ethik hervor. Neben einer Ablehnung

von Spinozas Auffassung von Mitleid, Sittlichkeit, Gottesliebe oder
der Idee des Noachiden ist es vor allem der Gottesbegriff von Spinoza,
welcher Ablehnung erfährt. Das Motiv eines mangelnden Messianismus
bei Spinoza kommt in Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums nicht
zur Sprache. Jedoch ist die Annahme naheliegend, dass die in diesem

Werk entfalteten Konzeptionen nicht zuletzt auch eine Antwort auf

37 Kleinere Schriften IV (wie Anm. 25), S. 421

38 Kleinere Schriften IV (wie Anm. 25), S. 425

241



Spinoza bieten sollen. Insofern erweist sich auch dieses Werk Cohens von
einer intensiven Auseinandersetzung mit Spinoza geprägt und weist
durchaus Gemeinsamkeiten mit dessen Ansatz auf.

4. Kritik am Zionismus

Hermann Cohen hat seine Kritik am Zionismus sowohl in einzelnen
Aufsätzen, als auch in seinen großen philosophischen Werken formuliert. Am
deutlichsten hat er dieser Kritik in den Aufsätzen „Zionismus und Religion"

(1916)39 und „Antwort auf das offene Schreiben des Herrn Dr. Martin

Buber an Hermann Cohen" (1916)40 Ausdruck verliehen. Natürlich
fehlt auch in seinem religionsphilosophischen Spätwerk, der Religion der

Vernunft aus den Quellen des Judentums, die Auseinandersetzung mit der Frage
des Zionismus nicht.

Wie bereits gezeigt, hat Cohen den Vorwurf der Verhinderung des

jüdischen Messianismus bereits in seinem Aufsatz „Die Messiasidee" gegen
den Zionismus erhoben. Zu diesem Zeitpunkt bildete eine Unkenntnis
des Messianismus noch kein Argument gegen Spinoza. In den erwähnten
Aufsätzen von 1916 macht Cohen dem Zionismus im Kontext seiner

Kritik wiederum eine Unkenntnis des Messianismus zum Vorwurf. Dieses

mangelnde Verständnis auf Seiten des Zionismus erwächst für Cohen
nicht wie im Falle der in dem Artikel von 1915 gegen Spinoza erhobenen

Kritik aus einer Unkenntnis und falschen Bewertung der Bedeutung der

Zeremonialgesetzgebung, die in einer abwertenden Darstellung des Judentums

als Partikularismus mündet. Vielmehr stellt das zionistische Ziel der

Erlangung eines eigenen Staates das Hauptproblem dar. Die Idee der

Eigenstaatlichkeit lehnt Cohen grundsätzlich ab, weil damit ein jüdischer
Partikularismus gepflegt wird, welcher dem messianisch-universalistischen

Grundgedanken des Judentums diametral entgegensteht.41
Wie dargelegt beinhaltet das Judentum für Cohen bereits in seiner

messianischen Grundlehre das moralische Menschheitsziel in Form einer

Zukunftshoffnung. Israel selbst wird dabei zum „Boten der Mensch-

39 Kleinere Schriften VI (wie Anm. 2), S. 211-221.

40 Kleinere Schriften VI (wie Anm. 2), S. 241-260.
41 Cohen befand sich mit dieser Einstellung im Einklang mit vielen Vertretern

eines liberalen Judentums, auch der liberalen Rabbinen, in Deutschland. Vgl.
dazu MICHAEL A. Meyer, Liberal Judaism and Zionism in Germany, in:
SHMUEL AlMOG (Flg.), Zionism and Religion, Hanover 1998, S. 93-106,
insbesondere S. 93-96.

242



heit"42, indem es die messianische Lehre vertritt und befördert. Seine

Erwählung dient der historischen Verwirklichung der geeinten Menschheit.
Diese Definition des Judentums steht für Cohen im Widerspruch zu den

Forderungen des Zionismus. Der Zionismus beschäftigt sich weder mit
dem prophetischen Ideal der geeinten Menschheit, noch mit dem messia-
nischen des Zustandekommens dieser Einheit in der Zukunft. Schon
allein dadurch widerspricht der Zionismus dem Judentum, denn Cohen
formuliert in seinem Zionismusaufsatz ganz deutlich:

Ohne Hoffnung auf die messianische Menschheit gibt es für uns kein Judentum.
Und wer das Judentum in seiner Grundlehre grundsätzlich für das jüdische Volk
reserviert hält, der verleugnet den Einzigen Gott der messianischen Menschheit.43

In dem an Buber gerichteten Antwortschreiben formuliert Cohen auch
den notwendigen Umkehrschluss dieser Überzeugung: ohne die Pflege des

messianischen Ideals als Grundinhalt des Judentums kann es auf Dauer
keinen Fortbestand jüdischer Religion geben.44 Der Zionismus trägt folglich

aktiv zum Untergang des Judentums bei, indem er nicht nur den Mes-
sianismus nicht fördert, sondern ihn gar nicht erst anerkennt. Die besondere

Bedeutung und die eigentliche Aufgabe des Judentums, nämlich die

Pflege und Unterstützung der universalen ethischen Werte, werden somit
durch den Zionismus zerstört.

Ein weiterer Vorwurf, den Cohen in dem Aufsatz „Zionismus und Religion"

kurz gegen den Zionismus erhebt, ist der des pantheistischen Denkens.45

Dieser Kritikpunkt wird von Cohen jedoch nicht inhaltlich entfaltet und man
kann davon ausgehen, dass er in erster Linie polemischen Zielen dient. Dieser
Vorwurf fügt sich auf jeden Fall gut ins übrige Muster der Kritik. Das panthe-
istische Denken, insbesondere wie dargelegt Spinoza, werden von Cohen ob
eines Gottesbegriffes kritisiert, der eine Ethik unmöglich macht. Nur die
monotheistische Idee des einzig einen Gott fordert die eine geeinte Menschheit.

Mit der Aufhebung von Gottes Einzigkeit im Pantheismus wird dann
auch der Menschenbegriff obsolet, denn wie Cohen in keiner seiner Schriften
müde wird zu wiederholen: „Der eine Gott fordert die eine Menschheit"46.

Der Pantheismusvorwurf gegen den Zionismus wiegt also in der Cohenschen

Argumentation doppelt schwer: Pantheismus steht gleichermaßen für einen

Gegensatz zum Judentum wie zu jeglicher Ethik.

42 Kleinere Schriften VI (wie Anm. 2), S. 216.

43 Keinere Schriften VI (wie Anm. 2), S. 217.

44 Keinere Schriften VI (wie Anm. 2), S. 255.

45 Keinere Schriften VI (wie Anm. 2), S. 214.

46 Ethik des reinen Willens (wie Anm. 10), S. 405.

243



Cohen verwehrt sich auch vehement gegen eine Kritik von zionistischer
Seite, die Auffassung des Judentums als universalistischen Humanismus sei

„eine Ausgeburt der Humanitätsduselei des liberalen Rationalismus"47. Dem
hält er entgegen, dass der Messianismus Bestandteil der Hebräischen Bibel
sowie der rabbinischen und der mittelalterlichen rationalistischen Literatur
ist. Wie auch im Falle von Spinoza erhebt Cohen hier gegen den Zionismus
den Vorwurf, die Hebräische Bibel, vor allem die Propheten nicht verstanden

zu haben und daher falsch zu interpretieren. Das Resultat besteht in
dem Unvermögen, das messianische Ideal zu vertreten. Stattdessen zielt der

Zionismus auf Absonderung und führt die nach Cohen schon von den

Propheten überwundenen Kategorien von Volk und Staat wieder ein. Auch
die grundsätzliche zeitliche Orientierung unterscheidet den Zionismus vom
Judentum. Der zionistische Gedanke der Wiederherstellung der Nation in
Israel richtet sich auf die Vergangenheit. Im Gegensatz dazu orientiert sich

die messianische Idee des Judentums an der Zukunft. Darüber hinaus ist
diese Konzeption im Gegensatz zu dem Ansatz des Zionismus von der

Bindung an einen Ort frei.48 Diese Bemerkungen Cohens verdienen
dahingehend Aufmerksamkeit, als er die Zukunft bereits in seiner Ethik des reinen

Willens als spezifisches Merkmal des reinen Willens ausgezeichnet hatte.49

Die räumliche Orientierung an einem Ort sowie die zeitliche an einem
goldenen Zeitalter der Vergangenheit hatte er hier in den Bereich des Mythos
und des griechischen Denkens verwiesen. Das prophetische Judentum hat
sich durch seine Ausrichtung auf die Zukunft von dieser Herangehensweise
unterschieden.50 Deutlich wird diese Zukunftsorientierung in der Einführung

der Idee des Messias durch die Propheten. Cohen hatte aus diesen

Betrachtungen den Schluss gezogen, dass die einzigartige prophetische
Zukunftsidee in Form des Messiaskonzeptes in die philosophische Ethik
übernommen werden muss, um dort den Gedanken aller Zukunftsorientierung
der Ethik abzusichern.51 Wenn Cohen also im Zusammenhang seiner Zio-

47 Kleinere Schriften VI (wie Anm. 2), S. 216.

48 Zu den Unterschieden in den Ort- und Zeitkonzeptionen von Zionismus und
Messianismus vgl. Kleinere Schriften VI (wie Anm. 2), S. 256f.

49 Vgl. Ethik des reinen Willens (wie Anm. 10), S. 398f.
50 Cohen schreibt hierzu: „In dieser Richtung auf die Zukunft entsteht die Reli¬

gion im Unterschiede vom Mythos: die Religion der Propheten." (Ethik des

reinen Willens [wie Anm. 10], S. 402).
51 Cohen formuliert: „Und darum liegt in ihm [dem prophetischen Messianis¬

mus] eine sittliche Urkraft; die gewaltigste Idee, welche die Ethik aus einem
der philosophischen Methodik fremden Gebiete zu endehnen und aufzuneh-

244



nismuskritik dem Zionismus Rückwärtsgewandtheit und Ortsgebundenheit
vorwirft und ihm in Konsequenz dessen die Befähigung zu ethischen Ideen
und wahrer Religion abspricht, kann er hierfür auf Konzepte zurückgreifen,
die er schon innerhalb seiner Ethik entwickelt hat. Die Umsetzung prophetischen

Judentums bleibt für ihn an die konkrete Ordosigkeit von Juden
gebunden. Folgerichtig widerspricht die zionistische Forderung nach einem
tatsächlichen Staat für Cohen „daher der Begriffswelt der Propheten und
der unseres gesamten philosophischen Rationalismus"52.

In Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums arbeitet Cohen diesen

Vorwurf gegen den Zionismus stärker heraus. Für Cohen richtet sich
der zionistische Ansatz mit der Forderung nach jüdischer Eigenstaatlichkeit

hier nicht einfach nur gegen den Messianismus, weil sein oberstes Ziel
nicht der „Staatenbunde der Völker"53 auf dem Weg zur geeinten
Menschheit ist. Der Zionismus zerstört den messianischen Grundgedanken

des Judentums vor allem auch dadurch, dass er der Staatenlosigkeit
des jüdischen Volkes als einer Grundvoraussetzung der künftigen
Menschheit entgegenwirkt. Für Cohen symbolisiert das staatenlose jüdische

Volk hier die Einheit der gesamten Menschheit, welche das Ziel allen

sittlichen Fortschritts der Menschheit darstellt. Cohen bringt dies
folgendermaßen zum Ausdruck:
So ist denn das Doppelgeschick Israels: der Untergang seines Staates, aber die

Erhaltung des Volkes, ein providentielles Symbol für den Messianismus, als das
Wahrzeichen des Monotheismus. Kein Staat, und doch ein Volk. Aber dieses Volk weniger

um seiner Nation willen, als vielmehr nur als Symbol der Menschheit.54

Ohne die symbolträchtige Staatenlosigkeit Israels gibt es keine Hoffnung
auf die Umsetzung des universalistischen Messianismus. Zionistischer

Grundgedanke und Ziel bleiben für immer mit dem so verstandenen

Inbegriff des Judentums unvereinbar.
Tatsächlich geht das Missverhältnis des Zionismus zum Judentum für

Cohen über eine bloße Unvereinbarkeit beider sogar noch hinaus, da in
Cohens Perspektive der Zionismus mit seinem Ansatz hinter die
ethischuniversalistischen Errungenschaften jüdischer Religion weit zurückfällt. Er
schreibt dazu im Zusammenhang seiner Auseinandersetzung mit den

Begriffen Nation und Nationalität:

men hat; das lehrreichste Beispiel für den unlöslichen Zusammenhang
zwischen Ethik und Religion." (Ethik des reinen Willens [wie Anm. 10], S. 407.

52 Kleinere Schriften VI (wie Anm. 2), S. 258.

53 Der begriffder'Religion (wie Anm. 17), S. 35.

54 Religion der Vernunft, 2. Aufl. (wie Anm. 19), S. 295.

245



Gehen wir jetzt auf das Problem des Judentums zurück, so erkennen wir die

Rückständigkeit des Zionismus im Begriffe der Nation. Wenn die Isolierung der
jüdischen Gemeinde notwendig bleibt, so würde es der messianischen Aufgabe
des Judentums widersprechen, dieses in einem Sonderstaate zu isolieren. Folglich
widerspricht dem messianischen Ideal auch die jüdische Nation.55

Der Zionismus in seinem Partikularismus beschränkt also für Cohen die

Idee einer messianischen Zukunft allein auf das Judentum und negiert die
messianische Menschheit. Das lässt sich nicht mit Cohens kantianisch

begründeter Auffassung eines Judentums, das die universelle moralische

Menschheitsentwicklung befördert, vereinbaren. Für ihn kann Messianis-

mus nur als ewiger moralischer Fortschritt der gesamten Menschheit
gedacht werden. Der Zionismus als diesem gegenläufiges Prinzip hat keinen

Begriff vom Messianismus und damit auch keinen vom Judentum.

5. Schluss

Wer die auf die Zukunft der gesamten Menschheit gerichtete messianische

Gottesidee nicht berücksichtigt, hat für Cohen das Wesen und damit die
ethische und geschichtsphilosophische Bedeutung des Judentums
verkannt. Eben dieser Vorwurf verbindet wie dargelegt Hermann Cohens

Kritik an Spinoza und am Zionismus. Da sowohl Spinoza als auch der
Zionismus seiner Überzeugung zufolge diesen Messianismus nicht nur
nicht anerkennen, sondern ihm sogar entgegenwirken, gelten beide als

verwerflich. Während Spinoza dem Judentum zu Unrecht einen inhärenten

Partikularismus unterstellt, begeht der Zionismus für Cohen den Fehler,

aktiv auf einen Partikularismus hinzuwirken. Cohens Argumentation
legt auch die Schlussfolgerung nahe, dass seine Ablehnung in beiden Fällen

nicht ausschließlich philosophischer bzw. religionsphilosophischer,
sondern auch politischer Natur ist. Tatsächlich wird von ihm beiden

gegenüber wiederholt die Anschuldigung erhoben, antisemitischen Vorwürfen

Vorschub zu leisten.56 Beide vertreten nicht Cohens moralisch-universalistische

Konzeption, welche sich auch gegen die antijudaistischen
Vorwürfe Kants und seiner Nachfolger sowie gegen diejenigen von antisemitischen

Zeitgenossen richtete. Gegen Spinoza wiegt sein Vorwurf jedoch
schwerer. Zum einen liefert dessen Darstellung für Cohen den Gegnern
des Judentums Argumente. Andererseits verweist Cohen auch darauf, dass

sie eine indirekte Grundlage für den Nationsbegriff des Zionismus bildet,
der ihm zufolge wiederum antijudaistische Polemik nach sich zieht.

55 Religion der Vernunft, 2. Aufl. (wie Anm. 19), S. 421.

56 Vgl. auch Kleinere Schriften VI (wie Anm. 2), S. 213f.

246


	Der innere Zusammenhang von Hermann Cohens Spinoza- und Zionismus-Kritik

