
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 68 (2012)

Artikel: So Gott will : IM YIRSEH HA-SHEM - IN Š ALLH

Autor: Jospe, Raphael / Milo, Yonatan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961598

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961598
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


So Gott will:
IM YIRSEHHA-SHEM—INSÄ' AELÄH

Von RaphaelJospe und Yonatan Milo*

Einleitung
In einem Artikel in der hebräischen Zeitung Haaret^ behauptete Ben-Zion
Fischler, dass die Quelle der von observanten wie nicht-observanten
Juden häufig gebrauchte Redewendung 'n HST DK im jirseh ha-Shem (so Gott
will., wörtlich: wenn Gott will) wohl im Neuen Testament liege.1 Wir werden
auf die neutestamentlichen Quellen noch zurückkommen, möchten aber
schon jetzt eine anderen Ursprung für die hebräische Redenwendung
nahelegen, nämlich die parallele arabische Redewendung ^ j! in

sa Alläh. Wenngleich, soweit wir wissen, der älteste Text, in dem wir eine

solche Redewendung finden, tatsächlich das Neue Testament ist, ist es

doch eher unwahrscheinlich, dass er der Ursprung der späteren jüdischen
Redewendung ist, da über Generationen nur wenige Juden im Neuen
Testament oder den späteren lateinischen Texten in Europa bewandert

waren, ganz im Gegensatz zu den Juden in den arabischen Ländern, die in
der arabischen Sprache zuhause waren und unter denen zumindest die

Intelligenz mit arabischer Literatur und islamischer Kultur vertraut gewesen

ist. Zieht man dazu noch den islamischen Determinismus in Betracht,
ist der arabische Ausdruck in sa Alläh in der islamischen Kultur weit stärker

vorherrschend, als es der parallele lateinische Ausdruck Deo volonte im
christlichen Europa je war, in dem deterministische Vorstellungen, wie

zum Beispiel im Calvinismus, weit weniger verbreitet waren.
Mit Ausnahme des Neuen Testaments, einem Zitat aus dem Alphabet

des Ben Sira (in dem die Redewendung jedoch 'n Tin1 DK imjig^or ha-Shem,

nicht 'n nin1 DK im jirseh ha-Shem lautet) und einem Zitat aus Bahya ibn
Paqudas Anleitung gu den Hersyenspflichten sind alle von Fischler zitierten
Texte spät, d. h. sie stammen alle aus der Zeit nach dem Tod Mose b.

* Prof. Dr. RaphaelJospe & Jonatan Milo, Dept. ofJewish Heritage, Ariel University,
P. O. Box 4649, ÏL-91044 Jerusalem, Israel. - Ubersetzt von Stefan Schreiner,

Tübingen.
1 Ben-Zion Fischler, dws-i» - nnp idtd dd^k kidk kid 5dk, in: Haaretç vom

27. April 2005.
2 Dies ist auch die Ansicht des „Philologus" in seiner englischen Glosse in The

Jewish Daily Forward, 19. September 2008, "Public Displays of Piety Are in
Fashion, Thank God."

205



Maimons (1204) bis zum 19. Jahrhundert. Fischlers frühe Belege hingegen,

vom Neuen Testament abgesehen, stammen sämtlich aus der islamischen

Zeit und arabischen Ländern. Alle späteren, nach-maimonideischen

Belege, gehen auf eine Zeit zurück, in der Juden im christlichen Europa
Zugang zu hebräischen Ubersetzungen judäo-arabischer Werke hatten. Im
Lichte all dieser Beobachtungen scheint es nicht einleuchtend anzunehmen,

dass das im jirseh ha-Shem o. ä. aus christlich-europäischen Quellen
stammt; vielmehr scheint uns die Annahme weitaus plausibler, dass die

tatsächliche Quelle die parallele arabische Redewendung in sä' Allah ist,
die sich mit der Zeit, im Laufe von Generationen, über die hebräischen

Übersetzungen judäo-arabischer Literatur unter den Juden im christlichen

Europa eingebürgert hat.

Es ist wahrscheinlich, dass Juden heute, die gewohnt sind, eine

Entscheidung oder Absicht unter den Vorbehalt imyirseh ha-Shem zu stellen,
diese islamische Quelle nicht kennen und okkasionalistischen Vorstellungen,

die von verschiedenen islamischen Gruppierungen vertreten werden,
am deutlichsten von Abü Hamid al-Ghazäll (1058-1111), sicher nicht
beipflichten werden. Die okkasionalistische Theorie vertritt, ja, verlangt
Konditionierungen wie in sä' Allah. Wie wir noch sehen werden, geht der
Okkasionalismus mit der Leugnung natürlicher Kausalität und
Gesetzmässigkeit einher. Folglich kann nichts geschehen und nichts Bestand
haben ohne unmittelbaren Eingriff Gottes in jedem denkbaren Augenblick.

So gesehen, meint der Bedingungssatz in sa Alläh durchaus etwas
anderes als das allgemeinere 'n mtsn be- 'eprat ha-Shem (mit Gottes Hilfe) oder
dessen aramäische Entsprechung NWI be-siya'ata di-semayja (wörtlich:

mit der Hilfe des Himmels), die nicht impliziert, dass alles von Gottes
Willen unmittelbar abhängt, sondern nicht mehr zum Ausdruck bringt als

die Bitte eines Glaubenden um göttlichen Beistand vor dem Geschehen
oder dessen Dank für solchen Beistand nach dem Geschehen.

3 al-Ghazâlî, Jurist, Philosoph und Süfi, legt in seinem Maqäsid al-faläsifa (Die
Absichten der Philosophen) die Ansichten al-Faräbls (um 870-950) und Ihn Sïnâs

(Avicennas) (980-1037) dar. Sein Tahäfutal-faläsifa (Die Inkohären^derPhilosophen),
das unter anderem Jehuda ha-Lewi beeinflusste, erläutert die rationalen
Argumente der Widersprüche zwischen den Philosophen und dem Islam sowie den

Philosophen untereinander. In Erwiderung darauf schrieb Ibn Rusd (Averroes)
(1126-1198) sein Tahäfutat-tahäfut(DieInkohären^derInkohärenz).

4 Der Ausdruck NW7 NnS7"D3 begegnet im Talmud, zum Beispiel in bBB 55a, im
Namen Rav Ashis, wo ein Mann durch göttliche Hilfe von der Zahlung einer
bestimmten Steuer befreit worden ist. Von einem Vorbehalt oder einer
Konditionierung ist an dieser Stelle nicht die Rede.

206



Formulierungen wie imyirseh ha-Shem (oder ähnliche) kommen in der
Hebräischen Bibel nicht vor. Als sich Jonathan, der Sohn König Sauls, mit
David verabredete, sagte er: „Morgen ist Neumond, f...] Am dritten Tag
aber geh hinab an den Ort, an dem du dich [...] versteckt hattest, und setz
dich neben den Stein dort. Ich werde dann drei Pfeile in seine Nähe
schiessen [...]",5 ohne damit den Vorbehalt zu verbinden, dass das Treffen

vom Willen Gottes oder göttlicher Hilfe abhängt.
Im Folgenden werden wir verschiedene Redewendungen in einer Reihe

von Talmud- und Midraschtexten untersuchen, aber soweit wir bis jetzt
sehen, sind sie eher die Ausnahme als die Regel. Mehr noch, diese

Redewendungen lassen an keiner Stelle so etwas wie Okkasionalismus erkennen.

Als Rabban Gamli'el (Oberhaupt des Sanhédrin) hörte, dass

R. Joshua b. Hananja6 mit dem für Rosh ha-Shana bestimmten Datum
nicht einverstanden war, Hess er R.Joshua ausrichten: „Ich verlange von
dir, dass du an dem Tag, den du für Jörn Kippur bestimmt hast, mit
deinem Personal und deinem Geld zu mir kommst", ohne den Zusatz, dass

dies vom Willen Gottes oder seiner Hilfe abhängig wäre. Selbst die
Geschichte von der Meinungsverschiedenheit zwischen R. EH'ezer und den
Weisen bezügHch einer bestimmten Art Ofen enthält keinen solchen

Vorbehalt, obwohl R. EH'ezer auf dem Höhepunkt der Auseinandersetzung

ausrief: „Wenn die Halacha so ist, wie ich behaupte, soU es der Himmel

beweisen", und daraufhin eine Himmelsstimme (bip m bat qot) erschoH.

An keiner SteUe der verschiedenen Stufen der Auseinandersetzung Hess sich

R. EH'ezer mit den Worten vernehmen: „wenn die Halacha so ist, wie ich

behaupte, möge dies und das geschehen, so Gott witt' oder „mit Gottes Hilfe".

Der erste Beleg für imyitseh ha-Shem — im Neuen Testament

Wie Fischler gezeigt hat, ist ein dem imyirseh ha-Shem ähnHcher Ausdruck
erstmals im Neuen Testament belegt. An einigen SteUen steht dabei im
griechischen Text der Begriff Kijpioç (Herr, lateinisch: Dominus, syrisch:
N1_iq), an anderen finden wir das griechische 0sôç (Gott; lateinisch. Deus\

syrisch: Nnbx). In 1 Kor 4,19 schreibt Paulus: „Ich werde aber bald zu euch

kommen, wenn der Herr willi"8 An anderer SteUe heisst es von Paulus, der

5 I Sam 20,18-20.
6 R. Joshua b. Hananja war ein Tanna, ein Mischnalehrer der zweiten Generation.

Erwähnt wird die Geschichte in mRH 11,8-9.

7 bBM 59b.
8 Griechisch: sàv ô KÛpioç Gs^rioTi; lateinisch (Vulgata): si Dominus voluerit, und in

der syrischen Peshitta: K3ä ions k?K.

207



sich in einer Synagoge ausdrücklich an Juden wandte:9

Sie gelangten nach Ephesus. Dort trennte er (Paulus) sich von den beiden; er
selbst ging in die Synagoge und redete mit den Juden. Als sie ihn baten, doch
länger zu bleiben, lehnte er ab; beim Abschied von ihnen sagte er: „Ich werde
wieder zu euch kommen, so Gott will'.

An dieser Stelle spricht Paulus von Beôç, nicht KÛptoç.10 An einer dritten
Stelle11 finden wir wiederum KÛptoç: „Ihr solltet lieber sagen: 'Wenn der

Herr will.\ und wir leben, werden wir dies oder das tun'." Paulus und zumindest

einige seiner Zuhörer waren Juden (oder Judenchristen); so scheint es

plausibel anzunehmen, dass diese Formulierungen nicht notwendigerweise
deren neuen Glauben an Jesus als den Christus reflektieren, sondern in
ihren Kreisen gebräuchliche jüdische Redensarten waren. Paulus und die
anderen hatten einen neuen Glauben, dennoch ist es unwahrscheinlich,
dass ihr Sprachgebrauch ebenfalls neu war (abgesehen freilich von Begriffen,

die unmittelbar auf ihren neuen Glauben Bezug hatten).

Das Zeugnis des Josephus

Paulus' Zeitgenosse Flavius Josephus (37-nach 100) schrieb am Ende
seiner Jüdischen Altertümer (XX,267):12 „Hiermit beschliesse ich meine
Altertümer [...], und so Gott will, erzähle ich später in kurzer Darstellung den

Hergang des Krieges und meinen eigenen Lebenslauf bis auf den heutigen
Tag." Hinzufügen ist allerdings, dass Josephus im Griechischen von köv
tö 08ÎOV £7rixp87iT] spricht, was wörtlich wenn Gott erlaubt heisst, nicht jedoch
so Gott will oder wenn Gott will. Mit anderen Worten, Josephus verwendet
nicht das griechische 0eÀf|Gfl des Neuen Testaments, sondern 87iixp87ip (>
87Tixp87tco, erlauben). Einige Zeilen weiter sagt Josephus: „Ich habe die

Absicht, auch noch vier Bücher über die Lehre der luden von Gott und.13seinem Wesen nach altehrwürdiger Uberlieferung zu schreiben", ohne
hier jedoch einen konditionierenden Vorbehalt damit zu verbinden. Nicht

9 Apgl8,19-21.
10 Griechisch: xoù 0eoû GsVwxoç; lateinisch: Deo volente\ syrisch: xn:n xrbx INI.

11 Jak 4,15 conditio Jakobea); griechisch: sàv 6 KÛptoç 9sÀf|ar| Kai (f|aogsv; latei¬

nisch: si Dominus voluerit et vixerimus\ syrisch: ÏQX3 fna 1X7.

12 Griechischer Text: Flavii Josephi opera, ed. BENEDIKT NIESE, 7 Bde, Berlin
1885-1895, Bd. IV, S. 320. Hier zitiert nach: Des Flavius Josephus Jüdische Altertümer,

übersetzt und mit Einleitung und Anmerkungen versehen von HEINRICH

CLEMENTZ, Wiesbaden 131998, S. 677. In der hebräischen Übersetzung
Qerusalem, S. 374) heisst es richtig: DTiAx UEH1 DXl.

13 Zitiert nach: Jüdische Altertümer (wie Anm. 12), S. 678; griechischer Text: Flavii
Josephi opera (wie Anm. 12), Bd. IV, S. 320.

208



klar ist, was der Unterschied ist zwischen wenn Gott will und wenn Gott
erlaubt. Vielleicht haben wir es hier mit einer Unterscheidung ohne Unterschied

zu tun; eindeutig ist aber, dass Josephus seinen Plan nicht von Gottes

Willen (oder Erlaubnis) abhängig macht.

Philon
Bei Philon,14 einem anderen hellenistisch-jüdischen Autor, der eine Generation

vor Paulus und Josephus auf Griechisch schrieb, finden wir keine

derartigen Vorbehalte oder Konditionen, auch keine Formulierung, die an

wenn Gott will oder mit Gottes Hilfe erinnert, obwohl Philon explizit den
Glauben an die göttliche Vorsehung teilt: „Von den beiden von mir
erwähnten Umständen abgesehen, gibt es einen dritten, den — wie mir
scheint — die göttliche Vorsehung (0elcc 7ipôvota) bewirkt hat."15

Philon spricht von seiner Absicht oft ohne konditionierenden Vorbehalt.

Um nur einige Beispiel zu zitieren: In seinem In Flaccum schreibt er:

„Einen Punkt in den zu dieser Zeit vollbrachten Taten erwähne ich nur
mit einigem Zögern."16 In seiner Legatio ad Gaium heist es: „Es ist recht,
dass ich beides berichte, das, was wir sahen und das, was wir hörten, wenn
wir aufgefordert waren, an der Verhandlung über unser Bürgerrecht
teilzunehmen."17 An den zahlreichen Stellen in seinen Schriften, die wir
untersucht haben, haben wir keine einzige gefunden, an der Philon den Vor-

14 Zu Philon siehe HARRY A. WOLFSON, Philo: Foundations ofKeligious Philosophy in

Judaism, Christianity and Islam, 2 Bde, Cambridge, Mass. 1947. Hinzuzufügen ist,
dass in MOSHEH MEISELs hebräischer Übersetzung (Jerusalem 1970), die sonst
zuverlässig ist, der Titel geändert worden ist in Philo: Grundlagen derjüdischen
Philosophie. Diese Änderung jedoch ist irreführend, weil Philo nach Wolfson der „first
synthetic philosopher" und „archetype" aller westlichen Religionsphilosophie in
Judentum, Christentum und Islam war. Diese Philosophie ist „philonisch",
unabhängig davon, ob sie in ein hebräisches, lateinisches oder arabisches
„Gewand" gekleidet war oder ist, denn alle versuchten, wie Philon (von dem die
meisten nie gehört hatten) eine Synthese von Offenbarung und Vernunft zu
schaffen. Diese philonische Struktur existierte gut 17 Jahrhunderte, bis Spinoza
sie zerstört hat die Philosophie aus ihrer Knechtschaft unter der Offenbarung
„befreit" hat. — Philons Werke: Philonis Alexandrini opera quae supersnnt, ed.
LEOPOLD Cohn, Paul Wendland & Siegfried Reiter, 7 Bde, Berlin 1896-1930

1962-1963); deutsche Übersetzung: LEOPOLD COHN, ISAAK HEINEMANN,
Maximilian Adler & Willy Theiler (Hg.): Philo von Alexandrien. Die Werke

in deutscher Übersetzung, 1 Bde, Berlin 1909-1938 und 1964 (Bd. 7).

15 Philon, In Flaccum 125.

16 In Flaccum 78.

17 Fegatio ad Gaium 349 und 323.

209



behalt macht, dass er dies oder das tun würde, wenn Gott willbestimmt oder
erlaubt}*

Wie wir gesehen haben, verwendet Philon Formulierungen wie wenn

Gott will oder mit Gottes Hilfe nicht. Im Gegenteil, er verweist auf die

Unterstützung durch „wissenschaftliches Studium das) nötig war" in einem

ausgesprochen menschlichen Kontext:19

Mit diesen Bemerkungen haben wir die Wunsch oder Gelüste betreffende Dinge
so angemessen, wie es uns möglich ist, erörtert und damit unseren Überblick über
die Zehn Worte (d. h. den Dekalog) und die darin enthaltenen Einzelgesetze
abgeschlossen. [...] Um die Sache richtig zu begreifen, war wissenschaftliches Studium

nötig, mit dessen Hilfe ich einem jeden der Zehn Worte (îcecpâkaia) zugeordnet
habe, was von der Einzelgesetzgebung zu ihm gehört.

Vermieden haben mag Philon Formulierungen wie wenn Gott will oder mit
Gottes Hilfe, weil er im Gegensatz zur Theorie des Okkasionalismus, wie
sie Jahrhunderte nach seinem Tod im islamischen Denken entwickelt
worden ist, von einer natürlichen Kausalität ausging oder, um mit den

Worten der Talmudweisen zu reden, weil „die Welt nach ihrer Weise

funktioniert" (lira nm»3 Dbiy 'olam ke-minhago noheg).20 Mit anderen Worten,
die Welt funktioniert entsprechend einer „festen Ordnung", wie er in
seiner Hegatio ad Gaium schrieb:21

Wie lange noch sollen wir, die Alten, wie Kinder sein, hinsichtlich unserer Leiber

grau geworden, aber Kinder hinsichtlich unserer Seelen durch Willen und
Sinne, indem wir das Schicksal (ttixri), das Veränderlichste von allem, für das

Unveränderlichste halten, die Natur (cptimç), das Beständigste hingegen für das

Unbeständigste?

Um es noch einmal zu sagen: Philon vertritt die Lehre von der göttlichen
Vorsehung. Glauben an die göttliche Vorsehung finden wir auch an
zahlreichen Stellen bei Josephus.22 Dennoch gibt es keinen inhärenten Wider-

18 Siehe zum Beispiel: De vita contemplativa 1; De vita Mosis 1,1-15; 11,8, 246 und
275; De Abrahamo 3, 60, 119; De Josepho 28 und 80; De decalogo 1, 20, 32, 50; De
specialibus legibus 1,98; De specialibus legibus 1,226; 11,1; 111,7; IV,1; De virtutibus 1;

Depraemiis etpoenis 3; Deposteritate Caini 32.

19 De specialibus legibus 132. — In der hebräischen Übersetzung der Werke Philons,
'ans, ed. SUZANNE DANIEL-NATAF, 4 Bde, Jerusalem 1986, Bd. III öDD

nraan, Teil II), S. 163, steht dafür nuara (Fertigkeit, Fähigkeit).
20 bAZ 54b.

21 Hegatio ad Gaium 1.

22 An verschiedenen Stellen seiner Darstellung der jüdischen Sekten der Zeit des

Zweiten Tempels spricht Josephus von „Schicksal" (griechisch: eipapgévri;
lateinisch: fatuni). Indessen kann er damit auch die göttliche Vorsehung gemeint
haben. Nach Josephus haben die Pharisäer alles „dem Schicksal und Gott" zuge-

210



Spruch zwischen beiden, dem Glauben an die göttliche Vorsehung und die

Annahme einer unveränderlicher Natur, solange Vorsehung nicht als

Negation natürlicher Kausalität und Gesetzmässigkeit verstanden wird, im
Gegensatz zur okkasionalistischen Verneinung solcher Kausalität und

Gesetzmässigkeit, die damit zugleich ein unmittelbares göttliches provi-
denzielles Eingreifen in allem Geschehen und zu jeder Zeit voraussetzt.

In summa, die einzige eindeutige Entsprechung, die wir für imyirseh ha-

Shem oder ähnlich in der hellenistisch-jüdischen Literatur haben, steht im
Neuen Testament. Josephus ist diesbezüglich nicht ganz eindeutig und

überzeugend, da er an einer Stelle zumindest eine ähnlich lautende Formulierung

verwendet {wenn Gott erlaubt), an anderer Stelle hingegen keine
solche Bedingung nennt. Philon ist da eindeutiger; er macht keinen
Vorbehalt und erbittet nicht einmal Gottes Hilfe. Vielleicht überrascht es

nicht, dass Paulus — durch und durch ein religiöser Denker — die

Redewendung wenn Gott will benutzt, während Josephus — der Historiker — in
Sachen abstrakten Glaubens so eindeutig nicht war, und Philon — der

Philosoph — durchweg die natürliche Ordnung und Gesetzmässigkeit
bemüht, ohne eine göttliche Konditionierung zuzulassen, obwohl er an
die göttliche Vorsehung glaubte. In jedem Falle scheint es daher plausibel
anzunehmen, das Paulus' Gebrauch der Redewendung, insbesondere im
Umgang mit jüdischen Zuhörern, ein Beleg dafür ist, dass diese Redewendung

unter Juden, oder zumindest in gewissen griechisch-sprachigen
jüdischen Kreisen am Ende der Zeit des Zweiten Tempels gebräuchlich war.

Belege aus Talmud und Midrasch

Im Babylonischen Talmud fanden wir eine auf den ersten Blick an im

yirseh ha-Shem erinnernde Formulierung in der Geschichte von R. Joshua b.

Lewi, wie er am Eingang zu R. Shim'on bar Yohais Grab dem Propheten
Eli j a begegnete.23

R.Joshua b. Lewi traf Elija, der am Eingang zu R. Shim'on bar Yohais Grab
stand. Da fragte er ihn: „Werde ich Anteil an der zukünftigen Welt haben?" Er
antwortete: „Wenn dieser Herr will." R.Joshua b. Lewi entgegnete: „Ich habe zwei
gesehen und die Stimme von dreien gehört."

schrieben, aber den freien Willen zugelassen; die Sadduzäer insistierten allein auf
dem freien Willen; die Essener hingegen lehrten, „man müsse alles dem Willen
Gottes anheimgeben". Vgl. De hello judaico 11,119-166; Hntiquitates XVIII,171-
173. Andererseits verwendet Josephus an einigen Stellen (.Antiquitates X,276-
278) auch das griechische Jtpövoia, „Vorherwissen, Vorsehung".

23 bAZ 54b.

211



Wer ist dieser Herr (nin ITTXn)? Nach Raschi „war die göttliche Gegenwart
(nrat!? sekhina) bei ihnen". Und was ist die Stimme von dreien, die R. Joshua b.

Lewi hörte? Nach Raschi „war die göttliche Gegenwart unter ihnen". Die
Idee, dass die göttliche Gegenwart eine dritte Gegenwart zwischen zwei
Menschen bildet, lässt sich auch in der Auslegung von Lev 5,21 finden.
Dieser Vers behandelt zum ersten Mal im Buch Leviticus das Vergehen
eines Menschen gegen seinen Mitmenschen (linn1? DTK pa ben adam le-

havero). Warum bezieht sich dieser Vers dann auf „ein Vergehen gegen den

Herrn"? Nach Raschi, der R. Aqiva aus Sifra zitiert: 24

R. Aqiva sagte: Was bedeutet „und beging ein Vergehen gegen den Herrn"? Wer
immer leiht, borgt oder Geschäfte macht, tut dies stets unter Zeugen und mit
einem Vertrag. Daher, wenn er es leugnet, leugnet er die Zeugen und den Vertrag.
Doch wer etwas deponiert bei seinem Gefährten, möchte nicht, dass jemand
davon weiss, ausgenommen der Dritte unter ihnen. Darum, wenn er es leugnet,
leugnet er den Dritten unter ihnen.

Dennoch erinnert der Hinweis auf das wenn dieser Herr will nicht wirklich
an die Redewendung wenn Gott will. Üblicherweise ist damit gemeint, dass

keine Entscheidung endgültig ist, es sei denn: Gott will es. Mit anderen

Worten, Gott muss eine jede menschliche Entscheidung garantieren, jede
menschliche Entscheidung ist eo ipso vorläufig. In der Geschichte von
R.Joshua b. Lewi jedoch trifft er keine solche Entscheidung, weder für
sich selbst noch für irgendjemand anderen. Im Gegenteil, er fragt nur den

Propheten Elija, ob er Anteil an der kommenden Welt haben wird. Auch
ist nicht klar, ob sich der merkwürdige Begriff dieser Herr (ntn 1T7Nn) auf
Gott bezieht, oder wie das deutsche Herr oder Meister auf ein menschliches

Wesen, den Messias vielleicht, wie wir einer anderen Geschichte von
R.Joshua b. Lewi in bSanh 98a entnehmen können, in der er fragt, wann
der Messias kommen wird.

Eine andere aggadische Quelle verwendet ebenfalls den Ausdruck im

jirseh. Im Midras Aggada zu Num 22,19 lesen wir:25

24 Raschi zu Lev 5,21, mit Bezug auf Sifra Hova XXII,4.
25 Vgl. Salomon Buber (ed.), min 'train ntiran 5s? mix trara, Wien 1894, S. 134 zu

Num 22,19. — Buber edierte dieses Werk nach einer von ihm in Aleppo erworbenen

Handschrift. Nach Buber kannte der Autor oder Editor dieses Midrasch
Raschis Kommentar zur Tora, den Midrasch Geqah Tov und andere Midraschim.
Daraus schliesst Buber, dass der Autor im 12./13. Jahrhundert gelebt hat. Ein
spätes Redaktionsdatum muss jedoch nicht zugleich auch ein spätes
Entstehungsdatum bedeuten. Folglich haben wir hier keinen Anhaltspunkt für die
Datierung des Midrasch oder der Redewendung imjirseh ha-Shem.

212



Und nun bleibt auch ihr hier. Da sagte Bileam zu ihnen „So werde ich erkennen, was
der Herr weiter mit mir reden wird, wenn Er will (nXT QX) dass ich mit euch gehe
oder nicht. [...]. Aber ich möchte sein Wort nicht verletzen.

Auch hier sehen wir, dass Bileam keine Entscheidung trifft, sondern weitere

Weisungen Gottes abwartet, ob er das Volk Israel verfluchen solle,
wie Balaq, der König Moabs, verlangt hatte. Mit anderen Worten, in beiden

von uns zitierten aggadischen Texten ist das wenn Er [Gott] will nx

nXT) keine Parallele zu unserer Redewendung. In einem weiteren Midrasch
wird das wenn Er will (nXT DX) gleichfalls erwähnt.26

Darauf spricht der Heilige, gepriesen sei Er, zu den Gerechten: „Tretet ein ins
Paradies und esst das Mahl, das für euch bereitet ist, und trinkt den Wein, der für
euch aufbewahrt wurde." Und sie sprechen zu Ihm: „Herr der Welt, gibt es ein

Mahl, bei dem sein Hausherr nicht dabei ist? Wenn es dem Heiligen, gepriesen sei

Er, unserm Herrn, gefallt, so lasse Er Seine Gegenwart ('sekhina) unter uns
weilen." Und David spricht vor dem Heiligen, gepriesen sei Er: „Herr der Welt,
schenke uns ein Zeichen deiner Güte und setzt dich zu uns." Sogleich tritt der

Heilige, gepriesen sei Er, ein und nimmt Platz bei den Gerechten, während David
ihm gegenüber sitzt".

Einmal mehr sehen wir, dass der Ausdruck wenn Er will in diesem Text
keine Fügung anzeigt und keine Bedingung nennt. Es ist nicht mehr als

eine an Gott gerichtete Bitte, aus Gründen des Respekts in der dritten
Person. In summa, die drei rabbinischen Texte, die wir hier zitiert haben,
liefern keinen Beleg für imjirseh ha-Shem, weil in allen Fällen das, was wir
gefunden haben, eine Bitte darstellt, keine konditionierte Entscheidung.

Belege aus der nachtalmudischen Literatur: Alphabet des Ben Sira
und Midrasch Or Olam

Die erste eindeutige Parallele zu imjirseh ha-Shem, die wir gefunden haben,
findet sich im nachtalmudischen Alphabet des Ben Sira (XTO p7 XJT'n XDbx),

das vermutlich aus der gaonäischen, d. h. islamischen Zeit stammt.27 In

26 Pesiqta Hadeta zu Shavu'ot, in: Bet ha-Midrasch. Sammlung kleiner Midraschim und
vermischter Abhandlungen aus der ältern jüdischen Uteratur, ed. ADOLF JELLINEK,
6 Bde, Leipzig / Wien 1853—1877, Bd. VI, S. 36-70, dort S. 47; abgedruckt ist
der Midrasch auch in: Kliman 7X1X, ed. JULIUS (JEHUDA DAVID) EISENSTEIN,
2 Bde, New York 1915, Bd. II, S. 486-498, dort S. 491; deutsche Übersetzung:
Aus Israels Eehrhallen. Kleine Midraschim: Neue Pesikta und Midrasch Tadsche, zum
ersten Male ins Deutsche übersetzt von AUGUST WÜNSCHE, 5 Bde, Leipzig
1907-1910, Bd. V/2, S. 25.

27 Vgl. Joseph Dan, vimVinn tnra nam neon, Jerusalem 1974,
S. 69-78; JOSEPH DAN, Art. Ben Sira, Alphabet of, in: Encyclopaedia judaica2
Bd. III, Sp. 375-376.

213



diesem Text steht jedoch nicht imyirseh ha-Shem, sondern 'n 7T13 ON im gotçer
ha-Shem beziehungsweise 'n 11TJ1 ON im yigspr ha-Shem (wenn Gott \es to] fügt
beziehungsweise fügen wird).

Stets sage ein Mensch nichts anderes als „So Gott will" [wörtlich: durch Gottes

Fügung (mpan mrao) — Sch.]. Einer fluchte. Er sagte: „Wehe, morgen werde ich
mich mit meiner Verlobten verbinden." Man sagte zu ihm: „Sage, 'So Gott es

will' [wörtlich: wenn Gott es fügt (oipon "ITH OK) - Sch.]." Er sagte [zu ihnen]: „Ob er
es will [wörtlich: fügt - Sch.] oder nicht, werde ich mich morgen mit ihr verbinden."

Und er setzte sich mit ihr ins Hochzeitszimmer. Sie gingen zu Bett, und er
wollte zu ihr kommen, und sogleich starben beide. [...] Daher: Alles, was ein
Mensch am Tage tun will, [geschieht unter dem Vorbehalt des:] „So Gott will"
[wörtlich: wenn Gott es fügt (Dlpan "ira ON) - Sch.]; denn man weiss nicht, was vom
Abend bis zum Morgen geschehen wird.28

Hier finden wir zum ersten Mal etwas, das an Okkasionalismus erinnert,
denn ein Mensch „weiss nicht, was ihm in dieser Welt vom Abend bis

zum nächsten Morgen geschehen wird". Die Ungewissheit in unserer
Geschichte mag jedoch rein subjektiv sein — der Mensch weiss nicht — und
keine objektive Bedingung, will sagen, dass die Ungewissheit daraus resultiert,

dass es keine natürliche Abfolge von Ursachen und Wirkungen gibt,
dass vielmehr alles von Gottes Willen oder Fügung abhängt. In diesem

Zusammenhang sollten wir festhalten, dass der hebräische Begriff in ga^ar
dem arabischen qadar (göttlicher Ratschluss, Vorherbestimmung,
Prädestination) und qudra (göttliche Allmacht) entspricht.

Ein weiterer mittelalterlicher Midrasch betont ebenfalls die Notwendigkeit,

alle Absichten unter den Vorbehalt durch Gottes Fügung (mpan mm)
zu stellen. Im Midrasch, der als Or 'Olam29 (Ficht der Welt oder Ewiges

Eicht), beziehungsweise Midras le-'Olam30 bekannt ist, weil er mehrere
Beispiele dafür enthält, was der Mensch „stets" (nbwb) sagen oder tun soll,
stehen die folgenden Sätze:

Der Mensch soll niemals sagen, dass er etwas tun will, es sei denn durch Gottes

Fügung (oipan rnno), wie es heisst (Prov 19,21): „Viele Gedanken fasst das Herz
des Menschen, / doch nur der Ratschluss des Ewigen ('n J1XS?) hat Bestand." „Im-

28 Alphabet des Ben Sira § 20, hier zitiert nach: DAGMAR BÖRNER-KLEIN, Das

Alphabet des Ben Sira: Hebräisch-deutsche Fextausgabe mit einer Interpretation,
Wiesbaden 2007, S. 232-234. In diesem Text wird die Notwendigkeit der
Konditionierung wenn Gott [es so] fügt va. mehreren Geschichte wiederholt.

29 Or 'Olam, in: ISRAEL B. JOSEF AL-NAQAWA, IINOI 111130 130, ed. HlLLEL GER-

SHOM ENELOW, 4 Bde, New York 1929-1932, Bd. IV, S. 509. Al-Nakawa fiel
1391 in Toledo einem Mordanschlag zum Opfer.

30 Midrash le-'Olam, in: Bet ha-Midrasch (wie Anm. 26), Bd. III, S. 109-120, 115-

116; in: ''©nan 1Ï1N (wie Anm. 26), Bd. I, S. 270-275, dort S. 273.

214



mer sei der Mensch gottesfürchtig im Herzen, er bekenne die Wahrheit, spreche
Wahrheit im Herzen etc."31

Diese beiden Passagen erinnern an eine Aussage in Bahya ibn Paqudas

moralphilosophischem Werk Einführung in die Hergenspflichten, dem wir uns
noch zuwenden. Da wir nicht wissen, wann und wo das Alphabet des Ben

Sira und der Midrasch Or 'Olam verfasst oder redigiert worden sind, können

wir auch nicht sagen, welche Verbindung, wenn überhaupt, zwischen
ihnen und Bahya ibn Paquda (oder Bahya ibn Paquda und ihnen) besteht.
Bei Bahya ibn Paquda, dessen Buch — wie die meisten Werke jüdischer
Philosophie bis in die Zeit des Maimonides — auf Judäo-Arabisch
geschrieben ist, ist die Beziehung zur arabisch-islamischen Kultur
offensichtlich und unbestritten. Hingegen ist bei den beiden anderen hier zitierten

Werken, die frühestens aus der gaonäischen Zeit stammen, ein Bezug
zur arabisch-islamischen Kultur nicht mehr als möglich.

Das Bisherige zusammenfassend: Mit Ausnahme des Neuen Testaments

finden wir keinen eindeutigen Beleg für das 'n nXT DK oder ähnliche

Formulierungen in der jüdischen Literatur vor der islamischen Zeit. Alle
deutliche Bezugnahmen auf solch eine unter Juden gebräuchliche Formel
lassen sich nur bei Juden finden, die in arabischen Ländern lebten und von
islamischer Kultur beeinflusst waren.

Mit Gottes Hilfe {be-'ezrat ha-Shem) versus So Gott will {im yirseh
ha-Shem)

Heutzutage neigen viele Leute dazu, beide Redewendungen zu verwenden
—'H mtsn be- 'egrat ha-Shem (mit Gottes Hilfe) und 'n nm1 DX imyirseh ha-Shem

{so Gott will) —, und zwar austauschbar. Nach unserem Verständnis jedoch
besagen die beiden nicht dasselbe. Einerseits, wenn ein Mensch einen

Willen oder eine Absicht mit dem Vorbehalt so Gott will verknüpft, bedeutet

dies — unabhängig davon, ob der / die Betreffende sich dessen bewusst
ist und es intendiert hat —, dass er / sie nicht in der Lage ist, eine endgültige

Entscheidung zu treffen oder aus eigener Vollmacht zu handeln, weil
alles von Gottes Willen abhängt. Diese Auffassung hat ihren nachhaltigsten

Ausdruck im Okkasionalismus gefunden, wie wir gesehen haben und

31 „Immer sei der Mensch gottesfürchtig im Herzen etc" - aus dem täglichen
Morgengebet nach Tanna de-ve Eliyahu 21 (in: Tanna DeBe Eliyyahu: The Tore of
the School ofElijah, transi, from the Hebrew by WILLIAM G. BRAUDE & ISRAEL

J. KAPSTEIN, Philadelphia 1981, S. 296). Hier zitiert nach: !"1ÖX flDW "1170 - Si-
dur Sefat Emet, mit deutscher Übersetzung von SELIG BAMBERGER, Basel

1982, S. 6.

215



im Folgenden noch en détail erörtern werden. Andererseits, wenn ein
Mensch mit Gottes Hilfe sagt, impliziert dies keine Leugnung menschlicher

Handlungsfähigkeit, sondern drückt nicht mehr aus als die Hoffnung auf
oder Bitte um göttlichen Beistand beim Erreichen eines angestrebten
Ziels. Mit Gottes Hilfe verweist demzufolge auf eine Partnerschaft von Gott
und Mensch. Ein solcher Mensch glaubt nicht nur, dass er göttlichen
Beistands bedarf, sondern dass die Partnerschaft von Gott und Mensch auch

in die entgegengesetzte Richtung wirken kann, nämlich, dass Gott
menschliche Unterstützung braucht um ein Ziel zu erreichen.32

So heisst es im Deboralied (Ri 5,23): „Denn sie kamen dem Ewigen
nicht zu Hilfe, / zu Hilfe dem Ewigen gegen die Mächtigen." Auf derselben

Linie liegt Ps 127,1: „Wenn der Ewige nicht das Haus baut, mühen
sich seine Bauleute umsonst; wenn der Ewige nicht die Stadt bewacht,
wacht der Nachtwächter umsonst." Beide Verse scheinen einen Anhaltspunkt

für die Formel so Gott will zu liefern, besagen nach unserem
Verständnis aber das Gegenteil und bekräftigen die aktive Rolle des

Menschen als Partner Gottes beim Bauen oder Wachen. Ausdrücklich spricht
von der aktiven Rolle des Menschen in dieser Partnerschaft Ps 128,1-2:

„Wohl dem, der den Ewigen fürchtet und ehrt / und auf seinen Wegen
wandelt. Wenn du geniesst, um das deine Hände sich gemüht haben, /
wird es dir wohl sein, und es wird dir gut ergehen."

Nicht gezögert haben daher jüdische Denker im Mittelalter, die in
islamischen Ländern lebten und um die Implikationen des Okkasionalismus

wussten, die sie geradeswegs zurückwiesen und auf menschlicher Willensfreiheit

bestanden, Redewendungen wie eben mit Gottes Hilfe zu verwenden,

nicht jedoch Formulierungen wie so Gott will. Sa'adja b. Josef al-

Fayyüml Gaon (892-942) zum Beispiel beendet sein Vorwort zum
Torakommentar mit den Worten:

Dort, wo es mir möglich war, ein Wort oder einen Buchstaben hinzuzufügen, um
die Sache und die Intention denen deutlich werden zu lassen, denen eine Anspielung

anstelle einer klaren Aussage genügt, habe ich es getan. Gott möge mir helfen bei
allen meinen guten Absichten in Sachen des Glaubens ebenso wie in weltlichen
Dingen.33

32 Diese Ansicht ist explizit von ABRAHAM JOSHUA HESCHEL vertreten worden,
u. a. in seinem God in Search ofMan: A Philosophy ofJudaism, Philadelphia 1956;
deutsche Übersetzung: Gott sucht den Menschen — Eine Philosophie des Judentums,
übersetzt und bearbeitet von RUTH OLMESDAHL, Neukirchen-Vluyn 1980

Information Judentum; Bd. 2); Neuausgabe: Berlin 52000.

33 mirb yira rrroo m rmpn, übersetzt von Yosef D. Qäfih, in: n^n rinn, ed.

MORDECHAI L. KATZENELENBOGEN, 7 Bde, Jerusalem 1986-1993, Bd. I, S. 4.

216



Die Einschränkung so Gott will hat er jedoch nicht gemacht, als er seine

Absichten formulierte. Zum Beispiel:

Nachdem ich Wesen und Bedeutung der Ordnung beschrieben habe, ist es meiner

Meinung nach angebracht, die Regeln zu erwähnen, die den Kern und das

Fundament bilden, auf denen die Tora ruht.34

Weiterhin werde ich vier (Arten von) Gleichnissen vorstellen und mit Beispielen
belegen und sagen etc.35

Nachdem ich vollendet habe, was ich mir vorgenommen hatte, nämlich, eine

allgemeine Einleitung in die ganze Tora, halte ich es für angemessen, auf die

Dinge einzugehen, die eine spezielle Einleitung in ihren ersten Teil darstellen, und

sagen etc.36

Nicht immer konsequent hingegen war Maimonides trotz der scharfen

Kritik, die er in seinem Moreh Nevukhim am islamischen Kaläm hatte (an
der eher moderaten rationalistischen Mu'ta^ila sowie mehr noch an der

„orthodoxen" Afarfya, zu deren zentralen Lehren der Okkasionaüsmus

gehörte). Einerseits erwähnt er in seiner Einleitung in die Mischna an vielen

Stellen, an denen er auf seine Absichten zu sprechen kommt, keinerlei

Konditionierung, zum Beispiel:

An dieser Stelle scheint es mir angemessen, diesen Grundsatz zu erläutern.37 [...]
Danach werden wir uns befassen mit der Einteilung der Gegenstände in der

Ordnung Festreden (der Mischna).38 [...] Danach werden wir uns befassen mit der

Einteilung der Gegenstände in der Ordnung Frauen (der Mischna).39 [...] Danach
werden wir uns befassen mit der Einteilung der Gegenstände in der Ordnung
Schäden (der Mischna).40 [...] Danach werden wir uns befassen mit der Einteilung
der Gegenstände in der Ordnung Heilige Dinge (der Mischna).41 [...] Danach werden

wir uns befassen mit der Einteilung der Gegenstände in der Ordnung Feinheit

(der Mischna).42

Andererseits änderte er aber im Verlauf seiner Einleitung seinen Stil:

Ein Mensch kann diese Ordnung (Feinheit) nur mit grossen Schwierigkeiten und
Mühen auslegen, mithilfe der Tosefta und der Baraitot, und durch Sammlung der

34 Saadya's Commentary on Genesis, Arabic text with Hebrew translation by MOSHE

ZUCKER, New York 1984, Introduction, S. 167.

35 Saadya's Commentary on Genesis (wie Anm. 34), S. 191.

36 Saadya's Commentary on Genesis (wie Anm. 34), S. 207.

37 Dinm npa yizra p ntm mm wits as? ruwa, ed. Yosef D. Qäfih, 6 Bde, Jerusa¬
lem 25729 / 1968, Bd. I, S. 4.

38 n'tiann ©its ay mira (wie Anm. 37), S. 26.

39 D"n»-in ©its US ru©a (wie Anm. 37), S. 27.

40 n"aam ©its us ru©a (wie Anm. 37), S. 28.

41 D"aam ©its ds ru©a (wie Anm. 37), S. 31.

42 "nam ©its ds n:©a (wie Anm. 37), S. 32.



daraus im Talmud zitierten Gesetze (halakhot), und durch Ableitung der allgemeinen

Prinzipien seiner Traktate und ihrer Gegenstände aus jenen Gesetzen,, wie du
ersehen wirst aus unserem Kommentar zu jener Ordnung, so Gott will (arabisch:
in sä' Alläh).43

Danach kehrt Maimonides zu seinem üblichen, nicht-konditionierten Stil
zurück:

Dann entschloss ich mich, ein notwendiges Werk über die ganze Mischna zu
schreiben, wie ich am Ende dieser Worte erläutern werde.44 [...] Als ich diese

Dinge bedachte, entschloss ich mich, ein Werk zu schreiben, das ich initiiert habe.

Darin ist es meine Absicht, die Mischna zu kommentieren.45 [...] Ich entschloss
mich, zehn Kapitel zu zitieren, bevor ich mit meinem Kommentar anfing.46 [...]
Damit ist der Gegenstand, den ich mit einem Vorwort zu versehen mich
entschlossen habe, vollendet, und jetzt beginne ich den Kommentar, wie ich
angekündigt habe.47

Wie ist Maimonides' ungewöhnlicher Gebrauch der Redewendung in sä'

Alläh hier zu verstehen, und warum hat er andernorts seine Entscheidungen

und Absichten nicht unter diesen Vorbehalt gestellt? Der Unterschied
zwischen diesem Abschnitt und all den anderen mag darin begründet sein,
das s Maimonides seine eigene Intention durchgängig nicht-konditioniert
formuliert hat, während er hier, in diesem Abschnitt nicht auf sich selbst

und seine Intention Bezug genommen hat, sondern auf den Leser, der

Schwierigkeiten haben mag, die Ordnung Reinheit der Mischna zu verstehen.

Auf der anderen Seite erklärt dieser Unterschied jedoch nicht, warum
der Leser nur „in unserem Kommentar zu jener Ordnung nachsehen möge,

so Gott ivill {in sä' Alläh)", es sei denn, Maimonides sah es bei seiner

direkten Anrede an den Leser in der zweiten Person als angemessen an,
diese übliche Redewendung zu gebrauchen. Wenn dem so ist, könnte
Maimonides' Gebrauch der arabischen Formulierung an dieser Stelle eine

Art Lippenbekenntnis sein, wenn er im Blick auf seinen Leser mit einer

gebräuchlichen Redewendung aufwartet in einem Werk, das für alle
geschrieben ist (im Gegensatz zu seinem Moreh Nevukhim, der nur für die

intellektuelle Elite gedacht war).48

43 Q"nann ütits Dir (wie Anm. 37), S. 46. Qäfih übersetzt hier: 'n HUT DK.

44 D'tiain umtd ny n:ira (wie Anm. 37), S. 47.

45 "nain wits dv n:u>a (wie Anm. 37), S. 48.

46 "nain ©its ds rurca (wie Anm. 37), S. 49.

47 D"3a-in e>itd nv mwa (wie Anm. 37), S. 58.

48 In einem Gespräch mit mir über dieses Thema meinte auch Prof. Paul Fenton
(Paris), dass wir es hier mit "standard expression and mere lip service" zu tun
haben, und dass Maimonides' Worte nicht wörtlich genommen werden sollten.

218



Keinen solchen Vorbehalt, weder so Gott will noch mit Gottes Hilfe, gibt
es in Maimonides' Einleitung zum Buch der Gebote, in der die folgenden
nicht-konditionierten Sätze zu finden sind:

Auch habe ich mich entschlossen, eine Sammlung zusammenzustellen, die alle
Gebote der Tora umfasst, und nichts aussen vor lässt.49 [...] Aus diesem Grunde
habe ich beschlossen, in der Einleitung zu diesem Buch notwendigerweise zuerst
alle Gebote aufzulisten und durchzuzählen.50 [...] Ich will jetzt beginnen, indem
ich die Regeln erwähne, die man bei der Aufzählung der Gebote anzuwenden
hat.51 [...] Ich werde viele Beispiele der zweiten Art aus beiden Teilen anführen.52

[...] Jetzt will ich beginnen, alle Gebote zu nennen, eins nach dem anderen, und
sie erläutern [...], wie ich am Beginn meiner Worte angekündigt habe; denn das

ist der Zweck dieser Abhandlung.53 [...] Wiederum, wenn ich die Gebote nenne,
die für Frauen nicht verbindlich sind etc.54

Erst ganz am Ende der Einleitung — vielleicht weil es die letzten Worte vor
dem Hauptteil des Buches sind — schrieb Maimonides: „Ich will jetzt
beginnen, Gebot für Gebot aufzuführen, mit des Allmächtigen Hilfe ('TW rniin
be-'e^rat Shadday)."55 Auch in seiner Einleitung in seinen grossen hebräischen

enzyklopädischen Kodex Mishneh Tora, erwähnt Maimonides
niemals eine Kondition, wenn er von seinen Absichten spricht:
Ich habe mich entschlossen, dieses Werk nach Gesetzen (mabl) entsprechend
ihrem jeweiligen Gegenstand zu gliedern, und die Gesetze (llDVl) in Kapitel
('pis), die zum selben Gegenstand gehören, und Kapitel für Kapitel gliedere ich
in kleinere Paragraphen (iruop mahl), so dass sie geordnet memoriert werden
können.56

Im weiteren Verlauf der Einleitung schreibt Maimonides im Zusammenhang

mit der Aufzählung der vierzehn Bücher, in die der Kodex gegliedert
ist: „Ich habe mich entschlossen, dieses Werk in vierzehn Bücher zu
gliedern",57 und dann, zu Beginn eines jeden Buches, „Ich will in ihm alle

Gebote aufnehmen" — ohne jegliche Konditionierung. Hingegen beendet

er seine Einleitung in den hebräischen Kodex mit derselben Redewendung

49 mnm npa - n"aaii3 misai idd, ed. Yosef D. Qäfih, Jerusalem 21994, S. 1.

50 "aan"? misai idd (wie Anm. 49), S. 4.

51 n"nain5 misai idd (wie Anm. 49), S. 7.

52 "nain1? misai idd (wie Anm. 49), S. 38.

53 D"aan17 misai idd (wie Anm. 49), S. 55.

54 "aan3 misai idd (wie Anm. 49), S. 56.

55 "aail3 misai IDD (wie Anm. 49), S. 57. Die hier kursiv gesetzten Worte sind
auch im arabischen Text hebräisch geschrieben.

56 iprni ri kh mn ij»a, ed. Mordekhai D. Rabinowitz, Shmuel T. Rubinstein

et al., 17 Bde, Jerusalem 6 u-75741-1745/1981-1985, dort Bd. I, S. 15-16.

57 1111 mwa (wie Anm. 56), S. 17.

219



Htff rnrsn {mit des Allmächtigen Hilfe), mit der er auch seine Einleitung in das

arabisch geschriebene Buch der Gebote beendet hatte:

Und jetzt will ich beginnen, alle Satzungen (mxai mxa 'oaira eines jeden Gebotes

darzulegen und alle Gesetze (DTin "73), die darin enthalten sind, entsprechend
der Ordnung der Gesetze (iTD^n), mit Gottes, des Allmächtigen, Hilfe fiw rnTSQ be-

'eprat El Shadday)A

Maimonides' Einleitungen in seinen arabisch geschriebenen Moreh Nevu-

khim zeichnen sich ebenfalls durch nicht-konditionierte Sprache aus. Seine

Einleitung zu Teil I endet mit den Worten: „Nach diesen Vorerörterungen
beginne ich mit der Anführung der Wörter, auf deren richtige Bedeutung
an jeder Stelle, je nach dem Gegenstande, der dort besprochen wird,
aufmerksam gemacht werden soll."59 Ähnlich schliesst die Einleitung zu Teil
II: „Nachdem ich die Prämissen vorangeschickt und mich zu ihnen
bekannt habe, versuche ich darzulegen, was aus ihnen folgt."60 Auch am
Ende von Teil III, wo Maimonides den Leser in der zweiten Person direkt
anspricht (wie er dies im ganzen Werk oft getan hat), schreibt er, ohne
eine Konditionierung zu erwähnen:

Nach dieser Vorbemerkung richte dein Augenmerk auf die Kapitel, in denen
ich diesen erhabenen, ehrwürdigen und wichtigen Gegenstand bespreche, denn
dieser ist der Pfeiler, der das Ganze zusammenhält, und die Säule, auf der das

Ganze ruht.61

Doch im Gegensatz zu Maimonides' direkter Anrede an den Leser in seiner

Einleitung in die Mischna nennt er hier, wie gesehen, den Vorbehalt
nicht, den er dort mit den Worten in sä' Alläh hinzugefügt hat. Erst ganz
am Ende des letzten Kapitels seines Moreh Nevukhim finden wir Maimonides

sagen:

Dies ist es, was ich für wichtig gehalten habe in dieses Buch zu stellen, und ch

hoffe, dass es deinesgleichen sehr nützlich sein wird. Von dir aber erwarte ich,

58 rmri mira (wie Anm. 56), S. 19.

59 omni npa - d'dii rma, ed. Yosef D. Qäfih, 3 Bde, Jerusalem 5732 / 1972, Bd.

I, S. 21; englisch: The Guide of the Perplexed, transi. SHLOMO PlNES, introduction
LEO STRAUSS, 2 Bde, Chicago 1963 (31974); Bd. I, S. 20. Hier zitiert nach: Führer
der Unschlüssigen, übers, von ADOLF WEISS, hrsg. von JOHANN MAIER, 3 Tie in
2 Bde, Hamburg 1972 Philosophische Bibliothek, Bd. 184 a-c), Bd. I, S. 25.

60 ,D133 rma, ed. Qäfih (wie Anm. 59), Bd. II, S. 263; Guide ofthe Perplexed, transi.
PlNES (wie Anm. 59), Bd. 1, S. 241. Hier zitiert nach: Führer der Unschlüssigen,

übers. WEISS (wie Anm. 59), Bd. II, S. 19.

61 ,3133 rma, ed. Qäfih (wie Anm. 59), Bd. III, S. 451; Guide of the Perplexed,

transi. PlNES (wie Anm. 59), Bd. II, S. 416. Hier zitiert nach: Führer der

Unschlüssigen, übers. WEISS (wie Anm. 59), Bd. III, S. 4.

220



dass du mit Gottes Beistand [wörtlich: mit Gottes Hilfe, erhoben sei Er nÜ>N rmsan
,l7KVn bi-ma ünat A.lläh, ta'äla) — Sch.] bei aufmerksamer Lektüre alles verstehen
wirst, was ich darin aufgenommen habe. [...] Vollendet ist der dritte Teil mit
Gottes Hilfe (n35N psn bi-'aun Alläh), und mit seiner Vollendung ist der Moreh
Nevukhim vollendet.62

Bleibt festzuhalten, dass Maimonides am Ende von Teil I des Moreh Ne-
vukhinfö schrieb: „Dann will ich mich mit den Philosophen darüber
auseinandersetzen, was diese über das Nichterschaffensein der Welt behaupten

— mit dem Beistand des Allmächtigen (be- 'espat Shaddaj)."Ahnlich schrieb er
am Ende von Teil II:64 „Das Bisherige umfasst alles, was ich dir in diesem
Buche über den genannten Gegenstand sagen wollte, und nun wollen wir
mit dem Beistand des Allmächtigen {be- 'espat Shaddaj) mit anderen Gegenständen

beginnen." In beiden Fällen verwendet Maimonides im arabischen
Text die hebräische Formulierung.

Sa'adja Gaon und Maimonides, die beide mit dem arabischen Okkasio-
nalismus vertraut waren, verwenden gleichermassen hebräische Redewendungen

wie be- 'ejrat ha-Shem und be- 'egrat Shaddaj oder ähnliche arabische.

Wenn man indessen ihre Vertrautheit mit dem Okkasionalismus einerseits
und ihre Opposition gegen ihn andererseits bedenkt, können solche

Redewendungen keinen okkasionalistischen Beiklang haben, wie ihn das im

jirseh ha-Shem nahelegen könnte, sondern scheinen a priori ein Ausdruck
der Hoffnung, einer Bitte oder eines Gebetes um beziehungsweise a posteriori

eines Dankes für göttlichen Beistand zu sein. Ein deutlicher Beleg
dafür ist Maimonides' Brief an R. Yefet, den Dajyan (Richter) von Eretz
Israel. Darin erörtert Maimonides seine Reise nach Eretz Israel und
beschreibt seinen Besuch der Höhle Machpela bei Hebron:65

Am ersten Tag der Woche (Sonntag), am neunten Tag des Monats (Heswan),
verüess ich Jerusalem Richtung Hebron, um die Gräber meiner Vorfahren in der

62 train] min, ed. QÄFIH (wie Anm. 59), Bd. III, S. 695-696; Guide of the Perplexed,
transi. PINES (wie Anm. 59), Bd. II, S. 638. Flier zitiert nach: Führer der

Unschlüssigen, übers. WEISS (wie Anm. 59), Bd. III, S. 369. Der Schluss („Vollendet

ist etc.") fehlt in Weiss' Übersetzung.
63 D'Dül nna, ed. QÄFIH (wie Anm. 59), Bd. I, S. 251; Guide of the Perplexed, transi.

PINES (wie Anm. 59), Bd. I, S. 231. Hier zitiert nach: Führer der Unschlüssigen,

übers. WEISS (wie Anm. 59), Bd. I, S. 394.

64 ammi mm, ed. QÄFIH (wie Anm. 59), Bd. II, S. 436; Guide ofthe Perplexed, transi.
PINES (wie Anm. 59), Bd. II, S. 412. Hier zitiert nach: Führer der Unschlüssigen,

übers. WEISS (wie Anm. 59), Bd. II, S. 313 (Kursivierungen von mir - Sch.).
65 "aain jrrax, ed. Y. SHAILAT, 2 Bde, Jerusalem 5747-5748 / 1987-1988, Bd. I,

S. 225, mit Bezug auf Ps 116,14.

221



Höhle zu küssen. An jenem Tage stand ich in der Höhle und betete, indem ich
Gott für alles lobte. Ich gelobte, dass diese beiden Tage, der sechste und siebente

Heswan, für mich Festtage wären, Tage des Gebets und der Freude an Gott, des

Essens und Trinkens. Möge Gott mir in allem helfen und an mir erfüllen: „Ich will meine

Gelübde halten dem Ewigen, Amen. " Da ich das Verdienst hatte, an ihrer Ruine zu
beten, mögen ich und ganz Israel bald ihre Tröstung sehen, Amen.

Bahya ibn Paquda - ein Sonderfall

Bahya ibn Paquda (Spanien, 2. Hälfte 11. Jahrhundert) war unter den
jüdischen Denkern des Mittelalters eine atypische Gestalt. Er kann keiner
Denkschule zugeordnet werden und war ein Eklektiker, der Anleihen an
einem breiten Spektrum von Werken nahm, Süfis und al-Ghazäll
eingeschlossen.66 Sein Buch der Anleitung gu den Herqenspflichten (Kitäb al-hidäja ilä

faraid al-qulüh)67 umfasst zehn „Pforten" (Abschnitte), die den Leser von
der Pforte „über die Einheit Gottes" bis zur Pforte „über die Liebe zu
Gott" führen. In deren vorletztem Kapitel beschreibt Bahya die

„Zeichen", die für die Liebe zu Gott und Ehrfurcht vor Ihm charakteristisch
sind.

Ein weiteres Zeichen der Liebe zu Gott ist, dass der Mensch den Willen Gottes
(bi-masi'at Alläh) zur Bedingung all seines zukünftigen Redens oder Tuns macht,
und wenn er jemandem etwas verspricht, selbst wenn [er es] in Kürze [erfüllen
will, sollte er] dies tun, und zwar aus zwei Gründen: Erstens, aus Furcht vor
einem plötzlichen Tod, weil [er sterben könnte], bevor er sein Versprechen erfüllen
kann; und zweitens, weil er nicht wissen kann, was Gott diesbezüglich bereits
vorab beschlossen hat (bi-mä sabaqafi qadarAlläh min nafad dälikd)A

66 Zu seinem ideologischen Hintergrund, siehe RAPHAELJewish Philosophy in
the Middle Ages, Boston 2009, S. 132-174, und die dort erwähnten Abhandlungen
von Hava Lazarus-Yafeh, Georges Vajda, Menachem Mansoor, Arnos Goldreich,

David Kaufmann, und jetzt DIANA LOBEL, A Sufi-Jewish Dialogue: Philosophy

and Mysticism in Bahya ibn Paquda's Duties of the Heart, Philadelphia 2006.

67 Jüngste arabische Ausgabe: al-Hidäya ilä farä'id al-qulüb wa'l-tanbih ilä lawäfim
al-damä'ir, ed. AHMAD SHAHLÄN, Rabat 2010. — Ins Hebräische übersetzt
wurde das Buch um 1160/61 von Jehuda ibn Tibbon (1120-1190) unter dem
Titel: maihn rrain "ISO (zahllose Ausgaben, zuletzt von GAD VlLNER, 2 Bde,
Jerusalem 2012/11), und von YOSEF D. QäFIH (1917-2000) unter dem Titel:
omni npa - nimhn main nun idd (Jerusalem 1973).

68 maahn main, ed. QÄFIH (wie Anm. 67) Pforte X, Kap. 6, S. 421-422. — Das
Buch ist oft und in mehrere Sprache übersetzt worden, so u. a. aus dem
Arabischen ins Engüsche von Menahem MANSOOR, The Book of Direction to the

Duties of the Heart, London / Portland, Oregon 1973 (22004), Zitat S. 437; und
aus Jehuda ibn Tibbons hebräischer Übersetzung ins Englische von MOSES

Hyamson (1862-1949), Duties of the Heart, 2 Bde, New York 1925-1947 (Jeru-

222



Was Bahya hier meint, ist nicht ganz klar. Einerseits verweist er explizit
auf Gottes Willen und Vorherbestimmung. Andererseits ist der göttliche
Ratschluss vorab gefasst und enthält daher keine göttliche Intervention in
einem bestimmen Augenblick (wie im Okkasionalismus al-Ghazälls und

anderer). Daher mag es scheinen, dass Bahya keine Verneinung natürlicher
Kausalität impliziert, d. h. kein objektives, systemisches Fehlen einer

Ordnung und Kausalität in der Welt, sondern lediglich die subjektive
Unsicherheit, die für einen Gott liebenden und fürchtenden Menschen
charakteristisch ist, der nicht wissen kann, ob seine Absicht mit dem göttlichen
Willen und vorausgehenden Ratschluss übereinstimmt.

Bahya geht demzufolge von der Existenz eines a priori göttlichen
Ratschlusses aus; eines Menschen Leben hegt letztendlich nicht in seiner

Hand. Ein Mensch kann die Länge seiner Tage nicht bestimmen, und oft
auch nicht seine Gesundheit. Dennoch, trotz göttlicher Vorherbestimmung,

und trotz des Glaubens der Menschen, dass Gott vorherbestimmt,
was für sie am besten ist, müssen sie wählen nach besten Kräften, welches
Gut erreichbar ist:69

Trotz seiner klaren Gewissheit, dass seine Sache den Ratschlüssen des Schöpfers,

erhoben sei Er, anheimgestellt ist (ilä aqdäri l-Häliq ta'äla), und was immer
der Schöpfer für ihn wählt, die beste Wahl ist, muss er sich auch um sein
Wohlergehen kümmern und die Mittel wählen, die ihm die besten scheinen, während
Gottes Sache die Ausführung des zuvor Beschlossenen ist (tanfid mä sabaqa bi-hä

l-qadar).

Im Gegensatz zur okkasionalistischen Verneinung des freien Willens,
haben die Menschen nach Bahya dennoch einen freien Willen, zumindest
bis zu einem gewissen Grade und im Rahmen der göttlichen Prädestination.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass wir bislang eine gewisse Inkon-
sistenz im Gebrauch der Redewendungen so Gott will\ mit Gottes Hilfe und

wenn Gott [es sö\ fügt haben feststellen können. Ihre genaue Bedeutung ist
unklar. Offenbar ist es ihre Intention, in den meisten Fällen zumindest,

wenn nicht in allen, eine subjektive Unsicherheit hinsichtlich der Zukunft zu

artikulieren, a priori eine Bitte um göttlichen Beistand zum Erreichen eines

salem 21970); YAAKOV FELDMAN, The Duties of the Heart, Northvale, NJ 1996,
und DANIEL HABERMAN, Jerusalem / New York 1996, sowie ins Deutsche

von RAPHAEL JACOB FÜRSTENTHAL (1781-1855), Hovot ha-levavot oder Über die

Herçenspflichten, Breslau 1836, Zitat Bl. 291a, und MAX EMANUEL STERN

(1811-1873), Sefer Torat Hovot ha-levavot — Lehrbuch der Her^enspflichten %ur

Veredlung der religiösen und sittlichen Denk- und Handlungsweise, Wien 1856.

69 mmiri rrain, ed. QäFIH (wie Anm. 67) Pforte IV, Kap. 4, S. 210; Direction to the

Duties of the Heart, ed. Mansoor (wie Anm. 68), S. 244.

223



Ziels oder aposteriori einen Dank für ein erreichtes Ziel zum Ausdruck zu

bringen. Mit Ausnahme des Neuen Testaments waren in allen Fällen
diejenigen, die diese Redewendungen gebraucht haben, in arabischen Ländern
lebende Juden, die mit islamischer Kultur vertraut waren und keinerlei
Berührung mit christlichen Quellen oder christlich-europäischer Kultur hatten.

Trotz des islamischen Kontexts der jüdischen Redewendungen finden wir
unter den Juden (von Bahya ibn Paquda möglicherweise abgesehen)
dennoch keinerlei Echo auf den islamischen Okkasionalismus.

In sä' Alläh im Qur'än
Im Qur'än begegnet in sa Allah mehrmals. In zwei Suren finden wir in sa a

ohne expliziten Bezug zu Gott, obwohl er sich ganz klar aus dem Kontext
ergibt.70 In anderen Suren hingegen steht der volle Wordaut der
Redewendung in sa AllähA Zum Beispiel:72

Wahrlich, Gott hat Seinem Gesandten das Traumgesicht Wirklichkeit werden
lassen. Ihr werdet gewiss — so Gott will — in Sicherheit in die heilige Moschee
eintreten [...].
Der häufige Gebrauch der Redewendung in sä' Alläh und der verbreitete
Glaube an die Prädestination (j2^ al-qadar) haben ein modernes Phänomen

hervorgebracht — einen dekorativen Aufkleber mit den Worten mä sä'

Alläh, was immer Gott will, auf arabischen Autos. Infolge des Einflusses des

Arabischen finden wir ähnliche Redewendungen wie ojalä im Spanischen,
oxalä im Portugiesischen oderjalla im Maltesischen.

Doch zurück zur Bedeutung der Redewendung im islamischen
Okkasionalismus.73

Al-Ghazälls Okkasionalismus

Die okkasionalistische Theorie beruht auf zwei Prämissen, eine ist auf die

Welt bezogen, die andere auf Gottes Allmacht. Die kosmologische Prä-

70 Sure 6,41: „Nein, Ihn allein sollt ihr anrufen; dann wird Er hinwegnehmen,
weswegen ihr (Ihn) anruft, wenn Ar will [...].

71 Vgl. Sure 2,70; Sure 12,99; Sure 18,69; Sure 28,27; Sure 37,102.
72 Sure 48,27.
73 Zur okkasionalistische Theorie siehe HARRY A. WOLFSON, The Philosophy of the

Kalam, Cambridge, Mass. 1976; HARRY A. WOLFSON, Repercussions of the Kalam
in Jewish Philosophy (Cambridge, Mass. 1979; MAJID FAKHRY, Islamic Occasionalism

and Its Critique by Averroes andAquinas, London 1958; BARRY KOGAN, Averroes

and the Metaphysics of Causation, Albany 1985. Zu al-Ghazäll siehe HAVA LA-
ZARUS-YAFEH, Studies in Jerusalem 1975.

224



misse ist von Maimonides in seiner Diskussion der zwölf Prinzipien des

Kaläm beschrieben (Moreh Nevukhim 1,73).74 Die Welt besteht aus Atomen
(ag%ä' sagïrcr, Shemuel ibn Tibbon übersetzte Atom mit 'esempardi, Jehuda al-

Harïzî mit 'esem nifrad), auch die Zeit ist in unteilbare Teilchen, Momente,
geteilt. Atome und ihre Akzidenzien besitzen nicht die Fähigkeit, von sich

aus von einem Moment zum nächsten zu überdauern, vielmehr verlangt
ihre Dauer nach einer äusseren Ursache. Mit Maimonides' Worten:75

Die Prämissen, die sie (Mutakallimün) trotz ihrer Meinungsverschiedenheiten und
Mannigfaltigkeit ihrer Methoden aufgestellt haben und deren sie zum Beweise
dessen, was sie inbetreff jener vier Fragen zu erweisen trachten, bedürfen, sind
zwölf an der Zahl. [...] Sie lauten:
Die erste Prämisse: Ihr Gegenstand ist, dass sie behaupten, dass die Welt als ganze

— ich meine, auch jeder Körper in ihr — aus Teilchen zusammengesetzt ist, die
ihrer Kleinheit wegen keiner weiteren Teilung unterliegen.
Die dritte Prämisse. Sie behaupten, dass [...] ebenso die Zeit aus nicht mehr
teilbaren Partikeln zusammengesetzt ist [...].
Die sechste Prämisse. Sie behaupten, dass ein Akzidenz nicht zwei Zeiteinheiten
Bestand hat.

Die theologische Prämisse geht davon aus, dass es, wenn Gott in jeder
Hinsicht wahrhaft allmächtig ist, keine Möglichkeit irgendeiner anderen

Macht, anderen Fertigkeit oder Fähigkeit gibt als Gott. Jede unabhängige
Macht würde Gottes Allmacht einschränken und mit ihr unvereinbar sein.

Daher stellen jedes Kausalsystem und von sich aus wirkende Naturgesetze,

selbst die Fähigkeit der Atome, von einem Moment zum nächsten zu
bestehen, selbst wenn sie ihren Ursprung in einer gottgewollten Schöpfung

haben, eine undenkbare Verletzung von Gottes Allmacht dar. Jedes

Ereignis (selbst das Fortbestehen eines Atoms von einem Moment zum
nächsten)76 muss das Ergebnis von Gottes unmittelbarem Eingreifen
sein. Mit anderen Worten, alles ist von Gottes Willen abhängig — mä sa

Alläh (was immer Gott will) - und nichts geschieht, es sei denn in sa Alläh
(so Gott will). Letztlich ist Gott allein das einzig wahre Seiende. Nach

Majid Fakhry:77

74 Ein kurze Darstellung des Kaläm als Hintergrund Sa'adja Gaons bei RAPHAEL

JOSPE, Jewish Philosophy in the Middle Ages (wie Anm. 66), S. 45-53.
75 Q'Diaj mit) (wie Anm. 59), 1,73; Guide of the Perplexed (wie Anm. 59), Bd. I,

S. 194-200; Führer der Unschlüssigen (wie Anm. 59), Bd. I, S. 315-332.
76 Vgl. WOLFSON, Philosophy of the Kalam (wie Anm. 73), S. 526. Weil Akzidenzien

von sich aus keinen Bestand haben, es sei denn, Gottes Eingreifen verleiht
ihnen Bestand, hören sie auf zu existieren.

77 FAKHRY, Islamic Occasionalism (wie Anm. 73), S. 14.

225



By the end of the tenth century the occasionalist metaphysics of atoms and
accidents had become enshrined in Islam as a fundamental prerequisite of orthodoxy.
This metaphysics, with its discontinuous conception of reality, its notion of
"continuous creation" and its repudiation of the efficacy of the creature in any guise or
form, have left an indelible mark upon the soul and mind of Islam throughout its
whole subsequent history. Fundamentall}7, the fatalism of Islam [...] received the

stamp of authority [...] in this occasionalist world-scheme.

Der Okkasionalismus wurde insbesondere mit der (im Gegensatz zur ge-
mässigteren rationalistischen mu'tazilitischen Richtung als „orthodox"
geltenden) as'aritischen Richtung innerhalb des Kaläm gleichgesetzt und am
deutlichsten und überzeugendsten von Abu Hamid Muhammad al-Ghazäll
vertreten.78 In seiner Nische der lichter (Miskät al-anwär) schrieb er:79

Von hier aus steigen die Gnostiker aus der Niedrigkeit der Metapher zu der Höhe
der Wahrheit. Sie vervollkommnen ihren Aufstieg, und so sehen sie mit eigenen
Augen, dass es in der Existenz nichts anderes gibt als den erhabenen Gott, dass

„alles dem Untergang geweiht (ist), ausser seinem Angesicht (Aspekt)" (Sure
28,88). Nicht, dass Er zu irgendeiner Zeit vergänglich wäre — vielmehr ist Er
derjenige, der vergänglich macht immer und ewig wird Er nur so vorgestellt.
Denn jedes ausser Ihm ist — wenn man sein Wesen als Wesen betrachtet — reines
Nichts. [...] So ist das Existente nur der Aspekt des erhabenen Gottes.80

Majid Fakhry meint:

His (Al-Ghazali's) repudiation of causality and his stripping the creature of every
power or efficacy appears as the natural outcome of this intense mystical experience

of God's presence in all things—an experience which leaves no room for
the efficacy, nay the existence, of anything save God.81

Ähnlich argumentiert al-Ghazäll in seiner Schrift Die Inkohärenz der

Philosophen (Tahäfut al-faläsifd)f2 nämlich, dass wir zwar wahrnehmen, dass

Feuer ein Stück Wollstoff, wenn es mit ihm in Berührung kommt,
verbrennt und in schwarze Asche verwandelt, dies aber nicht heisst, dass das

Feuer dies von sich aus, aus eigener Wirkmächtigkeit tut; vielmehr ist das,

was geschieht, Ergebnis göttlichen Eingreifens. Wir sind hier nicht Zeu-

78 Siehe Anm. 3 oben.
79 Al-GhAZÄII, The Niche oflights / Mishkat al-Anwar. A- parallel English andArabic

Text, by DAVID BUCHANAN, Provo 1998 Islamic Translation Series), S. 16;
hier zitiert nach: Die Nische der lichter; übersetzt, mit einer Einleitung,
Anmerkungen und Indices von 'ABD-ELSAMAD 'ABD-ELHAMED ELSCHAZLI,

Hamburg 1987 Philosophische Bibliothek, Bd. 390), S. 22-23.

80 Auch zitiert bei FAKHRY, Islamic Occasionalism (wie Anm. 73), S. 72.

81 FAKHRY, Islamic Occasionalism (wie Anm. 73), S. 15.

82 Al-GHAZÄLI, The Incoherence of the Philosophers, Arabic text with English transla¬

tion by Michael MARMURA, Provo 1997, II, 17,5-6, S. 171.

226



gen einer Kausalität, d. h. dass das Stück Wollstoff wegen des Feuers
verbrennt und schwarz wird. Was wir wahrnehmen, ist entweder eine Abfolge

oder eine Parallelität von zwei Ereignissen: ein Feuer und ein Stück

Wollstoff, das in schwarze Asche verwandelt wird. Einen Kausalzusammenhang

zwischen beiden nehmen wir jedoch nicht wahr. Mit al-Ghazälls
Worten:83 „So ist klar geworden, dass Existenz an einer Sache (al-wugüd
'inda 'l-sai) nicht beweist, dass sie dadurch existiert (maugud bi-ha)." Die
blosse Abfolge, dass etwas an etwas anderem existiert, ist kein Beweis

dafür, dass es dadurch beziehungsweise deswegen existiert.84

Wie kann al-Ghazäll nun erklären, was wir empirisch beobachten,
nämlich, dass wir jedes Mal wahrnahmen, wenn wir Wollstoff brennen
sehen, dass er in schwarze Asche verwandelt wird? Al-Ghazälls Erklärung
ist, dass alles möglich (iß-** mumkiri), aber nicht notwendig ivägid) ist.
Doch es gibt eine „Regel" beziehungsweise einen „Habitus" oder eine

„Gewohnheit" (yAc. 'äda) von Ereignissen, die auf sich wiederholende
Weise geschehen.

Aber der fortgesetzte Habitus ihres Geschehens bestärkt wiederholt, Mal für
Mal, in unseren Köpfen unerschütterlich den Glauben daran, dass ihr Geschehen

vorangangenem Habitus (-CiUaGll idA\ al-'äda al-mädiya) folgt.85

Nach Harry A. Wolfson ist die Idee der „Regel" beziehungsweise des

„Habitus" bereits bei den As'ariten vor al-Ghazäll zu finden.86 Solche

„Regel" oder „Gewohnheit" impliziert jedoch keinen notwendigen
Zusammenhang zwischen zwei Dingen oder Ereignissen; zudem kann Gott
gegen die Regel Verstössen. Wie al-Ghazäll später schrieb:87 „Der
Zusammenhang von in ihrer Existenz zusammenhängenden Dingen entsteht
nicht aus Notwendigkeit, sondern [...] habituelle [Regeln] können durch-

83 Al-GhAZALI, Incoherence ofthe Philosophers (wie Anm. 82), S. 171.

84 Siehe die Diskussion bei KOGAN, Averroes and the Metaphysics of Causation (wie
Anm. 73), S. 92-93.

85 Al-GhAZÂLÏ, Incoherence of the Philosophers, ed. MARMURA (wie Anm. 82), II,
17,30, S. 174.

86 WOLFSON, Philosophy of the Idalam (wie Anm. 73), S. 544-545. Vgl. KOGAN,
Averroes and the Metaphysics of Causation (wie Anm. 73), S. 44: „Averroes takes

note of the fact that al-Ghazali's arguments coincide with those of the Ash-
'arite theologians, who deny both that fire is an agent and that man is the
author of his acts in the sense that either exerts influence on existing things [...].
Causal efficacy for al-Ghazali, he is suggesting, resides exclusively in God".

87 Al-GhAZÂLÏ, Incoherence ofthe Philosophers, ed. MARMURA (wie Anm. 82), II, 20,
48, S. 226.

227



brachen werden, womit diese Dinge durch Gottes Macht (j^ qadar)

hervorgebracht werden ohne Vorhandensein ihrer Ursachen."
Darum ist es allein Gott, der Macht (=j-^ qudra, lateinisch: posse) hat,

wenngleich al-Ghazäll die Existenz von Mitdern wie Engeln oder Propheten

zugesteht, die aber nicht mehr sind als Instrumente zur Ausführung
des göttlichen Willens, von sich aus aber keine Wirkmächtigkeit besitzen.88

Letztlich stellt die Abfolge aufeinander folgender Ereignisse somit eine

Reihe neuer Schöpfungen dar und ist folglich eine Art optischer
Täuschung. Mit Barry Kogans Worten:89

What appears to us to be the subsequent sequence of the same effect really
amounts to a series of continuous creations, annihilations and renewal of its
existence ex nihilo, until it is finally eliminated at the agent's wish. All this, of course,
assumes the appearance of continuity in the successive objects created. Still, such

continuity is merely an appearance, a kind of perceptual illusion masking ontolog-
ical discontinuity.

„Regel" ist daher keine ontologische Kategorie. Oder anders, sie

beschreibt keine Wirklichkeit, sondern eher das willentliche, ewige und

fortgesetzte Handeln Gottes in festen und regulären Bahnen.9" So wie Gott
durch seinen Willen einen gewissen Habitus bestimmt hat, so kann er
durch seinen Willen gegen ihn Verstössen und ihn ändern, denn letztendlich

ist alles am göttlichen Willen unmittelbar abhängig.

Zusammenfassung
Wie Harry A. Wolfson (gest. 1974) in seinen beiden posthum veröffentlichten

Büchern über den Kaläm\ The Philosophy of the Kalam und Repercussions

of the Kalam in Jewish Philosophy91 schrieb, kann es keinen kulturellen
„Einfluss" einer „gebenden" Kultur geben, ohne dass bei der „nehmenden"

Kultur die Bereitschaft vorhanden ist, diesen Einfluss in sich
aufzunehmen. Darum nannte er das zweite Werk zum Kaläm nicht Influences,

Einflüsse des Kaläm auf die jüdische Philosophie, sondern Repercussions, Echos

des Kaläm in der jüdischen Philosophie. Wenn man „Einflüsse" diskutiert,
beschreibt man die gebende Kultur, diskutiert man hingegen die „Echos",
dann beschreibt man die nehmende Kultur.

Wenn folglich unsere Annahme zutrifft, dass der Ursprung der hebräischen

Redewendung imyirseh ha-Shem im parallelen in sä' Alläh liegt, be-

88 Vgl. KOGAN, Averroes and the Metaphysics of Causation (wie Anm. 73), S. 78-79.
89 Vgl. KOGAN, Averroes and the Metaphysics of Causation (wie Anm. 73), S. 58-59.

90 Vgl. KOGAN, Averroes and the Metaphysics ofCausation (wie Anm. 73), S. 138-139.

91 Siehe Anm. 73 oben.

228



deutet dies, dass es eine jüdische Bereitschaft gegeben hat — und noch gibt
—, diese Redewendung zu übernehmen. Der Gebrauch einer ähnlichen

griechischen Formulierung im Neuen Testament liefert zudem einen Beleg
für eine diesbezüglich frühe Bereitschaft, zumindest in gewissen jüdischen
Kreisen. Im Mittelalter, infolge der Begegnung mit der arabisch-islamischen

Kultur übernahmen Juden die hebräische Redewendung nicht, weil
sie an islamischen Okkasionalismus glaubten, sondern weil sie in ihren

Augen mit dem traditionellen jüdischen Glauben an die göttliche Vorsehung

vereinbar war, einem Glauben, der bis in die Hebräische Bibel
zurückreicht, in der der persönliche „Gott Abrahams" (um Jehuda ha-Lewis
treffenden Begriff zu verwenden) an der Welt, die er geschaffen hat, aktiven

Anteil nimmt, im Gegensatz zum unpersönlichen „Gott des Aristoteles",

der sich gegenüber der Welt, deren erste Ursache er ist, völlig
teilnahmslos verhält. So ist die Redewendung im jirseh ha-Shem zwar aus

fremden Quellen übernommen worden, der Glaube an die göttliche
Vorsehung aber, ohne den es die Bereitschaft, sie zu übernehmen, nicht gegeben

hätte, hat sein Wurzeln in den frühesten jüdischen Quellen.
Dennoch ist zu betonen, dass das, was übernommen worden ist, nur

die hebräische Entsprechung zur arabischen Formulierung war, nicht
jedoch der ihr zugrunde liegende islamische Okkasionalismus, der Kausalität

und Naturgesetze verneint, die freilich ebenfalls aus göttlichem
Schöpfungsakt hervorgegangene sekundäre Ursachen darstellen können.

229


	So Gott will : IM YIRSEH HA-SHEM - IN ŠĀ ALLĀH

