Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 68 (2012)

Artikel: So Gott will : IM YIRSEH HA-SHEM - IN S ALLH
Autor: Jospe, Raphael / Milo, Yonatan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961598

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961598
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

So Gott will:
IM YIRSEH HA-SHEM — IN SA” ALLAH

Von Raphael Jospe und Y onatan Milo*

Einleitung

In einem Artikel in der hebriischen Zeitung Haaretz behauptete Ben-Zion
Fischler, dass die Quelle der von observanten wie nicht-observanten Ju-
den hiufig gebrauchte Redewendung 77X o i yirseh ha-Shem (so Gott
will, wortlich: wenn Gott will) wohl im Neuen Testament liege.! Wir werden
auf die neutestamentlichen Quellen noch zuriickkommen, méchten aber
schon jetzt eine anderen Ursprung fur die hebriische Redenwendung
nahelegen, nimlich die parallele arabische Redewendung 4 eli ()} /n
& Allah? Wenngleich, soweit wir wissen, der dlteste Text, in dem wir eine
solche Redewendung finden, tatsichlich das Neue Testament ist, ist es
doch eher unwahrscheinlich, dass er der Ursprung der spateren judischen
Redewendung ist, da iiber Generationen nur wenige Juden im Neuen
Testament oder den spiteren lateinischen Texten in Europa bewandert
waren, ganz im Gegensatz zu den Juden in den arabischen Lindern, die in
der arabischen Sprache zuhause waren und unter denen zumindest die
Intelligenz mit arabischer Literatur und islamischer Kultur vertraut gewe-
sen ist. Zieht man dazu noch den islamischen Determinismus in Betracht,
ist der arabische Ausdruck i @’ Allah in der islamischen Kultur weit stér-
ker vorherrschend, als es der parallele lateinische Ausdruck Deo volente im
christlichen Europa je war, in dem deterministische Vorstellungen, wie
zum Beispiel im Calvinismus, weit weniger verbreitet waren.

Mit Ausnahme des Neuen Testaments, einem Zitat aus dem A phabet
des Ben Sira (in dem die Redewendung jedoch 11w or 7 yigzor ha-Shenm,
nicht 7 0¥ oR az yirseh ha-Shem lautet) und einem Zitat aus Bahya ibn
Paqudas Anleitung un den Hergenspflichten sind alle von Fischler zitierten
Texte spit, d. h. sie stammen alle aus der Zeit nach dem Tod Mose b.

* Prof. Dr. Raphael Jospe & Jonatan Milo, Dept. of Jewish Heritage, Ariel University,
P. O. Box 4649, 11.-91044 Jerusalem, Israel. — Ubersetzt von Stefan Schreiner,
Tibingen.

1 BEN-ZION FISCHLER, Dur¥In — 2P Ja12 02°2K X128 X121 72X, in: Haaretz vom
27. April 2005.

2 Dies ist auch die Ansicht des ,,Philologus® in seiner englischen Glosse in The
Jewish Daily Forward, 19. September 2008, “Public Displays of Piety Are in
Fashion, Thank God.”

205



Maimons (1204) bis zum 19. Jahrhundert. Fischlers frithe Belege hinge-
gen, vom Neuen Testament abgesehen, stammen simtlich aus der islami-
schen Zeit und arabischen Landern. Alle spiteren, nach-maimonideischen
Belege, gehen auf eine Zeit zurlick, in der Juden im christlichen Europa
Zugang zu hebriischen Ubersetzungen judio-arabischer Werke hatten. Im
Lichte all dieser Beobachtungen scheint es nicht einleuchtend anzuneh-
men, dass das zw yirseh ha-Shem o. a. aus christlich-europidischen Quellen
stammt; vielmehr scheint uns die Annahme weitaus plausibler, dass die
tatsdchliche Quelle die parallele arabische Redewendung iz sa* . Allab ist,
die sich mit der Zeit, im Laufe von Generationen, liber die hebriischen
Ubersetzungen judio-arabischer Literatur unter den Juden im christlichen
Europa eingebtirgert hat.

Es ist wahrscheinlich, dass Juden heute, die gewohnt sind, eine Ent-
scheidung oder Absicht unter den Vorbehalt i yirseh ha-Shem zu stellen,
diese islamische Quelle nicht kennen und okkasionalistischen Vorstellun-
gen, die von verschiedenen islamischen Gruppierungen vertreten werden,
am deutlichsten von Aba Hamid al-Ghazali (1058-1111), sicher nicht bei-
pflichten werden.’ Die okkasionalistische Theorie vertritt, ja, verlangt
Konditionierungen wie iz §a” Allah. Wie wir noch sehen werden, geht der
Okkasionalismus mit der Leugnung nattrlicher Kausalitit und Gesetz-
missigkeit einher. Folglich kann nichts geschehen und nichts Bestand
haben ohne unmittelbaren Eingriff Gottes in jedem denkbaren Augen-
blick. So gesehen, meint der Bedingungssatz iz §a’ .Allah durchaus etwas
anderes als das allgemeinere ' N2 be-‘egrat ha-Shem (mit Gottes Hilfe) oder
dessen aramiische Entsprechung ®nwt Xny»02 be-siya ‘ata di-Semayya (wort-
lich: it der Hilfe des Hz'mme/s),4 die nicht impliziert, dass alles von Gottes
Willen unmittelbar abhingt, sondern nicht mehr zum Ausdruck bringt als
die Bitte eines Glaubenden um goéttlichen Beistand vor dem Geschehen
oder dessen Dank fir solchen Beistand nach dem Geschehen.

3 al-Ghazali, Jurist, Philosoph und Sufi, legt in seinem Magasid al-falasifa (Die
Absichten der Philosophen) die Ansichten al-Farabis (um 870-950) und Ibn Sinas
(Avicennas) (980-1037) dar. Sein Tahafut al-falasifa (Die Inkohdrenz, der Philosophen),
das unter anderem Jehuda ha-Lewi beeinflusste, erliutert die rationalen Argu-
mente der Widerspriiche zwischen den Philosophen und dem Islam sowie den
Philosophen untereinander. In Erwiderung darauf schrieb Ibn Rusd (Averroes)
(1126-1198) sein Tahafut at-tahafut (Die Inkohdrens, der Inkobdrens).

4 Der Ausdruck Xnw7 xny»02 begegnet im Talmud, zum Beispiel in bBB 55a, im
Namen Rav Ashis, wo ein Mann durch gottliche Hilfe von der Zahlung einer
bestimmten Steuer befreit worden ist. Von einem Vorbehalt oder einer Kon-
ditionierung ist an dieser Stelle nicht die Rede.

206



Formulierungen wie i yirseh ha-Shem (oder dhnliche) kommen in der
Hebriischen Bibel nicht vor. Als sich Jonathan, der Sohn Kénig Sauls, mit
David verabredete, sagte er: ,,Morgen ist Neumond. [...] Am dritten Tag
aber geh hinab an den Ort, an dem du dich [...] versteckt hattest, und setz
dich neben den Stein dort. Ich werde dann drei Pfeile in seine Nihe
schiessen [...]%,> ohne damit den Vorbehalt zu verbinden, dass das Tref-
fen vom Willen Gottes oder gottlicher Hilfe abhingt.

Im Folgenden werden wir verschiedene Redewendungen in einer Reihe
von Talmud- und Midraschtexten untersuchen, aber soweit wir bis jetzt
sehen, sind sie eher die Ausnahme als die Regel. Mehr noch, diese Rede-
wendungen lassen an keiner Stelle so etwas wie Okkasionalismus erken-
nen. Als Rabban Gamli'el (Oberhaupt des Sanhedrin) hoérte, dass
R. Joshua b. Hananja® mit dem fuir Rosh ha-Shana bestimmten Datum
nicht einverstanden war, liess er R. Joshua ausrichten: ,,Ich verlange von
dir, dass du an dem Tag, den du fir Jom Kippur bestimmt hast, mit dei-
nem Personal und deinem Geld zu mir kommst®, ohne den Zusatz, dass
dies vom Willen Gottes oder seiner Hilfe abhingig wire. Selbst die Ge-
schichte von der Meinungsverschiedenheit zwischen R. Eli‘ezer und den
Weisen beztglich einer bestimmten Art Ofen’ enthilt keinen solchen
Vorbehalt, obwohl R. Eli‘ezer auf dem Hohepunkt der Auseinanderset-
zung austief: ,,Wenn die Halacha so ist, wie ich behaupte, soll es der Him-
mel beweisen®, und darauthin eine Himmelsstimme (72 n2 ba# gol) erscholl.
An keiner Stelle der verschiedenen Stufen der Auseinandersetzung liess sich
R. Eli‘ezer mit den Worten vernehmen: ,;,wenn die Halacha so ist, wie ich
behaupte, mdge dies und das geschehen, so Gos# will* oder ,,mit Gottes Hilfe™,

Der erste Beleg fiir im yirseh ha-Shem — im Neuen Testament

Wie Fischler gezeigt hat, ist ein dem iz yirseh ha-Shen dhnlicher Ausdruck
erstmals im Neuen Testament belegt. An einigen Stellen steht dabei im
griechischen Text der Begriff woprog (Herr, lateinisch: Dominns, syrisch:
®™1), an anderen finden wir das griechische 0e6g (Gott; lateinisch. Deus,
syrisch: &9R). In 1 Kor 4,19 schreibt Paulus: ,,Ich werde aber bald zu euch
kommen, wenn der Herr will.*8 An anderer Stelle heisst es von Paulus, der

5 ISam 20,18-20.

6 R. Joshua b. Hananja war ein Tanna, ein Mischnalehrer der zweiten Generation.
Erwihnt wird die Geschichte in mRH I1,8-9.

7 bBM 59b.

8 Griechisch: v 0 kOprog Oeinon; lateinisch (Vulgata): si Domzinus voluerit; und in
der syrischen Peshitta: 82 &2 1R XK.

207



sich in einer Synagoge ausdriicklich an Juden wandte:?

Sie gelangten nach Ephesus. Dort trennte er (Paulus) sich von den beiden; er
selbst ging in die Synagoge und redete mit den Juden. Als sie ihn baten, doch
linger zu bleiben, lehnte er ab; beim Abschied von ihnen sagte er: ,,Ich werde
wieder zu euch kommen, so Gott wilf*.

An dieser Stelle spricht Paulus von 68gdc, nicht xdprog.!” An einer dritten
Stelle!! finden wir wiederum wopiog: ,,Ihr solltet lieber sagen: “Wenn der
Herr will, und wir leben, werden wir dies oder das tun’.“ Paulus und zumin-
dest einige seiner Zuhoérer waren Juden (oder Judenchristen); so scheint es
plausibel anzunehmen, dass diese Formulierungen nicht notwendigerweise
deren neuen Glauben an Jesus als den Christus reflektieren, sondern in
ithren Kreisen gebriuchliche jidische Redensarten waren. Paulus und die
anderen hatten einen neuen Glauben, dennoch ist es unwahrscheinlich,
dass ihr Sprachgebrauch ebenfalls neu war (abgesehen freilich von Begrif-
fen, die unmittelbar auf ihren neuen Glauben Bezug hatten).

Das Zeugnis des Josephus

Paulus’ Zeitgenosse Flavius Josephus (37-nach 100) schrieb am Ende sei-
ner [iidischen Altertiimer (XX,267):12 ,,Hiermit beschliesse ich meine Alter-
timer [...], und so Gott will, erzihle ich spiter in kurzer Darstellung den
Hergang des Krieges und meinen eigenen Lebenslauf bis auf den heutigen
Tag.“ Hinzufligen ist allerdings, dass Josephus im Griechischen von kv
10 Oglov émutpénn spricht, was wortlich wenn Gott erlaubt heisst, nicht jedoch
so Gott will oder wenn Gott will. Mit anderen Worten, Josephus verwendet
nicht das griechische 8ehjon des Neuen Testaments, sondern €mpénn (>
émrpénw, erlauben). Einige Zeilen weiter sagt Josephus: ,Ich habe die
Absicht, auch noch vier Biicher tiber die Lehre der Juden von Gott und
seinem Wesen nach altehrwiirdiger Uberlieferung zu sc:“hreiben“,13 ohne
hier jedoch einen konditionierenden Vorbehalt damit zu verbinden. Nicht

9 Apgl8,19-21.

10 Griechisch: 1od 0e0d 0éhovtog; lateinisch: Deo volente; syrisch: X281 9K X1

11 Jak 4,15 (= conditio Jakobea); griechisch: &av 0 kOprog BeAron ki Coopev; latei-
nisch: sz Dominus voluerit et vixeripus; syrisch: X2¥1 X X7

12 Griechischer Text: Flavii Josephi opera, ed. BENEDIKT NIESE, 7 Bde, Berlin
1885-1895, Bd. 1V, S. 320. Hier zitiert nach: Des Flavius Josephus Jiidische Alter-
timer, ibersetzt und mit Einleitung und Anmerkungen versehen von HEIN-
RICH CLEMENTZ, Wiesbaden 131998, S. 677. In der hebriischen Ubersetzung
(Jerusalem, S. 374) heisst es richtig: D>moX "1w7 DX

13 Zitiert nach: Jiidische Altertiimer (wie Anm. 12), S. 678; griechischer Text: Flavii
Josephi opera (wie Anm. 12), Bd. 1V, S. 320.

208



klar ist, was der Unterschied ist zwischen wenn Gott will und wenn Gott er-
lanbt. Vielleicht haben wir es hier mit einer Unterscheidung ohne Unter-
schied zu tun; eindeutig ist aber, dass Josephus seinen Plan nicht von Got-
tes Willen (oder Erlaubnis) abhingig macht.

Philon

Bei Philon,'* einem anderen hellenistisch-jiidischen Autor, der eine Gene-
ration vor Paulus und Josephus auf Griechisch schrieb, finden wir keine
derartigen Vorbehalte oder Konditionen, auch keine Formulierung, die an
wenn Gott will oder mit Gottes Hilfe erinnert, obwohl Philon explizit den
Glauben an die gottliche Vorsehung teilt: ,,Von den beiden von mir er-
wihnten Umstinden abgesehen, gibt es einen dritten, den — wie mir
scheint — die gottliche Vorsehung (Oeio mpovora) bewirkt hat.“!>

Philon spricht von seiner Absicht oft ohne konditionierenden Vorbe-
halt. Um nur einige Beispiel zu zitieren: In seinem [# Flaccum schreibt er:
,,Einen Punkt in den zu dieser Zeit vollbrachten Taten erwihne ich nur
mit einigem Zogern.“10 In seiner Legatio ad Gainm heist es: ,,Es ist recht,
dass ich beides berichte, das, was wir sahen und das, was wir horten, wenn
wir aufgefordert waren, an der Verhandlung iber unser Burgerrecht teil-
zunehmen.“!” An den zahlreichen Stellen in seinen Schriften, die wir un-
tersucht haben, haben wir keine einzige gefunden, an der Philon den Vor-

14 Zu Philon siche HARRY A. WOLFSON, Philo: Foundations of Religious Philosophy in
Judazsm, Christianity and Islam, 2 Bde, Cambridge, Mass. 1947. Hinzuzuftigen ist,
dass in MOSHEH MEISELs hebriischer Ubersetzung (Jerusalem 1970), die sonst
zuverldssig ist, der Titel gedndert worden ist in Philo: Grundlagen der jiidischen Philo-
sgphie. Diese Anderung jedoch ist irrefithrend, weil Philo nach Wolfson der ,,first
synthetic philosopher® und ,,archetype® aller westlichen Religionsphilosophie in
Judentum, Christentum und Islam war. Diese Philosophie ist ,,philonisch®, un-
abhingig davon, ob sie in ein hebriisches, lateinisches oder arabisches ,,Ge-
wand“ gekleidet war oder ist, denn alle versuchten, wie Philon (von dem die
meisten nie gehort hatten) eine Synthese von Offenbarung und Vernunft zu
schaffen. Diese philonische Struktur existierte gut 17 Jahrhunderte, bis Spinoza
sie zerstort hat die Philosophie aus ihrer Knechtschaft unter der Offenbarung
,.befreit™ hat. — Philons Werke: Philonis Alexandrini opera guae supersunt, ed. LEO-
POLD COHN, PAUL WENDILAND & SIEGFRIED REITER, 7 Bde, Berlin 1896-1930
(= 1962-1963); deutsche Ubersetzung: LEOPOLD COHN, I[SAAK HEINEMANN,
MAXIMILIAN ADLER & WILLY THEILER (Hg.): Philo von Alexandrien. Die Werke
in deutscher Ubersetzung, 7 Bde, Berlin 1909-1938 und 1964 (Bd. 7).

15 PHILON, In Flaccurm 125.

16 In Flaccum 78.

17 Legatio ad Gainm 349 und 323.

209



behalt macht, dass er dies oder das tun wiirde, wenn Gott will, bestimmit oder
erlanbt.'

Wie wir gesehen haben, verwendet Philon Formulierungen wie wenn
Gott will oder mit Gottes Hilfe nicht. Im Gegentell, er verweist auf die Un-
terstitzung durch ,,wissenschaftliches Studium (, das) nétig war® in einem
ausgesprochen menschlichen Kontext:!?

Mit diesen Bemerkungen haben wir die Wunsch oder Geltste betreffende Dinge
so angemessen, wie es uns moglich ist, erértert und damit unseren Uberblick tiber
die Zehn Worte (d. h. den Dekalog) und die darin enthaltenen Einzelgesetze
abgeschlossen. [...] Um die Sache richtig zu begreifen, war wissenschaftliches Studinm
notig, mit dessen Hilfe ich einem jeden der Zehn Worte (kepdAoro) zugeordnet
habe, was von der Einzelgesetzgebung zu ihm gehért.

Vermieden haben mag Philon Formulierungen wie wenn Gott will oder wit
Gottes Hilfe, weil er im Gegensatz zur Theorie des Okkasionalismus, wie
sie Jahrhunderte nach seinem Tod im islamischen Denken entwickelt
worden ist, von einer natirlichen Kausalitit ausging oder, um mit den
Worten der Talmudweisen zu reden, weil ,,die Welt nach ihrer Weise
funktioniert™ (\m1 W12 0N “olam ke-minbhago nobeg).?® Mit anderen Worten,
die Welt funktioniert entsprechend einer ,festen Ordnung®, wie er in
seiner [ egatio ad Gaium schrieb:2!

Wie lange noch sollen wir, die Alten, wie Kinder sein, hinsichtlich unserer Lei-
ber grau geworden, aber Kinder hinsichtlich unserer Seelen durch Willen und
Sinne, indem wir das Schicksal (toyn), das Verianderlichste von allem, fiir das
Unverinderlichste halten, die Natur (¢voig), das Bestindigste hingegen fir das
Unbestindigste?

Um es noch einmal zu sagen: Philon vertritt die Lehre von der gottlichen
Vorsehung. Glauben an die gottliche Vorsehung finden wir auch an zahl-
reichen Stellen bei Josephus.?? Dennoch gibt es keinen inhirenten Wider-

18 Siche zum Beispiel: De vita contemplativa 1; De vita Mosis 1,1-15; 11,8, 246 und
275; De Abrahamo 3, 60, 119; De Josepho 28 und 80; De decalogo 1, 20, 32, 50; De
specialibus legibus 1,98; De specialibus legibus 1,226; 11,1; 111,7; 1V,1; De virtutibus 1,
De praemiis et poenis 3; De posteritate Caini 32.

19 De specialibus legibus 132. — In der hebriischen Ubersetzung der Werke Philons,
o°an3, ed. SUZANNE DANIEL-NATAF, 4 Bde, Jerusalem 1986, Bd. 111 (= 120
mxnn, Teil I1), S. 163, steht daftr mamrn (Fertigkeit, Fahigkeit).

20 bAZ 54b.

21 Legatio ad Gainm 1.

22 An verschiedenen Stellen seiner Darstellung der jidischen Sekten der Zeit des
Zweiten Tempels spricht Josephus von ,,Schicksal (griechisch: eipappévn; latei-
nisch: fafum). Indessen kann er damit auch die gottliche Vorsehung gemeint ha-
ben. Nach Josephus haben die Pharisder alles ,,dem Schicksal und Gott™ zuge-

210



spruch zwischen beiden, dem Glauben an die gottliche Vorsehung und die
Annahme einer unverinderlicher Natur, solange Vorsehung nicht als Ne-
gation natirlicher Kausalitit und Gesetzmissigkeit verstanden wird, im
Gegensatz zur okkasionalistischen Verneinung solcher Kausalitit und
Gesetzmissigkeit, die damit zugleich ein unmittelbares gottliches provi-
denzielles Eingreifen in allem Geschehen und zu jeder Zeit voraussetzt.

In summa, die einzige eindeutige Entsprechung, die wir fir iw yirseh ha-
Shem oder dhnlich in der hellenistisch-jidischen Literatur haben, steht im
Neuen Testament. Josephus ist diesbezliglich nicht ganz eindeutig und
Uberzeugend, da er an einer Stelle zumindest eine dhnlich lautende Formu-
lierung verwendet (wenn Gott erlanbf), an anderer Stelle hingegen keine
solche Bedingung nennt. Philon ist da eindeutiger; er macht keinen Vor-
behalt und erbittet nicht einmal Gottes Hilfe. Vielleicht uberrascht es
nicht, dass Paulus — durch und durch ein religioser Denker — die Rede-
wendung wenn Gott will benutzt, wihrend Josephus — der Historiker — in
Sachen abstrakten Glaubens so eindeutig nicht war, und Philon — der
Philosoph — durchweg die natirliche Ordnung und Gesetzmassigkeit
bemiiht, ohne eine goéttliche Konditionierung zuzulassen, obwohl er an
die gottliche Vorsehung glaubte. In jedem Falle scheint es daher plausibel
anzunehmen, das Paulus’ Gebrauch der Redewendung, insbesondere im
Umgang mit jidischen Zuhorern, ein Beleg dafiir ist, dass diese Redewen-
dung unter Juden, oder zumindest in gewissen griechisch-sprachigen jtdi-
schen Kreisen am Ende der Zeit des Zweiten Tempels gebriuchlich war.

Belege aus Talmud und Midrasch

Im Babylonischen Talmud fanden wir eine auf den ersten Blick an
yirseh ha-Shem erinnernde Formulierung in der Geschichte von R. Joshua b.
Lewi, wie er am Eingang zu R. Shim‘on bar Yohais Grab dem Propheten
Elija begegnete.?

R. Joshua b. Lewi traf Elija, der am Eingang zu R. Shim'on bar Yohais Grab
stand. Da fragte er ihn: ,,Werde ich Anteil an der zuktnftigen Welt haben?* Er

antwortete: ,,Wenn dieser Herr will* R. Joshua b. Lewi entgegnete: ,,Ich habe zwei
gesehen und die Stimme von dreien gehort.*

schrieben, aber den freien Willen zugelassen; die Sadduzier insistierten allein auf
dem freien Willen; die Essener hingegen lehrten, ,,man misse alles dem Willen
Gottes anheimgeben®. Vgl. De bello Judaico 11,119-166; Antiguitates XVIII1,171-
173. Andererseits verwendet Josephus an einigen Stellen (Awntiguitates X,276-
278) auch das griechische npdvoa, ,,Vorherwissen, Vorsehung®.

23 bAZ 54b.

211



Wer ist dieser Herr (1 11787)? Nach Raschi ,,war die géttliche Gegenwart
(Mrow Sekhina) bei thnen®. Und was ist die Stimme von dreien, die R. Joshua b.
Lewi horte? Nach Raschi ,,war die gottliche Gegenwart unter thnen®. Die
Idee, dass die gottliche Gegenwart eine dritte Gegenwart zwischen zwei
Menschen bildet, ldsst sich auch in der Auslegung von Lev 5,21 finden.
Dieser Vers behandelt zum ersten Mal im Buch Leviticus das Vergehen
eines Menschen gegen seinen Mitmenschen (“M2an? aX 12 ben adam le-
havero). Warum bezieht sich dieser Vers dann auf ,,ein Vergehen gegen den
Herrn®? Nach Raschi, der R. Agiva aus Sifra zitiert: 2
R. Aqgiva sagte: Was bedeutet ,,und beging ein Vergehen gegen den Herrn®? Wer
immer leiht, borgt oder Geschifte macht, tut dies stets unter Zeugen und mit
einem Vertrag. Daher, wenn er es leugnet, leugnet er die Zeugen und den Vertrag.
Doch wer etwas deponiert bei seinem Gefihrten, mochte nicht, dass jemand
davon weiss, ausgenommen der Dritte unter ihnen. Darum, wenn er es leugnet,
leugnet er den Dritten unter ithnen.
Dennoch erinnert der Hinweis auf das wenn dieser Herr will nicht wirklich
an die Redewendung wenn Go#t will. Ublicherweise ist damit gemeint, dass
keine Entscheidung endgiltig ist, es sei denn: Go## wil/ es. Mit anderen
Worten, Gott muss eine jede menschliche Entscheidung garantieren, jede
menschliche Entscheidung ist e #pso vorldufig. In der Geschichte von
R. Joshua b. Lewi jedoch trifft er keine solche Entscheidung, weder fiir
sich selbst noch fir irgendjemand anderen. Im Gegenteil, er fragt nur den
Propheten Elija, ob er Anteil an der kommenden Welt haben wird. Auch
ist nicht klar, ob sich der merkwiirdige Begrift dieser Herr (717 11787) auf
Gott bezieht, oder wie das deutsche Herr oder Meister auf ein menschliches
Wesen, den Messias vielleicht, wie wir einer anderen Geschichte von
R. Joshua b. Lewi in bSanh 98a entnehmen kénnen. in der er fragt, wann
der Messias kommen wird.

Eine andere aggadische Quelle verwendet ebenfalls den Ausdruck i
yerseh. Im Midras’ Aggada zu Num 22,19 lesen wir:2>

24 Raschi zu Lev 5,21, mit Bezug auf Sifra Hova XXIL4.

25 Vgl. SALOMON BUBER (ed.), mn >wmn aw»an 29 9k v, Wien 1894, S.134 zu
Num 22,19. — Buber edierte dieses Werk nach einer von ihm in Aleppo erwor-
benen Handschrift. Nach Buber kannte der Autor oder Editor dieses Midrasch
Raschis Kommentar zur Tora, den Midrasch Legah Tor und andere Midraschim.
Daraus schliesst Buber, dass der Autor im 12./13. Jahrhundert gelebt hat. Ein
spites Redaktionsdatum muss jedoch nicht zugleich auch ein spites Entste-
hungsdatum bedeuten. Folglich haben wir hier keinen Anhaltspunkt fiir die Da-
tierung des Midrasch oder der Redewendung 2 yirseh ha-Shens.

212



Und nun bleibt anch ibr hier. Da sagte Bileam zu ithnen ,,.So werde ich erkennen, was
der Herr weiter mit mir reden wird, wenn Er wil/ (787 0X) dass ich mit euch gehe
oder nicht. [...]. Aber ich méchte sein Wort nicht vetletzen.

Auch hier sehen wir, dass Bileam keine Entscheidung trifft, sondern wei-
tere Weisungen Gottes abwartet, ob er das Volk Israel verfluchen solle,
wie Balaq, der Konig Moabs, verlangt hatte. Mit anderen Worten, in bei-
den von uns zitierten aggadischen Texten ist das wenn Er [Gott] will ( DX
n%7) keine Parallele zu unserer Redewendung. In einem weiteren Midrasch
wird das wenn Er will (727 0X) gleichfalls erwihnt.?6

Darauf spricht der Heilige, gepriesen sei Er, zu den Gerechten: ,, Tretet ein ins
Paradies und esst das Mahl, das flir euch bereitet ist, und trinkt den Wein, der fir
euch aufbewahrt wurde.” Und sie sprechen zu Ihm: ,,Herr der Welt, gibt es ein
Mahl, bei dem sein Hausherr nicht dabei ist? Wenn es dem Heiligen, gepriesen sei
Er, unserm Herrn, gefillt, so lasse Er Seine Gegenwart (fekbina) unter uns wei-
len.* Und David spricht vor dem Heiligen, gepriesen sei Er: ,,Herr der Welt,
schenke uns ein Zeichen deiner Giite und setzt dich zu uns.” Sogleich tritt der
Heilige, gepriesen sei Er, ein und nimmt Platz bei den Gerechten, wihrend David
thm gegentiber sitzt™.

Einmal mehr sehen wir, dass der Ausdruck wenn Er will in diesem Text
keine Figung anzeigt und keine Bedingung nennt. Es ist nicht mehr als
eine an Gott gerichtete Bitte, aus Grinden des Respekts in der dritten
Person. In summa, die drei rabbinischen Texte, die wir hier zitiert haben,
liefern keinen Beleg fr zw yirseh ha-Shem, weil in allen Fallen das, was wir
gefunden haben, eine Bitte darstellt, keine konditionierte Entscheidung.

Belege aus der nachtalmudischen Literatur: Alphabet des Ben Sira
und Midrasch Or ‘Olam

Die erste eindeutige Parallele zu 2z yirseh ha-Shem, die wir gefunden haben,
findet sich im nachtalmudischen A/jphabet des Ben Sira (R1°0 127 ®N"2 RDIN),
das vermutlich aus der gaonidischen, d. h. islamischen Zeit stammt.?” In

26 Pesigta Hadeta za Shavu‘ot, in: Bet ha-Midrasch. Sammiung kleiner Midraschim und
vermischter Abhandlungen ans der dltern jidischen Literatur, ed. ADOLF JELLINEK,
6 Bde, Leipzig / Wien 1853-1877, Bd. VI, S. 36-70, dort S. 47; abgedruckt ist
der Midrasch auch in: 2w ¥, ed. JULIUS (JEHUDA DAVID) EISENSTEIN,
2 Bde, New York 1915, Bd. 11, S. 486-498, dort S. 491; deutsche Ubersetzung:
Aus Israels Lebrballen. Kleine Midraschim: Neue Pesikta und Midrasch Tadsche, zum
ersten Male ins Deutsche iibersetzt von AUGUST WUNSCHE, 5 Bde, Leipzig
1907-1910, Bd. V/2, S. 25.

27 Vgl. JOSEPH DAN, ™m72n2 o1y ™2™ n'a "Maya 19°07, Jerusalem 1974,
S. 69-78; JOSEPH DAN, Art. Ben Sira, Alphabet of, in: Encyclopaedia [undaica®
Bd. III, Sp. 375-376.

213



diesem Text steht jedoch nicht & yirseh ha-Shem, sondern 'n M3 aR 7wz gozer
ha-Shem beziehungsweise "1 WY R i yigzor ha-Shem (wenn Gott |es so| fiigt
beziehungsweise frigen wird).

Stets sage ein Mensch nichts anderes als ,,So Gott will*“ [wortlich: durch Gottes
Fiigung (opnn nmd) — Sch.]. Einer fluchte. Er sagte: ,,Wehe, morgen werde ich
mich mit meiner Verlobten verbinden. Man sagte zu ihm: ,Sage, ‘So Gott es
will’ [wortlich: wenn Gott es fiigt (@pnn M3 oR) — Sch.].” Er sagte [zu ihnen]: ,,Ob er
es will [wortlich: figr — Sch.] oder nicht, werde ich mich morgen mit ihr verbin-
den.” Und er setzte sich mit ihr ins Hochzeitszimmer. Sie gingen zu Bett, und er
wollte zu ihr kommen, und sogleich starben beide. [...] Daher: Alles, was ein
Mensch am Tage tun will, [geschieht unter dem Vorbehalt des:] ,,.So Gott will“
[wortlich: wenn Gott es fiigt (@0 713 OX) — Sch.]; denn man weiss nicht, was vom
Abend bis zum Morgen geschehen wird.?8

Hier finden wir zum ersten Mal etwas, das an Okkasionalismus erinnert,
denn ein Mensch ,,weiss nicht, was thm in dieser Welt vom Abend bis
zum nichsten Morgen geschehen wird”. Die Ungewissheit in unserer
Geschichte mag jedoch rein subjektiv sein — der Mensch weiss nicht — und
keine objektive Bedingung, will sagen, dass die Ungewissheit daraus resul-
tiert, dass es keine natlrliche Abfolge von Ursachen und Wirkungen gibt,
dass vielmehr alles von Gottes Willen oder Figung abhingt. In diesem
Zusammenhang sollten wir festhalten, dass der hebraische Begriff 1 gazar
dem arabischen )% gadar (gottlicher Ratschluss, Vorherbestimmung, Pri-
destination) und 3,8 gudra (gottliche Allmacht) entspricht.

Ein weiterer mittelalterlicher Midrasch betont ebenfalls die Notwen-
digkeit, alle Absichten unter den Vorbehalt durch Gottes Fiigung (21enn nama)
zu stellen. Im Midrasch, der als Or ‘Olan?® (Licht der Welt oder Ewiges
Lichi), beziehungsweise Midras le- Olan™® bekannt ist, weil er mehrere Bei-
spiele dafiir enthilt, was der Mensch ,,stets” (271%) sagen oder tun soll,
stehen die folgenden Satze:

Der Mensch soll niemals sagen, dass er etwas tun will, es sei denn durch Gottes

Fijgung (Dpnan nma), wie es heisst (Prov 19,21): ,,Viele Gedanken fasst das Herz
des Menschen, / doch nur der Ratschluss des Ewigen ("1 ngy) hat Bestand.” ,,Im-

28 Alphabet des Ben Sira § 20, hier zitiert nach: DAGMAR BORNER-KLEIN, Das
Alphabet des Ben Sira: Hebrdisch-dentsche Textansgabe mit einer Interpretation, Wies-
baden 2007, S. 232-234. In diesem Text wird die Notwendigkeit der Konditi-
onierung wenn Goit |es so] fiigt in mehreren Geschichte wiederholt.

29 Or “Olam, in: ISRAEL B. JOSEF AL-NAQAWA, T»i 17 190, ed. HILLEL GER-
SHOM ENELOW, 4 Bde, New York 1929-1932, Bd. 1V, S. 509. Al-Nakawa fiel
1391 in Toledo einem Mordanschlag zum Opfer.

30 Midrash le-"Olam, in: Bet ha-Midrasch (wie Anm. 26), Bd. 111, S. 109-120, 115-
116; in: oW XX (wie Anm. 26), Bd. I, S. 270-275, dort S. 273.

214



mer sei der Mensch gottesfurchtig im Herzen, er bekenne die Wahrheit, spreche
Wahrheit im Herzen etc.“?!

Diese beiden Passagen erinnern an eine Aussage in Bahya ibn Paqudas
moralphilosophischem Werk Einfiibrung in die Hergenspflichten, dem wir uns
noch zuwenden. Da wir nicht wissen, wann und wo das A/jphabet des Ben
Sira und der Midrasch Or ‘Olam verfasst oder redigiert worden sind, kon-
nen wir auch nicht sagen, welche Verbindung, wenn tiberhaupt, zwischen
thnen und Bahya ibn Paquda (oder Bahya ibn Paquda und ihnen) besteht.
Bei Bahya ibn Paquda, dessen Buch — wie die meisten Werke jiidischer
Philosophie bis in die Zeit des Maimonides — auf Juddo-Arabisch ge-
schrieben ist, ist die Beziehung zur arabisch-islamischen Kultur offen-
sichtlich und unbestritten. Hingegen ist bei den beiden anderen hier zitier-
ten Werken, die frihestens aus der gaoniischen Zeit stammen, ein Bezug
zur arabisch-islamischen Kultur nicht mehr als moglich.

Das Bisherige zusammenfassend: Mit Ausnahme des Neuen Testa-
ments finden wir keinen eindeutigen Beleg fur das '77 7¥7" oX oder dhnliche
Formulierungen in der jidischen Literatur vor der islamischen Zeit. Alle
deutliche Bezugnahmen auf solch eine unter Juden gebriuchliche Formel
lassen sich nur bei Juden finden, die in arabischen Lindern lebten und von
islamischer Kultur beeinflusst waren.

Mit Gortes Hilfe (be-‘ezrat ha-Shem) versus So Gott will (im yirseh
ha-Shem)

Heutzutage neigen viele Leute dazu, beide Redewendungen zu verwenden
"7 N2 be-‘egrat ha-Shem (mit Gottes Hilfe) und ‘7 78 oR im yirseh ha-Shem
(s0 Gott will) —, und zwar austauschbar. Nach unserem Verstindnis jedoch
besagen die beiden nicht dasselbe. Finerseits, wenn ein Mensch einen
Willen oder eine Absicht mit dem Vorbehalt so Go#t will verknipft, bedeu-
tet dies — unabhingig davon, ob der / die Betreffende sich dessen bewusst
ist und es intendiert hat —, dass er / sie nicht in der Lage ist, eine endgulti-
ge Entscheidung zu treffen oder aus eigener Vollmacht zu handeln, weil
alles von Gottes Willen abhingt. Diese Auffassung hat ihren nachhaltigs-
ten Ausdruck im Okkasionalismus gefunden, wie wir gesehen haben und

31 ,,Immer sei der Mensch gottesfiirchtig im Herzen etc* — aus dem tiglichen
Morgengebet nach Tanna de-ve Eljyabu 21 (in: Tanna DeBe Eliyyabu: The Lore of
the School of Elijab, transl. from the Hebrew by WILLIAM G. BRAUDE & ISRAEL
J. KAPSTEIN, Philadelphia 1981, S. 296). Hier zitiert nach: NAR NOW M70 — S7-
dur Sefat Emet, mit deutscher Ubersetzung von SELIG BAMBERGER, Basel
1982, S. 6.

215



im Folgenden noch en détail erortern werden. Andererseits, wenn ein
Mensch mit Gottes Hilfe sagt, impliziert dies keine Leugnung menschlicher
Handlungsfihigkeit, sondern driickt nicht mehr aus als die Hoffnung auf
oder Bitte um gottlichen Beistand beim Erreichen eines angestrebten
Ziels. Mit Gottes Hilfe verweist demzufolge auf eine Partnerschaft von Gott
und Mensch. Ein solcher Mensch glaubt nicht nur, dass er gottlichen Bei-
stands bedatf, sondern dass die Partnerschaft von Gott und Mensch auch
in die entgegengesetzte Richtung wirken kann, nidmlich, dass Gott
menschliche Unterstiitzung braucht um ein Ziel zu erreichen.??

So heisst es im Deboralied (Ri 5,23): ,,Denn sie kamen dem Ewigen
nicht zu Hilfe, / zu Hilfe dem Ewigen gegen die Michtigen.” Auf dersel-
ben Linie liegt Ps 127,1: ,,Wenn der Ewige nicht das Haus baut, mtihen
sich seine Bauleute umsonst; wenn der Ewige nicht die Stadt bewacht,
wacht der Nachtwichter umsonst.” Beide Verse scheinen einen Anhalts-
punkt fur die Formel so Go#t will zu liefern, besagen nach unserem Ver-
stindnis aber das Gegenteil und bekriftigen die aktive Rolle des Men-
schen als Partner Gottes beim Bauen oder Wachen. Ausdriicklich spricht
von der aktiven Rolle des Menschen in dieser Partnerschaft Ps 128,1-2:
,,Wohl dem, der den Ewigen fiirchtet und ehrt / und auf seinen Wegen
wandelt. Wenn du geniesst, um das deine Hinde sich gemiiht haben, /
wird es dir wohl sein, und es wird dir gut ergehen.*

Nicht gezogert haben daher jidische Denker im Mittelalter, die in isla-
mischen Lindern lebten und um die Implikationen des Okkasionalismus
wussten, die sie geradeswegs zurtickwiesen und aut menschlicher Willens-
freitheit bestanden, Redewendungen wie eben mit Gottes Hilfe zu verwen-
den, nicht jedoch Formulierungen wie so Go#t will. Sa'adja b. Josef al-
Fayyami Gaon (892-942) zum Beispiel beendet sein Vorwort zum Tora-
kommentar mit den Worten:

Dort, wo es mir moglich war, ein Wort oder einen Buchstaben hinzuzufiigen, um
die Sache und die Intention denen deutlich werden zu lassen, denen eine Anspie-
lung anstelle einer klaren Aussage gentigt, habe ich es getan. Go## mige mir helfen bei

allen meinen guten Absichten in Sachen des Glaubens ebenso wie in weltlichen
Dingen.?3

32 Diese Ansicht ist explizit von ABRAHAM JOSHUA HESCHEL vertreten worden,
u. a. in seinem God in Search of Man: A Philosophy of Judaism, Philadelphia 1956;
deutsche ﬁbersetzung: Gott sucht den Menschen — Eine Philosophie des [ndentums,
tbersetzt und bearbeitet von RUTH OLMESDAHI, Neukirchen-Vluyn 1980 (=
Information Judentum; Bd. 2); Neuausgabe: Berlin >2000.

33 7mn% PRy o 20 naTpn, Gbersetzt von YOSEF D. QAFIH, in: 20 DTN, ed.
MORDECHAI L. KATZENELENBOGEN, 7 Bde, Jerusalem 1986-1993, Bd. I, S. 4.

216



Die Einschrinkung so Gort will hat er jedoch nicht gemacht, als er seine
Absichten formulierte. Zum Beispiel:

Nachdem ich Wesen und Bedeutung der Ordnung beschrieben habe, ist es mei-
ner Meinung nach angebracht, die Regeln zu erwihnen, die den Kern und das
Fundament bilden, auf denen die Tora ruht.34

Weiterhin werde ich vier (Arten von) Gleichnissen vorstellen und mit Beispielen
belegen und sagen etc.?>

Nachdem ich vollendet habe, was ich mir vorgenommen hatte, nimlich, eine
allgemeine Einleitung in die ganze Tora, halte ich es fir angemessen, auf die
Dinge einzugehen, die eine spezielle Einleitung in ihren ersten Teil darstellen, und
sagen etc.3

Nicht immer konsequent hingegen war Maimonides trotz der scharfen
Kritik, die er in seinem Moreh Nevukhinz am islamischen Kalam hatte (an
der eher moderaten rationalistischen Mu tagila sowie mehr noch an der
,orthodoxen® Afariya, zu deren zentralen Lehren der Okkasionalismus
gehorte). Einerseits erwihnt er in seiner Eznleztung in die Mischna an vielen
Stellen, an denen er auf seine Absichten zu sprechen kommt, keinerlei
Konditionierung, zum Beispiel:

An dieser Stelle scheint es mir angemessen, diesen Grundsatz zu erldutern.” |...]
Danach werden wir uns befassen mit der Einteilung der Gegenstinde in der Ord-
nung Festzeiten (der Mischna).®® [...] Danach werden wir uns befassen mit der
Einteilung der Gegenstinde in der Ordnung Franen (der Mischna).? [...] Danach
werden wir uns befassen mit der Einteilung der Gegenstinde in der Ordnung
Sehdden (der Mischna).*0 [...] Danach werden wir uns befassen mit der Einteilung
der Gegenstinde in der Ordnung Heilige Dinge (der Mischna).*! [...] Danach wer-

den wir uns befassen mit der Einteilung der Gegenstinde in der Ordnung Reinbeit
(der Mischna).4?

Andererseits dnderte er aber im Verlauf seiner FEinleitung seinen Stil:

Ein Mensch kann diese Ordnung (Reznbei?) nur mit grossen Schwierigkeiten und
Mithen auslegen, mithilfe der Toseffa und der Baraitot, und durch Sammlung der

34 Saadya’s Commentary on Genesis, Arabic text with Hebrew translation by MOSHE
ZUCKER, New York 1984, Introduction, S. 167.

35 Saadya’s Commentary on Genesis (wie Anm. 34), S. 191.

36 Saadya’s Commentary on Genesis (wie Anm. 34), S. 207.

37 ouam Mmpn PRtk 12 awn 120 e oy mwn, ed. YOSEF D. QAFIH, 6 Bde, Jerusa-

lem 25729 / 1968, Bd. 1, S. 4.

38 o"amn v ay mwn (wie Anm. 37), S. 26.

39 o"ama wrd oy mawn (wie Anm. 37), S. 27.

40 o"ann we ay mwn (wie Anm. 37), S. 28.

41 o"ann wred ay mwn (wie Anm. 37), S. 31.

42 n"amn wrrd av mwn (wie Anm. 37), S. 32.



daraus im Talmud zitierten Gesetze (balakbo?), und durch Ableitung der allgemei-
nen Prinzipien seiner Traktate und ihrer Gegenstinde aus jenen Gesetzen,. wie du
ersechen wirst aus unserem Kommentar zu jener Ordnung, so Goit will (arabisch:

in 5@ Allah).%3
Danach kehrt Maimonides zu seinem ublichen, nicht-konditionierten Stil
zurtick:

Dann entschloss ich mich, ein notwendiges Werk tber die ganze Mischna zu
schreiben, wie ich am Ende dieser Worte erldutern werde.* [...] Als ich diese
Dinge bedachte, entschloss ich mich, ein Werk zu schreiben, das ich initiiert habe.
Darin ist es meine Absicht, die Mischna zu kommentieren.* [...] Ich entschloss
mich, zehn Kapitel zu zitieren, bevor ich mit meinem Kommentar anfing.4¢ [...]
Damit ist der Gegenstand, den ich mit einem Vorwort zu versehen mich ent-
schlossen habe, vollendet, und jetzt beginne ich den Kommentar, wie ich ange-

kindigt habe.’

Wie ist Maimonides’ ungewohnlicher Gebrauch der Redewendung 7z 4
Allah hier zu verstehen, und warum hat er andernorts seine Entscheidun-
gen und Absichten nicht unter diesen Vorbehalt gestellt? Der Unterschied
zwischen diesem Abschnitt und all den anderen mag darin begriindet sein,
dass Maimonides seine eigene Intention durchgingig nicht-konditioniert
formuliert hat, wihrend er hier, in diesem Abschnitt nicht auf sich selbst
und seine Intention Bezug genommen hat, sondern auf den Leser, der
Schwierigkeiten haben mag, die Ordnung Reinbeit der Mischna zu verste-
hen. Auf der anderen Seite erklirt dieser Unterschied jedoch nicht, warum
der Leser nur ,,in unserem Kommentar zu jener Ordnung nachsehen mé-
ge, so Gott will (in $a’ Allah)*, es sei denn, Maimonides sah es bei seiner
direkten Anrede an den Leser in der zweiten Person als angemessen an,
diese tbliche Redewendung zu gebrauchen. Wenn dem so ist, kénnte
Maimonides” Gebrauch der arabischen Formulierung an dieser Stelle eine
Art Lippenbekenntnis sein, wenn er im Blick auf seinen Leser mit einer
gebriuchlichen Redewendung aufwartet in einem Werk, das fir alle ge-
schrieben ist (im Gegensatz zu seinem Moreh Nevukhin, der nur tur die
intellektuelle Elite gedacht war).*8

43 o"amn v oy mwn (wie Anm. 37), S. 46. Qafih Gbersetzt hier: 71 7%7 DX,

44 p"7 W oy mwn (wie Anm. 37), S. 47.

45 n"70 W oy mwn (wie Anm. 37), S. 48.

46 0" W oY mwn (wie Anm. 37), S. 49.

47 o"amn v oy mwn (wie Anm. 37), S. 58.

48 In einem Gesprach mit mir Uber dieses Thema meinte auch Prof. Paul Fenton
(Paris), dass wir es hier mit “standard expression and mere lip service” zu tun
haben, und dass Maimonides’ Worte nicht wortlich genommen werden sollten.

218



Keinen solchen Vorbehalt, weder so Go## will noch mit Gottes Hilfe, gibt
es in Maimonides’ Einleitung zum Buch der Gebote, in der die folgenden
nicht-konditionierten Sitze zu finden sind:

Auch habe ich mich entschlossen, eine Sammlung zusammenzustellen, die alle
Gebote der Tora umfasst, und nichts aussen vor ldsst.# [...] Aus diesem Grunde
habe ich beschlossen, in der Einleitung zu diesem Buch notwendigerweise zuerst
alle Gebote aufzulisten und durchzuzihlen.” [...] Ich will jetzt beginnen, indem
ich die Regeln erwihne, die man bei der Aufzihlung der Gebote anzuwenden
hat.®! [...] Ich wetde viele Beispiele der zweiten Art aus beiden Teilen anfithren.5?
[...] Jetzt will ich beginnen, alle Gebote zu nennen, eins nach dem anderen, und
sie erldutern [...], wie ich am Beginn meiner Worte angekiindigt habe; denn das
ist der Zweck dieser Abhandlung.® [...] Wiederum, wenn ich die Gebote nenne,
die fur Frauen nicht verbindlich sind etc.5

Erst ganz am Ende der Einleitung — vielleicht weil es die letzten Worte vor
dem Hauptteil des Buches sind — schrieb Maimonides: ,,Ich will jetzt be-
ginnen, Gebot fir Gebot aufzufthren, mit des Allmdchtigen Hilfe (070 nmya
be-‘ezrat Shadday).*>> Auch in seiner Einleitung in seinen grossen hebrii-
schen enzyklopiddischen Kodex Mishneh Tora, erwihnt Maimonides nie-
mals eine Kondition, wenn er von seinen Absichten spricht:

Ich habe mich entschlossen, dieses Werk nach Gesetzen (M3%7) entsprechend
threm jeweiligen Gegenstand zu gliedern, und die Gesetze (nM277) in Kapitel
(@P11), die zum selben Gegenstand gehoren, und Kapitel fir Kapitel gliedere ich
in kleinere Paragraphen (miuop m377), so dass sie geordnet memoriert werden
konnen.>¢

Im weiteren Verlauf der Einleitung schreibt Maimonides im Zusammen-
hang mit der Aufzihlung der vierzehn Bicher, in die der Kodex gegliedert
ist: ,,Ich habe mich entschlossen, dieses Werk in vierzehn Bucher zu glie-
dern“,*” und dann, zu Beginn eines jeden Buches, ,,Ich will in ihm alle
Gebote aufnehmen® — ohne jegliche Konditionierung. Hingegen beendet
er seine Einleitung in den hebriischen Kodex mit derselben Redewendung

49 oiam Mpn — o"anT? Nxna 190, ed. YOSEF D. QAFIH, Jerusalem 21994, S. 1.

50 0"am1a? nnxnn 190 (wie Anm. 49), S. 4.

51 o"amaa? nnenn 990 (wie Anm. 49), S. 7.

52 @"am nnxnn 190 (wie Anm. 49), S. 38.

53 o"am? nnxnn 190 (wie Anm. 49), S. 55.

54 o"am? nnxnn 190 (wie Anm. 49), S. 56.

55 "% ment oo (wie Anm. 49), S. 57. Die hier kursiv gesetzten Worte sind
auch im arabischen Text hebriisch geschrieben.

56 apma n X A men, ed. MORDEKHAT D. RABINOWITZ, SHMUEL T. RUBIN-
STEIN et al., 17 Bde, Jerusalem 6v75741-1745/1981-1985, dort Bd. I, S. 15-16.

57 amn mwn (wie Anm. 56), S. 17.

219



"0 NV (it des Allmdchtigen Hilfe), mit der er auch seine Einleitung in das
arabisch geschriebene Buch der Gebote beendet hatte:

Und jetzt will ich beginnen, alle Satzungen (Mmxm m¥n "wdwn 72) eines jeden Gebo-
tes darzulegen und alle Gesetze (2177 72), die darin enthalten sind, entsprechend
der Ordnung der Gesetze (M3%7), wit Gottes, des Allmdchtigen, Hilfe (T 9% Ny be-
‘ezrat El Shadday).>8

Maimonides’ Einleitungen in seinen arabisch geschriebenen Moreh Nevu-
khim zeichnen sich ebenfalls durch nicht-konditionierte Sprache aus. Seine
Einleitung zu Teil I endet mit den Worten: ,,Nach diesen Vorerérterungen
beginne ich mit der Anfithrung der Worter, auf deren richtige Bedeutung
an jeder Stelle, je nach dem Gegenstande, der dort besprochen wird, auf-
merksam gemacht werden soll.“5% Ahnlich schliesst die Finleitung zu Teil
II: ,,Nachdem ich die Primissen vorangeschickt und mich zu ithnen be-
kannt habe, versuche ich darzulegen, was aus ihnen folgt.“® Auch am
Ende von Teil 111, wo Maimonides den Leser in der zweiten Person direkt
anspricht (wie er dies im ganzen Werk oft getan hat), schreibt er, ohne
eine Konditionierung zu erwihnen:

Nach dieser Vorbemerkung richte dein Augenmerk auf die Kapitel, in denen
ich diesen erhabenen, ehrwiirdigen und wichtigen Gegenstand bespreche, denn
dieser ist der Pfeiler, der das Ganze zusammenhilt, und die Siule, auf der das
Ganze ruht.‘!

Doch im Gegensatz zu Maimonides’ direkter Anrede an den Leser in sei-
netr Einleitung in die Mischna nennt er hier, wie gesehen, den Vorbehalt
nicht, den er dort mit den Worten z» sa* Allah hinzugefigt hat. Erst ganz
am Ende des letzten Kapitels seines Moreh Nevukhim finden wir Maimoni-
des sagen:

Dies ist es, was ich fiur wichtig gehalten habe in dieses Buch zu stellen, und ch
hoffe, dass es deinesgleichen sehr niitzlich sein wird. Von dir aber erwarte ich,

58 amin mwn (wie Anm. 56), S. 19.

59 oM Mpn — 03121 1M, ed. YOSEF D. QAFIH, 3 Bde, Jerusalem 5732 / 1972, Bd.
I, S. 21; englisch: The Guide of the Perplexed, transl. SHLOMO PINES, introduction
LEO STRAUSS, 2 Bde, Chicago 1963 (*1974); Bd. 1, S. 20. Hier zitiert nach: Fiibrer
der Unschliissigen, tbers. von ADOLF WEISS, hrsg. von JOHANN MAIER, 3 Tle in
2 Bde, Hamburg 1972 (= Philosophische Bibliothek, Bd. 184 a-c), Bd. I, S. 25.

60 2212170, ed. QAFIH (wie Anm. 59), Bd. 11, S. 263; Guide of the Perplexed, transl.
PINES (wie Anm. 59), Bd. 1, S. 241. Hier zitiert nach: Fibrer der Unschliissigen,
tbers. WEISS (wie Anm. 59), Bd. 1L, S. 19.

61 o121 7m, ed. QAFIH (wie Anm. 59), Bd. 111, S. 451; Guide of the Perplexed,
transl. PINES (wie Anm. 59), Bd. II, S. 416. Hier zitiert nach: Fiibrer der Un-
schiiissigen, Ubers. WEISS (wie Anm. 59), Bd. 111, S. 4.

220



dass du mit Gottes Beistand [wortlich: it Gottes Hilfe, erboben sei Er (77%% m1yna
XY bi-ma inat Allab, ta‘ald) — Sch.] bei aufmerksamer Lektiire alles verstehen
wirst, was ich darin aufgenommen habe. [...] Vollendet ist der dritte Teil iz
Gottes Hilfe (77998 1W2 bi-‘aun Allah), und mit seiner Vollendung ist der Moreh
Nevukhim vollendet.62

Bleibt festzuhalten, dass Maimonides am Ende von Teil I des Moreh Ne-
vukhint® schrieb: ,,Dann will ich mich mit den Philosophen dartiber aus-
einandersetzen, was diese iiber das Nichterschaffensein der Welt behaup-
ten — mit dem Beistand des Allmdchtigen (be-‘ezrat Shadday).“Ahnlich schrieb er
am Ende von Teil II:%* | Das Bisherige umfasst alles, was ich dir in diesem
Buche tber den genannten Gegenstand sagen wollte, und nun wollen wir
mit dem Beistand des Allmdchtigen (be-"egrat Shadday) mit anderen Gegenstin-
den beginnen.” In beiden Fillen verwendet Maimonides im arabischen
Text die hebriische Formulierung.

Sa‘adja Gaon und Maimonides, die beide mit dem arabischen Okkasio-
nalismus vertraut waren, verwenden gleichermassen hebriische Redewen-
dungen wie be- ‘ezrat ha-Shem und be-‘ezrat Shadday oder dhnliche arabische.
Wenn man indessen ihre Vertrautheit mit dem Okkasionalismus einerseits
und ihre Opposition gegen ihn andererseits bedenkt, kénnen solche Re-
dewendungen keinen okkasionalistischen Beiklang haben, wie thn das
yirseh ha-Shem nahelegen konnte, sondern scheinen a priori ein Ausdruck
der Hoffnung, einer Bitte oder eines Gebetes um beziehungsweise @ poste-
riori eines Dankes fur gottlichen Beistand zu sein. Ein deutlicher Beleg
dafiir ist Maimonides’ Brief an R. Yefet, den Dayyan (Richter) von Eretz
Israel. Darin erortert Maimonides seine Reise nach Eretz Israel und be-
schreibt seinen Besuch der Héhle Machpela bei Hebron:63

Am ersten Tag der Woche (Sonntag), am neunten Tag des Monats (He$wan),
verliess ich Jerusalem Richtung Hebron, um die Griber meiner Vorfahren in der

62 2121 1M, ed. QAFIH (wie Anm. 59), Bd. 111, S. 695-696; Guide of the Perplexed,
transl. PINES (wie Anm. 59), Bd. II, S. 638. Hier zitiert nach: Fihrer der Un-
Sschiiissigen, Gbers. WEISS (wie Anm. 59), Bd. 111, S. 369. Der Schluss (,,Vollen-
det ist etc.”) fehlt in Weiss” Ubersetzung.

63 o2121 1M, ed. QAFIH (wie Anm. 59), Bd. 1, S. 251; Guide of the Perplexed, transl.
PINES (wie Anm. 59), Bd. I, S. 231. Hier ztiert nach: Fihrer der Unschiiissigen,
tbers. WEISS (wie Anm. 59), Bd. L, S. 394.

64 0'2121 7%, ed. QAFIH (wie Anm. 59), Bd. 11, S. 436; Guide of the Perplexed, transl.
PINES (wie Anm. 59), Bd. 11, S. 412. Hier zitiert nach: Fiibrer der Unschliissigen,
tbers. WEISS (wie Anm. 59), Bd. II, S. 313 (Kursivierungen von mir — Sch.).

65 0" MK, ed. Y. SHAILAT, 2 Bde, Jerusalem 5747-5748 / 1987-1988, Bd. 1,
S. 225, mit Bezug auf Ps 116,14.

221



Hohle zu kiissen. An jenem Tage stand ich in der Hohle und betete, indem ich
Gott fiir alles lobte. Ich gelobte, dass diese beiden Tage, der sechste und siebente
Heswan, fiir mich Festtage wiren, Tage des Gebets und der Freude an Gott, des
Essens und Trinkens. Mdge Gott wir in allem belfen und an mir erfiillen: ,,Ich will meine
Geliibde halten dem Ewigen, Amen.” Da ich das Verdienst hatte, an ihrer Ruine zu
beten, mogen ich und ganz Israel bald ihre Trostung sehen, Amen.

Bahya ibn Paquda — ein Sonderfall

Bahya ibn Paquda (Spanien, 2. Hilfte 11. Jahrhundert) war unter den judi-
schen Denkern des Mittelalters eine atypische Gestalt. Er kann keiner
Denkschule zugeordnet werden und war ein Eklektiker, der Anleithen an
einem breiten Spektrum von Werken nahm, Sufis und al-Ghazali einge-
schlossen.®6 Sein Buch der Anteitung zu den Herzenspflichten (Kitab al-hidaya ila
Sard’id al-qulnb)® umfasst zehn ,,Pforten® (Abschnitte), die den Leser von
der Pforte ,iber die Einheit Gottes® bis zur Pforte ,,uber die Liebe zu
Gott” fihren. In deren vorletztem Kapitel beschreibt Bahya die ,,Zei-
chen®, die fur die Liebe zu Gott und Ehrfurcht vor Ihm charakteristisch
sind.

Ein weiteres Zeichen der Liebe zu Gott ist, dass der Mensch den Willen Gottes
(bi-masi at Allah) zur Bedingung all seines zukiinftigen Redens oder Tuns macht,
und wenn er jemandem etwas verspricht, selbst wenn [er es] in Kiirze [erfillen
will, sollte er] dies tun, und zwar aus zwei Griinden: Erstens, aus Furcht vor ei-

nem plotzlichen Tod, weil [er sterben kénnte], bevor er sein Versprechen erfiillen

kann; und zweitens, weil er nicht wissen kann, was Gott diesbeziiglich bereits
vorab beschlossen hat (b-ma sabaga i gadar Alldh min nafad dalika).%®

66 Zu seinem ideologischen Hintergrund, siche RAPHAEL JOSPE, Jewish Philosaphy in
the Middle Ages, Boston 2009, S. 132-174, und die dort erwihnten Abhandlungen
von Hava Lazarus-Yafeh, Georges Vajda, Menachem Mansoor, Amos Gold-
reich, David Kaufmann, und jetzt DIANA LOBEL, A Sufi-Jewish Dialogue: Philoso-
phy and Mysticism in Babya ibn Pagquda’s Duties of the Heart, Philadelphia 2006.

67 Jungste arabische Ausgabe: a/lHiddya ila fara’id al-qulib wa'l-tanbih ila lawazim
al-dama’ir, ed. AHMAD SHAHLAN, Rabat 2010. — Ins Hebriische ilibersetzt
wurde das Buch um 1160/61 von Jehuda ibn Tibbon (1120-1190) unter dem
Titel: m22%7 M2 790 (zahllose Ausgaben, zuletzt von GAD VILNER, 2 Bde, Je-
rusalem 2012/11), und von YOSEF D. QAFIH (1917-2000) unter dem Titel:
DM MNP — M22%7 M NN 190 (Jerusalem 1973).

68 n22%7 maw, ed. QAFIH (wie Anm. 67) Pforte X, Kap. 6, S. 421-422. — Das
Buch ist oft und in mehrere Sprache iibersetzt worden, so u. a. aus dem Ara-
bischen ins Englische von MENAHEM MANSOOR, The Book of Direction to the
Duties of the Heart, London / Portland, Oregon 1973 (*2004), Zitat S. 437; und
aus Jehuda ibn Tibbons hebriischer Ubersetzung ins Englische von MOSES
HYAMSON (1862-1949), Duties of the Heart, 2 Bde, New York 1925-1947 (Jeru-

2



Was Bahya hier meint, ist nicht ganz klar. Einerseits verweist er explizit
auf Gottes Willen und Vorherbestimmung. Andererseits ist der gottliche
Ratschluss vorab gefasst und enthilt daher keine géttliche Intervention in
einem bestimmen Augenblick (wie im Okkasionalismus al-Ghazalis und
anderer). Daher mag es scheinen, dass Bahya keine Verneinung natiirlicher
Kausalitat impliziert, d. h. kein objektives, systemisches Fehlen einer Ord-
nung und Kausalitit in der Welt, sondern lediglich die subjektive Unsi-
cherheit, die fiir einen Gott liebenden und firchtenden Menschen charak-
teristisch ist, der nicht wissen kann, ob seine Absicht mit dem g6ttlichen
Willen und vorausgehenden Ratschluss tibereinstimmt.

Bahya geht demzufolge von der Existenz eines @ priori gottlichen Rat-
schlusses aus; eines Menschen Leben liegt letztendlich nicht in seiner
Hand. Ein Mensch kann die Linge seiner Tage nicht bestimmen, und oft
auch nicht seine Gesundheit. Dennoch, trotz géttlicher Vorherbestim-
mung, und trotz des Glaubens der Menschen, dass Gott vorherbestimmt,
was fur sie am besten ist, mussen sie wihlen nach besten Kriften, welches
Gut erreichbar ist:%

Trotz seiner klaren Gewissheit, dass seine Sache den Ratschlissen des Schép-
fers, erthoben sei Er, anheimgestellt ist (il agdari I-Haliq 1a‘dld), und was immer
der Schépfer fiir ihn wihlt, die beste Wahl ist, muss er sich auch um sein Wohl-
ergehen kimmern und die Mittel wihlen, die ihm die besten scheinen, wihrend
Gottes Sache die Ausfiihrung des zuvor Beschlossenen ist (Zanfid ma sabaga bi-ha
l-gadar).

Im Gegensatz zur okkasionalistischen Verneinung des freien Willens,
haben die Menschen nach Bahya dennoch einen freien Willen, zumindest
bis zu einem gewissen Grade und im Rahmen der géttlichen Pridestination.

Zusammenfassend lasst sich sagen, dass wir bislang eine gewisse Inkon-
sistenz im Gebrauch der Redewendungen so Gozt will, mit Gottes Hilfe und
wenn Goit |es so| fiigt haben feststellen kénnen. Thre genaue Bedeutung ist
unklar. Offenbar ist es ihre Intention, in den meisten Fillen zumindest,
wenn nicht in allen, eine subjektive Unsicherheit hinsichtlich der Zukunft zu
artikulieren, @ priori eine Bitte um gottlichen Beistand zum Erreichen eines

salem 21970); YAAKOV FELDMAN, The Duties of the Heart, Northvale, NJ 1996,
und DANIEL HABERMAN, Jerusalem / New York 1996, sowie ins Deutsche
von RAPHAEL JACOB FURSTENTHAL (1781-1855), Hovot ha-levavot oder Uber die
Herzenspflichten, Breslau 1836, Zitat Bl. 291a, und MAX EMANUEL STERN
(1811-1873), Sefer Torat Hovot ha-levavot — Lebrbuch der Herzenspflichten zur 17e-
redlung der religiosen und sittlichen Denfk- und Handlungsweise, Wien 1856.

69 m22%1 M, ed. QAFIH (wie Anm. 67) Pforte IV, Kap. 4, S. 210; Direction to the
Duties of the Heart, ed. MANSOOR (wie Anm. 68), S. 244,

223



Ziels oder a posteriors einen Dank fur ein erreichtes Ziel zum Ausdruck zu
bringen. Mit Ausnahme des Neuen Testaments waren in allen Fillen dieje-
nigen, die diese Redewendungen gebraucht haben, in arabischen Lindern
lebende Juden, die mit islamischer Kultur vertraut waren und keinerlei Be-
rihrung mit christlichen Quellen oder christlich-europiischer Kultur hatten.
Trotz des islamischen Kontexts der jiudischen Redewendungen finden wir
unter den Juden (von Bahya ibn Paquda moglicherweise abgesehen) den-
noch keinerlei Echo auf den islamischen Okkasionalismus.

In s§3° Allahim Qur’an
Im Qur’an begegnet i §a’ Aliah mehrmals. In zwei Suren finden wir i §2’a
ohne expliziten Bezug zu Gott, obwohl er sich ganz klar aus dem Kontext
ergibt.”’ In anderen Suren hingegen steht der volle Wortlaut der Rede-
wendung in fa’ Allah.”" Zum Beispiel:
Wahrlich, Gott hat Seinem Gesandten das Traumgesicht Wirklichkeit werden
lassen. Thr werdet gewiss — so Gof#t will — in Sicherheit in die heilige Moschee
gintreten: [
Der hiutige Gebrauch der Redewendung 7z §a° Allah und der verbreitete
Glaube an die Pridestination (U a/gadar) haben ein modernes Phino-
men hervorgebracht — einen dekorativen Aufkleber mit den Worten wa §a’
Allah, was immer Gott will, auf arabischen Autos. Infolge des Einflusses des
Arabischen finden wir dhnliche Redewendungen wie g/a/i im Spanischen,
oxald im Portugiesischen oder ja/la im Maltesischen.

Doch zuriick zur Bedeutung der Redewendung im islamischen Okka-
sionalismus.”?

Al-Ghazalis Okkasionalismus

Die okkasionalistische Theorie beruht auf zwei Pramissen, eine ist auf die
Welt bezogen, die andere auf Gottes Allmacht. Die kosmologische Pri-

70 Sure 6,41: ,Nein, Ihn allein sollt ihr anrufen; dann wird Er hinwegnehmen,
weswegen ihr (Thn) anruft, wenn Er will |...].

71 Vgl. Sure 2,70; Sure 12,99; Sure 18,69; Sure 28,27; Sure 37,102.

72 Sure 48.27.

73 Zur okkasionalistische Theorie siche HARRY A. WOLFSON, The Philosophy of the
Kalam, Cambridge, Mass. 1976; HARRY A. WOLFSON, Repercussions of the Kalam
in Jewish Philosophy (Cambridge, Mass. 1979; MAJID FAKHRY, Islamic Occasional-
ism and Its Critique by Averroes and Aquinas, London 1958; BARRY KOGAN, Aver-
roes and the Metaphysics of Causation, Albany 1985. Zu al-Ghazali sieche HAVA LLA-
ZARUS-YAFEH, Studies in Al-Ghazgzali, Jerusalem 1975.

224



misse ist von Maimonides in seiner Diskussion der zwolf Prinzipien des
Kalam beschrieben (Moreh Nevukbim 1,73).7* Die Welt besteht aus Atomen
(agza’ sagira; Shemuel ibn Tibbon tbersetzte Atom mit ‘esem pardz, Jehuda al-
Harizl mit ‘esess nifrad), auch die Zeit 1st in unteilbare Teilchen, Momente,
geteilt. Atome und ihre Akzidenzien besitzen nicht die Fahigkeit, von sich
aus von einem Moment zum nachsten zu uberdauern, vielmehr verlangt
ithre Dauer nach einer dusseren Ursache. Mit Maimonides” Worten:”

Die Pramissen, die sie (Mutakallimin) trotz ihrer Meinungsverschiedenheiten und
Mannigfaltigkeit ihrer Methoden aufgestellt haben und deren sie zum Beweise
dessen, was sie inbetreff jener vier Fragen zu erweisen trachten, bedirfen, sind
zwOlf an der Zahl. [...] Sie lauten:

Die erste Primisse: Thr Gegenstand ist, dass sie behaupten, dass die Welt als gan-
ze — ich meine, auch jeder Korper in ihr — aus Teilchen zusammengesetzt ist, die
threr Kleinheit wegen keiner weiteren Teilung unterliegen.

Die dritte Primisse. Sie behaupten, dass [...] ebenso die Zeit aus nicht mehr
teilbaren Partikeln zusammengesetzt ist [...].

Die sechste Primisse. Sie behaupten, dass ein Akzidenz nicht zwei Zeiteinheiten
Bestand hat.

Die theologische Primisse geht davon aus, dass es, wenn Gott in jeder
Hinsicht wahrhaft allmichtig ist, keine Moglichkeit irgendeiner anderen
Macht, anderen Fertigkeit oder Fihigkeit gibt als Gott. Jede unabhingige
Macht wirde Gottes Allmacht einschrinken und mit thr unvereinbar sein.
Daher stellen jedes Kausalsystem und von sich aus wirkende Naturgeset-
ze, selbst die Fihigkeit der Atome, von einem Moment zum nichsten zu
bestehen, selbst wenn sie thren Ursprung in einer gottgewollten Schop-
fung haben, eine undenkbare Verletzung von Gottes Allmacht dar. Jedes
Ereignis (selbst das Fortbestehen eines Atoms von einem Moment zum
nichsten)’ muss das Ergebnis von Gottes unmittelbarem FEingreifen
sein. Mit anderen Worten, alles ist von Gottes Willen abhingig — ma sa’
Allah (was immer Gott will) — und nichts geschieht, es sei denn in sa’ Allah
(so Gott will). Letztlich ist Gott allein das einzig wahre Seiende. Nach
Majid Fakhry:7

74 Ein kurze Darstellung des Kalim als Hintergrund Sa‘adja Gaons bei RAPHAEL
JOSPE, Jewish Philosophy in the Middle Ages (wie Anm. 66), S. 45-53.

75 oo mn (wie Anm. 59), 1,73; Guide of the Perplexed (wie Anm. 59), Bd. I,
S. 194-200; Fiibrer der Unschliissigen (wie Anm. 59), Bd. I, S. 315-332.

76 Vgl. WOLFSON, Philosgphy of the Kalam (wie Anm. 73), S. 526. Weil Akzidenzien
von sich aus keinen Bestand haben, es sei denn, Gottes Eingreifen verleiht
ihnen Bestand, horen sie auf zu existieren.

77 FAKHRY, Islamic Occasionalism (wie Anm. 73), S. 14.

225



By the end of the tenth century the occasionalist metaphysics of atoms and acci-
dents had become enshrined in Islam as a fundamental prerequisite of orthodoxy.
This metaphysics, with its discontinuous conception of reality, its notion of “con-
tinuous creation” and its repudiation of the efficacy of the creature in any guise or
form, have left an indelible mark upon the soul and mind of Islam throughout its
whole subsequent history. Fundamentally, the fatalism of Islam [...] received the
stamp of authority [...] in this occasionalist world-scheme.

Der Okkasionalismus wurde insbesondere mit der (im Gegensatz zur ge-
massigteren rationalistischen mu'tazilitischen Richtung als ,,orthodox® gel-
tenden) as‘aritischen Richtung innerhalb des Kalim gleichgesetzt und am
deutlichsten und tberzeugendsten von Abu Hamid Muhammad al-Ghazali
vertreten.”® In seiner Nische der Lichter (Miskat al-amwar) schrieb er:”

Von hier aus steigen die Gnostiker aus der Niedrigkeit der Metapher zu der Hohe
der Wahrheit. Sie vervollkommnen ihren Aufstieg, und so sehen sie mit eigenen
Augen, dass es in der Existenz nichts anderes gibt als den erhabenen Gott, dass
»alles dem Untergang geweiht (ist), ausser seinem Angesicht (Aspekt) (Sure
28,88). Nicht, dass Er zu irgendeiner Zeit verginglich wire — vielmehr ist Er
derjenige, der verginglich macht , immer und ewig wird Er nur so vorgestellt.
Denn jedes ausser Ihm ist — wenn man sein Wesen als Wesen betrachtet — reines
Nichts. [...] So ist das Existente nur der Aspekt des erhabenen Gottes.®?

Majid Fakhry meint:

His (Al-Ghazali’s) repudiation of causality and his stripping the creature of every
power or efficacy appears as the natural outcome of this intense mystical experi-
ence of God’s presence in all things—an experience which leaves no room for
the efficacy, nay the existence, of anything save God.?!

Ahnlich argumentiert al-Ghazali in seiner Schrift Die Inkohdrens der Philo-
sophen (Tabafut al-falasifa),$? nimlich, dass wir zwar wahrnehmen, dass
Feuer ein Stiick Wollstoff, wenn es mit ihm in Berthrung kommt, ver-
brennt und in schwarze Asche verwandelt, dies aber nicht heisst, dass das
Feuer dies von sich aus, aus eigener Wirkmachtigkeit tut; vielmehr ist das,
was geschieht, Ergebnis géttlichen Eingreifens. Wir sind hier nicht Zeu-

78 Siehe Anm. 3 oben.

79 AL-GHAZALIL, The Niche of Lights | Mishkat al-Anwar. A parallel English and Arabic
Text, by DAVID BUCHANAN, Provo 1998 (= Islamic Translation Series), S. 16;
hier zitiert nach: Die Nische der Lichter, Gbersetzt, mit einer Einleitung, An-
merkungen und Indices von ‘ABD-ELSAMAD ‘ABD-ELHAMID ELSCHAZLI,
Hamburg 1987 (= Philosophische Bibliothek, Bd. 390), S. 22-23.

80 Auch zitiert bei FAKHRY, Islamic Occasionalism (wie Anm. 73), S. 72.

81 FAKHRY, Islamic Occasionalism (wie Anm. 73), S. 15.

82 AL-GHAZALI, The Incoberence of the Philosophers, Arabic text with English transla-
tion by MICHAEL MARMURA, Provo 1997, 11, 17,56, S. 171.

226



gen einer Kausalitit, d. h. dass das Stiick Wollstoff wegen des Feuers ver-
brennt und schwarz wird. Was wir wahrnehmen, ist entweder eine Abfol-
ge oder eine Parallelitit von zwei Ereignissen: ein Feuer und ein Stiick
Wollstoff, das in schwarze Asche verwandelt wird. Einen Kausalzusam-
menhang zwischen beiden nehmen wir jedoch nicht wahr. Mit al-Ghazalis
Worten:#> | So ist klar geworden, dass Existenz an einer Sache (al-wugid
inda /Sai) nicht beweist, dass sie dadurch existiert (mangnd bi-ha).“ Die
blosse Abfolge, dass etwas a7 etwas anderem existiert, ist kein Beweis
dafiir, dass es dadurch beziehungsweise deswegen existiert.8*

Wie kann al-Ghazali nun erkliren, was wir empirisch beobachten,
nimlich, dass wir jedes Mal wahrnahmen, wenn wir Wollstoff brennen
sehen, dass er in schwarze Asche verwandelt wird? Al-Ghazalis Erklirung
ist, dass alles moglich ((Sae mumkin), aber nicht notwendig (<=5 wadib) ist.
Doch es gibt eine ,,Regel” beziehungsweise einen ,,Habitus® oder eine
,Gewohnheit“ (33 ‘4ds) von Ereignissen, die auf sich wiederholende
Weise geschehen.

Aber der fortgesetzte Habitus ihres Geschehens bestirkt wiederholt, Mal fiir
Mal, in unseren Ko6pfen unerschiitterlich den Glauben daran, dass ihr Gesche-
hen vorangangenem Habitus (Axzalel 32l o/ 3da al-madiya) folgt.®>

Nach Harry A. Wolfson ist die Idee der ,,Regel bezichungsweise des
,,Habitus* bereits bei den As§‘ariten vor al-Ghazali zu finden.86 Solche
,Regel“ oder ,,Gewohnheit” impliziert jedoch keinen notwendigen Zu-
sammenhang zwischen zwei Dingen oder Ereignissen; zudem kann Gott
gegen die Regel verstossen. Wie al-Ghazali spiter schrieb:®” | Der Zusam-
menhang von in ihrer Existenz zusammenhingenden Dingen entsteht
nicht aus Notwendigkeit, sondern [...] habituelle [Regeln| kénnen durch-

83 AL-GHAZALIL Incoberence of the Philosophers (wie Anm. 82), S. 171.

84 Siehe die Diskussion bei KOGAN, Awverroes and the Metaphysics of Cansation (wie
Anmy, 13); 8. 92493,

85 AL-GHAZALIL, Incoherence of the Philosophers, ed. MARMURA (wie Anm. 82), II,
17,30, S. 174.

86 WOLFSON, Philosophy of the Kalam (wie Anm. 73), S. 544-545. Vgl. KOGAN,
Averroes and the Metaphysics of Causation (wie Anm. 73), S. 44: |, Averroes takes
note of the fact that al-Ghazali’s arguments coincide with those of the Ash-
‘arite theologians, who deny both that fire is an agent and that man is the au-
thor of his acts in the sense that either exerts influence on existing things [...].
Causal efficacy for al-Ghazali, he is suggesting, resides exclusively in God*.

87 AL-GHAZALI, Incoberence of the Philosophers, ed. MARMURA (wie Anm. 82), 11, 20,
48, S. 226.

227



brochen werden, womit diese Dinge durch Gottes Macht (U¥ gadar) het-
vorgebracht werden ohne Vorhandensein ihrer Ursachen.*

Darum ist es allein Gott, der Macht (6,8 gudra, lateinisch: posse) hat,
wenngleich al-Ghazali die Existenz von Mittlern wie Engeln oder Prophe-
ten zugesteht, die aber nicht mehr sind als Instrumente zur Ausfihrung
des géttlichen Willens, von sich aus aber keine Wirkmichtigkeit besitzen.s8
Letztlich stellt die Abfolge aufeinander folgender Ereignisse somit eine
Reihe neuer Schopfungen dar und ist folglich eine Art optischer Tiu-
schung. Mit Barry Kogans Worten:

What appears to us to be the subsequent sequence of the same effect really
amounts to a series of continuous creations, annihilations and renewal of its ex-
istence ex: nbzlo, untl it is finally eliminated at the agent’s wish. All this, of course,
assumes the appearance of continuity in the successive objects created. Still, such
continuity is merely an appearance, a kind of perceptual illusion masking ontolog-
ical discontinuity.

,»Regel“ ist daher keine ontologische Kategorie. Oder anders, sie be-
schreibt keine Wirklichkeit, sondern eher das willentliche, ewige und fort-
gesetzte Handeln Gottes in festen und reguliren Bahnen.” So wie Gott
durch seinen Willen einen gewissen Habitus bestimmt hat, so kann er
durch seinen Willen gegen ihn verstossen und ihn dndern, denn letztend-
lich ist alles am gottlichen Willen unmittelbar abhéngig.

Zusammenfassung

Wie Harry A. Wolfson (gest. 1974) in seinen beiden posthum ver6ffent-
lichten Biichern Gber den Kalanz: The Philosophy of the Kalam und Repercus-
sions of the Kalam in Jewish Philosophy®' schrieb, kann es keinen kulturellen
,Einfluss® einer ,,gebenden® Kultur geben, ohne dass bei der ,,nehmen-
den® Kultur die Bereitschaft vorhanden ist, diesen Einfluss in sich aufzu-
nehmen. Darum nannte er das zweite Werk zum Kalam nicht Influences,
Einfliisse des Kalam anf die jiidische Philosophie, sondern Repercussions, Echos
des Kalam in der jiidischen Philosophie. Wenn man , FEinflisse® diskutiert,
beschreibt man die gebende Kultur, diskutiert man hingegen die ,,Echos®,
dann beschreibt man die nehmende Kultur.

Wenn folglich unsere Annahme zutrifft, dass der Ursprung der hebrii-
schen Redewendung 77 yirseh ha-Shem im parallelen in §a’ Allah liegt, be-

88 Vgl. KOGAN, Averroes and the Metaphysies of Cansation (wie Anm. 73), S. 78-79.
89 Vgl. KOGAN, Averroes and the Metaphysics of Causation (wie Anm. 73), S. 58-59.
90 Vgl. KOGAN, Averroes and the Metaphysics of Cansation (wie Anm. 73), S. 138-139.
91 Siehe Anm. 73 oben.

228



deutet dies, dass es eine jidische Bereitschaft gegeben hat — und noch gibt
—, diese Redewendung zu tbernehmen. Der Gebrauch einer dhnlichen
griechischen Formulierung im Neuen Testament liefert zudem einen Beleg
fir eine diesbeziglich frithe Bereitschaft, zumindest in gewissen jidischen
Kreisen. Im Mittelalter, infolge der Begegnung mit der arabisch-islami-
schen Kultur tibernahmen Juden die hebriische Redewendung nicht, weil
sie an islamischen Okkasionalismus glaubten, sondern weil sie in ihren
Augen mit dem traditionellen jidischen Glauben an die géttliche Vorse-
hung vereinbar war, einem Glauben, der bis in die Hebriische Bibel zu-
rickreicht, in der der persénliche ,,Gott Abrahams® (um Jehuda ha-Lewis
treffenden Begriff zu verwenden) an der Welt, die er geschaffen hat, akti-
ven Anteil nimmt, im Gegensatz zum unpersonlichen ,,Gott des Aristote-
les, der sich gegentber der Welt, deren erste Ursache er ist, vollig teil-
nahmslos verhilt. So ist die Redewendung zw yirseh ha-Shem zwar aus
fremden Quellen tbernommen worden, der Glaube an die gottliche Vor-
sehung aber, ohne den es die Bereitschaft, sie zu iibernehmen, nicht gege-
ben hitte, hat sein Wurzeln in den frithesten jidischen Quellen.

Dennoch ist zu betonen, dass das, was tbernommen worden ist, nur
die hebriische Entsprechung zur arabischen Formulierung war, nicht
jedoch der ihr zugrunde liegende 1slamische Okkasionalismus, der Kausali-
tit und Naturgesetze verneint, die freilich ebenfalls aus géttlichem Schop-
fungsakt hervorgegangene seckundire Ursachen darstellen koénnen.

229



	So Gott will : IM YIRSEH HA-SHEM - IN ŠĀ ALLĀH

