
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 68 (2012)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

BLOCH, René: Moses und der Mythos. Die Auseinandersetzung mit dergriechischen Mythologie

beijüdisch-hellenistischen Autoren, Leiden / Boston: Brill 2011 Supplements to
the Journal for the Study ofJudaism; Bd. 145), 298 S., ISBN 978-90-04-16501-4.

Mit der Frage nach dem Umgang der jüdisch-hellenistischen Autoren von der
Mitte des 3. Jahrhunderts v. u. Z. bis gegen Ende des 1. Jahrhunderts u. Z. mit
den Götter- und Heroengeschichten der griechischen Mythologie und mit der
eigenen mythischen Tradition beschäftigt sich die vorliegende Studie, die bereits
im Jahre 2008 von der Philosophisch-Historischen Fakultät der Universität Basel
als Habilitationsschrift angenommen wurde.

In seiner Einleitung (S. 1-15) erläutert R. Bloch B.) die leitende Fragestellung

seiner Untersuchung, bietet einen kurzen Uberblick über den Inhalt der
folgenden Kapitel und skizziert den gegenwärtigen Forschungsstand. Hinsichtlich
des Mythosbegriffs differenziert er zwischen seiner antiken polemisch-kritischen
Verwendung und seinen neuzeitlichen Definitionen, die zumeist auf seine
sinnstiftende Deutungs- und Begründungsfunktion rekurrieren (S. 7). Das erste Kapitel

(S. 17-49) konzentriert sich auf die entschiedene Kritik des Josephus an der

griechischen Mythologie in Ant 1,15f.21 -23 und c. Ap 2,236-256. Während im
Proömium der Antiquitates der Gesetzgeber Moses „präventiv vom Mythos
freigesprochen" werden solle (S. 30), unternehme der antike jüdische Schriftsteller in
seiner Verteidigungsschrift des Judentums einen umfassenden rhetorischen
Angriff gegen die griechische Religion (S. 39). B. macht deutlich, dass Josephus
allegorische Deutungen der (ihm wohlbekannten) Göttergeschichten verwerfe
und sich in diesem Punkt zugleich der Tradition der paganen Mythenkritik an-
schliesse (S. 46). Im zweiten Kapitel (S. 51-70) setzt sich B. mit den neuzeitlichen
Behauptungen eines „mythenlosen Römertums" und eines „mythenlosen Judentums"

auseinander. Während er hinsichtlich der ersteren Behauptung die umfassende

römische Neuinterpretation griechischer Mythen betont, weist er hinsichtlich

der Negierung einer jüdischen Mythologie auf die ausführlichen (und teilweise

von den mythischen Traditionen benachbarter Völker gespeisten)
Ursprungserzählungen hin, die für die altisraelitische und frühjüdische Gesellschaft konstitutiv

wurden. Von besonderem Interesse sind hier die forschungsgeschichtlichen
Ausführungen. Während dem Judentum seitens christlicher Forscher seit dem
19. Jahrhundert die Fähigkeit zur Schaffung einer „originellen" Mythologie
abgesprochen wurde, wollten jüdische Gelehrte wie I. Goldziher deren Existenz im
Sinne eines „Integrationskriteriums" verteidigen (S. 58f.).

Das dritte Kapitel (S. 71-87) fragt nach der Präsenz griechischer Mythen in
Palästina und in Rom im 1. Jahrhundert u.Z. B. betont einerseits die hohe Bedeutung
des griechischen Bildungskanons im hellenisierten Palästina (S. 72f.), räumt aber
andererseits die Dürftigkeit der jüdischen Rezeption paganer Bildmotive vor dem 3.

Jahrhundert u. Z. ein. Im zeitgenössischen Rom sei die griechische Mythologie
indes allgegenwärtig gewesen (S. 87). Thema des vierten Kapitels (S. 89-103) ist

181



das Wortfeld frùôoç im Gesamtwerk des Josephus. Im fünften Kapitel (S. 105-120)
wird sodann die Mosegeschichte bei Josephus behandelt. Bei seiner literarischen
Darstellung Moses als „typisches Beispiel eines antiken mediterranen Heldenmythos"

(S. 106) habe der antike Autor zwar teilweise griechisch-römische Mythen
vor Augen gehabt, könne aber auch auf der Basis von jüdischen haggadischen
Quellen verstanden werden. Das umfangreiche sechste Kapitel (S. 121-189) be-
fasst sich mit dem griechischen Mythos bei repräsentativen jüdisch-hellenistischen
Autoren neben Josephus. Zur Sprache kommen die antike griechische Bibelübersetzung,

die wiederholt mythologische Begriffe für die Übersetzung ihrer hebräischen

Vorlage heranzog, die pseudo-orphischen Fragmente, der Tragiker Ezechiel,

die sibyllinischen Orakel, der Gnomendichter Pseudo-Phokylides, die Epiker
Theodoret und Philon, Aristobulos, Pseudo-Aristeas sowie Philon von Alexandria.

Gerade bei den drei letztgenannten Autoren finde sich eine deutliche
Mythenkritik. Bei Philon sei zudem ein Bestreben zu erkennen, die alten Göttergeschichten

durch ihre „vernünftige" Allegorisierung zu rechtfertigen.
Im siebten Kapitel (S. 191-229) werden vier thematische Blöcke (Weltentstehung,

Giganten, Herakles, Theater) im Werk des Josephus untersucht, wobei der

Vergleich seiner Interpretation der biblischen Urgeschichte mit griechischen literarischen

Kosmogoniebeschreibungen besonders breiten Raum einnimmt.
Zusammenfassende Betrachtungen auf der Grundlage der bisherigen Einzelergebnisse
enthält das achte Kapitel (S. 231-242). B. gelangt zu dem Schluss, dass die antike

jüdische Mythenkritik zwar nicht selten apologetische Züge trage, aber die Apologetik
eben nicht ihr funktionales Hauptmerkmal sei (S. 232). Vielmehr sei die jüdische

Mythenkritik Teil der allgemeinantiken Mythenkritik und ihre eigentliche Pragmatik
bestehe im Ausweis „modernen" kulturkompatiblen Denkens in einer mehrheitlich
hellenisierten Umwelt. Die zahlreichen Anlehnungen an die griechische Mythologie
in der von B. untersuchten jüdischen Literatur, der hohe Grad an Vertrautheit mit
den griechischen Götter- und Heroengeschichten sowie der aktive Gebrauch
mythologischer Begriffe, Bilder und Motive als integrale Bestandteile der eigenen Sprache

(S. 240) seien als eine spezifisch jüdische Form des Hellenismus zu verstehen:

„Anlehnungen an die griechische Mythologie führen nicht zu einer Infragestellung
jüdischer Grundwerte" (S. 242). Der Appendix (S. 243-253) enthält einen onomasti-
schen Katalog der verbreiteten pagan-theophoren und „mythophoren" Namen in
den jüdischen Gemeinden Roms, wobei B. in zutreffender Weise bezweifelt, dass

sich die Träger dieser Namen ihrer Etymologie auch immer bewusst waren (S. 251).
Beigegeben sind eine Bibliographie (S. 255-282) und ein Stellenindex (S. 283-298).
Verzeichnisse der Namen und Sachen fehlen.

Die unbeschadet ihrer umfassenden und gründlichen textanalytischen Passagen

flüssig zu lesende Arbeit weist überzeugend auf die intensive Rezeption
griechischer Mythologie in der hellenistisch-jüdischen Literatur hin und behandelt
dabei in umfänglicher Weise einen wichtigen Aspekt der fruchtbaren Begegnung
zwischen Judentum und Hellenismus in der Antike. Anfragen betreffen Einzelheiten:

Hinsichtlich des von B. angenommenen Einflusses rabbinischer Traditionen

auf Josephus (S. 21 u. ö.) wäre m.E. eher von einem Fundus haggadischer
Überlieferungen zu reden, aus dem sowohl er als auch die Rabbinen schöpften.
Die in mYad IV,6 erwähnten Bücher Homers erscheinen mir nicht als ein Beleg

182



für die Bekanntheit der homerischen Epen bei den Rabbinen (S. 76), sondern als

Pars pro toto für die gesamte pagane Literatur. Entgegen B.s Darstellung ist
zunächst wohl nur die griechische Übersetzung der Tora alexandrinischen

Ursprungs (S. 121). Anzufragen wäre schliesslich, inwieweit sich die jüdische Rezeption

der griechischen Mythologie auch ausserhalb der städtischen antiken Bildungsschichten

findet. Eine an die vorliegende Arbeit anschliessende Betrachtung auch
der nichtliterarischen Quellen könnte hier zu weiteren Erkenntnissen führen.

Tübingen Michael Tilly

HADAS-Lebel, MIREILLE: Ta révolte des Maccabées 167-142 av. J.-C., Clermont-
Ferrand : Lemme éd. 2012 Collection Illustoria Histoire Ancienne, HA 14),
100 p., ISBN 978-2-917575-32-1.

Ce livre porte sur la « révolte des Maccabées » qui a éclaté en - 167 dans la

tourmente à l'origine de la crise qui a opposé les Judéens entre eux. L'enjeu de celle-ci
a été à l'origine d'ordre interne suite à l'adoption par certains d'usages grecs en
vigueur dans l'empire des successeurs d'Alexandre, laquelle a heurté ceux des Juifs
résolus à persévérer dans leur mode de vie juif traditionnel. Ce qui a été, au

départ, un soulèvement contre le pouvoir séleucide allié aux « hellénistes juifs » a

subi, chemin faisant, une modification de ses objectifs. Un événement apparemment

local a eu des conséquences universelles.
Ce sont les étapes de cette transformation qui font l'objet de cette étude.

L'examen des sources (ch. I) est instructif. Celles-ci sont purement juives et
traditionalistes. Il s'agit de Maccabées I et II et de quelques passages du livre de

Daniel (Dans ses Antiquités judaïques XII, Flavius Josèphe, plus tardif, s'inspire de
Maccabées I). Aussi l'interprétation historique de cette crise est-elle malaisée.

Cette révolte a souvent été perçue comme une réaction des plus fidèles à la Loi
vis-à-vis d'un hellénisme menaçant, comme un Kulturkampf entre les adeptes du
modernisme et ceux de la tradition. Toutefois, selon Mireille Hadas-Lebel, cette
confrontation ne rend pas compte des diverses composantes de la crise étudiée.

Paradoxalement, Maccabées I et II, absents de la Bible hébraïque ont été

recueillis et transmis par l'Eglise naissante (à cause de leur langue grecque, en
particulier). Maccabées I apparaît comme une épopée à la gloire hasmonéenne. Maccabées

II, moins historique à première vue, paraît surtout rempli de récits miraculeux et
de considérations théologiques. Cependant, observe l'auteure, il apporte un éclairage

intéressant sur les causes de la révolte maccabéenne, mais aussi sur l'évolution

des conceptions religieuses à une époque charnière. Daniel, rempli d'allusions
à Antiochus IV, semble contemporain de l'insurrection maccabéenne (entre - 167

et - 164). Il fait état des guerres entre Séleucides et Lagides. Des « prophéties »

postérieures aux événements y sont contenues aidant toutefois à rétablir la

chronologie. Aussi la datation tardive de ce livre s'impose-t-elle, quoiqu'il ait été écrit

prétendument durant l'exil babylonien (6e s. avant).
Après la mise en perspective de la Judée entre l'Egypte et la Syrie (ch. II), des

éclairages successifs sont offerts, avec un retour sur les origines de la crise (ch.

183



III) La révolte proprement dite est décrite au ch. IV avec le rôle de Juda, de son
père et de ses frères, révolte devant aboutir à la restauration du Temple (- 164) et,
à plus longue échéance, à l'indépendance de la Judée (vers - 142). Puis viennent
les conséquences à plus long terme (ch. V), qu'elles soient d'ordre politique avec
l'instauration d'une monarchie en Judée; et avec aussi, dans le domaine des

croyances, un questionnement accru sur le problème de la souffrance, pouvant
aller jusqu'au martyre, et la foi en la résurrection. Le ch. Vi est consacré aux
commémorations. Trois ont été dérivées de Maccabées 1 et II. Une seule des trois a

subsisté jusquà nos jours. C'est la fête de la Dédicace, appelée Hanoukka (25 Kislev

plus 7 jours). Mais ce ne fut pas la signification nationale qui prévalut ni celle de la
victoire maccabéenne, après que les deux révoltes juives de 70 et 135 eurent été
écrasées par Rome. Ce qui l'a emporté, c'est le caractère religieux du miracle relaté

par le Talmud, à savoir le fait d'avoir découvert au Temple la petite fiole d'huile

pure avant permis de maintenir la flamme pendant huit jours.
Mireille Hadas-Lebel, professeur émérite de l'Université de Paris-Sorbonne, a

dans cette éclairante contribution historique très bien rendu compte de l'évolution
des mentalités consécutives aux événements. Avec un excellent esprit de synthèse,
elle fait d'un ouvrage destiné « au plus grand nombre » un écrit riche en contenu.

La présentation, d'une part, de documents iconographiques soit des illustrations

variées en noir et blanc mais aussi en couleur montrant des monnaies, des

cartes géographiques, des dynasties, des sites archéologiques, des chefs-d'oeuvre
artistiques et, d'autre part, un lexique, une chronologie et une abondante
bibliographie, contribuent en outre à rendre la lecture de cet ouvrage, au premier abord
didactique, attrayante et captivante.

Genève Esther Starobinski-Safran

CHI, JENNIFER Y. & Sebastian Heath (eds.): Edge of Empires. Pagans, Jars, and

Christians at Kornau Dura-Eiiropos, Princeton: University Press 2011, 124 S. mit 75

Abb., ISBN 978-0-691-154688.

In der bewegten Geschichte der antiken Stadt Dura Europos am Westufer des

Euphrat spiegelt sich nicht nur die Abfolge der seleukidischen, parthischen und
römischen Vormachtstellung im östlichen Syrien wider, sondern auch das Leben
ihrer in sprachlicher, kultureller und religiöser Hinsicht bemerkenswert heterogenen
Wohnbevölkerung. In archäologischer Hinsicht kann die Einnahme und Zerstörung

des militärstrategisch bedeutsamen römischen Außenpostens durch die Sassa-

niden im Jahre 256 geradezu als ein Glücksfall gelten, denn seitdem kam es zu keiner

erneuten Besiedelung der Ortslage mehr. Die architektonischen Strukturen und
materiellen Relikte der Stadt blieben bis zu ihrer Identifikation und systematischen
Erforschung seit dem frühen 20. Jahrhundert größtenteils unangetastet.

Der vorliegende reich illustrierte Katalog zur gleichnamigen Ausstellung des

Institute for the Studj of the Ancient World in New York enthält neben zahlreichen
Fotographien, Karten und Schautafeln eine Reihe von wissenschaftlichen Aufsätzen,

die anhand der ausgestellten Exponate über unterschiedliche Aspekte der

184



langen Siedlungsgeschichte von Dura Europos Auskunft geben und dabei auch

exemplarische Einblicke in eine pluralistische städtische Gesellschaft im Schnittpunkt

unterschiedlicher antiker Kulturräume erlauben.
In seiner Einleitung (S. 9f.) skizziert Glen. W. Boiversock zunächst die Geschichte

des Ortes von seiner Neugründung durch die Seleukiden über seine Einnahme
durch die Parther und seinen Ausbau als römische Garnisonsstadt bis zu seiner

Eroberung durch Shapur I., wobei er generell davor warnt, seine Bedeutung für
den antiken Fernhandel überzubewerten. Pierre Penche, Gaelic Coqnengniot und
Ségolene de Pontbriand (S. 15-38) beleuchten die archäologische Erforschung von
Dura Europos und die bisherige Dokumentation der Funde und Befunde, wobei
sie besonders auf die insgesamt 19 Gebäude eingehen, deren religiöse Nutzung
mittlerweile feststeht. Die Autoren merken an, dass diese bemerkenswerte Häufung

von Tempeln, Kultstätten und Heiligtümern nicht etwa auf eine
außergewöhnliche Religiosität der Bewohner hindeutet, sondern vor allem auf die wesentlich

sozialen Funktionen solcher gruppenspezifischer Versammlungsplätze im
alltäglichen Urbanen Zusammenleben.

Kunstgeschichtlich ausgerichtet ist der Beitrag von Thelma K. Thomas (S. 41-61),
der die prächtigen Fresken sowohl im Beitempel als auch in der Synagoge und im
Baptisterium der Hauskirche im Kontext zeitgenössischer künstlerischer
Darstellungstechniken und Motivik untersucht und dabei auf das methodische Problem
aufmerksam macht, ob die dargestellten Formen und Inhalte ihre dezidiert religiöse

Interpretation gestatten oder ob sie sich allein den kulturellen Konventionen
zur Zeit ihres Entstehens verdanken. Mit der archäologischen Interpretation von
Keramik, Münzen und Haushaltsgegenständen beschäftigt sich Sebastian Heath

(S. 63-73). Auch er gelangt zu dem Ergebnis, dass die wesentliche Bedeutung des

römischen Dura Europos nicht in der Funktion der Stadt als Karawanserei lag,
sondern in ihrem strategischen Wert. Indes wiesen gerade die Keramikfunde aus
dieser Periode auf andauernde überregionale Handelsbeziehungen ihrer Bewohner

hin. Im letzten Beitrag des Katalogbandes (S. 75-96) befasst sich Jean Gascon

mit der Sprachenvielfalt, die in den zahlreichen nichtliterarischen Textfunden von
Dura Europos zum Ausdruck kommt. Diese Vielfalt sei kein Indiz für eine „Le-
vantinization" der Stadt (S. 82). Vielmehr entspreche die Verteilung der griechischen,

hebräischen, aramäischen, arabischen und iranischen Textzeugnisse im
Sinne einer „functional hierarchy of languages" (ebd.) dem Gebrauch dieser Sprachen

in unterschiedlichen öffentlichen und privaten Kommunikationssituationen.
Beigegeben ist eine Auswahlbibliographie (S. 118-123), in der aktuelle
deutschsprachige Arbeiten (z.B. die lesenswerte Monographie von Ulrich Meli zur Ikono-
logie des Baptisteriums von Dura Europos [2010]) leider keine Erwähnung mehr
finden.

Insgesamt behandelt der instruktive Band eine ganze Reihe interessanter

kulturgeschichtlicher Bedeutungsaspekte der archäologischen Relikte von Dura
Europos. Er macht zugleich in beispielhafter Weise darauf aufmerksam, wie eng
die Geschichte sowohl des Judentums und des Christentums als auch der
hellenistisch-römischen Kulte und der parthischen Religion im spätantiken Syrien
miteinander verbunden war.

Tübingen Michael Tilly

185



MALKA, VICTOR: Les mots de la sagesse juive, Paris: Desclée de Brouwer éd. 2012,
315 p, ISBN 9782 -220 -06429 -1.

Victor Malka exprime dans son nouvel ouvrage la sagesse juive au pluriel car elle

est tissée d'une suite de paroles, de maximes, d'aphorismes, de proverbes. Pour
l'auteur, producteur bien connu de l'émission « Maison d'Etudes » à France
Culture, son entreprise ne consiste pas à définir un concept abstrait de la sagesse, ni
un type humain qui serait celui du sage, encore moins celui d'un « détenteur » de

la sagesse. Il ne s'agit pas là d'une philosophia (humaine) qui vise la sophia mais
d'une sagesse de vie généralement inspirée par la yirat chamaïm, la crainte du ciel

comme l'affirme le Psalmiste (Ps 111, 10): « Le commencement de la sagesse est
la crainte de Dieu ».

L'originalité de la présentation ne consiste pas seulement dans la pluralité des

voix mais aussi dans l'identification des « mots » à des thèmes. Citons, parmi les

plus amplement développés: L'âme, l'argent, calomnier, convoiter, Dieu, écrire,
femme, foi homme, humilité, instinct du mal, Juif, justice, mentir, monde, mort,
musique, orgueil, pardon, pères et fils, prier, pauvreté, richesse, sagesse, silence,

temps, vérité, vie, vieillir.
Ce florilège énonce des vérités d'expérience sur Dieu, le monde, l'homme, les

liens entre hommes et femmes, parents et enfants, les âges de la vie, ce en quoi la

sagesse juive s'apparente à celle que les nations mettent en proverbes. Mais il y a

plus. Les grandes vertus d'inspiration religieuse mises en évidence par l'auteur
sont l'humilité et l'aptitude à pardonner, attributs propres à Dieu: On trouve dans

l'Exode, le Lévitique et le Deutéronome l'idée que la sollicitude divine pour les

humbles et les plus démunis exprime en réalité l'humilité de Dieu. Quant au don
de pardonner, il est l'apanage du Miséricordieux.

Le choix des rubriques fait aussi apparaître opportunément leur caractère op-
positionnel: vie et mort, vérité et mensonge, richesse et pauvreté, parole et silence.

Des affirmations inhabituelles, parfois paradoxales ou même contradictoires y
trouvent également leur place. La vérité et la paix sont par exemple communément

jugées indissociables. Néanmoins certains affirment que la paix s'accommode

d'un peu de mensonges. Pour Rabbi Nahman de Braslav, il y a « une seule

et unique vérité » tandis que pour Samson Raphaël Hirsch « la vérité elle-même

est perçue par mille sages de mille façons différentes ». Pour l'auteur du livre de

Job, la sagesse est l'apanage des vieillards alors que de l'avis de Rabbi Mendel de

Kotzk, nous devons toujours prendre conseil auprès des jeunes. Un passage du
Talmud indique que la sagesse des sages augmente avec l'âge, tandis qu'un autre
laisse entendre que les vieillards retombent en enfance.

Les réflexions citées ne sont pas exemptes d'ironie. Ainsi celle de Heine qui
affirme que « l'homme doit pardonner à ses ennemis mais pas avant qu'ils aient
été pendus » mais a pu dire aussi « Ayant moi-même besoin de la miséricorde du
ciel, j'ai accordé le pardon à tous mes ennemis » (p. 237 et 235).

On voit ainsi la richesse de cette anthologie. Il y est fait appel à une variété de

paroles et de textes, parfois d'anecdotes et de légendes, qui plongent leurs racines
dans le monde de la Bible, du Talmud et du Midrash. Les personnalités citées
dans leur mouvance sont d'illustres maîtres de la spiritualité juive, médiévale et

186



moderne, avec pour centre de gravité le monde hassidique mais aussi des

philosophes, des littérateurs, des poètes, des hommes politiques, des banquiers. Victor
Malka se réfère également aux adages de la sagesse populaire, au folklore des

populations juives disséminées dans le monde, tributaires il est vrai, par moments,
d'idées (ou de préventions) ayant cours dans leur environnement respectif.

Grâce à ses facettes nombreuses, à son accessibilité et son absence de complication,

ce livre offre au lecteur beaucoup à méditer, à lire, à relire et à approfondir.
Cet ouvrage témoigne tout à la fois des souffrances et de la ferveur du peuple

juif, qui fraternise largement avec la communauté humaine.

Genève Esther Starobinski-Safran

MÖSCHTER, ANGELA: Juden im venezianischen Treviso (1389—1509), Hannover: Hahn
2008 Forschungen zur Geschichte der Juden A 19), IX, 476 S., ISBN 978-3-
7752-5628-5.

Unter den zahlreichen Dissertationen zur Geschichte der aschkenasischen Juden
im Mittelalter, die in den vergangenen Jahrzehnten bei Alfred Haverkamp in Trier
entstanden sind, ist hier die erste anzuzeigen, die über die Grenzen des

deutschsprachigen Raums hinaus nach Süden aüsgreift. Mit Treviso widmet sich die
Arbeit von Angela Möschter der in der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts zweifellos

wichtigsten aschkenasischen Niederlassung südlich der Alpen, auf deren

Bedeutung in der Vergangenheit des öfteren hingewiesen worden ist; eine umfassende

Untersuchung fehlte jedoch bislang. Möschters Arbeit setzt sich zum Ziel,
diese Lücke zu füllen und damit einen Beitrag nicht allein zur jüdischen, sondern
auch zur trevisanischen Geschichte zu leisten (S. 9f.). Quellengrundlage sind die

reichhaltigen Bestände der trevisanischen und venezianischen Archive, deren
Fülle nur in systematischer Auswahl ausgewertet werden konnte (S. 6); der zeitliche

Rahmen reicht von 1389, als Treviso zum zweiten Mal und auf Dauer unter
venezianische Herrschaft kam, bis zur Ausweisung der Juden im Jahre 1509.

Im Anschluss an ein einleitendes Kapitel, das in Forschungsstand und
Quellenlage einführt, macht Kapitel II zunächst mit Grundzügen trevisanischer
Geschichte und den Rahmenbedingungen kommunaler und venezianischer Verwaltung

im Untersuchungszeitraum bekannt. Im folgenden ist die Studie in zwei

Hauptteile gegliedert. In Kapitel III und IV arbeitet die Verfasserin die
Siedlungsgeschichte der jüdischen Gemeinde, die Entwicklung ihrer Institutionen und ihre
Beziehungen zur christlichen Umgebungsgesellschaft auf. Wie sie zeigen kann,
geht die Geschichte einer dauerhaften Ansiedlung von Juden in der Stadt am Sile

gegen die Angaben älterer Arbeiten nicht weiter als bis in das Jahr 1384 und
damit nur unwesentlich hinter den Beginn der venezianischen Herrschaft zurück.
Ihr Anfang ist dabei gleichwohl in den Kontext der Politik Venedigs zu setzen,
wo sich jüdische Bankiers seit 1382 hatten niederlassen können; als die Serenissi-

ma diese fünfzehn Jahre später wiederum auswies, trug dies nicht unerheblich zur
Anziehungskraft des 30 Kilometer nördlich gelegenen Treviso bei. Zwei
Momentaufnahmen, die Volkszählung von 1397 und eine Liste der jüdischen
Bewohner der Stadt von 1425, belegen das Wachstum der jüdischen Ansiedlung, die

187



in der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts mit gut 150 Seelen die grösste aschkena-
sische Gemeinde Oberitaliens gewesen sein dürfte; sie geben zugleich Einblicke
in die Topographie der jüdischen Siedlungstätigkeit und lassen erkennen, wie
Treviso zu dieser Zeit mit seiner vergleichsweise dichten kultischen Ausstattung
in Analogie zu der Rolle der Stadt innerhalb der venezianischen Verwaltung der
Terraferma auch Zentralfunktionen für die jüdischen Niederlassungen des
Umlandes wahrnahm.

Die Geldleihe als grundlegender Faktor jüdischer Existenz, der die Ansied-
lung von Juden in den oberitalienischen Städten ermöglichte und aufgrund der
religiösen Vorbehalte von christlicher Seite zugleich ihre Grenzen bedingte, steht
im Zentrum des zweiten Hauptteils der Untersuchung. Kapitel V bietet eine
Reihe von Fallstudien zu den Geschicken herausragender jüdischer Bankiers im
frühen, mitderen und späten 15. Jahrhundert, den rechtlichen Bedingungen ihrer
Tätigkeit und den politischen Grenzen ihres Wirkens; Kapitel VI analysiert
anhand dieser Thematik, wie sich die venezianische Herrschaft über Treviso konkret

gestaltete und welche Handlungsspielräume die verschiedenen Akteure
innerhalb des Beziehungsdreiecks Venedig — Juden — Treviso jeweils zu nutzen
vermochten. Von zentralem Interesse sind liier die Jahre 1438/42, als es der nach
einer Verfassungsreform wiedererstarkten christlichen Führungsschicht Trevisos
gelang, gegen die Interessen Venedigs ein fünfzehnjähriges Verbot der Geldleihe
durchzusetzen. In der Folge verlor die jüdische Gemeinde der Stadt um die Mitte
des 15. Jahrhunderts ihre Vorrangstellung unter den aschkenasischen Niederlassungen

Oberitaliens. Zwar wurde die Geldleihe nach einer Intervention des Dogen

bereits 1446 wieder gestattet, doch hatten sich die vordem massgeblichen
jüdischen Familien in der Zwischenzeit anderweitig orientiert; infolge dieser
Ereignisse ging die führende Rolle unter den Italo-Aschkenasen in der zweiten Hälfte

des Jahrhunderts an Mestre und Padua über. 1509 schliesslich führte der Krieg
gegen die Liga von Cambrai zu einer neuerlichen — und diesmal dauerhaften —

Niederlassung von Juden in Venedig; Treviso hingegen nutzte die Gunst dieser
Stunde, in der Venedig mehr denn je auf die Loyalität der Stadt angewiesen war,
um sich der Juden ein für alle Mal zu entledigen.

Kapitel VII fasst die Ergebnisse zusammen und formuliert Anregungen für
zukünftige Forschung. Ein prosopographischer Katalog von 202 Juden und
Jüdinnen, die innerhalb des Untersuchungszeitraums in Treviso über den blossen
Namen hinaus fassbar sind, eine umfangreiche Auswahl bislang unveröffentlichter

Quellen sowie ein Orts- und Personenregister runden den Band ab. Beigegeben

sind zudem drei Karten zur jüdischen Topographie der Stadt sowie zu den

Migrationswegen der ebenso finanzstarken wie einflussreichen Familie Rapp, die

infolge der „Judenschuldentilgung" von 1385 Nürnberg in Richtung Oberitalien
verliess und deren Nachfahren unter dem Namen Rappaport in die jüdische
Geschichte eingegangen sind (S. 88 Anm. 307).

Möschter gelingt es in überzeugender Weise, die zentrale Rolle, die Treviso als

(in Abwesenheit von Venedig) erste Anlaufstelle der Emigranten in der Frühzeit
aschkenasischer Siedlungstätigkeit gespielt hat, und die Verteilerfunktion dieser
Stadt für den weiteren oberitalienischen Raum herauszuarbeiten. Zugleich gibt
ihre Arbeit eine Vorstellung davon, wie stark das aschkenasische Erbe gerade in

188



dieser entscheidenden Phase in Treviso als „Hochburg jüdischer Gelehrsamkeit"
(S. 108) bewahrt, gepflegt und geformt worden ist. Dass es dabei nicht vollständig
gelungen ist, die archivalische und die innerjüdische Uberlieferung miteinander zu
verschmelzen, ist der Verfasserin nicht anzulasten. Immerhin öffnet die vielfach
bewährte Trierer Zusammenarbeit mit Yacov Guggenheim (Jerusalem) auch hier
mancherlei Fenster zur hebräischen Überlieferung, wenngleich die Quellenangaben

im Ergebnis nicht immer leicht nachzuvollziehen sind (so etwa S. 94 Anm. 9

oder S. 98 Anm. 30).
Aus judaistischer Perspektive ist vielleicht vor allem die Tatsache zu bedauern,

dass keiner der drei Gelehrten, die für die Herausbildung einer spezifisch italo-
aschkenasischen Tradition eine Rolle gespielt haben und die sich im zweiten
Drittel des 15. Jahrhunderts sämtlich zumindest zeitweilig in Treviso aufhielten,
in den von Möschter ausgewerteten Quellen Spuren hinterlassen zu haben
scheint. So bleibt die Person des Salman Jent (Nr. 173 des prosopographischen
Katalogs), der wohl in den 1430er Jahren minbagim niederlegte, welche eine Generation

später von den aschkenasischen Juden in ganz Italien als verbindlich
betrachtet wurden, archivalisch nicht zu fassen. Ähnliches lässt sich von Schmuel

von Ulm (Nr. 181) sagen, dem Verfasser des 1987 von Eric Zimmer beschriebenen

und in zahlreichen Handschriften überlieferten, jedoch noch immer
unveröffentlichten Minhagimbuches, welcher der ältesten Handschrift zufolge bereits im
Sommer 1453 nicht mehr unter den Lebenden war. Dass er „spätestens 1455"
(S. 343) nach Padua gegangen sein soll, scheint daher unwahrscheinlich; vielmehr
ist vielleicht zu prüfen, ob der in Padua belegte „magister Samuelis dictus Zemili-
nus de Ulma quondam Mandolini" (bei Daniel Carpi, K'individuo e la collettivitâ,
Padua 2002, S. 172f.) möglicherweise mit Simlin von Ulm (Germania Judaica Bd. 3,
S. 1507 Nr. 26) identisch sein könnte. Über Salman von St. Goar (Nr. 172)
schliesslich, den Kompilator des Sefer Maharil, der um die Mitte des 15. Jahrhunderts

gleichfalls nach Italien ging und dort nach 1470 starb, haben wir durch die
noch unpublizierte hebräische Dissertation von Israel Peles, abgeschlossen an der
Bar-Ilan-Universität 2005, erheblich hinzulernen können; hier ist Möschters Eintrag

durch die neueste Forschung erfreulicherweise bereits überholt.
Auch sonst ist dem prosopographischen Katalog das eine oder andere

hinzuzufügen. Bei magister Manus (Nr. 118), 1397 als Sechzigjähriger in Treviso
aktenkundig, vermissen wir eine Diskussion der Möglichkeit, dass es sich um Mena-
chem Zion aus Köln gehandelt haben könnte (siehe aber S. 294 Anm. 15 und vgl.
Matthias Schmandt, Judei, cives et incole\ Studien %urjüdischen Geschichte Kölns im Mittelalter,

Hannover 2002, S. 234f. Nr. 43 mit weiterführender Literatur). Bei Mosche
sofer b. Avraham sofer von tiiHVIti, der 1432 für Menachem b. Jechiel Galileo von
Fermo in italienischer Halbkursive Raschis Kommentar zur Tora (Ms. Parma

2979) kopierte, und Mosche b. Seligman von Konstanz, der 1450 in Ulm eine
Machsorhandschrift (Ms. Parma 2895) begann und sie 1453 in Treviso (NFVIti)
abschloss, handelt es sich ohne Zweifel um zwei verschiedene Personen, von
denen keine mit dem gleichnamigen Sohn des Geldhändlers Abramo da Cividale

(Katalog Nr. 140, vgl. S. 109 mit Anm. 93) identisch gewesen sein dürfte; hier ist
bereits Toaff zu korrigieren. Über Jehuda Liwa Landau schliesslich, der — soweit
wir wissen — nicht (S. 109) vor 1463, sondern (S. 323) 1468/9 starb, erfahren wir

189



(S. 323), dass er von Mosche Minz herbe Kritik habe einstecken müssen, da er im
Streit um ein Verlobungsversprechen zwischen den Gemeindevorstehern von
Mestre und Padua „zugunsten von Mestre" Partei ergriffen habe. Entgangen ist
der Verfasserin dabei, dass sich hinter „Mestre" niemand anders als der vormals
in Treviso ansässige und von ihr an anderer Stelle (S. 87f. und 177-179) ausführlich

porträtierte Geldverleiher Jekutiel (genannt Frizel oder Weiz) Kohen verbirgt,
ein Enkel der Jutta Rapp aus Nürnberg, bei dem kein Geringerer als Joseph Colon

als Kinderlehrer angestellt war. (Diskutiert hat diesen Sachverhalt Shlomo
Spitzer, „Social and Religious Ties between the Jews of Austria and Northern
Italy during the 15th Century", in Giacomo Todeschini & Pier Cesare Ioly Zorat-
tini [eds.], Il mondo ebraico. GH ebrei tra Italia nord-orientale e Impero asburgico dal Medio-

evo all'Età contemporanea, Pordenone 1991, S. 31—41, hier S. 38 — ein Titel, der in
Möschters umfassendem Literaturverzeichnis erstaunlicherweise fehlt.) Eine tiefer
gehende Diskussion des hier angesprochenen Konflikts zwischen den starken
Männern zweier benachbarter Gemeinden, in denen die Rabbiner, wie es scheint,
jeweils die lokale Führungspersönlichkeit unterstützten, der sie ihr eigenes
Auskommen verdankten, hätte Möschters Überlegungen zum Verhältnis von
Bankiersfamilie und Gemeinde um einen weiteren Aspekt bereichern können, nämlich

um denjenigen der Rolle der rabbinischen Elite, welcher in archivalischen
Quellen, soweit deren Angehörige nicht gleichzeitig zur Hochfinanz gehörten, in
der Tat selten fassbar wird. Wenn diese Dinge in Möschters Studie ein wenig
unterbelichtet bleiben, so ist ihr daraus kein Vorwurf zu machen; der Grund
dürfte allerdings eher in der „Sprachbarriere" zu den entsprechenden Quellen zu
vermuten sein als in „ihrer vornehmlich innerjüdischen Relevanz" (S. 8).

Diese Anmerkungen wollen weniger als Kritik denn als Ergänzung - unter
anderem im Hinblick auf die in Vorbereitung befindliche italienische Übersetzung
der Arbeit — verstanden sein. Angela Möschter hat eine ebenso material- wie
ertragreiche Untersuchung vorgelegt, die ein wichtiges Kapitel in der Geschichte
des Zusammenlebens von Juden und Nichtjuden in Europa am Übergang vom
mittelalterlichen Aschkenas zur grenzüberschreitenden aschkenasischen Diaspora
erhellt und die Notwendigkeit ebenso wie das Potential weiterer Forschung auf
diesem Gebiet eindrücklich vor Augen führt.

Frankfurt/Main Eucia Raspe

THOMAS Kaufmann, Luthers „Judenschriften Ein Beitrag gu ihrer historischen Kontex-

tualisierung, Tübingen: Mohr Siebeck 2011, 231 S., ISBN 978-3-16-150772-4.

Thomas Kaufmann Vf.) versucht Martin Luther in seinen „Judenschriften" zu
verstehen, indem er deren komplexe kontextuelle Publikations- und
Rezeptionsbedingungen untersucht. Damit wählt er einen anderen Zugang zum Thema als

seine Vorgänger von R. Lewin (1911) bis P. von der Osten-Sacken (2002). Als
„Sitz im Leben" von Luthers dauerhafter intensiver Beschäftigung mit dem
Judentum, eines Grundsachverhalts seiner theologischen Existenz, arbeitet Vf. den

Kampf um die christologische Auslegung des AT als einzig legitime heraus. Juden
sind Luthers Gegenbild zum Christsein. Er redet über sie, nicht mit ihnen. Er

190



arbeitet an der christlichen Identität, möchte die Gemeinde vor der jüdischen
„Gefahr" schützen - und wird mehr und mehr von einer obsessiven Angst vor
den Juden beherrscht. Der Erfolg von Luthers Schrift „Daß Jesus Christus ein
geborener Jude sei" (1523) legt die Basis dafür, dass er zum Thema Judentum der
meistgelesene Autor im 16. Jahrhundert wird. Neu an ihr ist die Freundlichkeit,
die Vision eines gesellschaftlichen Miteinanders, das zur Konversion reizen soll,
„bis ich sehe, was ich gewirckt habe". Das im 16. Jahrhundert singulare publizistische

Echo auf diese Schrift - sieben Flugschriften in 25 Druckausgaben, darunter
Berichte tatsächlicher Dialoge zwischen Christen und Juden - erweist Luthers
Scheitern: die Juden bleiben „verstockt". Da schwindet sein Vertrauen auf das

Wort und er plädiert gegenüber den Juden zunehmend für Gewalt. Mit seinen
vier späten polemischen „Judenschriften" möchte er die eigenen belastenden

„Irrtümer" von 1523 revidieren. Vf. interpretiert sie als des Reformators Versuch,
restaurativ auf die Judenpolitik der protestantischen Territorien einzuwirken zur
Flerstellung eines reinen corpus christianum durch Zermürbung der Juden bis zur
Konversion oder Austreibung. Manche folgen ihm darin. Zusammenfassend
betont Vf. die ausgeprägte Kontinuität in Luthers Flaltung, deren Angelpunkt zur
Beurteilung des Judentums das Verhältnis zu Christus ist und die darum den

Gegensatz zum Judentum zur christlichen Identitätsfrage erhebt. Die sehr
lesenswerte Forschungsarbeit wird durch fünfzehn kenntnisreiche Anhänge zu
Detailfragen abgerundet.

Tübingen Michael T7olkmann

RIEMER, NATHANAEL (ed.): Jewish Eifeworlds andJewish Thought. Festschriftpresented to

Karl E. Grözinger on the Occasion ofhis 70"' Birthday, Wiesbaden: Harrassowitz 2012,
406 S., ISBN 978-3-447-06634-1.

Zu Schawuot, dem zweiten der drei jüdischen Wallfahrtsfeste, ist das Volk Israel

aufgefordert, zum Tempel zu gehen und dort die Bikkurim, die ersten Feldfrüchte
des Landes darzubringen. „Von den Erstlingsfrüchten deines Ackers sollst du die
besten in das Haus des Herrn, deines Gottes, bringen", heißt es in Ex 34,26. In
Anlehnung an dieses Gebot hat der Herausgeber des Bandes Jewish Eifeworlds and

Jewish Thought aus Anlass des 70. Geburtstages von Karl E. Grözinger eine ganze
Reihe wissenschaftlicher Kolleginnen und Kollegen aufgefordert, ihre jeweiligen
akademischen Bikkurim, die ersten Früchten der aktuellen Forschungen darzubringen.

Der Zusatz „Festschrift" kann dabei nur in sehr begrenztem Maße seinen
Schatten auf das so entstandene Werk werfen. Der oft erhobene Vorwurf unmotivierter

Heterogenität und mangelnder Originalität solcher Publikationen ist im
vorliegenden Fall leicht zu entkräften. Die thematisch und methodisch vielgestaltigen

Beiträge tragen gerade in ihrer Heterogenität sowohl dem Fach Jüdische
Studien als auch den breiten Forschungsinteressen des Jubilars angemessen Rechnung.
Eine umfangreiche, 16-seitige Bibliografie der Publikationen von Karl E. Grözinger
legt von letzterem eindrucksvoll Zeugnis ab. Einige der Aufsätze nehmen direkt
Bezug auf seine langjährige Forschungs- und Lehrtätigkeit oder aber machen
bestimmte Ansätze, etwa aus dem Standardwerk Jüdisches Denken, zum Ausgangspunkt

191



ihrer weiteren Überlegungen. Nur ganz vereinzelt findet sich hier und da ein

Beitrag, der als Ergebnis geistiger Wiederverwertung gekennzeichnet ist.
Die 33 in Textform dargebrachten Pikkurim stammen von Forscherinnen und

Forschern aus fünf Ländern und sind teils auf Deutsch, teils auf Englisch verfasst.
Eine thematische Gruppierung in neun Sektionen ermöglicht es, bestimmte
Interessengebiete gezielt anzusteuern, wobei sich der tatsächliche Wert des Bandes

allerdings erst in der Gesamtschau erschließt. Durch den kurzen Blick auf die
verschiedenen Altäre, resp. Schreibtische der beteiligten Autorinnen und Autoren,
entsteht nach und nach ein aktuelles Bild vom vielfältig blühenden Feld der
Jüdischen Studien, an dessen Etablierung in Deutschland Karl E. Grözinger entscheidenden

Anteil hatte. Dabei reichen die behandelten Fragestellungen von
biblischen Zeiten bis in die unmittelbare Gegenwart und decken dabei mit Ge-
schichts-, Literatur-, Religions-, Musik-, Politikwissenschaft und Philosophie alle

Disziplinen ab, die sich unter dem Dach der Jüdischen Studien zusammengefunden
haben. Sie präsentieren bislang kaum oder überhaupt nicht beachtete Quellen

und Zusammenhänge, formulieren Forschungsdesiderata und bieten neue
Denkansätze. In dieser Zusammensetzung ist Jewish Ufeworlds and Jewish Thought im
gleichen Maße eine Art Bilanz der Felder, auf denen im Rahmen und im Sinne
der Jüdischen Studien in den letzten Jahren geforscht wurde, als auch eine
Aufforderung, die aufgezeigten Brachen forschend fruchtbar zu machen. Wenn diese

ersten Früchte ihr Versprechen halten, darf man der kommenden Einbringung
der Ernte zu Sukkot gespannt entgegensehen.

Hamburg Sebastian Schirrmeister

BINNIS, 'AbdalhAIY: Al-Yahüd al-magäriba ß 'l-manzüma al-qänünfga (1913-2007)
[Die marokkanischen Juden im rechtlichen Ordnungsrahmen (1913-2007)], ar-Ribät
[Rabat]: Dar al-Amän 1431 AH 2010, 479 S., ISBN 978-995-450210-5.

Der Urheber des Bandes, 'Abdalhaiy Binnls (frz. Namensform Abdelhay Bennis),
ist seit Jahrzehnten als Parlamentsdiener am marokkanischen Parlament in Rabat

tätig. Der Autodidakt und ausgewiesene Experte für Fragen des marokkanischen
Parlamentarismus legt ein umfassendes Inventar gesetzlicher Bestimmungen und
einer Anzahl königlicher Ansprachen vor, die die Jüdische Gemeinschaft Marokkos

betreffen. Es handelt sich um eine reine Materialsammlung, deren
wissenschaftliche Auswertung Binnls für einen Folgeband ankündigt (S. 8). Die
Veröffentlichung fügt sich in die Initiativen und Projekte an marokkanischen
Forschungseinrichtungen und Universitäten ein, die seit stark einem Jahrzehnt, häufig
in enger Verzahnung mit marokkanisch-jüdischen Institutionen, sich der
Erforschung des marokkanischen Judentums und seiner Geschichte widmen. Kein
Wunder also, dass sowohl das Vorwort, Préface, als auch der Klappentext auf dem
Rückdeckel von zwei führenden Repräsentanten der jüdischen Gemeinschaft in
Marokko stammen.

Für das auf Französisch verfasste Préface (S. 3f) zeichnet Serge Berdugo
verantwortlich, seines Zeichens „Botschafter des guten Willens Seiner Majestät
Mohammed VI." und „Generalsekretär des Rates der Jüdischen Gemeinschaften

192



Marokkos". Berdugo bekleidete früher das Amt eines Ministers für Tourismus
und stellt somit einen der extrem raren Fälle der jüngeren Vergangenheit dar, in
denen ein jüdischer Araber Mitglied im Kabinett eines arabischen Staates wurde.

Berdugo gibt den arabischen Titel des Buches in freier Übertragung ins Französische

als „Les Juifs du Maroc dans le Bulletin Officiel" wieder. Das beschreibt den
Inhalt des Buches treffend. Flandelt es sich doch in der Hauptsache um eine

Sammlung von 862 königlichen Dekreten und Ministerialerlassen betreffend die

jüdische Gemeinschaft in Marokko, die in den Jahren 1913 bis 2007 im Bulletin

officielIal-Garida ar-rasmiya, also dem marokkanischen Staatsanzeiger, erschienen
sind und ein breites Spektrum jüdischen Lebens in Marokko abdecken. Nach
Berdugo spiegelt die Themenvielfalt — von der rabbinischen Gerichtsbarkeit über
den Denkmalschutz, die Organisation und Wahl der Gemeindeausschüsse bis zur
Partizipation der Juden in den Handels- und Gewerbekammern, den bürgerlichen
Gemeinden oder dem Regierungsrat — die Integration der Jüdischen Gemeinschaft
Marokkos „in das nationale Gewebe" wider. Dabei streicht er die Rolle der
marokkanischen Könige als Garanten der Rechte ihrer jüdischen Untertanen heraus.

Binnïs selber legt im anschließenden Vorwort (S. 5-8) den Nutzen dar,
welcher der Forschung aus seiner Publikation erwächst. Lassen wir ihn ausführlich zu
Wort kommen, um einen authentischen und ungefilterten Blick eines marokkanischen

Experten auf die aktuellen Forschungsleistungen seines Landes zur
Geschichte des einheimischen Judentums zu vermitteln. Binnls argumentiert:

„Jeden arabischen und islamischen marokkanischen Forscher, der seriös
versucht, einen Aspekt der strukturellen Veränderungen und gesellschaftlichen
Phänomene zu erfassen, welche die gesamte arabische und islamische Welt erfahren
hat, bringt dies dazu, sich mit der Geschichte und Kultur der marokkanischen

Juden in Hinblick auf das Phänomen zu befassen, dass es den verschiedenen
Himmlischen Religionen [sprich Judentum, Christentum und Islam, FH] möglich
war, unter einem Dach zusammenzuleben — das gilt gerade angesichts der aktuellen

Konflikte, insbesondere des arabisch-israelischen Konfliktes.
Wir in Marokko haben ein großes Wissen zum Thema 'marokkanische Juden'

angehäuft. Darin spiegelt sich das faktische Interesse der marokkanischen Gesellschaft

an Geschichte und Kultur der marokkanischen Juden wider, wie auch die

Frage nach dem Einfluss der marokkanischen Kultur auf jene und deren Einfluss
auf die marokkanische Kultur, also im Rahmen der Dialektik von Beeinflussung
und Beeinflusst-Werden. Insofern ist das, was zu Geschichte und Kultur der
marokkanischen Juden in den unterschiedlichsten akademischen Wissensgebieten
geleistet wurde, nicht gering zu schätzen. Auch bedarf es weiterer Untersuchung
und Prüfung. Eine rein marokkanische volkstümliche kulturelle Vorstellungswelt,
die von der Kultur des Zusammenlebens der marokkanischen Juden mit der
marokkanischen Gesellschaft zeugt, gab lange Zeit den Rahmen vor. Diese Kultur

war dabei sehr tolerant und achtete und garantierte in sehr großzügiger Weise
das Recht auf Einbürgerung. Sie anerkannte die Unterschiede im Denken und in
den Glaubensüberzeugungen, respektierte die religiösen Gefühle und heiligsten
Werte und schrieb im Gegenzug vor, dass die heiligsten Werte und Fundamente
der Nation und ihre Gesetze zu achten sowie die Besonderheiten der
arabischislamischen marokkanischen Traditionen zu wahren seien." (S. 5)

193



Weiter führt Binnls im Blick auf die neueren marokkanischen Forschungsanstrengungen

aus:

„Angesichts der Vielzahl von Studien, Forschungsthemen und Untersuchungen

zu den marokkanischen Juden, bei denen sich bei näherer Betrachtung ein

ganzes Bündel von Interferenzen gegenseitig überlagert und sich eine ganze
Anzahl Institutionen und Fachdisziplinen seiner Bearbeitung widmet, hat dieser
Band, der sich von seiner gesamten Anlage her darauf beschränkt, das Verhältnis
der marokkanischen Juden zur Obrigkeit in Kategorien zu gliedern und in Kapitel
einzuteilen, vor allem das Ziel, die Stellung der marokkanischen Juden innerhalb
der marokkanischen Gesellschaft auf der Grundlage eines juristischen Gefüges zu
verdeutlichen, insoweit diese Gesellschaft nämlich von einem Cluster von
Ordnungen, rechtlichen Entscheidungen, Werten und Gewohnheiten reguliert wird.
Ebenso kann diese Arbeit als eine fruchtbare Grundlage für eine akademische
Studie gelten, die ihr in Zukunft — so Gott will — als zweiter Teil, der den
Forschungsgegenstand gründlich bearbeiten und analysieren wird, folgen soll." (S. 6)

Auf Binnls' Vorwort folgt zunächst eine Sammlung königlicher Reden und
Ansprachen, in denen sich die Könige Mohammed V., Hassan II. und Mohammed

VI. mit ihren jüdischen Untertanen befassten (S. 9-19). Ins Auge sticht die

erste hier abgedruckte Ansprache, der man in der Historiographie der
jüdischmarokkanischen Geschichte wohl programmatischen Charakter zuerkennen kann.
In seiner Rede vom 24. Mai 1948 reagierte Mohammed V. auf die Staatsgründung
Israels und ihre Rückwirkungen auf seine jüdischen Untertanen (S. 10). Indem er
zwischen den Juden in Israel und denen in Marokko unterschied und Zweifel an
der Loyalität der Letzteren zerstreute, bekräftigte er seinen Schutz für die
marokkanischen Juden und warnte gleichzeitig die nichtjüdische Bevölkerung vor
Übergriffen gegen jene. Dieses wichtige Dokument wird denn auch in der Forschung
immer wieder aufgegriffen, um den besonderen Schutz zu belegen, den die
marokkanischen Könige ihren jüdischen Untertanen zuteilwerden ließen, so von
Mohammed Kenbib, einem der führenden marokkanischen Historiker, in seinem

juifs et Musulmans au Maroc, 1859-1948. Contribution à l'histoire des relations inter-
communautaires en terre d'Islam (Rabat 1994; S. 676) wie auch von der italienischen
Judaistin Emanuela Trevisan Semi in ihrem gemeinsam mit der marokkanischen
Islamwissenschaftlerin Hanane Sekkat Hatimi verfassten Mémoire et représentations

desjuifs au Maroc. Ces voisins absents de Meknès (Paris 2011 ; S. 206 n. 3).
Nach den königlichen Ansprachen schließt sich der eigentliche Hauptteil

(S. 21-452) an, der die gesammelten Gesetzestexte umfasst. Deren Fundstellen im
Staatsanzeiger werden in den Fußnoten nachgewiesen. Jedem Gesetzestext ist
eine erläuternde Überschrift vorangestellt, die die Art der Rechtsnorm (Scherifi-
scher Dahir [= Königliches Dekret], Wesirialerlass [= Ministerialerlass], Dekret,
Ordre (des französischen Oberkommandierenden)) und dessen Gegenstand
benennt. Darauf folgt der, teilweise gekürzte, Gesetzestext.

Die Sammlung stellt eine dokumentarische Vorarbeit für eine noch ausstehende

Analyse der Stellung der jüdischen Gemeinschaft und ihrer historischen Entwicklung

in der marokkanischen Gesellschaft des 20. Jahrhunderts dar. Fürs Erste fasst
Binnls lediglich die gesammelten Gesetzestexte in thematischen Kapiteln zusammen.

Das Ganze vervollständigt er dann mit einem Inhaltsverzeichnis (S. 453-479).

194



Drei Teile gliedern die Sammlung grob. Sie sind lediglich durchnummeriert
und tragen keine eigenen Uberschriften, sodass ihre Systematik verschwommen
bleibt. Jeder der drei Teile besteht aus zwei bis maximal vier einem bestimmten
Rechtsgegenstand gewidmeten Abschnitten, der in der jeweiligen Überschrift
genannt wird: „1.1 Grundeigentum und andere Nutzungen" (S. 21-54), „1.2 Die
Organisation der jüdischen Gemeinschaft betreffend Ausübung, Beschäftigung
und Ordnung der Handwerke und Gewerbe" (S. 55-76), „1.3 (Einrichtung und)
Organisation der Ausschüsse der jüdischen Gemeinde(n) in Marokko" (S. 77-
125), „1.4 Einfuhrverbot für Druckerzeugnisse in die Französische Zone" (S. 127-
131), „2.1 Organisation der israelitischen Gerichtshöfe (in Marokko)" (S. 133-199),
„2.2 Das Recht, Abgaben auf materiellen Gewinn in seinen unterschiedlichen
Formen zu erheben" (S. 201-354), „3.1 Ernennung (der jüdischen Mitglieder) in den
Gemischten Gemeindeausschüssen" (S. 355-438), „3.2 (Ernennung der jüdischen
Honoratioren in) der gemischten Einheimischen Sektion für Handel, Industrie
und Landwirtschaft" (S. 439-446), „3.3 Zulassung für jüdische Anwälte als
Beistand (der Streitparteien) vor den Mahzan-Gerichtshöfen" (S. 447-452).

Den Abschluss bildet das detaillierte Inhaltsverzeichnis (S. 453-479), das freilich

das einzige Hilfsmittel ist, welches dem Leser die Vielzahl der Gegenstände
erschließt. Für die leichtere Handhabbarkeit der Sammlung und den schnelleren

Zugriff auf einzelne Themen vermisst man darum schmerzlich Personen-, Ortsund

Sachindices.
Wie sehr sich das Buch in die politische Landschaft Marokkos einfügt, wird

noch einmal durch den französischen Klappentext auf dem Rückdeckel deutlich.
Dieser stammt vom zweiten honorigen Vertreter der jüdischen Gemeinschaft in
Marokko, dem „Ratgeber Seiner Majestät des Königs" André Azoulay. Azoulay
begrüßt die bibliographische Erschließung der königlichen Dekrete und Ministe-
rialerlasse. Auch er gibt den Buchtitel in eigener freier Übertragung ins Französische

als „Les marocaines [sic!] de confession juive dans le contexte juridique
(1913-2007)" wieder und setzt dabei mit der Bezeichnung „Marokkanerinnen)
jüdischer Konfession" anstelle von „marokkanischen Juden", wie Binnls im
arabischen Original formuliert hatte, den Akzent auf die nationale Zugehörigkeit der

jüdischen Gemeinschaft. Am Ende des Bandes also noch ein anschaulicher Beleg
dafür, wie bis in die feinsten Formulierungen hinein um die Identität gerungen wird.

Tübingen Friedhelm Hoffmann

SlEBERS, Stefan: Der Irak in Israel. Vom zionistischen Staat zfc transkulturellen Gesellschaft.,

Göttingen: Vandenheock & Ruprecht 2010 Jüdische Religion, Geschichte

und Kultur, 13), ISBN 978-3-525-56973-5,120 S.

Mitte der 1960er Jahre konnte David Ben-Gurion noch gegen alles aus der Levante

Stammende wettern („We [...] fight against the spirit of the Levant"); Juden
etwa aus Marokko oder dem Irak hätten weder Kultur noch Literatur, sie seien
schlicht ,Araber', ein Begriff, der hier eindeutig negativ besetzt ist (vgl. S. 89).
Diese Haltung wird im heutigen Israel so wohl kaum noch auf Zustimmung stos-
sen. Im Gegenteil: Die israelische Literatur, die jüdische Literatur Israels, kann auf

195



eine bemerkenswerte Entwicklung insbesondere seit Bestehen des Staates

zurückblicken, doch auch zuvor gab es bereits eine florierende hebräisch-jüdische

Literatur (in Abgrenzung zur späteren hebräischen Literatur arabischer Schriftsteller).

Was erst in den letzten Jahren mit wachsendem Interesse wahrgenommen
wird und sich mittlerweile gut etablieren hat, ist die Literatur eben jener Juden
(Jüdinnen sind hier weniger vertreten, sieht man von der in Israel geborenen
Ronit Matalon einmal ab, deren familiäre Ursprünge nach Ägypten und Italien
reichen, oder von Dorit Rabinyan, ebenfalls in Israel geboren, deren Familie aus
Iran stammt), von denen Ben-Gurion nichts wissen wollte, da sie angeblich keine
Kultur hätten: die Juden aus den arabischsprachigen Ländern.

Stefan Siebers, Übersetzer und Lektor für hebräische Sprache und Literatur an
der Heinrich-Heine-Llniversität Düsseldorf, ist einer der ,Pioniere' im deutschsprachigen

Raum, der sich mit seinem kompakten Bändchen „Der Irak in Israel" eben
dieser Literatur annähert. Um das Phänomen schreibender jüdisch-arabischer
Literaten erklären zu können, entwickelt Siebers — gestützt auf Kulturphilosophen wie
etwa Stuart Hall oder Wolfgang Welsch — eine Theorie der „hybriden Kultur", die

besagt, dass sich kulturelle Identitäten) vermischen und verändern, dass Bewegungen

von Kulturen in andere stattfinden. Das hier in diesem Rahmen vorgestellte,
der Ethnologie entlehnte Begriffspaar Akkulturation und Transkulturation trage
gemäss Siebers dem „osmotischen Charakter des Kulturkontakts" (S. 21) weit besser

Rechnung als etwa Bezeichnungen wie Assimilation, Interkulturalität oder
Multikulturalismus, die gemäss dem Autor zwangsläufig aufgrund der vermeintlichen
Starre der Begriffe zu Missverständnissen und Unscharfen führten.

Auf der Folie dieser Theorie versucht Siebers, transkulturelle Identität im
„erneuerten hebräischen Roman" (S. 43) herauszuarbeiten; Pate stehen ihm dafür
zwei der bekanntesten zeitgenössischen irakisch-jüdischen (und zugleich israelischen)

Autoren, Sami Michael (geboren 1926 in Bagdad) und Eli Amir (geboren
1937 ebenfalls in Bagdad). Beide gehören der (neuen) Generation orientalischer
Juden an, die „nach einem mühsamen Trankskulturationsprozess hörbar ihre
Stimme erheben" (S. 91) und deren Eltern und Grosselten aus Not und nicht aus

(z.B. zionistischer) Überzeugung ins Land Israel gekommen waren. Siebers
interessiert sich bei seiner Analyse der Texte der beiden Autoren nicht so sehr für
den „spannungsreichen historischen Kontext" (S. 41), als vielmehr für einzelne,
der Banalität des Alltags entsprungene „Zwischen-Intimitäten" (S. 44) wie Essen,
Musik und natürlich die Liebe, um anhand dieser Lebensbereiche transkulturelle
Identität(en) nachzuzeichnen. So ziehen sich etwa in Eli Amirs Roman Der Siih-
nehahn zwei Leitmotive durch die Handlung: Da sind zum einen die (aschken-
asisch-)israelischen Essgewohnheiten, zum anderen die klassisch-europäische
Musik. Mit beiden kann der — irakisch-jüdische — Protagonist Nuri wenig bis
nichts anfangen; hingegen stossen arabische Lieder, die er und seine Freunde im
Kibbuz singen, bei den NichtOrientalen auf Ablehnung. Dennoch ist festzuhalten,
dass sich in den letzten Jahrzehnten eben jene aschkenasisch-israelische Ess- und
Musikkultur orientalischen Einflüssen spürbar geöffnet hat (vgl. S. 92£), schaut man
sich nur einmal den modernen israelischen Musikmarkt an: Hier zeigt sich deutlich,
wie die Siebersche „osmotische Durchdringung von Kulturen" funktioniert.

196



Bei Sami Michael, dessen in naturalistischem Stil gehaltenes schriftstellerisches
Werk in der Tradition des die arabische Literatur bis heute prägenden sozialen
Realismus steht, finden wir indes neue sprachliche Kunstgriffe: So arbeitet
Michael in seinem Roman Zuflucht mit der Vermischung hebräischer Textteile mit
arabischen Elementen, ein Stilmittel, das — von Sami Michael etabliert — später
auch von anderen hebräisch schreibenden orientalischen Autoren übernommen
wurde. In einer Nebenbemerkung sei darauf verwiesen, dass Sami Michael
zunächst auf Arabisch, später Hebräisch schrieb. Eli Amir hingegen schrieb nie

Arabisch, sondern immer auf Hebräisch. Diese Tatsache führt Siebers zur
Schlussfolgerung, „dass die Sprachwahl bestimmte poetische Entscheidungen
beeinflusst hat." (S. 37)

„Der Irak in Israel" zeigt anschaulich, wie erfolgreich sich — wider die

eingangs zitierte Einschätzung Ben-Gurions — orientalische Autoren im israelischen
öffentlichen Leben ihren Platz erobert haben und zu anerkannten und viel
gelesenen und in zahlreiche Sprachen übersetzten Schriftstellern wurden. Entstanden
ist durch das Mit- und Nebeneinander verschiedenster Kulturen eine Art „Israe-
liness" (S. 97), die just die erwähnten Transkulturationsprozesse spiegelt und neue
Identitäten geschaffen hat. Siebers lesenswerte Studie, an deren Ende der Autor
17 Kurzbiografien jüdisch-orientalischer Schriftstellerinnen angefügt hat, besticht
durch Klarheit im Ausdruck und zeigt sehr schön, wie stark Israel doch inzwischen

mit dem Orient verwachsen ist. Bei einer Neuauflage — dies die einzige
formale Kritik — wäre allerdings zu empfehlen, wichtige und unverzichtbare
Informationen aus den zum Teil etwas zu lang geratenen Fussnoten in den Fliesstext

mit hinein zu nehmen, um so den Anmerkungsapparat zu entschlacken.

Zürich / Freiburg i. Br. Yvonne Domhardt

197


	Rezensionen

