
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 68 (2012)

Artikel: Geschichte der Juden in Aleppo : ein Beispiel neuerer arabischer
Forschungen zur Geschichte der Juden in der arabischen Welt

Autor: Hoffmann, Friedhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961597

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


• Im Gespräch • • • Im Gespräch ''' Im Gespräch Im Gespräch • • • Im Gespräch • •

Geschichte derJuden in Aleppo
Ein Beispiel neuerer arabischer Forschungen

zur Geschichte der Juden in der arabischen Welt

Von FriedheIm Hoffmann*

Von der westlichen Wissenschaft weitgehend unbemerkt, regt sich seit mehr
als einem Jahrzehnt in der arabischen Welt ein Interesse an der Geschichte
der eigenen jüdischen Minderheiten, das nicht mehr so sehr von der Polemik
des arabisch-israelischen Konflikts geprägt ist, sondern sachliche Information
sucht. Zwar haben die neuen wissenschaftlichen (und populärwissenschaftli-
chen) Veröffentlichungen den breiten Strom antiisraelischer und antijüdischer
Polemik bislang nicht austrocknen können; dennoch bieten sie in einer sich

rasant verändernden und weiter ausdifferenzierenden arabischen
Wissenschaftslandschaft der gebildeten Öffentlichkeit einen alternativen, versachlichten

Zugang zum (arabischen) Judentum und dessen Anteil an Geschichte und
Kultur der eigenen Länder.

Wichtige Anstösse zu dieser Entwicklung gingen von einzelnen arabischen

Regierungen aus, die Ende der 1990er Jahre, die erhoffte Beilegung des Konflikts

zwischen Israelis und Palästinensern durch den Oslo-Friedensprozess
vor Augen, zur Entspannung und Entgiftung des beiderseitigen Verhältnisses

beitragen wollten. Zu nennen wären insbesondere die neuen Machthaber in
Marokko und Algerien, König Mohammed VI. und Präsident Abdelaziz
Bouteflika.1 Letzterer ergriff die Initiative zu einer Neujustierung der algerischen
nationalen Identität unter dem Slogan des Pluralismus, wobei er den Beitrag
der algerischen Juden zur nationalen Geschichte und Kultur stärker würdigte
— bemerkenswert dabei: Bis er sich durchringen konnte, den ungleich grösseren

berberischen Anteil an Geschichte und Kultur Algeriens anzuerkennen,
sollten noch Jahre vergehen.

Dem gestiegenen Interesse am jüdischen Aspekt der algerischen Geschichte
und der algerischen Identität trug der algerische Journalist A'issa Chenouf

* Friedhelm Hoffmann M.A., Belthlestrasse 13, D-72070 Tübingen. E-Mail: fried-
helm.hoffmann@uni-tuebingen.de.

1 Vgl. DAVID Bond & Daniela MelfA, All things to all men: post-colonial history s

many guises, in: Revue de l'Institut des belles-lettres arabes : IBFA Magallat ma 'had

al-ädäb al-'arabïya 206 (2010) 2, S. 213-231, insbesondere S. 215 u. 219.

172



Rechnung, indem er mit seinem Buch Les Juifs d'Algérie. 2000 ans d'existence :
« quand l'histoire n'éclaire pas l'esprit, l'homme marche dans les ténèbres » eine historische

Gesamtschau des algerischen Judentums vorlegte.2
Etwa zur gleichen Zeit liess in Kuweit der Nationale Rat für Kultur,

Kunst und Literatur (al-Maglis al-Watani li-t-Taqäfa wa'l-Funün iva'l-Adäb) ein
Standardwerk zur neueren Geschichte der Juden der arabischen Welt aus der
Feder ausgewiesener israelischer Geschichtsforscher ins Arabische übersetzen:
Michel Abitbol, Shalom Bar-Asher, Jacob Barnai & Yosef Tobi: Al-Yahüdfi '/-

buldän al-islämiya, 1850-1950 [Die Juden in den islamischen Ländern, 1850-1950\,
herausgegeben von Shmuel Ettinger, bearbeitet von Rasäd 'Abdallah as-Säml,
übersetzt von Gamal Ahmad ar-Rifa'I, as-Safat/Kuweit 1995.3

Beide eben genannten Bücher sind im Westen so gut wie unbekannt und
selbst in orientalistischen Fachbibliotheken kaum zu finden; ihre Rezeptionsgeschichte

kann indessen an dieser Stelle nicht geleistet werden.
Auch in Syrien entstanden einzelne neuere lokal- und stadtgeschichtliche

Studien zur Geschichte der ausgewanderten jüdischen Bevölkerung, so z. B.
eine eher memoirenhafte Skizze der Geschichte der Juden von Aleppo,
Damaskus und Bagdad aus der Feder des syrischen Journalisten und Historikers
Zäfir FTktür Kälüs: Tärih al-yahüdfi biläd as-Säm: Halab — Dimasq — Bagdad
[Geschichte derJuden im grösseren Syrien: Aleppo — Damaskus - Bagdad].4

Demselben lokal- und stadtgeschichtlichen Interesse entsprungen ist auch
die hier vorzustellende Geschichte derJuden in Aleppo (Tärih al-yahüdßHalab)5 aus

der Feder Mahmüd Harïtânïs, eines pensionierten Direktors der Antiken- und

Museumsverwaltung von Nordsyrien und Professors für Architektur an der
Universität Aleppo.6 Harhams Darstellung stützt sich zu grossen Teilen auf das

2 Die vermutlich erste Auflage erschien bei Editions El Maarifa in Algier 1996,
weitere Auflagen ebenda 1999 und 2004.

3 Teilübersetzung von DXhCPXn mSHO DtilM nnbin [Toldot ha-Yehudim be-arsot

ba-Islam\, 3 Bde, Jerusalem 1981-1986.
4 Gedruckt vermutlich 2007 in Montreal/Kanada; s. die anonyme Rezension

Kitäb gadid li-sygamil Zäfir Kälüs "Tärih al-yahüdfi biläd as-Säm" [Neues Buch vom

Kollegen Zäfir Kälüs „Geschichte der Juden im grösseren Syrien"] (17.05.2007), in: Al-
Mustaqbal — Al-Mustakbal [Die Zukunfi\ (Montréal/Québec), unter:
http://www.almustakbal.com/archive/17052007/pagesl/sakafiya2.html (abgerufen

am 11.06.2012).
5 Tärih al-yahüdfi Halab [Geschichte derJuden in Aleppo], Halab [Aleppo]: Su'ä' li-n-

Nasr wa'l-'Ulüm Ray Publishing & Science 2008, 192 S., III., Ktn.
6 Näheres zu seiner Person, s. Nidäl Yüsuf, D. "Mahmüd Haritäni".. 86 'äman lä

ta'nï 'l-ilti'äd [sie!, richtig wohl: 'l-ibti'äd\ 'an ruh as-sabäb [Dr. Mahmüd Haritäni
— 86 Jahre bedeuten doch nicht, dass man den Geist der Jugend hinter sich lässt\

(25.02.2010), in: eSyria (Damaskus), unter: http://www.esyria.sy/ealeppo/in-

173



ins Arabische übersetzte eben erwähnte israelische Werk zur neueren Geschichte

der Juden in der arabischen Welt AI-Yahüd ß 'l-buldän al-islämiya, 1850-1950.

Insofern liegt mit seinem Werk zugleich auch ein Beleg für die Rezeption des

kuweitischen Übersetzungsprojektes durch arabische Experten vor.
Dafür dass vermehrt Studien wie die von Harïtânî erscheinen, sind jedoch

nicht nur die veränderte politische Gros sWetterlage von Bedeutung, sondern
auch die Möglichkeiten der Rezeption internationaler Forschungsliteratur.
Harïtânî berücksichtigt Fachliteratur zu drei Themenbereichen: 1.) zur
Geschichte der Juden in der arabischen Welt, 2.) zur osmanischen Provinzialge-
schichte sowie 3.) zur syrischen Landes- und Aleppiner Stadtgeschichte. Er
rezipiert Veröffentlichungen in den beiden Sprachen Arabisch und Französisch,

wobei die arabischen deutlich überwiegen. Zusätzlich erlauben ihm
Übersetzungen ins Arabische die Rezeption einzelner Werke, die ursprünglich
auf Hebräisch, Französisch, Armenisch, Englisch oder Deutsch erschienen
sind. Die französischen Titel stammen dabei sowohl aus Frankreich als auch

aus Syrien selbst. So gesehen, fliessen in Harïtânïs Werk Wissenschaftstraditionen

sowohl syrischer als auch internationaler Provenienz zusammen.
Diese sind wesentlich den kulturellen Beziehungen Syriens und seiner regionalen

Lage geschuldet. So stammt die benutzte armenische Literatur von
Vertretern der grossen armenischen Minderheit in Aleppo, während die

herausragende Rolle französischer Fachliteratur Ausdruck der traditionell starken
Präsenz Frankreichs in der Levante ist, insbesondere seit den Zeiten der
französischen Mandatsverwaltung. Um die Vielfalt der kulturellen und
wissenschaftlichen Einflüsse anzudeuten, aus denen Harïtânî schöpft, seien seine

wichtigsten Quellen kurz erwähnt.
Den Anstoss, eine Geschichte der Aleppiner Juden vorzulegen, erhielt er,

wie er selber berichtet (S. 5), durch Kälüs' Tärih al-yahüdß biläd as-Säm. Kälüs
hatte die jüdische Gemeinschaft in Aleppo noch vor ihrer Auswanderung
kennengelernt und schreibt somit als Zeitzeuge (S. 32). Für die späte osmani-
sche Epoche, die der Schwerpunkt von Harïtânïs Darstellung ist, dienen ihm
als Hauptquellen das dreibändige Kitäb Nahr ad-dahab ß tärih Halab (Das Buch

vom Goldfluss: syiir Geschichte Alepposf des Lokalhistorikers Kämil al-Gazzï und
arabische Übersetzungen von Abraham Marcus' The Middle East on the eve of
modernity: Aleppo in the eighteenth centurf sowie von The natural history ofAleppo:

dex.php?p=stories&category=characters&filename=201002252135042 (abgerufen

am 11.06.2012).
7 Halab [Aleppo]: al-Matba'a al-Mârûnïya 1923-1926, neu aufgelegt ebd.: Dar al-

Qalam al-'Arabï 1991-1993.
8 New York 1989; arab.: IBRÄHÄM MÄRKÜS, As-Sarq al-ausat 'asiyat al-hadäta:

Halab ß 'l-qarn at-tämin 'asar, übers, v. Haitam Hammäm, Halab [Aleppo]:
Matba'at Gämi'at Halab 1427 AH 2006; ausser der von Harïtânî benutzten

174



containing a description of the city, and the principal natural productions in its
neighbourhood der Brüder Alexander und Patrick Russell.9 Zusätzlich hält er sich für
Stadtentwicklung, Architektur und Brauchtum im Wesentlichen an folgende
drei Standardwerke zu Aleppo: an (1) Jean Sauvaget's Alep. Essai sur le

développement d'une grande ville syrienne, des origines au milieu du XIXe siècle,10 dem
Standardwerk der Antikenverwaltung des französischen Hochkommissariats, (2)
die monumentale siebenbändige Mausü'at Halab al-nmqärana [Die vergleichende

Aleppo-Eivqyklopädie~\n des Aleppiner Lexikographen Muhammad Hairaddln al-

Asadl vom Institut für das Arabische Wissenschaftliche Erbe (Ma'had at-
Turät al-'Ilmï al-'Arabl) der Universität Aleppo, sowie (3) die historische

Stadtgeographie Aleppo. Historische und geographische Beiträge gur baulichen Gestaltung

gur sozialen Organisation und %ur wirtschaftlichen Dynamik einer vorderasiatischen

Fernhandelsmetropole11 der beiden deutschen Experten für nahöstliche Stadtgeographie,

dem Irankundler Heinz Gaube von der Universität Tübingen und
dem Geographen Eugen Wirth von der Universität Erlangen-Nürnberg; von
letzterem Werk lag Harïtânï das Manuskript der im Erscheinen begriffenen
arabischen Übersetzung vor.13

Bemerkenswert ist diese breite Rezeption unterschiedlichster
wissenschaftlicher Einflüsse durchaus, denn Harïtânï vertritt explizit Positionen des

arabischen Nationalismus. Die Geschichte der jüdischen Minderheiten in der
arabischen Welt ist aus seiner Sicht eine Geschichte der jüdischen Araber als

einer religiösen Minderheit, die mit der Bevölkerungsmehrheit die arabische

Sprache und Kultur teilte (S. 6f). Er vertritt damit einen toleranten, inklusiven
arabischen Nationalismus, der es ihm einerseits erlaubt, den jüdischen Anteil
an der arabischen Geschichte in seiner Eigenständigkeit zu würdigen und als

Teil des Eigenen — im konkreten Fall: der Geschichte der eigenen Stadt — zu

existiert noch eine zweite arabische Übersetzung: ABRÄHÄM MARKÜS, As-
Sarq al-ausat ästyat al-hadäta : Halabfi 'l-qarn at-tämin 'asar., bearb. u. durchgesehen

von DEMS., übers, v. AlMAN SAIYID DARWIN, Halab [Aleppo]: Su'ä' li-
n-Nasr wa'l-'Ulüm Ray Publishing & Science 2009.

9 2 Bde, London 21794; arab.: ALIKSANDIR & BÂTRÏK RASIL, Tärih Ha/ab at-

tabft, übers, v. HÄLID GUBAILÏ, [Aleppo] 1997; 2. Aufl. Halab [Aleppo]: Su'ä'
li-n-Nasr wa'l-'Ulüm Ray Publishing & Science 1999.

10 2 Bde, Paris 1941 Bibliothèque archéologique et historique, Bd. 36).
11 Halab [Aleppo]: Gämi'at Halab, Ma'had at-Turät al-'Ilml al-'Arabl 1981-1988.
12 2 Bde, Wiesbaden 1984 Beihefte zum Tuebinger Atlas des Vorderen Ori¬

ents. Reihe B, Geisteswiss., Bd. 58).
13 DIES. [Häynz Gäwba & Üygin FIrt]: Halab. Diräsät tätihiya wa-gugräftya haula

bunya al-'umräntya wa't-tarkibtya al-igtiniä'iya wa'l-haraka al-iqtisädiya li-ahad
maräkic{_ at-tigära ad-daulïya ft 's-sarq al-adnä, übers, v. SAHR 'UlABÏ, 2 Bde,

Dimasq [Damaskus]: Wizärat at-Taqäfa 2007.

175



begreifen. Andererseits steht er damit in Widerspruch zu einer nationaljüdischen

Identität, wie sie vom Zionismus und vom Staat Israel vertreten wird.
Die Bereitschaft, sich mit dem jüdischen Aleppo zu befassen, ist somit Öffnung
gegenüber dem Verdrängten der eigenen Geschichte und Abgrenzung zugleich.

In einem einleitenden Abschnitt U-mädä hädä 'l-kitäb [IVarum dieses Buc/j\

(S. 5-7) erläutert Harltänl die Gründe, die ihn veranlassten, sich mit diesem
Thema zu befassen. Die Wurzeln des Judentums reichten nämlich im Grossraum

Syrien in die Antike zurück, als viele seiner Einwohner das Judentum als

ihre Religion — neben anderen Religionen — angenommen hätten. Erst in der
Moderne „mit dem Auftreten nationalistischer Bewegungen im zeitlichen
Zusammenhang mit der industriellen Revolution zeigte sich das Interesse für
das Hebräische, trat die kolonialistische zionistische Bewegung auf den Plan,
nahm das Judentum neue Dimensionen an, und entstand der Staat Israel, der
Palästina Gewalt antat", so Harltänl (S. 5f). Er listet fünf Gründe auf, sich mit
der Geschichte der Aleppiner Juden zu befassen: (1) der deutliche Einfluss
der Juden auf die Geschichte Syriens seit seinen Anfängen, (2) ihre Rolle in
den Aussenwirtschaftsbeziehungen mit den italienischen Städten, (3) ihre

herausragende kommerzielle und finanzielle Position innerhalb Aleppos,
(4) die Juden als Exempel für das religiöse Miteinander in der Stadt Aleppo
und (5) den Wunsch, den heranwachsenden Generationen Kenntnis vom
einstigen sozialen Miteinander der verschiedenen Konfessionen zur Zeit ihrer
Grossväter zu vermitteln, die trotz aller Unterschiede „zuerst und zuletzt
Araber gewesen" seien. Denn wenn man von den Juden Aleppos rede, so
rede man auch von der Besiedlung, Architektur, Wirtschaft und Gesellschaft
seiner Altstadt und so mancher seiner modernen Strassen.

Damit ist dann auch der Kontext angesprochen, in dem sich Harltänl aus
beruflichen Gründen mit dem Aleppiner Judentum befasst. Wie er im Vorwort

(S. 9-11) ausführt, ergibt sich das Thema aus seiner Arbeit in der Antiken-

und Museumsverwaltung und der Lehrtätigkeit an der Architekturfakultät
und dem Institut für das Arabische Wissenschaftliche Erbe der Universität

Aleppo. Das habe es ihm ermöglicht, sich nicht nur auf literarische Quellen,
sondern auch auf die eigene Ortskenntnis und das Zeugnis der mittlerweile
betagten Nachbarn der ausgewanderten Juden zu stützen. Es gehe ihm als

Wissenschaftler ausschliesslich um Geschichte, d.h. ein vollständigeres Bild
des alten Aleppo zu erhalten (S. 10).

Auf einleitende Begründung und Vorwort folgen der in dreizehn durchnum-
merierte Kapitel gegliederte Hauptteil (S. 13-179), ein lose angehängtes Kapitel,
sodann der Schluss (S. 181f) und ein knappes Letztes Wort \Kalima ahîra\ (S. 183),
schliesslich Primär- und Sekundärliteratur in der Reihenfolge ihrer Verwendung
im Text (S. 185-187), das Inhaltsverzeichnis (S. 189) sowie die Publikationsliste
des Autors (S. 191 f), wie sie am Ende arabischer Bücher üblich ist.

176



Die vierzehn Kapitel sind den folgenden Themen gewidmet: „Historische
Wurzeln und gemeinsames Leben" (S. 13-19), „Die jüdische Religionsgemeinschaft"

(S. 21-27), „Religiöse Freiheit" (S. 31-44), „Öffentliche Dienste und
Gesundheit" (S. 45-52), „Die Juden und die weltlichen Obrigkeiten" (S. 53-

59), „Externe Beziehungen" (S. 61-68), „Geldwechsel, Bankgeschäfte,
Dolmetschen und Zölle" (S. 69-75), „Wirtschaftsleben" (S. 77-91), „Gesellschaftliches

Leben" (S. 93-121), „Kulturleben" (S. 123-142), „Gebräuche und
Traditionen" (S. 143-155), „Die Freimaurerbewegung" (S. 157f), „Migration"
(S. 159-164) sowie abschliessend „Ein Kapitel aus der Geschichte der Juden
von Aleppo" (S. 165-179), das ein Potpourri von jüdischem Humor,
Redewendungen, Ausdrucksweisen, typischen Speisen und religiöser Alltags- und
Jahresgestaltung aus al-Asadls Aleppo-Enzyklopädie zusammenträgt.

Die Aleppiner Identität der jüdischen Bevölkerung zieht sich als roter
Faden durch das Buch, denn im Unterschied zu den Juden Europas sei sie in die

übrige Gesellschaft traditionell besser integriert gewesen (S. 13). Auch nach
der Emigration bzw. dem „Emigriert-Werden" fühle sie sich Aleppo und
seinem Lebensgefühl weiterhin tief verbunden und schwelge an ihren neuen
Wohnorten in Erinnerungen an die gute alte Zeit (S. 10). Unausgesprochen
kontert Harltänl damit den jüdischer- und zionistischerseits häufig erhobenen
Vorwurf der traditionellen Judenfeindschaft und weitverbreiteten Diskriminierung

— Stichwort dhimmitude — in den arabischen Gesellschaften. Allerdings,
so gesteht er ein, sei der Übergang in eine moderne Gesellschaft mit ihrem
politischen Leben nicht erfolgreich vollzogen worden. Der Traditionalismus
der islamischen Gesellschaft mit ihrem Familiensystem und ihrem Lebensmodell

und der Widerstand der Männer der Religion auf beiden Seiten sowie
die entstehenden Bewegungen des arabischen Nationalismus und des

Islamismus wie auch die zunehmenden Spannungen zwischen Muslimen und
Juden infolge des jüdisch-arabischen Konfliktes in Palästina hätten die

Integration in eine von allen geteilte moderne Gesellschaft verhindert (S. 13).

Abgesehen von diesem apologetischen Zug ist der Grossteil der Darstellung

deskriptiv. Die historische Herkunft und Verteilung der jüdischen
Bevölkerung auf die verschiedenen Stadtviertel wird beschrieben, insbesondere
die Aufteilung in die zwei Gruppen der eigentlichen „Aleppiner Juden" und
in die der „Juden des Frankenlandes/Europas" (jahüd al-firanga), wie sie von
den Arabern allgemein genannt wurden, bzw. der sogenannten „fremden
Juden" (al-jahüd al-agräb), wie sie speziell bei den Aleppinern hiessen (S. 16,

22ff). Erstere lebten vor allem — aber nicht ausschliesslich (S. 95f) oder gar
ghettoisiert (S. 15) — in den Vierteln Bandarat al-Yahüd und Bahsitä, während
Letztere zunächst zusammen mit den europäischen Kaufleuten, ihren
Geschäftspartnern, die innerstädtischen Häne (arab. hän, PL hänäi), um Innenhöfe

angeordnete Handelskomplexe, bewohnten (S. 15). Zusammen stellten die

177



beiden jüdischen Gruppen im 18. Jahrhundert 7 % der Stadtbevölkerung
(S. 18). Im Zusammenhang mit der Freiheit des religiösen Kultes — Harltänl
spricht etwas unscharf von „Religionsfreiheit" —, wie ihn die islamische
Gesellschaft Juden und Christen gewährte, werden die Synagogen Aleppos
(S. 31 ff) und die Gemeindeleitung (S. 37ff) behandelt. Die Zweiteilung der

Aleppiner Juden in eine reiche und eine arme Schicht wurde abgemildert
durch ein System der sozialen Hilfen und der Wohltätigkeit (S. 44ff), wozu in
der Mandatszeit ein eigenes israelitisches Krankenhaus gehörte (S. 52). Das
Verhältnis zwischen Muslimen, Christen und Juden war trotz diskriminierender

Kleidervorschriften und Abzeichen, Sondersteuern und muslimischem
Superioritätsdenken letztlich nachbarschaftlich geprägt (S. 53ff). Allerdings
verhinderte die religiöse Trennwand einen politischen Aufstieg. Andererseits

genossen die einzelnen religiösen Gemeinschaften eine eigene Rechtsprechung.

Mitte des 19. Jahrhunderts wurden die Diskriminierungen dann durch
die osmanischen Reformen abgeschafft und alle drei Religionsgemeinschaften
waren fürderhin in den lokalen Verwaltungsorganen vertreten. Eine besondere

Rolle für die alte Fernhandelsmetropole Aleppo spielten diejenigen
jüdischen Kaufleute, die aus den italienischen Seestädten und Spanien zugezogen
waren und mit ihren Sprachkenntnissen den westlichen Konsuln als Dolmetscher

dienten (S. 61 ff). Das Scharnier zwischen den europäischen Juden und
der einheimischen Gesellschaft stellten dabei die altansässigen Juden dar. Während

die reichen Juden mit Vorliebe dem Geldwechsel, Bankgeschäften, dem
Fernhandel und Kommissionsgeschäften nachgingen (S. 69ff), erwarben die

ärmeren ihren Lebensunterhalt in unterschiedlichsten Gewerben und
Handwerken, so im Textil- und Bekleidungsgewerbe, als Metzger und Käser,
Bademeisterinnen, Hausmädchen, Kupplerinnen, Sklavenhändler, Schuhmacher,
Wasserträger, Lebensmittelhändler, Flickschuster, Rhabilleure, im Leder-, Be-

kleidungs- und Buchhandel, in Kfz-Werkstätten und als Musikanten,
Tänzerinnen, Sängerinnen und Sänger (S. 80ff); mehrere jüdische Musiker und
Musikerinnen aus Aleppo gelangten zu Ruhm in der gesamten arabischen Welt
(S. 83). Die ersten drei Jahrhunderte der osmanischen Periode hätten sich
durch die Integration der Juden in muslimische und christliche Nachbarschaft
und Arbeitsumfeld ausgezeichnet (S. 93ff, 105ff); eine Einschätzung, die man
so auch in dem von Avigdor Levy herausgegebenen Sammelband Jews, Turks,
Ottomans14 finden kann. Erst mit der Einmischung der Grossmächte im
19. Jahrhundert habe das Aufleben ethnischer und nationalistischer Strömungen

zu Spannungen zwischen den Gemeinschaften geführt. Es sei nun zu
Judenverfolgungen von Seiten der Christen gekommen, die sie aus ihren an-

14 Jews, Turks, Ottomans. A shared history, fifteenth through the twentieth century, Syra¬

cuse, NY 2002.

178



gestammten Geschäftsfeldem Textil und Fernhandel hinausdrängten (S. 94).
Nach der Frage des interreligiösen Zusammenlebens und der Nachbarschaft
wendet sich Harltänl dem jüdischen Familienleben (S. 11 Off), der Rolle der
Frau (S. 117ff), der Bildung (S. 123ff), hier insbesondere dem Einfluss der
Alliance Israélite Universelle, dem religiösen Fest- und Fastenkalender (S. 131 ff),
Besonderheiten der Bekleidung und Diät (S. 143ff) und Bestattungsgebräuchen

(S. 151 ff) zu.
Etwas aus dem deskriptiv ethnographischen Rahmen fällt das zwölfte

Kapitel über „Die Freimaurerbewegung", die unter den reichen Aleppiner Juden
während der Weltkriege viele Anhänger gewinnen konnte. Harltänl wirft ihr
vor, den Patriotismus und das Nationalgefühl bei ihren Anhängern
geschwächt zu haben, was letztlich zu ihrem Verbot geführt habe. Harltänls
Kritik fällt dabei recht gemässigt aus, vergleicht man sie mit der in der
arabischen Welt weitverbreiteten Freimaurerphobie, die hinter westlichem
Imperialismus und zionistischen Zielen, aber auch liberalem Reformdenken häufig
freimaurerische Machenschaften zu wittern glaubt.

Der Hauptteil findet seinen inhaltlichen Abschluss mit dem dreizehnten

Kapitel zur „Migration", bevor abrupt und unverbunden das erwähnte
Sammelsurium aus al-Asadls Aleppo-Enzyklopädie angehängt wird. Als erste
urkundlich bezeugte Zuwanderung von Juden erwähnt Harltänl die Ansied-
lung durch den Diadochen Seleukos Nikator in der griechischen Kolonie am
Rande des alten Aleppo (S. 157ff). Ab dem 11. Jahrhundert hätten sich jüdische

Diasporagemeinden dann wegen der Handelsinteressen niedergelassen.
Vom Ende des 15. bis ins 17. Jahrhundert folgten die Spanienflüchtlinge. Die
verschiedenen Einwanderungswellen führten zum Anwachsen der jüdischen
Bevölkerung, über deren Gesamtzahl vor ihrer Abwanderung seit dem Zweiten

Weltkrieg die Fachleute jedoch sehr unterschiedliche Auffassungen verträten,

Schätzungen reichten von 5-6000 über 15 000 bis maximal 30 000. In
Folge des Zweiten Weltkrieges, der jüdischen Weltkongresse in Basel und der

Judenverfolgung durch Nazideutschland und andere Staaten sei es seit 1942

zur Abwanderung gekommen, über den Libanon, die Türkei und Zypern
nach Israel, manchmal auch zurück in die alte Heimat Italien; reiche Juden
hätten als Destination die beiden Amerika oder Japan bevorzugt. Aus der
Zwischenstation Libanon ging es ebenfalls nach Europa. 1966 sei dann der
Besitz jüdischer Pächter blockiert und unter der Aufsicht einer Kommission
des Innenministeriums in Zusammenarbeit mit dem palästinensischen Widerstand

an Muslime weiterverpachtet worden. Die jüdischen Wohnviertel seien

1980 einer Stadtsanierung zum Opfer gefallen. Im Zusammenhang mit der

Auswanderung ist es Harltänl ein Anliegen, zum Zionismus Stellung zu nehmen

(S. 162f). Die zionistischen Vordenker hätten nämlich den zu erwartenden

arabischen Widerstand nicht in ihre Überlegungen mit einbezogen, wie

179



auch die arabischen Vordenker die Aspirationen der Zionisten nicht zur
Kenntnis genommen hätten. Nur Negib Azoury habe in seinem Buch Le réveil

de la nation arabe [dans l'Asie turqué\xs rechtzeitig vor der Brisanz des Zionismus
und dem unausweichlichen Zusammenprall der beiden Bewegungen gewarnt;
(auf Azourys politische Weitsicht hinzuweisen war unmittelbar nach dem
israelisch-arabischen Krieg von 1967 ein populäres Argument; dass Harïtânï
freilich dessen antisemitische Inspiration durch den frühen Maurice Barrés

nicht zur Sprache bringt, irritiert und tut seinem Streben nach wissenschaftlicher

Neutralität Abbruch). Zwar seien in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts

Juden aus den orientalischen Ländern nach Palästina emigriert, doch sei

dies bis 1918 ohne Beziehung zum Zionismus geschehen. Weder hätten die

orientalischen Juden Kenntnis von den Aktivitäten der zionistischen Bewegung

gehabt, noch hätte sich Letztere für Erstere interessiert. Ausserdem
seien zunächst die USA, Westeuropa und insbesondere Grossbritannien
Hauptziele der Auswanderung gewesen.

Harïtânï ist sichtlich bemüht, die orientalischen und damit auch die Alep-
piner Juden aus dem Schussfeld der üblichen arabischen Kritik an Judentum,
Israel und Zionismus zu nehmen. Dafür nimmt er eine gewisse Simplifizierung

und Beschönigung der historischen Beziehungen zwischen den beiden

heutigen Konfliktparteien in Kauf. So sieht er auch ernsthafte Differenzen
zwischen den Aleppiner Juden und ihren nichtjüdischen Nachbarn und
Arbeitskollegen erst durch den Zionismus verursacht, der sie gegen ihren Willen
zur Auswanderung gedrängt habe (S. 181f). Wegen der Staatsgründung Israels
und dem wachsenden Nationalismus in den arabischen Staaten seien die
jüdischen Zentren in den islamischen Ländern dann aus dem Blickfeld geraten
(S. 182). Auch wenn sich die Juden der islamischen Länder heute weltweit
zerstreut hätten, so sei ihr Beitrag zur Kulturgeschichte des Judentums ein
bedeutender. Auch sei ihr Erbe eine wichtige Komponente der gesamten
Kulturleistung der arabischen Nation.

Trotz der offensichtlichen Differenzen zu einer nationaljüdischen und
zionistischen Positionierung und trotz mancher Unschärfen und Vereinfachungen

dürfte Harïtânïs Ansatz hilfreich sein, um ideologische Gräben zu
überwinden und das Fundament für einen fruchtbaren wissenschaftlichen
Austausch zu legen. Die Neuen israelischen Historiker dürften den sachlicheren
Tonfall unter syrischen Fachkollegen mit Interesse zur Kenntnis nehmen,
aber auch andere.

15 Paris 1905.

180


	Geschichte der Juden in Aleppo : ein Beispiel neuerer arabischer Forschungen zur Geschichte der Juden in der arabischen Welt

