
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 68 (2012)

Artikel: Jiddisch ist die Sprache der Juden : R. Hillel Lichtensteins Kampf gegen
sprachliche Assimilation

Autor: Komoróczy, Szonja Ráhel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961596

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jiddisch ist die Sprache der Juden
R. Hillel Lichtensteins Kampf gegen sprachliche Assimilation

Von Sgonja KabelKomoroc^y*

R Hühl Uchtenstein (1815-1891 Schiller des Hatam Sojer (R. Moshe Sofer, Moses Schreiber,

1762-1839) und Verfechter der strengen jüdischen Orthodoxie in Ungarn, gehörte gn
denen, die sich besonders vehement jeglicher Reform widersetzten und leidenschaftlich dafür
kämpften, dass Juden allein jiddisch als ihre Sprache betrachten und beibehalten sollten.

Anhand einiger seiner Response!) werden Uchtenstein diesbezügliche Ansichten und die Argumente
untersucht, derer er sich bediente, um seine Thesen im Kontext des zeitgenössischen Sprachenstreites

zp begründen.

R Hille/ Uchtenstein (1815-1891 a student of the Hatam Sofer (R Moshe Sofer, Moses

Schreiber, 1762-1839), advocate ofultra-orthodox Judaism in Hungary, was one of those who

categorically rejected any trace of reform in Judaism and vehemently insisted that Jews should

consider Yiddish as their language and they should nevergive it up. The article looks at Uchtenstein's

ideas regarding Yiddish based on some ofhis responsa, and analyses the arguments which

he used to promote his theses in the context ofcontemporary language controversy.

R. Hillel Lichtenstein (1815-1891) gehört zu den bemerkenswertesten und

zugleich umstrittensten Gestalten des orthodoxen Judentums im 19.

Jahrhundert. Geboren in Vägvecse (heute: Veca, Slowakei), studierte er in den

Jahren 1832 bis 1837 an der Jeschiwa in Pressburg (ungarisch: Pozsony;
heute Bratislava, Slowakei) beim Hatam Sofer (R. Moshe Sofer, Moses

Schreiber, 1762-1839), jenem Gelehrten, der wie kein anderer Einfluss auf
Rabbiner und ihre Entscheidungen im Kampf gegen Reform und Assimilation

hatte. Nach seiner Hochzeit verbrachte Lichtenstein dreizehn Jahre bei

seiner angeheirateten Familie in Galänta (heute: Galanta, Slowakei), eröffnete

eine Jeschiwa und fand seine ersten Anhänger. 1850 wurde er Rabbiner in

Margaretten (ungarisch: Margitta; heute: Marghita, Rumänien), danach holte

man ihn nach Klausenburg (ungarisch: Kolozsvär; heute: Cluj Napoca,
Rumänien). Für die dortige Gemeinde jedoch scheint seine Haltung zu

streng gewesen zu sein; er musste Klausenburg wieder verlassen und ging
zurück nach Margaretten. Seit 1865 wirkte er als Rabbiner in Szikszö und

* Dr. Sgonja RAhel Komorocgy, Center for Jewish Studies at the Hungarian Acad¬

emy of Sciences, Müzeum krt. 4/F, H-1088 Budapest. — Aus dem Englischen
von Stefan Schreiner.

156



von 1867 bis zu seinem Tode 1891 schliesslich in Kolomea (polnisch:
Kolomyja, Galizien; heute: Kolomiya, Ukraine). Nach seinen Wirkungsorten

wurde er üblicherweise der I retsher, Sikser oder Kolomeyer genannt und ist

unter seinem Akronym Hillel Lesh oder Las/: bekannt geblieben.
Von seinem Leben und seiner Persönlichkeit berichten verschiedene

Quellen. Es gibt einige fromme Bücher, die von seinen Nachkommen und

Anhängern verfasst worden sind, wie das von einem seiner Schüler verfasste

Sefer Bet HUM und das von seinem Enkel stammende Toldot m-yikhronot?
Oft ist von ihm auch in den zeitgenössischen Zeitungen die Rede, vor allem
in der von Leopold Low in Szeged herausgegebenen deutschsprachigen
Zeitung Ben Chananja (1844/1858-1867) und der in Leipzig und Berlin
erschienenen Allgemeinen Zeitung des Judentums (1837-1922) oder der Wiener Die

Neuheit (1861-1903). In allen diesen Zeitungen finden sich längere Artikel
ebenso wie Kurzberichte von Korrespondenten aus der Region, die von
Hillel Lichtenstein — was angesichts der Orientierung dieser Zeitungen nicht
überraschen kann — in stets kritischem, sarkastischem Ton berichteten, angeregt

dazu von seinen halachischen Entscheidungen und Verlautbarungen.
Aus alldem geht hervor, dass Lichtenstein berühmt war für seine

extreme Strenge, in der er selbst den Hatam Sofer, seinen Lehrer, noch übertraf.

Alles nahm er peinlichst genau, auch um den Preis persönlicher
Unannehmlichkeiten oder Opfer. Gleichzeitig focht er mit aller Entschiedenheit

gegen jede Form von Reform jüdischen Lebens und kritisierte scharf all

jene — besonders die orthodoxen Rabbiner —, die Neigung zu irgendeiner
Neuerung in der religiösen Praxis zeigten. So kämpfte er beispielsweise

gegen Azriel Hildesheimer (1820-1899), den Rabbiner in Eisenstadt, der

weltliche Wissenschaften in seiner Lehre berücksichtigte. Selbst gegen den

Ketav Sofer (d. i. Abraham Samuel Benjamin Sofer, 1815-1871), den Sohn,

Nachfolger und Erben des Hatam Sofer, richteten sich seine Angriffe. Er
war nicht nur streng, er liebte auch die Konfrontation. Zudem war er ein

gewaltiger Prediger: Er reiste im Lande umher — vor allem zu den Gemeinden

im Unterland3 — und hielt leidenschaftliche Predigten, in denen er zu

religiöser Erweckung, Busse und den Kampf gegen die Reform aufrief.4

1 Sevi Hirsch Heller, 5311 rru "ISO, Erstdruck Munkâcs: Bleier & Kohn 1890.
2 Haim Jacob Lichtenstein, rmTon rmVin, Erstdruck Szatmär: Meir Leib

Hirsch 1931.
3 Unterland (ungarisch: Alföld) ist der jüdische Name für eine der beiden wich¬

tigsten Regionen Ungarns, die andere heisst Oberland (ungarisch: Felvidé/é).

Oberland bezeichnet die bergige Region im Norden Ungarns, Unterland die
Ebene im Süden und Südwesten. Der jüdische Sprachgebrauch jedoch scheint

157



Zu Hillel Lichtensteins notorisch strengen halachischen Entscheidungen

gehörte auch das Verbot der seit alters in der Region beliebten Stopfgänse,

deren rituelle Schlachtung und Verzehr. Was die Reformen in der

Synagogenarchitektur und im religiösen Brauchtum betraf, so verbot er
mit Nachdruck die Verschiebung der Bima, von der die Tora gelesen wird,
von der Mitte der Synagoge an die Stirnwand. Ebenso war er gegen die

Verkleinerung der Mehisa, der Trennwand zwischen Männer- und

Frauensynagoge, und gegen die Einführung eines Chors. Er verbot, Fleisch zu

essen, das ein Shöhet geschächtet hat, der in einer derartigen Synagoge

betet, oder Tefillin (Gebetsriemen) anzulegen, die von einem reformorientierten

Schreiber geschrieben worden sind. Schliesslich erklärte er alle

Entscheidungen eines derartigen Rabbiners für ungültig.
Lichtenstein spielte zudem eine wichtige Rolle bei der Einberufung der

gegen religiöse Reformen votierenden Rabbinerversammlung 1865 in
Michalowitz (ungarisch: Nagymihäly; heute: Michalovce, Slowakei), bei
deren Vorbereitung ebenso wie bei der Veröffentlichung und Verbreitung
der dabei getroffenen Entscheidungen.5 Die erste und wichtigste der in
Michalowitz von der Rabbinerversammlung getroffenen neun Entscheidungen

war das Verbot nichtjüdischer Sprachen:6

a"y ,y"mx nnaxn heh7 mach nox pi ,y"mx ptyba nwn trrnb nox
nxisbi cfnam mnf? mau pwba tznn anx ix mw "iwx bx-w aa ha Tis

die Geographie um neunzig Grad Richtung Westen gedreht zu haben; denn
mit Ober/and meinten die Juden der Region den nordwestlichen Teil des Landes,

mit Unterland hingegen die nordöstlichen Gebiete, so dass die jüdische
Terminologie nicht mehr die Nord-Süd-Richtung anzeigt, sondern sich an der

Entfernung von Wien orientiert, dem wichtigsten Bezugspunkt in der
Geschichte der ungarischen Juden. Vgl. dazu MlKLÖS (CLAUS JÜRGEN) HUTTERER,

Adalékok a felföldisytnus kérdéséhez [Beiträge zur Frage nach dem ungarischen

Oberland], in: MagyarNye/v 57 (1961), S. 213-214.
4 Zu Hillel Lichtenstein siehe ISAAC JOSEPH COHEN, TTl) miXnb'OlXIÜ 'Ban

,m namnn rrpirm maan ,rnxnb''0]X7ü mm nnbina apas :x pbn ,(7"wn
arma'm naxnb'oixhü •'aan :a pbn, Jerusalem 1989, S. 142-143; Jacob Katz,
A House Divided: Orthodoxy and Schism in Nineteenth Century Central European
Jenny, Hanover 1998, bes. S. 56-69.

5 Nathaniel Katzburg, V'aan paibxa^a bw poa, in: Immanuel et-
kes (ed.), nm7pia :nw7nn rivai iTan-,B,a nmma mann nnbina n^pas
mam imabn w-by miff warn n^aty ib nxbaa f"a apm mosnsb, Jerusalem
1980, S. 273-286; KATZ, A House Divided (wie Anm. 4), S. 77-85.

6 Zitiert nach Jacob Katz, mbmpn bbaa mopmrmxn nizma :nnxm xbiff yapn
maaiai mainna, Jerusalem 1995, S. 94.

158



nnan 'im nmuon bx-w in anmaw rrnrr iwbri ttnnb ins uinm .nmn

.nxrn

Es ist verboten, in der Sprache der Völker der Welt [= der Nichtjuden] zu
predigen, ebenso ist es verboten, eine in der Sprache der Völker der Welt
gehaltene Predigt anzuhören. Darum muss jeder Israelit, der einen Rabbiner
oder einen anderen in einer Fremdsprache predigen hört, die Synagoge verlassen

und hinausgehen. Der Prediger muss in jüdischer Sprache predigen, die
die koscheren Juden in diesem Lande sprechen.

Dieser Rechtsentscheid folgt den Lehren des Hatam Sofer, der verschiedentlich

den Gebrauch nichtjüdischer Sprache(n) und sprachliche Assimilation

ablehnte. So warnte er beispielsweise Gemeinden, jemanden
anzustellen, der nichtjüdische Sprachen benutzte,7 und in seinem Testament

gebot er seinen Anhängern, ihre Namen, Sprache oder Kleidung nicht zu
ändern.8 Der pesaq bet din (pi-IVO p03) (Rechtsentscheid) von Michalowitz
geht insofern aber noch über die Weisung des Hatam Sofer hinaus, als er
nicht nur den aktiven Gebrauch einer nichtjüdischen Sprache verbietet,
sondern sogar schon eine in einer solchen Sprache gehaltene Predigt
anzuhören oder eine Synagoge zu betreten, in der dies geschieht.

Um den Hintergrund dieses Rechtsentscheids zu verstehen, ist ein

Blick auf die sprachlichen Verhältnisse im damaligen Ungarn angebracht,
besonders natürlich mit Bezug auf Hillel Lichtenstein. Hinsichtlich der

sozialen, religiösen und sprachlichen Verhältnisse der Juden lag Ungarn
auf der Grenze zwischen West- und Osteuropa, und von hier aus waren
die Unterschiede zwischen Ost und West Idar erkennbar. Da gab es einerseits

die deutschsprachigen Gebiete, in denen alle Schichten der jüdischen
Gesellschaft Deutsch als gesprochene Sprache benutzten, Modernisierung
und Reform in fast alle Bereiche jüdischen Lebens Einzug gehalten hatten
und Assimilation und Akkulturation zunehmende Verbreitung fanden,
selbst unter den Orthodoxen. Andererseits gab es Galizien und das übrige
Osteuropa, wo Jiddisch die gesprochene Sprache war, die Mehrheit der

Juden der Tradition die Treue hielt und der Chassidismus wachsenden
Einfluss gewann. In dieser Situation schien die Sprache eine wichtige Rolle
zu spielen, denn kulturelle und religiöse Assimilation wurden als unmittelbare

Folge der sprachlichen Assimilation betrachtet.

7 "1310 nnn rrnwm nftXW, Hoshen Mishpat § 197.

8 Siehe ABOYA JOSEPH SCHLESINGER, '"ITyn h? "130, 2 Bde, Jerusalem 1990,
Bd. I, S. 62-71. Bibliographische Angaben zu den Dmcken des Testaments des

Hatam Sofer siehe HEIR HILDESHEIMER, 1310 DJinn 11X1121 'OIDI, in: 130 Al7

19 (2001), S. 121-140.

159



Die Welle der Reform und Modernisierung und damit Akkulturation
und sprachlicher Assimilation breitete sich allmählich von West nach Ost
aus. Bereits in den 1860er Jahren war Deutsch die vorherrschende Sprache

im grössten Teil des Oberlands,9 oder zumindest in grösseren Städten

wie Pressburg. Allein die weniger Gebildeten, die Unterschichten der
Gesellschaft zeigten sich sprachlich konservativ und rückwärtsgewandt, doch
selbst sie sprachen kein Jiddisch mehr. Für sie druckten im späten 19.

Jahrhundert die Ofener Universitätsbuchdruckerei in Buda und das hebräische

Druckhaus in Pressburg zahlreiche Bücher und volkstümliche Erzählungen

auf Jüdischdeutsch, das heisst: auf Deutsch mit hebräischen Buchstaben.

Folglich sprachen sie bereits Deutsch, zogen aber noch die hebräische

Schrift vor. Die Gebiete des Unterlands hingegen waren zu jener Zeit
noch intakt: Jiddisch war weiterhin die gesprochene Sprache und die
Einflüsse Galiziens und Osteuropas blieben dominant.

In dieser Situation begab sich Hillel Lichtenstein nach Osten, von
Pressburg nach Szikszö und schliesslich nach Galizien. Er floh gleichsam

vor der aus dem Westen kommenden Welle der Reform und damit der

sprachlichen Assimilation. Nur in Michalowitz, oder zumindest im Unterland.,

und nur von jemandem, der die sprachlichen und kulturellen
Entwicklungen im Westen erlebt hatte, konnte ein Rechtsentscheid wie jener
erlassen und durchgesetzt werden.

Als leidenschaftlicher Prediger wetterte FTillel Lichtenstein in seinen

Predigten oft gegen jedes Anzeichen von Assimilation und besonders

gegen den Gebrauch nichtjüdischer Sprachen in der Synagoge. So verbot
er den Menschen, die neue Synagoge in Miskolc zu betreten, in der

gewichtige Änderungen und Neuerungen eingeführt worden waren,10 verbot
Fleisch zu essen, das ein Metzger geschächtet hatte, der in einer Synagoge
betete, in der auf Deutsch gepredigt wurde, wie in Mako, deren Neuerungen

er zuvor schon gegeisselt hatte.11 In Galänta hielt er eine Predigt, in
der er jene attackierte, die auf Deutsch predigten (hier zitiert in der
Transliteration des Korrespondenten aus Komärom in Die Neuheit):12

9 Siehe oben Anm. 3.

10 Ben Chananja, 6 (1863), S. 846, vgl. KATZ, A House Divided (wie Anm. 4),
S. 56-69.

11 Ben Chananja, 9 (1866), S. 572, vgl. MAX WEINREICH, 73?WT" UH pD

17NÜS7H pBpND ps'Uia nmsw, 4 Bde, New York 1973, Bd. III, S. 308; KATZ,
A House Divided (wie Anm. 4), S. 67.

12 Die Neuheit (1879), S. 244, vgl. WEINREICH, »WETO (wie Anm. 11), Bd. III,
S. 308.

160



Warum saagen [saugen] die Kinder? Weil sie keine Zähne haben.
Die moderne Prediger sagen [sprechen] auch, folglich benöthigen
sie keine Zähne. Nachdem sie daher keine Zähne brauchen, nun -
WAS ZAUDERT IHR SO LANGE, SCHLAGT DEN PREDIGERN DIE ZÄHNE EIN.

In dieser Predigt stellt Lichtenstein die rhetorische Frage, warum Babys

saugen, und antwortet, dass sie es tun, weil sie keine Zähne haben. In
seinem jiddischen Dialekt klingt das Wort für „saugen" wie ZAGN (im
Gegensatz zum standardjiddischen ZEYGN). Dann setzte er fort, dass die

deutschen Prediger, da sie ebenso ZAGN (vgl. das deutsche sagen, im
Gegensatz zum jiddischen ZOGN oder darshenen, „predigen"), auch keine

Zähne brauchen. Daher, so fordert er seine Zuhörer auf, „sollten sie nicht
zögern hinzugehen und ihnen die Zähne auszuschlagen".

Hillel Lichtenstein erliess eine ganze Reihe von Rechtsentscheiden zum
Sprachgebrauch, die in dieselbe Richtung gehen wie der Rechtsentscheid
der Michalowitzer Konferenz. Fast in allen seinen Werken spielt dieses

Thema eine Rolle. In seiner Responsensammlung Sefer Teshuvot Bet Hillel13

beispielsweise gibt es zahlreiche Stellen, an denen er seine Zeitgenossen
kritisiert, weil sie Deutsch verwenden. In einem seiner Briefe aus dem

Jahre 1863,14 einem Angriff auf den oben erwähnten Ketav Sofer, den

Sohn des Hatam Sofer, behauptet er, indem er verschiedene Texte des

Hatam Sofer — einschliesslich seines Testaments — als Belege zitiert, dass

selbst wenn es für die Gemeinde leichter sei, Deutsch zu verstehen, und
die Chance des Rabbiners grösser, sie in der jüdischen Gemeinde zu
halten, sollte man dennoch nicht so verfahren, weil die Leute sonst meinten,
dass die deutsche Sprache glaubwürdig sei, und daher jedem glauben würden,

der Deutsch spricht, und dann in die Irre gingen. In einem anderen

Brief,15 einer Antwort auf seine Approbation, beklagte er sich, dass die

einst glückliche Stadt Pressburg „zur Hure geworden sei",16 ein „Stolperstein

und Fels, an dem man sich stösst",17 denn sie habe einen Prediger,
der Predigten auf Deutsch halte. In einem weiteren Brief18 aus dem Jahre
1864 schliesslich lässt er den Hatam Sofer Idagen, dass er „Kinder großge-

13 Vrn rrn rnnuwi ~idd, ed. Haim Jacob Lichtenstein; Erstdruck Szatmâr:
Schwartz 1908.

14 Vrn rrn mnnim idd, S. 39.

15 Vrn rrn mniœn nso, S. 35.

16 Jes 1,21.
17 Jes 8,14.
18 rrn mmwn idd, S. 35.

161



zogen und emporgebracht hat, / doch sind sie von mir abgefallen",19

wenn er seine Schüler sieht, wie sie sein Verbot des Gebrauchs nichtjüdischer

Sprachen missachten.

In Mask.il el dal,20 einer Sammlung seiner ethischen Unterweisungen,
Predigten und Aufsätze zu politischen und religiösen Tagesfragen, liefert
Lichtenstein eine detailliertere rabbinische Begründung für sein Verbot
der sprachlichen Assimilation und stellt es in den breiteren Kontext der

jüdischen Tradition. Zuerst verweist er auf verschiedene Texte des Hatam
Sofer zum Sprachenwechsel, die bereits erwähnten eingeschlossen. Aus
der Traditionsliteratur zitiert er den bekannten Midrasch, dem zufolge die

Juden in Ägypten nur deshalb ein Volk geblieben waren und den Auszug
aus Ägypten unternehmen konnten, weil sie sich nicht an die Ägypter
assimiliert hatten, unter anderem in ihren Namen und ihrer Sprache.21 Er
erwähnt auch eine Erzählung aus dem Jerusalemer Talmud, auf die schon
der Hatam Sofer Bezug genommen hatte, nach der die bekanntermassen

strengen Schüler Shammais im Babylonien des ersten Jahrhunderts 18

Massnahmen ergriffen, um die Juden vor der Assimilation zu bewahren,
indem sie ihnen unter anderem nichtjüdische Frauen, [den Genuss von]
Käse, Wein, Brot und Ol und [die Verwendung von] Kleidung und Sprachen

[der Umwelt] verboten.22

Dass sich Lichtenstein auf seinen Lehrer, den Hatam Sofer, bezieht,
kann nicht überraschen: Waren doch seine halachischen Regelungen und
Lehren entscheidende Faktoren in der ungarisch-jüdischen Geschichte und
bildeten die Grundlage für die spätere Entwicklung der ultraorthodoxen

Bewegung der Haredim. Die Heranziehung eines Midrasch als Belegtext für
eine rabbinische Entscheidung ist dennoch eher ungewöhnlich. Noch
ungewöhnlicher ist die Geschichte aus dem Jerusalemer Talmud. In den

ständigen Auseinandersetzungen der Schüler Shammais und Hillels — die in der

jüdischen Überlieferung für die Auseinandersetzung zwischen Strenge und
Milde paradigmatischen Charakter haben — folgt die traditionelle Halacha in
der Regel der Lehrmeinung Hillels, so dass die Wahl der Lehrmeinung
Shammais für sich schon originell ist. Darüber hinaus wird der Jerusalemer
Talmud hier, wie so oft beim Hatam Sofer und seinen Anhängern, auf eine

Stufe mit anderen Quellen der Halacha und rabbinischer Rechtsentscheide

19 Jes 1,2.

20 2N V'DUm, Erstdruck Ungvär: Karl Jäger / Lemberg 1867-1871.
21 BemR 13,20 u. ö.

22 yShab I,7/3c.

162



gestellt, die die traditionelle Hierarchie der Gesetze und Prinzipien ins Wanken

bringt und eine besondere Art von Innovation darstellt.

Hillel Lichtensteins bemerkenswertester Beitrag zur Diskussion um die

sprachliche Assimilation ist jedoch eine Kombination aus all diesen

Lehrmeinungen und Quellen, die 1870 in Gestalt eines Responsums in ES

LASOYS 'et la 'asoi) gedruckt wurde:23

dix tyiaba fix ptyb px nty px naix yis?1 ps nm ox7 mxa xp :s nbxty

iy D"ptyp" yytixi xp rx pmuntmi p'x oyip nx pbxt pr doti
.DD1! 771X IWÜDyÖXD

iy ünyoty nD irrx px oxn Tis nain xp oxn rx nax nyrp -im :nmtyn

Xr PX ,Ü7S "1ÎT7 PX PX bbD PX Ü^p^P11 VïiXi XP ]yPÜ0ySa iy pX l^VD
nbiy 7y lynyn p-r px irr 'n ny p'x nm ox7 rx tpd nyroys pmx ntyp t»x
ptybi ne ira npbys ymix ps ibxi pr Dnya^snorx nm dx7 .rx to pix ra
fixa xr HD 17HX7 px ^rn^bp px pxnsty px pxi py7 DP tyiabai
obx pxn pxnsty yjyr'x xp pn?1 pr b'n pmyr pr üb"ay:t px Dnymxrytox

yrn xp 7m pyi üdx pr Tpsa bxr ixa 0x7 p'bayj abiyn maix xp xri
nybys pxnsty pp üo"n 0x7 ,mny73y pynn rrty mty ytinx pryn iy rx pxnsty

pr prx m ny7 px ntnax xp DX7 pp noysty üsxnmxnyS 0x7 ,py7 xr xri
X7 pxn pyn dix nxs oysbxt pya px max ynymx X7 7spx7 .mr^xiys
px nyps xri pbxs ünymxrytox p'x paty pnab p'x nur nnya 0dp oyy xr
px nypbs pbP pxn pity pm xr pymxi ppay ps mxb py7 px cmayn pnx
yy^rayi px parba nimi mtnax ynymx xp abiyn maix am mibprns
ppns iy DX7 mx 017x7 pxp pnyr üaxrtyytt D^ptyp" xp pnnxn px pyrya
DDxm mm p'x pym mna mm ramtymx pxn px übaxnyS ybx pr pxn
pnyr pnyb DDr xr 0x7 px ,pxnsty ytyp" xp pnyn pxbnyS ddp xr oxn

xp nyax bmi) T"y pnn xp ps pyomny iy pr aix any» xp pS pxnsty xp
ppiy pr xr dxt p'bnya ddp x1 rx pynnyn pxyny nx pxnytt D7X7 xp mrp
Dm px nana am ixa oxn xt ,pyn nmn xr oxn pxnsty xp pS ]yixp iDbxn

ixa DX7 oiyütyny .Dnx x^bnyriy pix ütybySi pyip tyntya ptyb nn^ DDrnx

bmtyx'm aiy xri ppnn px tympn ptyb ps nonyn ybyp pyriy px DtymnyS

namn pid bra ,773 'ba ,i"n ,pxt nana ,nyty yabxn ,nyty p'x ,nbQn ptysx
Doabyi 7D7yn xp ixa 0x7 owmy p"7x nonn ,7"mya ,naiü naty ,naiü
p"7x orna üxna ,y7y7 nüxsoxni ,7üxs 7üxs Dsnsty dix ony73x px üD7y775

23 nnyyb ns" maiwm nibxty anrnn nbx :mtyyb nv 7dd, hier zitiert nach der
2. Auflage Lemberg: Kugel, Lewin et Comp. 1873, Bd. I, S. 113b-l 14b.

163



-ivr1! fis 7377 ,_iD] -IS7-717i,n pyübs? 7X2 s7727T31x lis rmn rnbnp p7 iid [...]

pix n1 on1« rx iiN DD1] x1 onvüüis ,ü3?73?7 vdnisw yw7 5?rn 713 733737

377133772 TIN ,7771 Ü377V73 p7N772 N7 >11 1N72D7 W7" N'H b3?p3?

N'T 737 ,"|7y~1 1N72Ü N'T DN7 13711 1717X7 ,737 0^7373 N^iO 7D73711

DN7 11N 73173N MPI» NH O'TDNT 11N (.p3773N ]V7 112 73"N D7VD1717y 7737Î 1X7

DX7 mxïw nny üxn X7in m^x isn tin .bNt 1773711 Q3rrp73?2 obnxm m
V73773X vbvô D"?N 7737"ü )1N nn3733?33N 7737Î n"7371 N"33 PX JV73 mhap 737P7

rrta TX 1T37117, 737 N7 DX7 13711 DX7 13X7133 X"7 N7 DN7 D37P7 [...] .7113373

1"77) IP 33X1? I3"2£ n3"N 11X ,737 733727127 DIX 71737 1S1Ü27 N'7 DDXTD N'7 N"33

DX7 ,pbN2 3,i71,n 277p D37 ]"N p,!7Dy3 JN7 X7 737 p3?3£ 31X D7377317 N47133 (7321

IIS 073?Ü,7173? 11X D?3,"3£37331,N N7 DX7 pin1 77,N l'IX D3XÎ3 711737 ÜN7 iV'TiT!

.737 1Î37113 7713Î ]1K m,'737

80STE FRAGE: Das Gebot, dass wir von jedem anderen Volk in Namen, Sprache

und Kleidung verschieden sein sollen. Ist dies ein Grundprinzip, die jüdische

Identität (YIDISHKAYT) insgesamt zu stärken oder nicht?

ANTWORT: Die reine Wahrheit ist, dass die Mauer, die die Macht hat, die

jüdische Identität (YIDISHKAYT) insgesamt zu schützen und zu stärken, im
Allgemeinen wie im Besonderen, und ein festes Band ist, dass wir das Volk
des Ewigen sind und auf ewig sein werden, darin besteht, dass wir uns von
anderen Völkern in Namen, Sprache und Kleidung unterscheiden sollen und
dadurch von ihnen abgesondert und getrennt sein werden. Denn wenn Juden
dieselbe Sprache haben wie die Völker der Welt, also genau darauf achten, die

reine Sprache so zu sprechen ohne irgendeine Änderung und Entstellung, das

heisst, keinen Fehler zu machen, so zu sprechen wie sie, dann folgt daraus

früher oder später, dass auch Glaube und Religion eins werden. Da unsere
Vorväter in Ägypten vorausgesehen haben, dass Juden jetzt kein Volk mehr
sind, das abgesondert für sich lebt [Num 23,9], wie es früher im Land der
Hebräer war, sondern Berührung hat mit den Völkern der Welt, die anderen
Glauben und andere Bräuche haben, und dadurch die jüdische Identität
(YIDISHKAYT) geschwächt werden kann, haben sie, um dies zu verhindern, sich

zusammengetan und einstimmig den Beschluss gefasst, dass sie die jüdische
Sprache [Jiddisch24] nicht aufgeben und die Sprache der Ägypter nicht lernen

[24 Dass (YIDISH) oder (IDISH) im Jiddischen sowohl die Sprache
jiddisch bezeichnet als auch für das Adjektiv jüdisch steht, verstand Lichtenstein
als Beleg dafür, dass jiddisch, die jüdische Sprache also, nicht nur eine, sondern
die Sprache der Juden ist und damit integraler Bestandteil jüdischer Identität.
Ähnlich schrieb ABRAHAM JOSHUA HESCHEL (1907-1972): „Die Juden haben,
seit sie ins Exil gingen, viele Sprachen gesprochen; dies [das Jiddische] war die

einzige, die sie 'Jüdisch' nannten." {Die Erde ist des Herrn. Die innere Welt des Ju-

164



werden, um sich vom Götzendienst fernzuhalten. (Weil es aber unmöglich ist,
dass sich die Kinder, die dort geboren und erzogen werden, vor der Sprache
verschliessen, die sie ständig hören, haben sie ihre. Sprache in voller Absicht
auf zweierlei Weise abgeändert: Erstens dadurch, dass sie viele Worte aus der

heiligen Sprache und der des Targum untergemischt haben, wie beispielsweise:

EFSHER (vielleicht), KHOLILE (Gott verhüte), EYN SHO (eine Stunde), HALBE

SHO (eine halbe Stunde), BROKHE ZOGN (einen Segensspruch sprechen KHAS

VE-SHOLEM (um Gottes willen), BLI NEDER (ohne zu versprechen), MAZL TOV

(Glückwunsch), KHSIME TOYVE (gesiegelt sein zum Guten), SHONO TOYVO

(Gutes Neues Jahr), BAVONOSEYNU HARABIM (wegen unserer vielen Sünden),
KHAROTE (Bedauern) etc. Zweitens dadurch, dass sie die Worte selbst abwandeln

und anders aussprechen: Vater — FOTER, Grossvater — DEDK, Brot — BROYT

etc. [...]. Seit unsere Vorväter die Tora empfingen, da der Nichtjude (NOKHRl),
der von Jugend an nur die reine deutsche Sprache spricht, die
jüdischdeutsche Sprache nicht versteht, und sie ihm auch ein Abscheu ist, weil sie

entstellt gesprochen wird und fremde Worte untergemischt sind, sind sie

doch, obschon sie dieselbe Sprache sprechen, sehr weit voneinander
entfernt.) Daher sollen der jüdische Glaube und die Religion niemals verkürzt
werden. Der Prophet Elija selbst hat bezeugt, dass dieser Beschluss bei Gott,
sein Name sei gepriesen, sehr lieb und teurer ist als viele andere Gebote, f...]
Das ist es, was dazu beigetragen hat, dass sie, wenngleich sie im Exil unter
den zu Ausschweifung neigenden Ägyptern gelebt haben, zweihundertzehn
Jahre lang, doch ein heiliges Volk geblieben sind; und der Ewige, gepriesen sei

sein Name, hat sie darin bestätigt, da sie von einem Zaun umgeben sind und
sich von Unzucht und Hurerei fernhalten.

Wenngleich in diesem Text weder Quellen noch andere Bezugstexte
genannt werden, sind sie doch im Lichte von Lichtensteins anderen Werken
leicht auszumachen. Ersichtlich wird so am Ende, dass dieser Text
tatsächlich so etwas wie eine Art Zusammenfassung seiner Ansichten zur
sprachlichen Assimilation darstellt. Ausdrücklich sagt lichtenstein hier —

wie der Hatam Sofer in seinem Testament —, dass das Verbot, Namen,
Kleidung oder Sprache zu ändern oder zu modernisieren, in der Tat ein

wesentlicher Teil des Zauns ist, der das Judentum schützt. Der dahinter
stehende Gedanke stammt aus der Mischna,25 nach der man einen Zaun

um die Tora errichten soll. Ging es dabei ursprünglich auch um besondere

den in Osteuropa, aus dem Engl, von RUTH OLMESDAHL, Neukirchen-Vluyn
1985 [= Information Judentum, Bd. 7], S. 25). Jude^mo scheint er dabei
übersehen zu haben. Zur Diskussion der Bedeutung des Namens Yiddish als

Bezeichnung der Sprache siehe WEINREICH, (wie Anm. 11), Bd. I,
S. 321-333. - Anm. d. Übers.]

25 mAvot 1,1.

165



Genauigkeit in der Gesetzesauslegung, um Missverständnisse oder
unabsichtliche Übertretungen zu vermeiden, so betrachteten der Hatam Sofer
und seine Anhänger den Zaun als Mittel des Schutzes gegen jeglichen
Einfluss von aussen, gegen jede Reform oder Neuerung.

Lichtenstein entwickelt sodann eine Idee des Hatam Sofer weiter, die

von der Ultraorthodoxie allgemein akzeptiert worden ist, nämlich dass die

Rabbiner in früheren Zeiten die nichtjüdische Umgangssprache ganz be-

wusst in eine jüdische Sprache umgewandelt haben. Der ursprüngliche
Kontext der Feststellung des Hatam Sofer war ein Brief, in dem er R. Low
Schwab (1794-1857), den Oberrabbiner von Pest und sein Bet Din heftig
angreift, weil sie den Namen der Stadt Pest in einer von der Tradition
abweichenden Weise gebrauchten, was den Scheidebrief (darum ging es

hier) ungültig mache.26 In diesem Brief erklärt der Hatam Sofer, dass in
früheren Zeiten die Rabbiner die lokale nichtjüdische Sprache (das heisst:

Deutsch) hätten übernehmen können, wenn sie es gewollt hätten, doch —

in Übereinstimmung mit dem von den Schülern Shammais eingeführten
Verbot im Jerusalemer Talmud (s. o.) — haben sie es vorgezogen, die Sprache

zu ändern und auf diese Weise eine spezifisch jüdische Sprache, das

Jiddische, geschaffen. Lichtenstein geht noch einen Schritt weiter und

behauptet, dass dies immer der Fall gewesen sei, dass die Entwicklung der

jüdischen, d. h. von Juden verwendeten Sprachen immer eine bewusste

Festlegung der Rabbiner gewesen sei, um auf diese Weise das jüdische
Volk vor nichtjüdischen Einflüssen zu schützen.

Diese Idee mit dem oben erwähnten Midrasch zum Exodus verbindend,

kommt Lichtenstein zu dem Schluss, dass die Juden in Ägypten
Jiddisch gesprochen haben. Zunächst möchte man annehmen, dass

Lichtenstein mit YIDISHE SHPRAKH ein Judäo-Ägyptisch meint; die zur
Charakterisierung dieser reinen jüdischen Sprache jedoch angeführten Beispiele
stammen eindeutig aus dem Jiddischen. So absurd und unverständlich dies

dem modernen, geschichtsbewussten Ohr auch klingen mag, so genau
passt diese Schlussfolgerung zum hermeneutischen Prinzip der rabbini-
schen Literatur, dass „es kein früher oder später, vorher oder nachher, in
der Tora gibt",27 was bedeutet, dass die Tradition keine chronologische
Abfolge kennt. Seine gleichgesinnten zeitgenössischen Leser fanden diese

Schlussfolgerung gewiss nicht unverständlicher als die Tatsache, dass die

Tradition alle Psalmen König David zuschreibt, eben auch den Psalm „An

26 "ID1D nnn niawm mbw, Even ha- E^er § 2,11.
27 Vgl. bPes 6b, 49b u. ö.

166



den Strömen von Babylon sassen wir und weinten, wenn wir Zions
gedachten",28 oder den Midrasch, nach dem Mose im Lehrhaus Rabbi

Aqivas sass.2"

Doch auch Lichtensteins Sprache selbst und seine linguistischen
Bemerkungen sind interessant. Nach Zalman Rejzen (Reyzn) (1887-1940?)
ist der Text in einer höchst germanisierten Sprache geschrieben.30 Und
Max Weinreich (1894-1969) ergänzt, auch wenn er germanisiert ist, hat er
doch noch eine erkennbare westjiddische Basis beziehungsweise enthält
zumindest noch westjiddische Elemente.31 Aller Ideologie und Anstrengung

zum Trotz konnte sich auch Lichtenstein den sprachlichen Einflüssen

seiner Umgebung nicht entziehen. Die Sprache, die er benutzte, ist

ganz deutlich eine Sprache im Übergang, eine Sprache auf dem Weg
zwischen Westjiddisch und Judendeutsch. Als solche aber verdiente sie weitere

Aufmerksamkeit und Untersuchung. Auch Lichtensteins linguistische
Bemerkungen weisen unverkennbar noch Merkmale des ursprünglichen
regionalen Dialekts auf. Er erwähnt, für das Westjiddische typisch, nur die

semitischen Elemente im Jiddischen, nicht aber slawische. Und das Vokabular

und die Besonderheiten in der Vokalisierung, die er aufführt, sind

gleichfalls charakteristisch für das Jiddische der Region.
Das Buch ES LASOYS gibt sich als Sammlung von Responsen in zwei

Bänden. Gedruckt wurde es erstmals 1870-1872 in Kolomea und Lemberg
(polnisch: Lwöw; heute: Lviv, Ukraine) und war ein Erfolg. Davon zeugen
die späteren Auflagen, darunter in Szatmâr (Szatmârnémeti; heute: Satu

Mare, Rumänien) und Szinérvâralja (deutsch: Waroli; heute: Seini, Rumänien)

zwischen 1909 und 1925 und ein neuer Reprint in Brooklyn (o. J.).

Alle Fragen und Antworten darin sind auf Jiddisch, und der Text ist in
allen Ausgaben in hebräischer Quadratschrift gedruckt. Insgesamt enthält es

170 — höchst wahrscheinlich fiktive — Responsen zu ethischen Fragen,
deren lange Antworten und Erläuterungen Lichtensteins konservative,
kompromisslose Haltung belegen. Es finden sich darunter aber auch allgemeine

Fragen wie: Wie inbrünstig kann ein frommer Jude Gott lieben? (Nr. 8);

28 Ps 137,1.
29 bMen 29b.
30 ZÄUMEN REJZEN, px yoyiD "Ymnsrtr1? -wr1 "i\n ps ixp'opyV,

4 Bde, Vilne [Wilna] 1926-1929, Bd. II, S. 147-150.
31 Max Weinreich, wt« ip,-n-iy» pyn aip-iD-,üKn, in: YudlMark (ed.), ntt

Tn-ysx1 'K, New York 1958, S. 158-194; WEINREICH, yWEOT (wie Anm. 11),
Bd. III, S. 309-310.

167



Wie sollte eine Frau Tora lernen? (Nr. 12); Wie soll man sein Geschäft
betreiben? (Nr. 51) oder Wie tut man Busse? (Nr. 59). Darüber hinaus gibt es

solche, die mehr auf die Zeit und die aktuellen Verhältnisse zugeschnitten
sind, wie beispielsweise: Warum soll man Lehrern, die keine vollkommenen
Frommen sind, nicht erlauben, Kinder zu unterrichten? (Nr. 33); Ob ein

religiöser Führer, der nicht vollkommen fromm und glaubwürdig ist, als

Mörder betrachtet werden sollte? (Nr. 74); Ob man ein Land, in dem Juden
gleichberechtigt sind, als Heimat betrachten darf? (Nr. 85) etc. Das Verbot
des Gebrauchs nichtjüdischer Sprachen kommt in mehreren Texten vor.

Ungewöhnlich ist das Buch in dem Sinne, dass es — obwohl es sich

angeblich um eine Sammlung von Responsen handelt und daher als Teil des

Corpus religiöser Literatur betrachtet werden will — durchgängig in
Jiddisch geschrieben ist. Üblicherweise war der Gebrauch des Jiddischen auf
bestimmte Funktionen und Bereiche beschränkt. Ursprünglich sahen die
aschkenasischen Juden im Jiddischen allein die gesprochene Sprache. Im
geschriebenen Text verwendete man es nur als Hilfe, um die heiligen Texte

verständlich zu machen, oder für Themen, die in der heiligen Sprache

(loshn koydesh) in Hebräisch oder Aramäisch, nicht verhandelt werden
konnten. Rabbiner, die gebildete Elite, verwendeten Jiddisch als

Schriftsprache weit weniger. Die Predigt (ntLHY) zum Beispiel, die der Rabbiner
in der Synagoge auf Jiddisch hielt, wurde später auf Hebräisch
niedergeschrieben. Die mündliche Diskussion (hlD^D) in der Jeschiwa über hebräische

und aramäische heilige Texte erfolgte auf Jiddisch, aber die daraus

hervorgegangenen Kommentare und Novellen (CPii'lTTl) wurden auf
Hebräisch gedruckt. Gemeindemitglieder richteten ihre Frage (nbxtt?) auf
Jiddisch an den Rabbiner, und die Antwort (rDItlTl) wurde ebenfalls auf
Jiddisch gegeben. Wenn der Rabbiner oder seine Schüler solche Antworten
jedoch verschrifteten und in einem thematisch geordneten Band (mhN®

nm®m) zusammenstellten, geschah dies auf Hebräisch. Mit der

Veröffentlichung von ES LASOYS erweiterte Hillel Lichtenstein daher den Bereich,
in dem Jiddisch Verwendung fand, und erhob das Jiddische damit in den

Rang einer Sprache, die auch für Rabbinica geeignet und angemessen war.
Darüber hinaus sah Lichtenstein auch keinen Grund, sein Buch in ty-

pografischer Hinsicht von anderen heiligen Büchern zu trennen: Er liess

es in hebräischer Quadratschrift drucken, und nicht in der aschkenasischen

Kursive, die üblicherweise für den Druck jiddischer Texte
verwendet wurde, um sie auch sichtbar von der heiligen Sprache zu
unterscheiden. Das war ein einmaliger Akt: ES LASOYS wurde genauso gedruckt
wie jedes andere bedeutende rabbinische Werk. Und damit nicht genug:

168



Auf seinem Grabstein wollte lichtenstein als Autor nur dieses Buches

genannt werden — offenbar betrachtete er es als sein wichtigstes Werk und
stufte es damit höher ein als seine zahlreichen anderen auf Hebräisch
geschriebenen Werke.

ES LASOYS wurde alsbald auch als Referenzwerk angesehen und benutzt
— von ihm selbst, von ultraorthodoxen Juden und sogar von Nichtjuden.
Es schien so wichtig, dass Teile daraus sogar im ungarischen Parlament
zitiert wurden: Aladär Molnär (1839-1881), Pfarrer der Reformierten Kirche,

Mitglied der Ungarischen Akademie der Wissenschaften, Politiker
und Abgeordneter des Parlaments seit 1872, berief sich darauf während
einer Debatte im Jahre 1880 über die Gründung der Landesrabbinerschule
in Budapest und bezog daraus seine Argumente gegen die Einwände der
Orthodoxen.32 Auf diese Zitate, und damit auf Lichtenstein, wurde auch

später noch in Parlamentsdebatten verschiedentlich Bezug genommen.
Dabei zitierte man in der Originalsprache, so dass durch ES LASOYS — wenn
auch unbeabsichtigt — Jiddisch in einen weiteren Kontext eingeführt wurde:

in die Parlamentsdebatten und die staatliche Politik.
Lichtensteins Ideen zum Sprachgebrauch markieren eine bemerkenswerte

symbolische Veränderung in der Soziolinguistik des Jiddischen. Er
folgte nicht nur Hatam Sofers Verbot sprachlicher Assimilation, er ging
noch einen Schritt weiter: Er schuf ein ideologisches Fundament für
Hatam Sofers Lehren und implementierte so dessen Ideen. Damit war
Lichtenstein einer der ersten, die ganz bewusst Schritte zu einer ideologisch

begründeten Verwendung des Jiddischen innerhalb der traditionellen
jüdischen Gesellschaft unternahmen. Unterstützung fand er bei einigen
anderen einflussreichen Rabbinern in Ungarn, die in ihrem Kampf gegen
sprachliche Assimilation gleich ihm bemüht waren, Jiddisch zu erhalten.33

Besonders eifrig unterstützte ihn sein Schwiegersohn R. Akiva Joseph
Schlesinger (1837-1922).34 Die Sprachenfrage spielte zwar zu allen Zeiten

32 Am 12. März 1880. Siehe 1878-81. évi ors^âggyûlés képviselô'hâ^ânak naplôja,
Bd. XI, S. 54-58.

33 Siehe zum Beispiel SAMUEL HlLEY, «3 ttfO" pODhX 7X5 mxriOÖOX Wohn
IV y»17D, in: Oksforder Yidish 2 (1991), S. 171-174; DOVID KATZ, -O'WT'" 0X7

7ÏOTHDUT-rDVl' '7 TOhn OODIO-ünn pD TO "WV, in: Yidishe Kultur 59/3-
4, 5-6 (1997), S. 33-40, 34-40.

34 Mit Akiva Joseph Schlesinger ausführlich befasst hat sich Michael K. Silber,
siehe unter anderem MICHAEL IC. SILBER, pon XO'pl? :707 f7X0 OOVH Ob TOD
?ptffX77 mon - omblP, in: Katedra 73 (1994), S. 84-105; MICHAEL IC. SILBER,
nvaixVi nopmrnix-nnobix po oirrhrc pov xo'ps? 'n :nn pnxo ooon oh too

169



der Geschichte in den meisten Teilen der jüdischen Diaspora eine Rolle,

zu einem besonders wichtigen Thema aber war sie im Ungarn des späten
19. Jahrhunderts geworden. Ohne Zweifel war dies der Autorität und den

Bemühungen dieser Rabbiner geschuldet, die sprachliche Assimilation im
Oberland und im Unterland wenn schon nicht zu verhindern, so doch
zumindest aufzuhalten.

Die Folge war, Westjiddisch und Jüdischdeutsch hielten sich in einigen
Gemeinden im Oberland weitaus länger als andernorts in Europa. Selbst

dort, wo sie nicht mehr rückgängig zu machen war, kam die sprachliche
Assimilation unter den dortigen Orthodoxen immerhin für einige Zeit
zum Stillstand. Die Rabbiner und religiösen Führer sahen in ihrer Sprache
eine Sprache, die zu ändern jetzt verboten war. Folglich versuchten sie, sie

einzufrieren auf dem Stand, auf dem sie war, und sie so zu erhalten. So

konnte es geschehen, dass sie fast reines Deutsch sprachen, mit kaum
einem Rest an Jiddisch, aber sie schrieben es mit hebräischen Buchstaben
— wobei sie sogar diakritische Zeichen erfanden, um im hebräischen

Alphabet nicht vorhandene deutsche Buchstaben schreiben zu können. Bei
alledem verwiesen sie auf das Testament des Hatam Sofer. Jahrzehnte
noch, nachdem jüdisch-deutsche Bücher aus den Druckhäusern in Wien
und Prag verschwunden waren, ja, selbst in den ersten Jahren des 20.

Jahrhunderts noch, wurden solche Bücher und Zeitungen weiterhin in

Budapest, Paks und Vâc gedruckt.
Im Unterland war der Einfluss des Hatam Sofer und seiner Schüler auf

die Wahl der Sprache noch grösser und nachhaltiger. In ihrer Mehrheit
tendierte die dortige jüdische Bevölkerung gleichsam ab ovo weniger zum

Sprachenwechsel, und dies sowohl wegen ihrer engen Beziehungen zu

Galizien, enger noch als zu Osterreich oder Deutschland, als auch wegen
ihres von dem in Westungarn gesprochenen Jiddisch verschiedenen
jiddischen Dialekts. Diese Gemeinden entwickelten sich zugleich zu Hochburgen

der Ultraorthodoxie und des Chassidismus. Hier verstand man unter
dem Verbot, die Sprache zu ändern, tatsächlich den Sprachenwechsel weg
vom Jiddischen; und so bekam der Gebrauch des jiddischen Symbolcharakter.

Die Ultraorthodoxen waren sich ihrer Sprachenwahl und ihrem

Sprachgebrauch im allgemeinen weit mehr bewusst als irgendwo sonst in

IfPEWQ rPTirr (A Hebrew Heart beats in Hungary: Akiva Yosef Schlesinger -

Ultra-Orthodoxy and Early Jewish Nationalism), in: AVRAHAM SAG! & DOV
Schwartz (eds.), mcrtzn trwx - rrrn mrra ni® hkö, 3 Bde, Ramat Gan
2003, Bd. I, S. 225-254.

170



der jiddischsprachigen Welt; die starke Bindung ans Jiddische ist seither

ein Charakteristikum der Chassidim aus dieser Region geworden. So sind

die Strassen ultraorthodoxer Stadtviertel, gleich wo auf der Welt,
insbesondere aber in Williamsburg und Boro Park in Brooklyn, New York, in
Mea Shearim in Jerusalem, Bnei Brak bei Tel Aviv, Stamford Hill in London,

Antwerpen etc., die einzigen Orte geblieben, an denen Jiddisch noch
immer die gesprochene Alltagsspräche ist und man sich wie in "Little
Hungary" fühlt: Ungarische geographische Namen, grössere und kleinere

Städte, die einst eine bedeutende chassidische Bevölkerung hatten,
erscheinen einer nach dem anderen in jiddischen und hebräischen
Schriftzeichen an Synagogen, Restaurants, Schulen und Schulbussen: Erloy
(Eger), Kalev (Nagykällö, Ungarn), Klojgnburg (ungarisch: Kolozsvär; heute:

Cluj-Napoca, Rumänien), Minkatsh (ungarisch: Munkäcs; heute: Muka-

ceve, Ukraine), Mishko/ts (Miskolc, Ungarn), Puppa (Papa, Ungarn), Satmer

(ungarisch: Szatmârnémeti; heute: Satu Mare, Rumänien), Siget (ungarisch:

Märamarossziget; heute: Sighetu Marmatiei, Rumänien), Tosh (Nyi'rtass,

Ungarn), Tsejlem (ungarisch: Németkeresztur; heute: Deutschkreuz, Osterreich),

Uhel oder Ihel (Satoraljaüjhely, Ungarn), Visheve (ungarisch: Felsö-

visö; heute: Yijeu de Sus, Rumänien), um nur einige zu nennen.

171


	Jiddisch ist die Sprache der Juden : R. Hillel Lichtensteins Kampf gegen sprachliche Assimilation

