
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 68 (2012)

Artikel: Sefer ha-Yira und Sefer Hayye Olam : zwei jiddische Drucke aus
Freiburg i. Br. von 1583

Autor: Tanner, Regula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961594

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961594
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sefer ha-Yira und Sefer Hayye Olam —

zwei jiddische Drucke aus Freiburg i. Br. von 1583

Von Regula Tanner*

1583 veröffentlichten Ambrosius Frohen und sein Trucker Israel Sifroni in Freiburg i. Br.

gweijiddische Texte mit ähnlichem Inhalt: Sefer ha-Yira von Yona Gerondi und das anonyme
Sefer Hayye Olam. Dieser Aufsaff zeichnet die Entstehungsgeschichte der beiden Werke nach,

welche beide auf denselben hebräischen Text zurückgehen, und versucht gu erklären, warum die

beiden Versionen im gleichen Jahr am gleichen Ort gedruckt wurden, ohne dass Verleger und
Drucker einen Hinweis geben, dass es sich um Übersetzungen desselben hebräischen Werkes

handelt. Zudem ist es erstmals möglich, einen Ausgug aus dem Freiburger Sefer ha-Yira von

1583 gu veröffentlichen.

In 1583, Ambrosius Froben and his printer Israel Sifroni published in Freiburg i. Br. two

Yiddish books of similar content: Yona Gerondi's Sefer ha-Yira and the anonymous Sefer

Hayye Olam. The following article analyses the genesis of the two works based on the same

Hebrew text and tries to answer the question why publisher andprinter brought out both
versions in the sameyear without observing that both versions are translations of the same Hebrew
book. In addition to that, it is for the first time that a fragment of the 1583 Freiburg edition of
Sefer ha-Yira is beingpublished.

Einleitung
1583 drucken Ambrosius Froben und sein Drucker Israel Sifroni in Freiburg

i.Br. ein jiddisches Büchlein mit einer gereimten Ubersetzung des

anonymen Sefer Hayye Olam. Im gleichen Jahr legen sie auch das erstmals
1546 in Zürich in Prosa erschienene Sefer ha-Yira von Yona Gerondi (um
1200-1263) neu auf. Die beiden Texte behandeln die gleichen Themen in

gleicher Reihenfolge, unterscheiden sich aber im Wordaut aufgrund der
verschiedenen Sprachformen sehr.

Nach heutigen Forschungserkenntnissen sind Sefer Hayye Olam und
Sefer ha-Yira Alternativtitel desselben hebräischen Werkes, das Yona Gerondi,
einem spanischen Gelehrten des 13. Jahrhunderts, zugeschrieben wird. Ob

* MTheol. Regula Tanner., Universität Basel, Zentrum für Jüdische Studien, Lei-
menstr. 48, CH-4051 Basel. — Dieser Aufsatz entstand im Rahmen des vom
Schweizerischen Nationalfonds geförderten Forschungsprojektes Jiddische
Druckwerke aus Basel und die Geburt derjüdischen Öffentlichkeit im frühneugeitlichen
Europa (1550—1612) (initiiert von Prof. Dr. A. Starck und geleitet von Prof.
Dr. A. Bodenheimer).

105



diese Autorschaft wirklich anzunehmen ist, wird nach der Darstellung der

drei Drucke hier diskutiert werden, wie auch die Frage, wie es kommt,
dass das Werk unter zwei verschiedenen Titeln tradiert wurde, Gerondi
aber nur in einer Traditionslinie als Autor gilt.

Froben und Sifroni geben jedenfalls keinen Hinweis, dass ihnen die

Autorschaft Gerondis für Sefer Hayye Olam bekannt war, wie sie auch nicht
schriftlich festhalten, dass sie beide jiddischen Texte auf denselben hebräischen

Text zurückzuführen. So kommt es, dass 1583 in einer kleinen
Druckerei in Freiburg i. Br. zwei jiddische Ubersetzungen des einen hebräischen

Werkes in zwei unterschiedlichen Textgattungen und unter verschiedenen

Titeln gedruckt werden, ohne dass sich die beteiligten Personen vermutlich
bewusst waren, zwei Varianten desselben Werkes vor sich zu haben.

Forschungsüberblick
So weit bekannt, wurde das Werk im 16. Jahrhundert nur dreimal unter
verschiedenen Titeln aufJiddisch gedruckt:

1546 Sefer ha-Yira in Zürich (Erstdruck)
1583 Sefer ha-Yira in Freiburg i. Br. (Nachdruck der Zürcher Ausgabe)
1583 Sefer Hayye Olam Freiburg i. Br. (Erstdruck)

In der neueren Forschung hat bisher noch niemand die Möglichkeit
gehabt, diese drei Drucke nebeneinander zu legen und zu vergleichen. Vor
allem der Feiburger Nachdruck des Sefer ha-Yira von 1583 war den meisten
Forschern unbekannt: Steinschneider,1 wie später auch Hyman,2 führt in
den Fünfzigerjahren des 19. Jahrhunderts in seinem Katalog der hebräischen

Bücher der Bibliotheca Bodleiana die Zürcher Ausgabe des Sefer ha-

Yira und Hayye Olam aus Freiburg auf. 1882 veröffentlicht Grünbaum in
seiner Jüdischdeutschen Chrestomathie1 Auszüge aus dem gereimten Sefer Hayye
Olam. Er kennt die Zuschreibung des Werkes an Gerondi nicht und
scheint auch weder das jiddische noch das hebräische Sefer ha-Yira zu
Gesicht bekommen zu haben, denn er vergleicht das Werk nur mit andern

Sittenbüchern religiös-ethischen Inhalts, deren jiddische Sprache übrigens
gegenüber Sefer Hayye Olam deutlich abfalle.4 Der ausführliche Bibüotheks-

1 MORITZ STEINSCHNEIDER, Catalogus lihrorum Hebraeorum in Bibliotheca Bodleiana,

Berlin 1852-1860, Sp. 1427, Nr. 5859-28 u. 29.

2 N. L. HYMAN, SEPHER HAYIRAH (Book of Religious Fear). By Rabbi Jonah
Gerondi, in: Hermathena 52 (1938), S. 79-90, bes. S. 81.

3 MAX GRÜNBAUM, Jüdischdeutsche Chrestomathie. Zugleich ein Beitrag yur Kunde der

hebräischen Hteratur, Leipzig 1882, S. 254-265.
4 Grünbaum, Jüdischdeutsche Chrestomathie (wie Anm. 3), S. 254.

106



katalog der Universität Basel von Prijs5 kennt den Zürcher Druck des Sefer

ha-Yira und Sefer Hayje Olam, die beide zu den Beständen der Universitätsbibliothek

Basel gehören. Zinberg6 erwähnt alle drei Drucke und schreibt
der gereimten Fassung grösseren literarischen Wert zu als dem in
unbeholfener Sprache verfassten Prosawerk. Interessant ist, dass er die jiddische

Fassung des Sefer Hayje Olam für eine Übersetzung von Gerondis

Sefer ha-Yira hält und von einer sekundären Anonymisierung ausgeht. Die
hebräische Texttradition des Sefer Hayje Olam kennt er offensichtlich nicht:

„In the same year (1583) that the second edition of this not very successful

translation appeared, an anonymous author published in Feiburg a

rhymed paraphrase of Jonah Gerondi's Sefer Ha-Yirah under the title Das
Buch des ewigen Bebens (also Hayjei Olam)."1 Ob er den Freiburger Nachdruck

des Sefer ha-Yira selbst gesehen hat, ist unsicher, da er diesen weder
beschreibt noch zitiert. Baumgarten und Frakes8 führen nur den Zürcher
Druck auf. Post und Schumacher9 erwähnen in ihrem Aufsatz über den

jüdischen Drucker Sifroni die Existenz aller drei Drucke, haben aber

selbst, wie Prijs, nur die beiden Werke aus dem Bibliotheksbestand von
Basel gesehen. Heller10 wiederum kennt Sefer Hayje Olam und besitzt eine

5 JOSEPH Prijs & Bernhard Prijs, Die Basier hebräischen Drucke (1492-1866),
Ölten 1964. PRIJS erwähnt das Zürcher Sefer ha-Yira auf S. 147 und 232 und
bildet das Titelblatt auf S. 148 ab, widmet ihm aber keine eigene Nummer.
Hayje Olam wird unter Nr. 138 auf S. 232 ausführlicher behandelt.

6 ISRAEL Zinberg, A. History of Jewish Hteratur. Old Yiddisch Hterature from its

Origins to the Haskalah Period, transi. & ed. by BERNARD MARTIN, 12 Bde,
Cincinnati 1975, Bd. VII, S. 142-148. ZINBERG erwähnt auch einen Nachdruck
des Sefer Hayje Olam durch NATHAN BRÜLL im ]ahrbuchjüdische Geschichte, 1877,
S. 100-115, was ich leider nicht überprüfen konnte.

7 ZINBERG, History ofJewish Literatur (wie Anm. 6), Bd. VII, S. 145.

8 JEAN Baumgarten, Introduction to Old Yiddish Hterature, ed. & transi, by
JEROLD C. FRAKES, Oxford 2005, S. 48: The principal was that of Christopher
Froschauer, who published a translation ofSeyfer Yousifon (1546), as well as an edition of
Seyfer Ha-Yiro [...]. Und auf S. 209, Anm. 5, datiert er die jiddische Zürcher
Ausgabe des Sefer ha-Yira fälschlicherweise auf 1549.

9 RUDOLF Post & JUTTA Schumacher, Der jüdische Drucker Sifroni in Frei¬

burg i. Br. 1583-1585, in: Zeitschrift des Breisgau-Geschichtsvereins „Schau ins Htnd",
Nr. 125 (2006), S. 63-72, elektronisch veröffentlicht unter http://www.
gabsm.de/rp/sifroni/Sifroniindex.html (Stand 08.03.2007; Zugriff am
03.01.2012). Sie beziehen sich auf MarvinJ. Heller, Angaben s. u.

10 MARVINJ. Heller, Ambrosius Froben, Israel Zifroni and Hebrew Printing in
Freiburg im Breisgau, in: Gutenberg Jahrbuch 2005, Mainz 2005, S. 140: The Sefer

ha-Yirah was first printed in the incunabular period [...] The Froben-Zifroni Freiburg

107



Kopie der Ausgabe des Sefer ha-Yira aus Freiburg von 1583, weiss aber

nichts vom Vorgänger-Druck aus Zürich: Er geht davon aus, dass der

Freiburger Druck der erste jiddische Druck des Sefer ha-Yira ist, obwohl er
in einem andern Kontext, in seiner Ubersicht zum hebräischen
Buchdruck, den Zürcher Druck nebenbei erwähnt.11 Durch das Auffinden des

von Fleller erwähnten Exemplars des Freiburger Druckes12 können die

drei Drucke nun erstmals direkt verglichen werden.

Beschreibung der drei jiddischen Drucke

Das Sefer ha-Yira von Zürich 1546 und seine christliche Rezeption
Für die 1546 in Zürich erschienene jiddische Version des Sefer ha-Yira13 wird
als Übersetzer meist Michael Adam aufgeführt.14 Das Buch selbst gibt dar-

edition, in Yiddish, is the firstprinting in that language; ebenso MARVIN J. HELLER,
Studies in the Making of the Early Hebrew Book, Leiden 2008, S. 137; DERS., The

Seventeenth Century Hebrew Book. An Abridged Thesaurus, 2 Bde, Leiden 2011, Bd.
I, S. 465. Vgl. POST & SCHUMACHER, Der jüdische Drucker Sifroni (wie Anm.
9), S. 68, bes. Anm. 17.

11 HELLER, Sixteenth Century Hebrew Book (wie Anm. 10), Bd. I, S. XXXII: In
Zurich, an illustrated edition ofjosippon and R. Jonah Gerondi's (Rabbenu Yonah) Sefer

Ha-Yirah (1546) werepublished, followed by Yiddish editions ofPsalms (1558, 1599).

12 Das Original befindet sich in Jewish National and University Library in Jeru¬
salem (JNUL). An dieser Stelle sei MARVIN J. HELLER herzlich für die Kopien
des Buchanfangs und des Kolophons und seinen Hinweis auf den Suchdienst

von Rosenes (http://www.virtualgeula.com/index.htm) in Jerusalem gedankt.
13 Bibliotheksnachweise: Universitätsbibliothek Basel Signatur FA VI 24:2,

Universitätsbibliothek Zürich Signatur III H 210,2.
Katalogangaben: PRIJS, Die Basler hebräischen Drucke (wie Anm. 5), S. 147-148

(Abbildung 68); STEINSCHNEIDER, Catalogus librorum Hebraeorum (wie Anm. 1),
Sp. 1427, Nr. 5859-28; MORITZ STEINSCHNEIDER, Jüdisch-deutsche Literatur
nach einem handschriftlichen Katalog der Oppenheim'schen Bibliothek (in
Oxford), in: Serapeum 9 (1848), Heft 20, S. 313-336; Heft 21, S. 321-384; bes.

S. 348, Nr. 91. STEINSCHNEIDER bespricht in Serapeum die jiddische Version
des Sefer ha-Yira von Frankfurt a. M. 1719; die Ausgaben von Zürich 1546 und

Freiburg 1583 werden nur nebenbei erwähnt.
14 Die Annahme stützt sich auf NOCHEM STHIFS Artikel über MICHAEL ADAM

von 1928. Vgl. NOCHEM SHTIF, "IS/D'a J7WT» "77 DÜS7K in:
ültmOPN pubüDOTncm IWT" flD IDSnC? / Zydowski Instytut Naukouy - FILOLO-
GISHE SHRIFTN 2 (Vilne 1928), Sp. 135-168. SHTIF stützte seine Untersuchungen

zwar nicht auf die vollständigen Textkorpora ab, wies jedoch m. E. mit
den ihm vorliegenden Textteilen schlüssig nach, dass Sefer Yosippon und Sefer

ha-Yira, beide Zürich 1546, und der Konstanzer Pentateuch von 1544 in
Orthographie, Morphologie und der Verwendung von Wörtern und Ausdrücken

108



über keine Auskunft. Als hebräische Vorlage kommen frühe Drucke15 eher

nicht in Frage. Vermutlich wurde aus einer Handschrift übersetzt, in
welcher vielleicht auch der hebräische Teil des Titelblattes bereits vorhanden

war. Das Buch umfasst 27 doppelseitig bedruckte Blätter im Quart-Format.

Das Titelblatt ist zweisprachig, wobei auffällt, dass im jiddischen Teil ein
aramäisches Zitat eingeflochten ist, welches nicht übersetzt wird.

[Hebräisch:]

Das Buch der [Gottes]furcht, das der weise und fromme und
vollkommene Rav, Rabbi Yona Gerondi, Friede über ihn, verfasst hat. Er
beschreibt darin das gansée Eeben des Menschen, wie er sich in allen Rereichen
benehmen soll, bis er tpum Ziel seiner Frömmigkeit komme, damit er Wohlgefallen

finde bei Gott und den Menschen und damit er ewiges Eeben erlange, und
dies verleihe uns Gott. Amen, und so sei der Wille.

[Jiddisch:]

Dieses Buch hat dergansfrromme Chassid Rnbbi Yona Gerondi gemacht,
DlbüTI [Friede über ihn]. Er hat es HKITI 730 [Buch der (Gottesfurchtj
genannt, weil er darin nichts anderem als nur Gottesfurcht beschrieben und in
einer kurzen Anweisung [dargelegt] hat, wie sichjeder Mensch in seinem ganzen
Eeben aufführen soll N'ÜtZn p NüblH p [sowohl in irdischen wie

auch in himmlischen Dingen], damit er in dieser Welt Wohlgefallenfinde in den

Augen Gottes und in den Augen der Menschen. Und dass er cptletfi ewiges

Eeben erlange. Das verleihe uns Gott fl1 [gesegnet sei er] allen miteinander.

•pm TP pl \m[Amen, so sei es der Wille]

[Handschriftlicher Besitzervermerk:]

Johannis Buxtorf

Ähnlichkeiten haben, die sie von früheren oder zeitgenössischen Werken
unterscheiden. Sefer Yosippon und Sefer ha-Yira lassen sich zudem der gleichen
Druckerei (Froschauer) und dem gleichen Jahr zuordnen. Und da Sefer Yosippon

MICHAEL Adam als Übersetzer erwähnt, ist die Wahrscheinlichkeit, dass

ADAM Sefer ha-Yira übersetzte oder zumindest stark redigierte, sehr gross.
Diese Annahme wir heute z.B. von FrAKES übernommen. Vgl. z. B. JEROLD
FRAKES, Early Yiddish Texts 1100-1750. With Introduction and Commentary,

Oxford 2004, S. 260. ZlNBERG hingegen lässt sich von SHTIFS Begründungen
nicht überzeugen: His arguments, however, are not suffiäently persuasive. It ist very

difficult to believe, that an apostate and missionary should have set himself the task of spreading

among the Jewish masses such an extremly pious morality book as Sefer Ha-Yirah.
ZlNBERG, History ofJewish Eiteratur (wie Anm. 6), Bd. VII, S. 143. Dieses

Argument ist m. E. aber nicht sehr schlagkräftig, da humanistisch geprägte
Theologen, wie z. B. LOUIS CAPPEL, im Sefer ha-Yira Parallelen zum Neuen
Testament, besonders zur Bergpredigt entdeckten. Vgl. unten Anm. 21.

15 Vgl. unten im Abschnitt „Das hebräische Original von Sefer Hayye Olam und
Sefer ha-Yira ".

109



a5nr^3Mr? TWr* nso
• tAipn *fw "Mvrarav -m sinoVwn namy nwvaVaajirorro VK trw TI ba-o V?an
•vyz \t\ «row * nrc&m tfbiihmicsitsVam mV narw "«nan • wiwwt*

W va* • wnvarnfo
: "w*

rwanvon jon» f*q nirr u5*»<j Uct Nûo wn
nSoujuxj&iwumnu in • »foa rJy .7Jn., |r3
un p-Mü«4 «tmoH "bs-j p-*fV nu no jo«»n^Km 4»a«H jirtrj. *b«* pKit# jbmtw mx-u IU-I
\n pu) |ia«j jdj"j |k In jufcn buum -i3-k>m i-x Tt
l*-u>w7u*Min ^•awn^a^nscaVyn -V'aa

|K 'UK ex»ij \m [«« tn-ii^ Jwi joltu ortyV> udu*j ii Six * (cotm nm ipw un
en • Km oJ«ua "rt pi n5w trim

|MJ< • -mrnu-M
jii-i <7r |3i

Bild 1: Titelblatt des Sefer ha-Yira / Zürich 1546



•WPaywV? pwVa vn;nn
nrsn yw na oetw

n^hw mw
,H-(3&tfv

Bild 2: Kolophon des Sefer ha-Yira / Zürich 1546

Übertragen aus der hebräischen Sprache in die aschkenasische Sprache [jiddisch]
undgedruckt hier (in) Zürich, der Hauptstadt,
im Jahr [5]306 [— 1546] nach der Schöpfung.

[Handschriftliche Übersetzung (von Buxtorf?) von rechts nach links:]

anno 306 creati m. [= Jahr 306 nach der Erschaffung der Welt.]

Bereits kurze Zeit nach der Drucklegung übersetzt Konrad Pellikan (1478-
1556) in Zürich das Sefer ha-Yira ins Deutsche16, wobei er offensichtlich
sowohl den jiddischen Text als auch den hebräischen vor sich hatte. Sein

deutscher Text orientiert sich am hebräischen Original,17 aber am Ende
des Manuskripts wird das jiddische Kolophon wörtlich übersetzt.

16 Bibliotheksnachweis: Zentralbibliothek Zürich, MS Car I 96, an 19. Stelle:
1Von Gottsforcht ein Buoch gmacht von Rabbi ]ona gerundi. us Hispania. Gottsforcht ein

buch gmacht von Rabi Jona gerundi. us Hispania. Gut ists dem menschen fragen dasjoch
gottes von kindsbein an. Und sich undergäben dem rechten gotsdienst und warer gottsälig-
keit, das er unuffhörlich betrachte die gutthat undgebot des Schöpfers als vyljm möglich, das

er täglich yu nämtjin haltung dergebotte gottes, der all ding beschaffen hatt. Undjhn hert%-

liehe bitt ali %ytjngedenk dargegenwertigken gotts, der all ding ausshäuwt und weyss. Us
dem jngetrungen wert dero ersthen ein ewige gotteforcht und herzliche demut mit absagung

aller hoffart und sinnlichen mutwillens. Das der mentsch demütig haryn gangen, jn betrach-

tung der sünden, so begangen jn derjugend, die er täglich soll bewaynen. Und sich flysslich
von jnen verhüten. Das er auch in heimlichen und in derßnsterniss mitt sünde befunden,

lieb und angnäm seyt sinem Schöpfer, globt auch als ein seliger von allen mentschen. Darumb
sind diss die ding so mans thut, das sy das leben bringen und erhalten jn ewigkeit. (An
dieser Stelle sei HERMANN TANNER ganz herzlich für die Hilfe bei der
Transkription des Textes gedankt.)

17 Im Laufe der Textüberlieferung entstanden zahlreiche kleine Varianten des

hebräischen Textes, die hier nicht im Detail diskutiert werden können. Zur
Illustration ein Beispiel: Für die Stelle VmiirQ 1X113 I1X (z. B. Leiria 1497;
in Anlehnung an Koh 1,12) existiert auch die Variante '11113 ^2 1X113 nx. Die
jiddische Übersetzung folgt der ersten Variante: "[PI )X Op31?71?3, 11? TX"7 '31X

ÜIM1 IPI PXU 11Ï7 px 1S31Ü?. PELLIKAN übersetzt: das er unuffhörlich betrachte die

gutthat und gebot des Schöpfers als vyljm müglich. Damit folgt er einer andern
Textvariante. Dass er den Text früher schon einmal aus dem Hebräischen ins
Lateinische übersetzt hat, stützt diese Annahme zusätzlich.

111



Verdolmetscht von hehreischen yung uff teutsch. Undgetruckt hie %u° Zurich in der statt

anno 5306 der Schöpfung der weit. Idest 1546 Chris[ti\ A. 29 die: Marcij C.P.K

Die letzten Worte mit der christlichen Datierung sind im ursprünglichen
jiddischen Druck nicht vorhanden. Der 29. März bezieht sich daher
wahrscheinlich auf den Abschluss der Übersetzung. Das grossgeschriebene R

nach dem Monogramm ist ein Hinweis auf seinen Geburtsort Rufach.

Pellikan lässt seine eigene reformatorisch geprägte Theologie in den

Text einfliessen. So übersetzt er zum Beispiel im ersten Abschnitt: Das der

mentsch demütig haryn gangen, jn betrachtung der sünden, so begangen jn derJugend,

die er täglich soll bewaynen. Und sichflysslich vonjnen verhüten. Das er auch in heimlichen

und in derfinsterniss mitt sünde befunden, lieb und angnäm seyt sinem Schöpfer,

globt auch als ein seliger von allen mentschenV Im Sinne des reformatorischen
sola gratia betont Pellikan, dass nach dem Erkennen und Bekennen keine
Sünde zwischen Gott und Mensch trennen kann, auch keine unbekannte.
Sowohl im hebräischen Ursprungstext als auch in der jiddischen Übersetzung

führt die Sündenbetrachtung dazu, dass der Mensch weder öffentlich
noch heimlich sündigen soll. Vergleicht man die Stelle mit seiner lateinischen

Übersetzung unter dem Titel Uber Timoris Sanctiff so wird Idar, dass

18 Hebräisch: im bm mwi ran arrby nsTi this?: mum by nnm mnw -|bp

mi xmmn tsq mann mnx rrrr ixi rtpya "pynan nira1 xbi nnnoan ny xmna
.immtt'x1 rxim
Jiddisch: xm mi t"t mmx pxn T"b Pix xmm aim m Pix opm pi crmi m
TT a~rn my 'ns iTbimytny xt mmx p"n ammi is? Pix üxn ixtri mn1 irr px my

Pix .ErpTbam iy-7 px xm -pi pmnr ommi mi my rxm aSxmp m,,r mybx tarn ppn
orrbm pn my tnmi xi ]ym rbx Pix pmyn mm oppmm mi mym px im am bp Bimi my

:pspya mym prix px Pix won pnx iym px
19 Bibliotheksnachweis: Zentralbibliothek Zürich, MS Car I 104, an 16. Stelle:

Uber timoris Sancti R. Jonae Gerundensis. Bonum est viro dum portaverit iugum ab ado-

lescencia sua. Bonum est eium homini adsumere etportare iugum divinum dei. Et imponere

religionem et onera supra Collum suum et subeat cultum creatoris omnium memineritque
creatoris sui tempore quo idpossit. Utque quotidie coneit ut augeat et corroboret observantes

mandatoris omnipotentis dei qui seculum creavit. Utque amorem ipsius cordi suo indu-
cat setnper cogitans creatoris plentia omnia intuentis sit eius miseret timor dei impetus ut
humiliet cor suum. Et deprimatur saltus eius. Et arrogantia sensuum. Ut incedat humilis
et abvertus ipsium delicta iuventutis suae qua defeat iugiter. Seseque ponuit virili custodiat

ne peccet etiam in occultis caneat autem opera tenebrarum ut sit dilectus deo et acceptas in
oculis creatoris. Sed et beatifacerent eum omnes ipsum aspicientes. Hec ergo verba sunt qua

faciens homo viveret in eis ethernum. (Für die Hilfe bei der Abschrift und der
Auflösung von Abkürzungen und Ligaturen sei GUNNAR MlKOSCH vom Historischen

Seminar der Universität Basel herzlich gedankt.) Der lateinische Text
bricht nach ca. einem Viertel des Textes bei 82 von 332 Abschnitten ab (nach

112



es sich nicht um ein Sprachproblem handelt. Dort übersetzt er nämlich
mit dem Ursprungstext übereinstimmend, dass die Annahme des Sünders

durch Gott eine Konsequenz aus dem sündlosen Lebenswandel nach der
Reue über die eigenen Taten ist. Diese Version ist auf christlicher Seite

eher mit einer katholischen Erlösungslehre vereinbar und lässt vermuten,
dass sie noch vor Pellikans Entscheidung für die „neue Lehre" der
Reformation (um 1520) entstanden ist. Diese Vermutung wird durch

Hyman20 gestützt, der das Manuskript um 1500 datiert.
Zusammen mit den vielen Drucken sind diese Übersetzungen ein

Hinweis auf das breite Interesse, auf welches das Buch im 16. Jahrhundert
auf christlicher wie auf jüdischer Seite stiess.21

der Abschnittzählung von BENYAMIN YEHOSHUA & BARUCH SILBER, HDD

HITTO rUV iroih nXTH, Jerusalem 21959). Die beiden letzten Seiten von
PELLIKANS Manuskript sind nicht Teil des Sefer ha-Yira und scheinen
fälschlicherweise mit diesem zusammengebunden worden zu sein.

20 HYMAN, Sepher Hayira (wie Anm. 2), S. 81, datiert die Übersetzung auf ca.

1500, im Manuskript selbst gibt es keine Datumsangabe.
21 ABRAHAM LoewenthAL, Das Buch des „Ewigen Lebens" und seine Bedeu¬

tung in der Literatur des Mittelalters, in: BERNHARD KOENIGSBERGER &
MORITZ SILBERBERG (eds.), Festschrift %um ach^igsten Geburtstage E?"ia57 (15.
Silvan 5667) sr. Ehnvürden des Herrn Rabbiners Dr. Wolf Feilchenfeld in Posen, Berlin
1907, S. 65-76, dort S. 75. Loewenthal erwähnt auch eine Übersetzung ins

Spanische von DAVID KOHEN DE LARA, aber bei diesem Werk mit dem Titel
Tratato delTemor divino handelt es sich um eine Teilübersetzung von naon JVti'XI

von Elija ben Moses de Vidas. Vgl. Michael Studemund-Halévy, David

Cohen de Lara, in: Franklin Kopitzsch & Dirk Brietzke (eds.),

Hamburgische Biograße, bisher 5 Bde, Hamburg 2003, Bd. II, S. 92—93.

Der Hebraist LOUIS CAPPEL (1585-1658) führt in seinem 1638 erschienenen
Spicilegium zum Neuen Testament Textbeispiele für die inhaltliche Ähnlichkeit
des Sefer ha-Yira mit dem Matthäusevangelium, resp. zur Bergpredigt, an: Zu
Mt. 5,24-24 die Abschnitte 175-176; zu Mt 5,34 die Abschnitte 216-217; zu Mt
6,2 den Abschnitt 96; zu Mt 6,5 den Abschnitt 59; zu Mt 7,36 den Abschnitt
284 (Zählung nach YEHOSHUA & SILBER, HXTTI 720 [Anm. 19]). In seinen

persönlichen Kommentaren lässt er keinen Zweifel, dass er in Gerondis Werk
eine christliche Stimme hört: Haec ludaeus ille, non ludaeus ille, non ludaice sane, sed

Christiane vel maxime. (LUDOVICUS CAPPELLUS, Specilegium Post Messern. Hoc est

Nova nonullorum N. Festamenti locorum illustratio atque explicatio, [Vorwort] 1639,
S. 13. In der Universitätsbibliothek Basel ist das Werk mit Fudovici Cappelli criti-

ca Sacra, Paris 1650 zusammengebunden).
Die von LOEWENTHAL, Buch des „Ewigen Lebens" (wie Anm. 21), S. 75, und
HYMAN, Sepher Hajira (wie Anm. 2), S. 81, erwähnte deutsche Übersetzung
des Hebraisten DANIEL SPRINGER (1656-1708) war nicht auffindbar.

113



Das Sefer ha-Yira von Freiburg 1583

\ \K* I». '
rmmÈÊÊÊm I
1 *; '> «aP - .ate

I :A

s? '? * ' *
tina, ^çnor*owp "**i**

MFbsASI * « J
hhpSP3*' «î4^a

Wjn.m'vwSw

>-^rriÉ0. -sSSpt-
-1

I..*- ^ji tf* f* ("• **_- i", t'iteÄfS I
; ipj» 'y |9»rf * _ *3

jSe r» »-kS*»rj"
*. * ^ .**_ a ^ ar» /*V 4lJL5 ^

4fcj ;; ' ;.;.

RilH S* Titelhlstt i

114



Das einzige zur Zeit bekannte Exemplar des Sefer ha-Yira, das 1583 in
Freiburg i.Br. erschien, befindet sich in der Jewish National and University
Library in Jerusalem (JNUL).22 Unter dem Kolophon trägt das Buch
zudem den Stempel der früheren Besitzerin, der Prager Israelitische Cultus-
Gemeinde. Der Nachdruck stimmt in Seitenzahl, Paginierung, ja sogar
meist auch in der Zeileneinteilung mit der Zürcher Ausgabe von 1546

überein. Linterschiede sind nur beim Titelblatt, bei der gelegentlichen
Korrektur von Druckfehlern und in der Verwendung unterschiedlicher
hebräischer Lettern festzumachen.

Als grösster Unterschied zur Zürcher Vorlage fällt auf dem Titelblatt das

ganz oben eingefügte Zitat aus Ps 34,1023 und die graphische Absetzung des

Buchtitels von den beiden Wörter DDPin "IChE? auf. In der Freiburger Ausgabe
sind zudem einige Ausdrücke abgekürzt: Dlbwn Pbl? mit H"V und DttU mit 'n.

Die Unterschiede im jiddischen Teil sind ebenfalls marginal: "IDD OPT

wird zu ~)DD DIU, DlbETI hbl? wird zu 'HI? verkürzt, bei Ü1I71P PI? ÜNH 151 '11N

nXTn IDD wird der Satzbau leicht verändert zu nSTTI "ISO PI? ÜXH "II? 'PK

Ü1I71P, die Orthographie von DU wird zu OKI und "DP PINT ist statt in
WAYBERTAYTSCH in Raschi-Schrift gesetzt.

Ebenso ist die hebräische Datumsangabe24 auf dem Titelblatt in
Raschi-Schrift gesetzt: Amen, so geschehe sein Wille. Wurde gedruckt in der Stadt

Freiburgin derProvingfBreisgau im Jahr 343. Und im Kolophon heisst es:

Ut3öm T*T3 30& njl? IW2DH3 JWI03 DSU

; ö?3 ' iTOT
'' Êf •

I ; V'
- * *

Bild 4: Kolophon des Sefer ha-Yira / Freiburg i. Br. 1583

[Hebräisch:]

Wurde gedruckt in der Proving Breisgau imJahr 343.

[Aramäisch:]

Gesegnet der Erbarmer, der unsgeholfen hat von Anbeginn bisjetgtA

22 In den Katalogen ist dieses Werk nicht verzeichnet.
23 Fürchtet H', ihr seine Heiligen, denn die ihnfürchten, leiden keinen Mangel. Ps 34,10
24 .pin TP pi i»k. law riiw küidud rirran mans "Pin odti

115



Das Freiburger Titelbild ist im gleichen Stil wie die übrigen fünf Drucke
Sifronis in Freiburg gestaltet,26 wobei sich Hayye Olam (s.u.) und Sefer ha-

Yira in einem Punkt graphisch von den andern unterscheiden: Beide
haben im obersten, durch eine Querleiste abgetrennten Teil in der gleichen
Schriftgrösse wie der Untertitel ein Bibelzitat (Spr 21,21 bzw. Ps 34,10),
das den Titel inhaltlich umschreibt. Die andern Freiburger Drucke haben

an dieser Stelle entweder den Buchtitel27 oder ein Bibelzitat28 in deutlich

grösserer Schrift als nachher der Buchtitel. Sefer To/dotAharon hat gar keine
Randleisten und beginnt direkt mit dem Buchtitel.

Die auffallende Ähnlichkeit der beiden Freiburger Drucke lässt sich in
zwei Richtungen interpretieren. Entweder war sich Sifroni der Ähnlichkeit
der beiden Werke bewusst und deutet dies in der Titelblattgestaltung an,
oder er druckte die beiden kurz hintereinander und verwendete zufällig
das gleiche Layout.

Sefer Hayye Olam Freiburg i. Br. 158329

Das Sefer Hayye Olam, jiddisch Das Buch des ewigen Hebens, erschien ebenfalls
1583 in Freiburg i. Br. ohne Flinweis auf einen Autor oder Übersetzer.

Der Drucker nennt sich knapp Israel und als Druckort ist nur die Provinz

Breisgau angegeben, nicht aber die Stadt Freiburg.30

25 i»mn Tra im ivi wia raam -p-n - mw K'nonn nnm odh
.nny toi rpwxna

26 Alle diese Titelblätter können auf der von RUDOLF POST und JUTTA
SCHUMACHER gestalteten Homepage http://www.gabsm.de/rp/sifroni/ angesehen
werden (Stand 08.03.2007; Zugriff am 03.01.2012).

27 Targum shel Hamesh Megillot und Massa 'ot shel Rabbi Benjamin.
28 SeferMishle Shu'alim. in 1ÄT! DÄinw (Klgl 5,18) und OhelYa'akov. 131Ü n»

npy (Num 24,5).
29 Bibliotheksnachweis: Universitätsbibliothek Basel Signatur FA VI 24:2, Baye¬

rische Staatsbibliothek München Signatur 4 L. impr. c. teg. mss. 7. Das Basler

Exemplar ist mit dem (jiddischen) Sefer ha-Yira (Zürich 1546) zusammengebunden.

Das Münchner Exemplar ist mit 5 anderen jiddischen Büchern in
folgender Reihenfolge zusammengebunden: Megillat Ester, Dos Tehilim-Bukh,
Sefer Hayye Olam, Shir ha-Yihud, Shir ha-Kavod, Retirât Mirjam ha-Nevi'a m-Aharon
u-Moshe (Angaben nach SCHUMACHER, Hompage, 2007). Katalogangaben:
STEINSCHNEIDER, Catalogus librornm Hebraeorum (wie Anm. 1), Sp. 1427, Nr.
5859-28; PRIJS, Basler hebräischen Drucke (wie Anm. 5), S. 231f, Nr. 138.

30 POST und SCHUMACHER stellen fest, dass Sifroni bei allen Freiburger Drucken
auffallend ungenaue Angaben zu seiner Person, Druckort und Druckereibesitzer

machte. Sie vermuten, dass sein Aufenthaltsstatus in Freiburg nicht ganz

116



O njtnn fr" » nsr rm »so ni
rnnini t'fiprt vftigo tteei

**yï aw Vswi pi w
oS»jn ointa-iV*

o**ri3
»vomsk&t

ayirI ij>r-
nrf rss #•

—Me

Bild 5: SeferHayje Olam / Freiburg i. Br. 1583

klar war und er deshalb seine Anwesenheit in der Stadt bewusst verschleierte
(POST & SCHUMACHER, Der jüdische Drucker Sifroni [Anm. 9], S. 66.).

117



Das Titelblatt beginnt wie Sefer ha-Yira mit einem Bibelzitat und einer
kurzen hebräischen Einleitung:

[Hebräisch:]

Wer nach Gerechtigkeit und Güte strebt, findet Geben, Gerechtigkeit und

Ehre [Spr 21,21]

Das Buch des ewigen Lebens

Das ist sein Name und daran erinnert es

Damit derjenige, der darüber nachsinnt und seine Gebote, seine Satzungen und

seine Weisungen hält, Gefallen und Klugheit bei Gott und Mensch in dieser

Weltfinden undAnteil [haben wird] am Geben der kommenden Welt.

(Hierzu) sei uns Gottgnädig und segne uns

Er lasse sein Antliti? über uns leuchten.

[Jiddisch:]

Das Buch des ewigen Lebens
Welches denjenigen, die es lesen und mit Fleiss sich das, was darin enthalten ist,

merken und es ausführen, Gnade in dieser Welt bei Gott und unter den Menschen,

danach aber das ewige Geben verschafft.

Dazçu verhelfe uns allen dergütige Gott.

[Hebräisch:]

Gedruckt in der Proving Freiburg durch Israel — sein Fels behüte ihn — im

Jahre 343, es sei %um Segen. Amen.

[Handschriftliche Bemerkung am Rand:]

Gibellus Hebr-germanicus de vit. Eternä

[Handschriftliche Übersetzung des jiddischen Buchtitels von rechts nach links:]

das buch des ewig leben

io©S nKnro bvh nyo oby »rr nöo obtn

Bild 6: Kolophon des Sefer Hajye Olam / Freiburg i. Br. 1583

[Hebräisches Kolophon:]

Vollendet ist das Puch des ewigen Gebens. Preis sei Gott und Dank seinem Namen.

Diese gereimte jiddische Übersetzung ist gegenüber dem hebräischen Text
sehr frei und scheint nicht vorauszusetzen, dass sie in Ergänzung zum
Original benutzt würde. Die hebräischen Stichwörter, die die Verknüpfung

der hebräischen und der jiddischen Fassung erleichtern, fehlen.
Hebräisch taucht nur auf dem Titelblatt und im Kolophon auf, und der Text

118



ist durchgehend in WAYBERTAYTSCH gesetzt, auch dort, wo ein Wort dem
Hebräischen entlehnt wurde. Da weder die hebräische Vorlage noch
Hebräischkenntnisse bei den Leserinnen und Lesern vorausgesetzt werden, ist
ein weniger gebildetes Zielpublikum zu vermuten. Der Text ist dank der
kurzen Sätze und den Reimen leicht verständlich und memorierbar,
vernachlässigt dafür sprachliche Finessen und differenzierte Gedankengänge.

Prjis31 schliesst nicht aus, dass das Werk aufgrund des Zürcher Druckes

in Reimprosa umgedichtet wurde, hat aber in diesem Fall keine

Erklärung für die sekundäre Anonymisierung und legt sich schliesslich nicht
fest: Am wahrscheinlichsten ist wohl ein Druck aus einer handschriftlichen Vorlage
des 16. Jahrhunderts,32 Ich schliesse mich dieser Vermutung an. Ob die

Ubersetzung für den Druck in Freiburg hergestellt wurde oder ob sie

schon vorher als Manuskript im Umlauf war, muss hier offen bleiben, wie
auch die Frage, ob Rabbi Ya'aqov Bunem Koppelmann33 als Übersetzer

in Frage käme, der im gleichen Jahr in Freiburg gereimte jiddische
Übersetzungen des Targum %u den fünfMegillot und der Mishle Shu 'alim sowie das

selbstverfasste hebräische Werk Obel Ya'akov herausgegeben hat. Der
Nachweis dürfte allerdings nur über eine detaillierte Sprachanalyse möglich

sein. Gegen eine Übersetzung durch Koppelmann spricht, dass er bei
seinen Werken sonst wenig Zurückhaltung zeigt, sich als Autor und Übersetzer

zu nennen.

Das Exemplar der Universitätsbibliothek Basel

Beim Basler Exemplar sind Sefer ha-Yira aus Zürich und Sefer Hajje Olam

aus Freiburg mit mittelalterlichem Notenpapier zusammengebunden. Der
Universitätsrat Basel beschloss im Jahr 1600, dass katholische Liturgiebände

verkauft werden sollen, allerdings in Doppelblätter aufgetrennt und
wahllos vermischt, damit sie nicht mehr zu liturgischen Zwecken verwendet

werden können.34 Diese Blätter wurden häufig als billiger Bucheinband
weiterverwendet. Dies ergibt für den Einband einen Terminpost quem.

31 PRIJS, Basler hebräischen Drucke (wie Anm. 5), S. 232, Nr. 138.

32 Ebd.
33 Zu Koppelmanns Person vgl. JUTTA SCHUMACHER, Sefer Mislè Su'olim (<Buch

derFuchsfabeln>) von Jakob Koppelmann, Hamburg 2006, S. XIV-XV.
34 Diesen Hinweis verdanke ich DOMINIK HUNGER von der Universitätsbiblio¬

thek Basel. Vgl. MARTIN GERMANN, Zwischen Konfiskation, Zerstreuung
und Zerstörung. Schicksale der Bücher und Bibliotheken der Reformationszeit

in Basel, Bern und Zürich, in: Zwingliana 37 (2000), S. 63-77, bes. S. 70.

119



In dieser gebundenen Form befand sich das Buch im Besitz von Johannes

Buxtorf,35 und vielleicht war es die inhaltliche Ähnlichkeit, die Buxtorf
veranlasste, die beiden Werke zusammenzubinden. Allerdings gibt er im
Thesaurus, wo er beide jiddischen Werke auffuhrt, keinen Hinweis, dass er sie

auf den gleichen hebräischen Text zurückführt: HNTn "1DD Uber de Tirnore

Dei, cujus author Rabbi Jona Gerundensis. Und: 0*7117 HO ~)DD Uber vitae seculi:

continetpraecepta bene vivendi,36 Buxtorf war auch im Besitz einer Ausgabe des

hebräischen Sefer ha-Yiraf1 sodass er die jiddische Übersetzung mit dem
hebräischen Original vergleichen konnte. Eine hebräische Version von
Hayye Olam befindet sich nicht in seinem Nachlass.

Exemplarischer Vergleich der jiddischen Ausgaben von Sefer ha-
Yira und Sefer Hayye Olam

Die eingangs aufgeworfenen Frage, warum Sifroni und Froben 1583 die

beiden jiddischen Werke nicht auf denselben Autor und hebräischen

Ursprungstext zurückführten, soll hier anhand eines Textbeispiels nochmals

aufgenommen werden, wobei der Augenmerk vor allem auf der
Unterschiedlichkeit der beiden Übersetzungen liegt.

Mit 28 Seiten und 157 Wörtern hat die jiddische Version des Sefer Hayye
Olam gut die Hälfte des Umfangs des Sefer ha-Yira mit 54 Seiten und 266

Wörtern. Nach Shtif38 ist nicht der ganze hebräische Text im jiddischen Sefer

Hayye Olam repräsentiert, obwohl der Inhalt mehr oder weniger vollständig
wiedergegeben sei. Andererseits sind Verse um des Reimes willen mit
Zusätzen versehen, sodass eine gewisse Verfremdung nicht von der Hand zu
weisen ist.

Als Beispiel hier der Buchanfang39 mit deutscher Übersetzung:

35 Johannes Buxtorf d. Altere (1546-1629). Vgl. den handschriftlichen Vermerk
auf dem Titelblatt des Sefer ha-Yira.

36 JOHANNES Buxtorf, Thesaurus Grammaticus Unguae. Duobus libris methodice

propositus, 2 Bde, Basel: Waldkirch 1609, Bd. II: Uber secundus. De Syntaxi sive

vocum structure, S. 651. (Dieses Werk erschien erstmals 1609 und wurde von
Buxtorf bis 1651 insgesamt sechsmal aufgelegt. Johannes Buxtorf II überarbeitete

das Werk und veröffentlichte es 1663 erneut. Vgl. PRIJS, Bas1er hebräischen

Drucke [Anm. 5], Nr. 199, 216, 224, 229, 255, 270).
37 Vgl. den Besitzvermerk auf der Titelseite von Gerondis Sha'are ha-Teshuva von

Venedig 1544, welchem Sefer ha-Yira beigedruckt ist. Das Buch befindet sich
in der Universitätsbibliothek Basel FA VI 24:2.

38 Shtif, 0/2N7S fmyn (wie Anm. 14), Sp. 164.

39 Hebräisches Original nach YEHOSHUA & SILBER, ntOTI ODD (wie Anm. 19). S. 2-4:

120



(Freiburg 1583) nttTÏÏ 190 (Freiburg 1583) 0*71 S? ,,n

:rns3» Vis? s©"1 "»a -laaV aia
tx7 p3S3a an 40is ou rx T33 07sV ma

ino o?npn il1 p7 ]7"V 'six px70 Vît is?

xi '3iK 7sxo pys Vit 73 tx7 'sin sin
IS? TX7 'SIS T*?X7 pi lis IV T3S1 issxoi3

131 0T3S1 D3?7 IS PS P'X 05XB 73*73T IV
PSXS XI 41pXÏ3 17 0X7 X7 737 T1 S713

iddic pi is ops373s is? tst 'sis oVs?n

113 'SIS OV VS31 0SS1 7S1 1SX0 P7 PS

Vit 73 'sis piyon? pp 73 Vit sxo is sxo

o*7P sun t3i ins» pi ps ipi'oo? pi
ps odxbpp pv ps pi pxa Vit 73 'sis

rr sun p7 ipsyiu Vit iy 'sis piyn pv
©71717 'sis .pis pi pys is p'Vspyow

is t30û 03713 xi pys iy oui si upVst
siyo 70S1X oui iy 'sis oôvs is osi pu
pin p't pu 0771 iy 'sis piyn pv pxa

7y 'SIS pis 7S1 O'pPIDin XI 'SIS

'SIS X"17 0711 iy 'SIS 0p13U ps 0711

7S1 ps 7y SP 7S1Î 11 731S pX7 7"*7

731S pli 0711 7y 'SIS osn 1X01 ÜSSV

op pin iv 0711 iy 'sis p'Vs'oyow sv
1SPS1T 0711 01 7y TS7 0DS7p 7S1 73*7X

0711 7y 'sis .0"p3,Va,',n 7y7 ps xp pis

p7S?U 11 01Sp713 71 7y7 PS pO SP 01

iy7 ps oo'Vu pn 7y 07ii st iy7 rVs 'sis

' P70 Vn 7y iyn ia 77 ps pVyr 'sis au
ipo psv pi ps 771 737 p3 pX1 TS7

' issVb?u oin m pv ps n
:ps'pp oi 73 Vit T7

' 0337 P'T psy7,3

:03ysp 1301S 1
' pVn pyiV S713 p7 T3 owVit 'sis

poVn iowVit 0S31 pv
' pssp P'V 7P IS 0717

:pn 3'V ix oVir X7io p7
' o"s Vs oin 0S3U pv

:Oiy 17S1T *7X 17P3 ST

' 1S737 pi S130 70S1X pS OiaU 771 1
:lS73ai3 17"V IS 01 17 p7713 ST

' ipsyn pi tiV spioo? i oi
PPS371 0"S *?X 10*71T 1731T 0*711 01 17 T7

' 7S3 pIX 771S ppa"n XI 133

:7X11 713 71 42px ST T7

' loVn 013*711 T7 n iyn
poVs 10*71T 17"71 OP

' pysya n isis ps pxvs *?xn loonn st

:ps>333 pi 0711 S713 77 'SIS

' p3*7 SIPS T7 7333 'SIS

137300' 01 10*71T laSS P'T 7711

o>npn *713 iViy *7100*71 nxt3*7 msV 3io p. (t"d, i no's) msso *7io so" i ios*7 oio
1X713 TIS 713T1. 3. 3*7137 S713 77133*7 DSD7*7, 7S1S *73 7170101 THOP 77*71 S17 1173
7 .13*73 1733X 0131. 7 S713 71SB3 pT771 fBIS p'DV 311 3V *7331. S. 13 PP

*7P0?7. T. 13*7 3131. 1 .113 *73 71X7 nXI' pi p I1 *731 IIP 7SS*7 7P7 S7137 010711

\ 7P7 in'Vy 7331. 0. V713S 71S13 *73 3B77 17113 p*71. n. IIP 317 7S1 17B1p

7B7S1 317S ni1 TS1, 11338 1137103 71331 S*71, 317DB3 713 SlünB 1713 *733 710131

'P 373 PI 07X7. BOIS 7T331 7Î3S 01377 7*7S. SI imiT^S'' 1S17 *731, S7137 1P0
.3*7137

40 IS ist von Hand durchgestrichen.
41 1DST3J77 ist von Hand zusammengehängt; über dem 77 ist eine handschriftli¬

che Notiz.
42 Möglicherweise Druckfehler: p'S.

121



prayn iy7 ins p« 'n« ram ins
im man am« naryi n»s nnain n1?«

cs7 .ramo p« t^s ra .tfjis "n pa
7y7 sit im Vit 7y «n pn «n pn tt«7
pyh ra pis is pyh BTii ny 'mx raya

iB^yn ira's 7y7

Gut ist es für den Mann, dass er das

Joch von seiner Jugend an trägt.
7«b 31t3 Es ist für den Menschen gut,

dass er das Joch des Sin 1173 WHpH [der

Heilige gesegnet ist er] trage und erleide,
dass er den Riemen und die Stangen
seines Jochs auf seinen Hals lege und
das er sich selbst in den Dienst des «713

fP [Schöpfers, gesegnet ist er] stellt, der
die ganze Welt erschaffen hat, dass er
seines Schöpfers gedenke in den Tagen
seiner Jugend DP *7331 [und an jedem

Tag] und von Tag zu Tag soll er Stärke

mehren und er soll sich in den fillXÖ

[Geboten] des Dhiy «713 [Schöpfers der

Welt] stark machen und er soll seine

Liebe in sein Herz eingehen lassen, und

er soll stetig an den fP «713 [Schöpfer,
gelobt sei er] denken [und ihn] immer

vor seinen Augenfhalten]. Und dadurch

wird er Gottesfurcht auf seinem Gesicht

zeigen, und er wird sein Herz untertänig
machen, und er wird seine Höhe niedrig
machen und die Hoffartigkeit seiner

Augen, und er wird gebückt gehen, und

er wird Reue und Leid haben wegen
seiner Sünden die er in seiner Jugend

getan hat, und er wird ständig über sie

weinen, und er wird sich hüten mit all

seiner Kraft, dass er nicht heimlich noch
mehr sündige. Und er wird seine Werke

nicht mehr im Verborgenen tun, und so

wird er in den Augen Gottes und in den

Augen der Menschen geliebt CP737n nh«

hiy "n pn 'm mxn nmx rirar 7wx. Das

Gut und selig ist der Mann, wenn er
das Joch der Tora in seinen Jugendtagen

trägt.
Dass ihn sein Rabbi geschlagen hat,
soll er nicht beklagen.
Erinnere dich daran, sei Gottes
Knecht.
Und sollst du deinen «713 [Schöpfer]
walten lassen, sein Gebot sollst du
halten.

Hört mir zu, [ihr] lieben Knaben,
den «713 [Schöpfer] sollt ihr lieb
haben. Sein Gebot hüte alle Zeit, so hast

du alle Sünden ausgeglichen.

Sei demütig, auch untertänig [in]
deinem Herzen, so wirst du nicht
Schmerz erleiden müssen.
Sei nicht streitsüchtig, lenk ein, dass du
nicht viele Sünden mit dir tragen
musst.
Sei es heimlich oder offenbar,
das sag ich dir fürwahr.
Wenn du das hältst, wirst du mit Freuden

altern.
So wirst du Wohlgefallen [finden] in
den Augen des Menschen, und der «713

[Schöpfer] wird dich segnen.
Und begehr das ewige Leben,
so wirst du nicht gegen seinen Namen

[= Willen?] sterben.

122



ist auf Tajtsch: Das sind die Anweisungen,

die er tun soll, er, der Mensch, und

er wird durch sie das Leben der ewigen
Welt leben.

Der Text des Sefer ha-Yira ist auch in der Ubersetzung an einen
selbstbestimmten, erwachsenen Mann gerichtet, der zu einem guten Lebenswandel,

Toratreue und Sündenerforschung aufgefordert wird. Diesem Mann
wird Gottes Liebe, sofern er es zulässt, ins Herz gepflanzt, und die
Gottesfurcht wird sich auf seinem Gesicht und in seinem Lebenswandel
abzeichnen. Der damit verbundene Erkenntnisprozess bringt Klarheit in der

Frage, worauf der Mensch seine Kraft ausrichten will. Darum werden
Menschen und Gott ihn lieben. Durch die Befolgung dieser Anweisungen
wird der Mensch das „Leben der ewigen Welt" leben, wobei offen bleibt,
ob der Lebensvollzug in dieser Welt Aspekte der „ewigen Welt" hat, oder
ob die „ewige Welt" nach dem Tod erfahren wird.

Im Sefer Hqyje Olam verschiebt sich die Persönlichkeit des Angeredeten
zu einem erziehungsbedürftigen Schüler, der in seiner Jugend zur
Toratreue gelenkt werden muss und deshalb vom Rabbi geschlagen wird.
Der ganze Abschnitt bleibt im Ton der Aufforderung, die jeweils mit dem

Versprechen einer Belohnung pädagogisch verankert wird. Das Bedenken
und Betrauern der Jugendsünden ist kein Thema, denn es geht ja darum,
diese zu verhindern. Dafür wird der junge Mensch, der sich nach diesen

moralischen Grundsätzen ausrichtet, in Freuden altern. Die Menschen
werden ihn mögen, und Gott wird ihn segnen. Gottes Liebe zum
Menschen wird zweimal wegübersetzt: Der Schüler wird aufgefordert, „Gott
lieb zu haben", und am Ende wird er von Gott „gesegnet". Die Beziehung
zwischen Gott und Mensch wird dadurch hierarchischer und distanzierter.
Das ewige Leben soll angestrebt werden, es ist nicht eine Lebensform, die

- wie im Sefer ha-Yira intendiert - durch den toragemässen Lebenswandel

von selbst einstellt. Der letzte Satz kann möglicherweise so interpretiert
werden, dass der Mensch ewig leben wird, wenn er all dies einhält.

Auch wenn sich die Motive des hebräischen Ursprungstextes in beiden

jiddischen Versionen in der gleichen Reihenfolge wiederholen, sind die
beiden Texte so verschieden, dass es m.E. kaum möglich ist, eine gemeinsame

Quelle dahinter zu sehen.

Das hebräische Original von Sefer Hayye Olam und Sefer ha-Yira

Die beiden beschriebenen jiddischen Drucke setzen je eine Texttradition
fort, die ihren Ursprung vermutlich im 13. Jahrhundert hat. Schon bald

123



nach der Entstehung des hebräischen Werkes wurde dieses unter zwei
verschiedenen Titeln, unter Sefer Hayye Olam (anonym) und Sefer ha-Yira

(mit Yona Gerondi als Autor), tradiert. Etwa 1497 wurde es in Leiria in
Portugal43 unter dem Titel Sefer ha-Yira le-Rabbi Yona fl als Anhang zu
Halikhot Olam erstmals gedruckt. Der nächste Druck erschien in Fano
1505 als Sefer ha-Yira le-Hassid Rabben/t Yona Gerondi. Für diese Ausgabe
wurde höchstwahrscheinlich eine andere Flandschrift verwendet. Mit diesen

beiden Drucken fand die spanische Version auch in Aschkenas weite

Verbreitung. Der italienische Druck wurde in Venedig 1544 als Anhang zu
Gerondis Sha 'are Teshuva erneut aufgelegt.44 Der nächste Druck aus

Konstantinopel {Oushtd) 156545 scheint wiederum auf eine andere Handschrift
zurückzugehen.

Im 16. Jahrhundert wurde auch Hayye Olam zunächst als Kurzversion
in Italien gedruckt, auch diese ohne Hinweise auf Yona Gerondi.46 Wie die

Kurzform entstanden ist, lässt sich nicht mehr sagen — die Tendenz zu

griffigen Anleitungen für den religiösen Alltag passt aber in die Zeit (vgl.
z.B. den Shulhan Ar/tkh). Der jiddischen Freiburger Fassung liegt eine

ungekürzte Version zugrunde. Zusammenfassend lässt sich sagen, dass in

43 Die Jahreszahl (wie auch der Druckort) ist im Druck selbst nicht angegeben und
variiert in der Literatur deshalb zwischen 1494 und 1497. Beim unvollständigen
Exemplar des Sefer Halikhot Olam in JNUL scheint es sich ebenfalls um diesen
Druck zu handeln und nicht wie vom JNUL-oniine-Bibliothekskatalog
vorgeschlagen, um einen Druck aus Lissabon von ca. 1490 (online einsehbar unter
„Digitized Book Repository", http://jnul.huji.ac.il/eng/digibook.html,
08.03.2012).

44 Yona b. Abraham Gerondi, mitlTl Venedig [5]304 1544). Für den

vorliegenden Aufsatz wurde das Exemplar der Universitätsbibliothek Basel

(Signatur FA V 6:1) benutzt. Vgl. auch STEINSCHNEIDER, Catalogus librorum
Hebraeorum (wie Anm. 1), Sp. 1429. Nr. 5859-38.

45 Die benutzte Ausgabe ist Teil der Inkunabeln-Sammlung des Jewish Theological

Seminary (JTS) und ist unter http://www.hebrewbooks.org (Zugriff am
04.01.2012) online verfügbar. Im gleichen Werk sind auch noch Sod ha-Teshuva

und GERONDIS Iggeret ha-Teshuva abgedruckt. Das Titelbild von Sefer ha-Yira
fehlt in der Online-Version, und der Text setzt in der Mitte des ersten
Abschnittes ein.

46 Venedig 1552 und Sabbioneta 1552. Beide werden im Online-Katalog der
Jewish National and University Library in Jerusalem (JNUL) als Kurzversionen

des Sefer Hayye Olam aufgeführt. LOEWENTHAL druckt aufgrund eines

Hamburger Manuskripts aus dem 16. Jh ebenfalls eine kurze Version ab.

(Hamburg Cod. Hebr. 136; Cat. Nr. 320). Vgl. LOEWENTHAL, 1907, S. 43-49

(hebräischer Teil).

124



der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts das Werk unter beiden Titeln in
Form von Handschriften und Drucken im aschkenasischen und im sefar-
dischen Raum weit verbreitet war.

Die Identität der beiden Werke wurde erst 1907 von Loewenthal47

nachgewiesen, und Mahler48 hat die Frage aufgeworfen, ob Gerondi als

Autor anzunehmen ist und damit eine bis heute dauernde Diskussion

angeregt. Die beiden wichtigsten Erklärungsmodelle werden hier diskutiert:

Richler49 beobachtet, dass von den vierzig bekannten Handschriften

vom 13. bis 16. Jahrhundert eine grosse Zahl in Aschkenas unter dem
Titel Hayje Olam geschrieben wurden. Dem steht eine geringe Zahl in
sefardischer Schrift gegenüber, und nach Richler weist dies darauf hin,
dass das Werk in Aschkenas oder Frankreich verfasst wurde und erst später

im sefardischen Raum Verbreitung fand.50 Sein ursprünglicher Name
ist Sefer Hayje Olam und sein Verfasser ist unbekannt. Die Zuschreibung
an Rabbi Yona Gerondi (gest. 1268) ist relativ spät und findet sich nur in
einer kleinen Zahl hauptsächlich sefardischer Handschriften. Richler
erwägt auch die Möglichkeit, dass das Buch durch Yona Gerondi verfasst

wurde, als er in der Jeschiwa des Rabbi Shmuel Ben Shnior in Frankreich
studierte51. In diesem Fall hätte Gerondi das Buch auf den Ansichten und

Gepflogenheiten, die damals in der Jeschiwa verbreitet waren, gegründet.
Dafür spricht der in einigen Handschriften und allen Drucken vorhandene
Satz: Aus dem Mund meines "Lehrers Rar Shmuel ben Rar Shnior habe ich

vernommen... Nach Richler ist es aber wahrscheinlicher, dass das Buch vor
Gerondi an der Jahrhundertwende zwischen dem 12. und 13. Jahrhundert

anonym geschrieben wurde, und zwar nicht als Werk eines Autors,
sondern als eine Zusammenfassung der Gepflogenheiten und Moralvorstel-

47 LOEWENTHAL, Buch des „Ewigen Lebens" (wie Anm. 21), S. 49-43 (hebr.)
und 66-76 (dt.). Auf S. 70 schreibt Loewenthal: „Ich habe durch Vergleichung
zweier Handschriften des "fl in der Hamburger Stadtbibliothek (Cod.
883 und 1873) festgestellt, dass tatsächlich nhiy "n — abgesehen von manchen
anderen Lesarten — mit dem nXTti "ISO identisch ist."

48 Menachem EliezerMahler, EPTonn nn^in, Krakau [5]65l 1891), S. la,
Anm. 44, zit. in: Benjamin Richler, ura-ih orrran "nsTTi ido" rn 'ans Vs?

'iiiTi nrr, in: nayn TDon -ipnh nv ana add 8 (1980), S. 51-59, dort S. 51.

49 Richler, "nîCPn "IDD" bu? TH ma Vv (wie Anm. 48), S. 57 (Zusammenfassung).
50 Sha'are ha-Teshuva, das Hauptwerk Gerondis, zeigt eine umgekehrt proportio¬

nale Verbreitung: Viele sefardische Handschriften und wenige aschkenasische.
51 Richler, "nx-pn tdo" tti 'ana hv (wie Anm. 48), S. 54-55.

125



lungen, welche damals in Frankreich oder Aschkenas vorherrschten. Der
Verweis auf Shnior im Text wäre dann ein sekundärer Zusatz.52

Nach Ta-Shma53 nahm Gerondi während seiner Studienzeit an der Je-
schiwa der Brüder Shnior in Frankreich die chassidische Lehre aus Aschkenas

auf und schrieb unter diesem Einfluss das Sefer ha-Yira,54 Ta-Shma

argumentiert auf der gleichen Grundlage wie Richler, interpretiert aber

grundsätzlich mehr in Richtung Autorschaft Gerondis und kommt
deshalb zu einem andern Schluss. So findet er z. B. in Ritbas55 Hinweis in
seinen Hiddushim le-Massekhet Rosh ha-Shana einen Beweis für Gerondi als

Verfasser: Und so fand ich es im Sefer ha-Yira von unserm Rabbi YonaY Nach
Ta-Shma ist diese frühe Verbindung des Werkes mit Yona Gerondi
zusammen mit inhaltlichen Parallelen zu andern Werken aus seiner Hand ein
hinreichender Grund, ihn als Autor anzunehmen.

Es könnte m. E. aber auch sein, dass gerade wegen Ritba das Buch in
Spanien umbenannt und Gerondi zugeschrieben wurde. Eine spätere Zu-
schreibung würde das Fehlen von frühen spanischen Handschriften unter
dem Titel Sefer ha-Yira mit Gerondi als Autor erklären. Zudem war das

Werk gleichzeitig mit Ritba um 1300 in Spanien anonym unter dem Titel
Haffe Olam bekannt, wie folgendes Zitat aus nach Rabbi Yitzhaq Aboabs
Menorat ha-Ma 'or51 zeigt:

Sefer ha-Yira

Und wenn Gäste in sein Haus kommen,

soll er sie mit freundlichem
Gesicht hereinbitten und ihnen sofort

Menorat ha-Ma or
Ich fand im Werk Hajye Olam diese
Sache betreffend geschrieben:

Wenn Gäste in sein Haus kommen,
soll er sie mit freundlichem Gesicht
hereinbitten und ihnen sofort nach

52 Vgl. Yehoshua & Silber, HXTn "ISO (wie Anm. 19). S. 16, Abschnitt 43: ''Da

pco shx unara aira "pah ins prisai -nme? 7"n p bxiac; P mn ma
plpah Pinna xim pipaa pnpyi Da die Nennung eines Rabbis für das Sefer
ha-Yira sehr ungewöhnlich ist, ist es gut möglich, dass es eine spätere Ergänzung

ist.

53 Israel TA-SHMA, iPhDl WXH - miTl HIV mi :T1DD3 TJDWX niTOn, in: mx mhl
n^n, Jerusalem 1988, S. 165-194.

54 Ta-Shma, TIDD3 mwx nn'On (wie Anm. 53), S. 166-167.

55 Rabbi Yom Tov b. Avraham Asevilli (1250-1330), ein Schüler von Ra'ah (d. i.
Rabbi Aharon ha-Lewi, 1235-um 1290) und Rashba (d. i. Rabbi Shlomo b.

Aderet, 1235-1310).
56 nur irnnh nxmn idd3 mxxa pi
57 Vgl. LOEWENTHAL, Buch des „Ewigen Lebens" (wie Anm. 21), S. 66.

126



nach ihrer Ankunft zu essen hinstellen,

denn oft kommt ein Armer, der
nicht gegessen hat, der sich schämt zu
fragen. Und er gebe ihnen sein Brot
und sein Wasser und alles was er kann
mit freundlichem Gesicht, und auch

wenn sein Herz in Trauer ist und
Sorge unterdrücke er vor ihnen.58

ihrer Ankunft zu essen hinstellen,
denn oft, wenn ein Armer kommt,
ist er von seinem Weg hungrig und
er schämt sich zu fragen. Und er
gebe ihnen sein Brot und sein Wasser

und alles, was er kann, mit
freundlichem Gesicht und mit
Freude.59

Dieses kurze Zitat stellt m. E. die Autorschaft Gerondis zusätzlich in
Frage, denn es müsste kurz nach Gerondis Tod eine Anonymisierung des

Werkes stattgefunden haben, die, bedenkt man seine Berühmtheit als

Lehrer, wenig wahrscheinlich ist.

Interessant sind auf diesem Hintergrund auch zwei italienische
Handschriften aus dem 14. Jahrhunderts, die einen kombinierten Titel tragen:
Hayje Olam vee-Sefer ha-Yira oder Sefer ha-Yira ha-Niqra Hayje OlamH Es
scheint also ein paar Jahrzehnte nach Ritba zwei Abschreiber gegeben zu
haben, die eine Verbindung zwischen den beiden Buchtiteln hergestellt
haben.

Penkover61 schlägt als Kompromiss vor, dass Yona Gerondi das vor
ihm entstandene Werk nach seiner Studienzeit in Frankreich mit nach

Spanien brachte und dort in einer überarbeiteten Form in Umlauf brachte.
Ich schliesse mich Penkovers These an, insofern, als ich davon ausgehe,
dass Gerondi das Buch nach Spanien brachte. Es ist gut möglich, dass er
das Sefer Hayje Olam nicht als sein eigenes ausgab, aber in seinem Sinn
lehrte und sich beim Abfassen seiner eigenen Schriften davon beeinflussen

liess. Sein Schüler Ritba schrieb es ihm posthum zu, und aufgrund
dieser Zuschreibung entstand eine eigene spanische Uberlieferung des

Buches unter dem Titel Sefer ha-Yira mit dem Autorennamen Yona
Gerondi.

58 Übersetzt nach: YEHOSHUA & SILBER, HNTH "IDD (wie Anm. 19). S. 41. Die
letzte Zeile ist Prov 12,25 nachgebildet: 310 -D7] 330$: WXSll rUKp

59 Übersetzt nach ISAAK B. ABRAHAM ABOAB, TlXan mi3», Jerusalem 1953,
S. 428.

60 nx-pn 3DD1 nhu? «n oder nhi» «n xipin ntcrn isd. Nach Richler, th raro Yj
"nXTn 3DD" (wie Anm. 48), S. 52 sind dies die Manuskripte London Harley
5686 (1048) und München hébr. 232.

61 Yitzhaq Sh. Penkover, rmn'P '"tzn wits htzz rrsraipn T^nri, in: rmi 7iaA>

rPTirrn mwnan, ed. HAYIM KreisSEL, Beer Sheva 2006, S. 123-146, dort
S. 139.

127



Schluss

Die jiddischen Ubersetzungen des Sefer ha-Yira (Zürich 1546 und Freiburg
1583) und Sefer Hajje Olam (Freiburg 1583) haben ihren Titel von zwei

Traditionssträngen des ursprünglich selben hebräischen Werkes. Die
Überlieferung verlief weitgehend getrennt, bis Loewenthal 1907 den
wissenschaftlichen Nachweis erbrachte, dass es sich um ein Werk mit zwei
verschiedenen Titeln handelt. Die Autorschaft durch Gerondi ist m.E.
sehr fraglich. Wahrscheinlich kam das Werk durch Gerondi nach Spanien
und wurde ihm dort später zugeschrieben. Mit dem Erstdruck als Sefer ha-

Yira in Leiria und weiteren Drucken in Italien galt die Autorschaft Geron-
dis als gesichert. Eine textkridsche Ausgabe des hebräischen Texts des

Sefer ha-Yira und des Sefer Hajje Olam, die diese Fragen endgültig klären

könnte, steht noch aus.

Aufgrund der komplexen Verbreitungssituation des Buches unter zwei

Titeln ist es verständlich, dass zwei verschiedene jiddische Versionen
nebeneinander existieren konnten, ohne dass sie auf die gleiche Quelle
zurückgeführt wurden, zumal die gereimte Fassung des Sefer Hayje Olam sich

weit vom Original weg bewegt und weniger eine Übersetzung als eine

Paraphrase darstellt. In der jiddischen Übersetzung ist die Identität der
beiden Versionen praktisch nicht mehr nachweisbar. Dass Sifroni die
beiden Büchlein mit gleichem Layout veröffentlichte und Buxtorf diese

dann zusammenband spricht allerdings dafür, dass die Ähnlichkeit des

Inhaltes von den beiden erkannt wurde.

Bildnachweis:
Bilder 1,2,5 und 6 mit freundlicher Genehmigung der Universitätsbibliothek
Basel (Signatur FA VI 24:2).
Bild 3 und 4 mit freundlicher Genehmigung der Jewish National and University
Library in Jerusalem.

128


	Sefer ha-Yira und Sefer Hayye Olam : zwei jiddische Drucke aus Freiburg i. Br. von 1583

