
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 68 (2012)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

FreyJörg &Jens Schröter unter Mitarbeit von Jakob Spaeth (eds.): Jesus in

apokryphen Evangelienüberlieferungen. Beiträge gii ausserkanonischen Jesusüberlieferungen aus
verschiedenen Sprach- und Kulturtraditionen, Tübingen: Mohr Siebeck 2010
Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament, Reihe I, Bd. 254), XI+798 S.,

ISBN 978-3-16-150147-0.

Dieser in jeder Hinsicht gewichtige Band geht auf ein internationales Symposium
zurück, das die beiden Herausgeber 2007 veranstaltet haben. Die 25 Beiträge
(davon sieben in englischer und einer in französischer Sprache) ergeben ein
faszinierendes und facettenreiches Bild von Jesusdarstellungen ausserhalb der kanonischen

neutestamentlichen Tradition. Der Bogen der behandelten Texte reicht von
den judenchristlichen Evangelien, dem geheimen Markusevangelium (dem mit
zwei Aufsätzen ohne guten Grund sehr viel Raum eingeräumt wurde; der erste

Beitrag passt nicht in den ansonsten so ausgewogenen Band), gnostischen Texten
und den Kindheitsevangelien bis hin zu vielfach weit weniger bekannten Traditionen

in der koptischen, syrischen, armenischen, arabischen, äthiopischen, slavi-
schen und irischen Uberlieferung, wobei die Zeitgrenze für einzelne Sprachgruppen

über die Spätantike hinaus bis ins Mittelalter reicht. Der Band lädt zu einer
Entdeckungsreise ein und präsentiert eine Fülle von bisher kaum beachteten

Erzählungen über Jesus und seine Jünger (und vereinzelt auch Jüngerinnen).
Entstanden ist er im Zusammenhang der Neubearbeitung der „Neutestamentlichen

Apokryphen in deutscher Übersetzung" von Edgar Hennecke und Wilhelm
Schneemelcher, die für 2010 angekündigt war aber noch nicht erschienen ist. Der
erste Band zu den Evangelien ist nun für 2012 in einem Umfang von 1500 Seiten

angekündigt. Angesichts der vorgestellten Fülle von zusätzlichen Texten in dem
hier zu besprechenden Band kann man dieser Neubearbeitung nur mit grösster
Erwartung entgegen sehen. Beide Herausgeber der Neubearbeitungjens Schröter
und Christoph Markschies, sind auch in diesem Band mit wichtigen Überblicksbeiträgen

vertreten. Besonders hervorzuheben sind die Hinweise in zahlreichen

Beiträgen auf das Verhältnis dieser Texte zu den kanonischen Evangelien. Dabei
zeigt sich, dass sich die nichtkanonischen 'Evangelien' (diese Gattungsbezeichnung

wird vielfach kritisch hinterfragt, da sie sich häufiger neuzeitlicher Zp-
schreibung als Selbst- oder schon antiker Fremdbezeichnung verdankt) alle zu
einer bereits vorhandenen Evangelienüberlieferung ins Verhältnis setzen. Darüber
hinaus lasse sich für kaum einen dieser Texte erweisen, „das er den Anspruch
erhoben hätte, gleichwertig neben den kanonisch gewordenen Evangelien zu
stehen" (S. 17). Diese Texte sind also nicht „apokryph" geworden oder gemacht
worden und darum auch nicht — wie populär immer wieder dargestellt - die
Verlierer im Rennen um die Plätze innerhalb des Kanons, oder gar die von der
Mehrheitskirche unterdrückten Evangelien, die nun endlich durch die
wissenschaftliche Forschung befreit worden sind. Offenbar diente die Mehrheit dieser
Texte dem persönlichen Leseerlebnis und der privaten Erbauung, die durchaus in

81



kleinen Gruppen gepflegt werden konnte. Dabei ging es offenbar häufiger um
Ergänzung und spiritueller Vertiefung der kanonischen Texte bzw. der orthodoxen

Kirchenlehre als um deren Ersetzung oder Bekämpfung.
Die einzelnen Beiträge sind unter vier Rubriken aufgeteilt: Den Auftakt bilden

(Teil I) drei einführende Beiträge (Jörg Frey/Jens Schröter. Jesus in apokryphen
Evangelienüberlieferungen: Zum Thema und zur Konzeption des vorliegenden
Bandes; Jens Schröter: Die apokryphen Evangelien und die Entstehung des neutes-
tamentlichen Kanons; Christoph Markschies: Was wissen wir über den Sitz im
Leben der apokryphen Evangelien?), darauf folgt der umfangreichste Teil (Teil II),
der als „Beiträge zu Einzelschriften" überschrieben ist (Jörg Frey: Zur Vielgestaltigkeit

judenchristlicher Evangelienüberlieferungen; Eckhard Kau: Weder gefälscht
noch authentisch? Überlegungen zum Status des geheimen Markusevangeliums
als Quelle des antiken Christentums; ders.: Das Geheimnis des Reiches Gottes.
Die esoterische Rezeption der Lehre Jesu im geheimen Markusevangelium; Tobias

Nick/as: Das Petrusevangelium im Rahmen antiker Jesustraditionen; Ursula Ulrike
Kaiser: Jesus als Kind. Neuere Forschungen zur Jesusüberlieferung in den apokryphen

„Kindheitsevangelien"; Enno Edgard Popkes: Das Thomasevangelium als crux
interpretum: die methodischen Ursachen einer diffusen Diskussionslage; Herbert
Schmid: Zur Funktion der Jesusüberlieferung im so genannten Philippusevangelium;

Esther de Boer: Followers of Mary Magdalene and contemporary philosophy.
Belief in Jesus according to the Gospel of Mary; Joost L. Hagen: Ein anderer Kontext

für die Berliner und Strassburger „Evangelienfragmente". Das „Evangelium
des Erlösers" und andere „Apostelevangelien" in der koptischen Literatur; Gregor
Wurst: Das Problem der Datierung der Sophia Jesu Christi und des Eugnostos-
briefes; Uwe-Karsten Plisch: Judasevangelium und Judasgedicht). Teil III
„Übergreifende Themen und Zusammenhänge" enthält die Beiträge von James A.
Kelboffer: 'Gospel' as a Literary Title in Early Christianity and the Question of
What Is (and Is Not) a 'Gospel' in Canons of Scholarly Literature; Judith Harfenstein:

Autoritätskonstellation in apokryphen und kanonischen Evangelien; Karen L.
King: Toward a Discussion of the Category „Gnosis / Gnosticism": The Case of
the Episde of Peter to Philip; Peter Gemeinhardt: Magier, Weiser, Gott. Das Bild
Jesu bei paganen antiken Autoren. Der letzte Teil (Teil IV) behandelt die
„Jesusüberlieferung in unterschiedlichen Sprachkreisen" {Peter Nagel: Apokryphe Jesusworte

in der koptischen Überlieferung; Cornelia B. Horn/Robert K PhenixJr.:
Apocryphal Gospels in Syriac and Related Texts Offering Traditions about Jesus; Igor
Dorfmann-Ea^arev: La transmission de lâ apocryphe de lâ Enfance de Jésus en Arménie;

Cornelia B. Horn: Apocryphal Gospels in Arabie, or Some Complications on the
Road to Traditions about Jesus; Tedros Abraha/Danielsissefa: Apocryphal Gospels in
the Ethiopie Apocryphal Tradition; Christfried Böttrich: Apokryphe
Jesusüberlieferungen in slawischen Texten; Martin McNamara: Jesus in (Early) Irish Apocryphal

Gospel Traditions. Den Band beschlossen knapp 160 S. Register und er
präsentiert sich, wie von diesem Verlag gewohnt, in mustergültiger Ausstattung.

Für Leserinnen und Leser der Judaica mag besonders ein Blick in das Register
von Interesse sein: Das Stellenregister verzeichnet nur wenige Stellen aus der
hebräischen Bibel und jüdischen Literatur, und auch am Sachregister (siehe etwa
die spärlichen Einträge unter „jüdisch / jüdische Religiosität" und „Tora / Tora-

82



Observanz", aber auch zu „Messias / messianisch") wird deutlich, wie weit sich
diese späteren Texte von der in den neutestamentlichen Schriften noch
selbstverständlichen Verankerung Jesu und der von ihm ausgehenden Bewegung in der
jüdischen Lebenswelt entfernt haben. So hat sich ab dem 2. Jahrhundert (vgl. den

Beitrag zum Petrusevangelium) die Vorstellung verfestigt, dass es „die Juden"
waren, die Jesus hingerichtet haben (S. 252). Interessante Überschneidungen und
daraus resultierend das Fordeben von ansonsten verloren gegangenen jüdischen
Traditionen in christlichen Sammlungen biblischer Erzählungen finden sich
besonders in der äthiopischen und slawischen Überlieferung.

Den Herausgebern und den Mitarbeitenden an diesem Band ist zu danken
und zu gratulieren, dass es ihnen gelungen ist, profund und über weite Strecken

hervorragend verständlich in dieses weite und zum Teil abschreckend komplizierte
Feld einzuführen (man lese nur zum Vergleich manche Einleitungen in der

gegenwärtigen Ausgabe von Hennecke und Schneemelcher) und damit die Tür zu
weiteren Entdeckungen aufgestossen zu haben.

Nottingham (UK) Roland Deines

NlGAL, GedalyaH: The Hasidic Tale, Oxford / Portland, Oregon 2008, 383 S.,

ISBN 978-1-904113-07-2.

Das vorliegende Buch kann ohne Zweifel als eines der wenigen grundlegenden
Werke über die Erzählliteratur des osteuropäischen Chassidismus betrachtet werden.

Sein Autor ist schon seit geraumer Zeit sowohl als Herausgeber bedeutender
chassidischer Werke — darunter einer Anthologie wichtiger Texte Jakob Josefs

von Polna'a (nxihisa nop npy "aro 'D-hy niTonn nwia outrai nun .msn rnin,
1962) oder No'am Eümelechs (1972), von Legendensammlungen Menachem
Mendel Bodeks und Michael Rodkinsons — als auch als Autor (zum Beispiel von
Magic, Mysticism and Hasidism: The Supernatural in Jewish Thought, 1994) in Erscheinung

getreten. The Hasidic Tale bietet die leicht veränderte englische Übersetzung
von Nigals rrvonn mio^on (1981).

Das Buch gliedert sich in zwei voneinander weithin unabhängige Teile: Zum
einen in die für die englische Ausgabe überarbeitete umfangreiche Einleitung
(S. 1-49), und zum anderen in eine Sequenz von thematisch orientierten Kapiteln,
die zumeist Aussagen chassidischer Erzählliteratur zu bestimmten Lebensbereichen

wie Hochzeiten, Gastfreundschaft, Vergehen gegen die Gemeinschaft oder

Dämonologie präsentieren. Der Anhang (ab S. 309) enthält zusätzlich zu
Bibliographie und Index ergänzende Fussnoten (S. 309-331), ein Glossar (S. 332-336)
und — was für alle, die sich mit chassidischen Legenden beschäftigen — sehr nützlich

ist — ein Verzeichnis von dort begegnenden Ortsnamen (S. 337-342), deren

Identifizierung auch aufgrund der manchmal abenteuerlichen Schreibweisen in
den jiddischen und hebräischen Legenden nicht immer leicht ist.

Die Einleitung des Buches bietet, wie schon der Umfang vermuten lässt, weit
mehr als eine Einführung. Nigal nimmt vielmehr zu zentralen Problemen der

Erforschung chassidischer Erzählliteratur Stellung und setzt seine Positionen
sogleich in eine Art Historiographie der chassidischen Legenden um. Dabei ver-

83



folgt er die Entstehungs- und Publikationsgeschichte der Sammlungen vom
Erzählen des Ba'al Shem Tov (um 1700 - 1760) selbst bis zur Mitte des 20.
Jahrhunderts. Die bis in die Gegenwart fordaufende mündliche Tradition verschiedener

chassidischer Strömungen, die beständig neuen Legenden auch über
zeitgenössische Zaddikim werden von Nigal kaum erwähnt (vgl. S. 1 und 3) und nicht
eigens gewürdigt.

Ziel des Werkes ist es, den Gründen für die zentrale Rolle des Erzählens
innerhalb des osteuropäischen Chassidismus nachzugehen. Dazu schlägt Nigal das

folgende Verfahren vor: „outlining the defining characteristics of the hasidic tale
and explaining its importance, in particular to the early hasidic movements and its
revered leaders" (S. 1). Die nachfolgende Definition der chassidischen Erzählung,
kommt leider ohne Verweis auf die grundlegende Auseinandersetzung zwischen
Gershom Scholem und Martin Buber zum Thema aus, ebenso wenig erfolgt eine
kritische Auseinandersetzung mit den viel rezipierten Thesen J. Dans ("IID'On

H'Onn, 1975). Ohne weitere Begründung statuiert Nigal: „The hasidic tale marked
an innovation in Jewish literature because it was the first Jewish literary genre to
focus on exemplary individuals and their followers." (ibid.) - was man mit Blick
auf den Rhein-Donau-Legendenkreis des Mayse-Buches oder die Erzählungen im
Umfeld der lurianischen Kabbala (vgl. nämlich S. 18-21) durchaus bezweifeln kann,
im Folgenden finden sich weitere Charakteristika der osteuropäischen Legenden
aufgeführt (S. 1-3), von denen man sich bei einigen doch detaillierte Belege
gewünscht hätte, um sie nicht missverstehen oder in Frage stellen zu müssen.
Beispielsweise behauptet der Autor: „The Story generally revolves around a wondrous
act by the Zaddik" (S. 2) — hier liesse sich fragen, wo dann die zahlreichen Exempla
ohne Zaddik einzuordnen wären. Oder: „Themes of landscape and nature are
absent from the story" (ibid.) — wozu einem unmittelbar Gegenbeispiele einfallen.

Sehr verdienstvoll hingegen erscheint der ausführliche Nachweis der hohen
Relevanz der Erzählung bei der Verbreitung und der Verteidigung des Chassidismus

gegen seine zahlreichen Kritiker (S. 3f; S. 64ff.). Hier baut Nigal eine
überzeugende Argumentation gegen diejenige Strömung der Forschung (angefangen
mit Scholem) auf, die der chassidischen Legende allenfalls folkloristischen oder
illustrierenden Wert beimessen will.

Unmittelbar überzeugend stellt sich auch Nigals historische Herleitung der

osteuropäischen Legenden aus dem Wirken des Ba'al Shem Tov und seinem
Schülerkreis dar (S. 4-13), womit ihnen von allem Anfang an eine prägende Rolle
bei der Herausbildung des Chassidismus zuwächst. Getreu seinem Ansatz, die

Legende bereits dem mythischen Begründer (dem Besh"t) zuzuweisen, entwickelt
Nigal alsdann eine Geschichte der chassidischen Erzählung (S. 7-49), die nebenbei

reichhaltige Informationen zu etlichen chassidischen Anthologien und
Legendensammlungen und deren Autoren vermittelt.

Die ersten beiden Kapitel (S. 50-76: The Hasidic Tale as Perceived by Hasi-
dism; S. 77-98: The Tsadik, his Followers, and his Opponents) vermögen es,

einige der Eingangsthesen Nigals - Erzählen von Legenden von allem Anfang an;
die Heiligung und Heiligkeit der Legende (vgl. zur Wunderwirkung des Erzählens
S. 56-61); ihre besondere Rolle in der Apologetik — materialreich zu untersetzen.
Dies ist denn auch die besondere Stärke des Buches, die sich durch sämtliche

84



Kapitel zieht: Es ist eine wahre Fundgrube an Material aus nahezu allen wichtigen
Strömungen des Chassidismus. Nigal gelingt es, das Handeln des Zaddik, Facetten

seines Lehrens, das Verhalten seiner Anhänger jeweils mit Belegen aus Erzählungen

zu illustrieren. Gleiches gilt für die nachfolgenden, thematisch eher lose
miteinander verbundenen Kapitel, in denen legendarische Aussagen über das

Alltagsleben von der Gründung einer Familie bis zum Tod vorgestellt werden (S. 99-

194), wichtige Bereiche des spirituellen Lebens (Seelenwanderung, die Mächte des

Bösen, Apostasie, Endzeiterwartungen) aber auch besondere Personengruppen wie
die 36 Verborgenen Zaddikim (LAMED-WUWNIKS, S. 264-276) im Spiegel der
Erzählungen beschrieben werden. Der dabei zutage tretende Reichtum an Themen,
Motiven und hintergründigen Reflexionen erweist das Werk Nigals als ein von
kundiger Hand zusammengesetztes Schatzhaus osteuropäisch-jüdischen Lebens.

Als eine systematische Untersuchung zu Ursprung, Geschichte und Proprium
der chassidischen Legende und ihrer Funktion im Zusammenspiel mit der so

genannten theoretischen Literatur des Chassidismus kann man das Buch nicht
bezeichnen. Es vermittelt den Lesern und Leserinnen die nach einer Erstinformation

suchen, einen überwältigenden Eindruck vom Reichtum dieser Literatur,
weithin ohne eine orientierende Wegbegleitung; den Forschenden eine Fundgrube

an sorgfältig belegten Texten und Motiven. Für Judaisten und Folkloristen, für
Literaturwissenschaftler mit Grundkenntnissen der Materie allerdings bietet The

Hasidic Tale ein wichtiges Hilfsmittel bei der Suche nach Themen und Texten der
chassidischen Legende.

Bamberg Susanne Talabardon

Riemer, Nathanael & Sigrid Senkbeil (eds.): Be'er Sheva by Beer and Bella
Perlhefter. An Edition of a Seventeenth Century Yiddish Encyclopedia, Wiesbaden:

Harrassowitz 2011 Jüdische Kultur. Studien zur Geistesgeschichte, Religion

und Literatur, Bd. 24), XLII, 581 S, ISBN 978-3-447-06398-2.

Mit diesem Band liegt das Werk Be'er Sheva rund 300 Jahre nach seiner Entstehung

erstmals in gedruckter Form vor. Obwohl die Autoren, der Prager Rabbiner
Beer Shmuel Issachar Perlhefter (ca. 1650-1713) und seine Frau Bella Perlhefter
(ca. 1650-1710), von Anfang an eine Veröffentlichung vorgesehen hatten, war es

damals nicht zur Drucklegung gekommen, weswegen die umfangreiche Schrift
weitgehend unbekannt blieb. Grössere Beachtung fand sie erst kürzlich durch die
Dissertation von Nathanael Riemer (Zwischen Tradition und Häresie. „Beer
Sheva" — eine Enzyklopädie des jüdischen Wissens der Frühen Neuzeit, Wiesbaden

2010), die nun durch die Veröffentlichung des jiddischen Textes ergänzt
wurde. Die Herausgeber Nathanael Riemer und Sigrid Senkbeil, Mitarbeiter und
ehemalige Dozentin am Institut für Religionswissenschaft der Universität Potsdam,

stützen sich dabei auf die vollständigste und am besten erhaltene der insgesamt

neun überlieferten Manuskriptfassungen: Ms. Hebr. Oct. 183 der Stadt- und
Universitätsbibliothek Frankfurt am Main (vgl. S. VIII, XXX, XXXV). Der
englischsprachige Einführungsteil enthält neben editorischen Hinweisen (S. XXX-
XXXIV) und einer Bibliographie (S. XXXV-XLII) Informationen über die Auto-

85



renbiographien (S. X-XVII) und die Entstehungsgeschichte des Werks (S. XVIII-
XX) sowie eine gegliederte Kurzbeschreibung des Inhalts (S. XX-XXVIII) und
eine gattungstheoretische Einordnung (S. XXVIII-XXIX).

Be'er Sheva ist ein enzyklopädisches Werk der Mussarliteratur, das durch narrative

Texte aus der traditionellen jüdischen Volksliteratur ausgeschmückt ist, und
eines der frühesten jiddischen Werke, in dem längere kabbalistische Auszüge aus
dem Sohar in der aschkenasischen Alltagssprache zugänglich gemacht sind. Die
sieben Hauptteile, die das Autorenehepaar seinen sieben verstorbenen Kindern
widmete, lassen sich drei übergeordneten Themenbereichen zuordnen (die
folgenden Zitate S. XXVII): „the Hekhalot of heaven, of the Gehinnom as well as the
Gan Eden constitute a cosmology which — overall — aims to reflect the divine world
orded' (Teile 1 und 2 bzw. S. 17-116 der Textedition); „the depiction of the ,History
of Israel' describes, along with the salvation by the Messiahs, an eschatological
history ofsalvation" (Teile 3 bis 6 bzw. S. 117-523); „an extensive catalogue of virtues
is discussed and could therefore be called moral teachings" (Teil 7 bzw. S. 523-581).
Bei der eigentlichen Textedition handelt es sich um eine unbearbeitete und (von
Verweisen auf betreffende Bibel- und Talmudstellen abgesehen) unkommentierte
Abschrift des jiddischen Originals, das, wie in Texten aus dieser Zeit zu erwarten,
weder über eine Interpunktion noch über eine geregelte Orthographie verfügt.
Die Lektüre ist entsprechend mühsam und nur für gute Kenner des älteren
Jiddisch geeignet — wobei selbst die für einige Hilfestellungen dankbar gewesen
wären oder sich lieber gleich einen Faksimiledruck gewünscht hätten. Eine kritische

Edition und eine sprachwissenschaftliche Untersuchung von Be'er Sheva

stehen daher noch aus.

Luxembourg Jutta Schumacher

Cohen, Richard I. / Jonathan Frenkel & Stefani Hoffman (eds.): Insiders

and Outsiders. Dilemmas of East European Jewry, Oxford / Pordand, Oregon: The
Littman Library ofJewish Civilization 2010, 248 pp., ISBN 978-1-906764-00-5.

The book consists of thirteen papers presented at the conference "Insiders,
Outsiders and Modern East European Jewry," that took place at the Hebrew University

Jerusalem in 2006. The conference was organised in honour of Ezra Mendelsohn,

the scholar, who dedicated his work to analyse the political, social, and
cultural developments which changed the lives of Modern East European Jewry.
Respect for the scholar, teacher, and colleague as well as the occasion, and later
the format of the publication, determined the authors' focus on aspects of Ezra
Mendelsohn's research. They also caused them to adapt his methodological
approach and to use, as their main historiographical position, forms of analysis and
conclusions provided by this highly esteemed scholar. Thus, in his The Project of
Jewish Culture and its Boundaries — Insiders and Outsiders (pp. 17-29) Richard I. Cohen
reassessed the cultural problems of East European Jewry which E. Mendelsohn
analysed in a way that is consistent, comprehensive and full of important insights.

The concept of "insiders" and "outsiders", consistently used by each of the
book's co-authors, is perfect to describe the socio-cultural situation at the turn of

86



19th and 20th centuries and to emphasize the changes and inevitable choices made
within the community or individually. Its application is not new in Jewish studies,
but has been used already several times in studies on changes in consciousness
and behaviour in Western Europe or changes in the Jewish community's life in
the USA. Nevertheless, it is used now for the first time to discuss political, social,
and cultural changes among East European Jews and to describe the processes of
assimilation, acculturation, and identity change. The benefits of the use of this

concept to describe the polarity in societies or communities, is obvious: It widens
the scope of research. The anthropological distinction of "us" and "other", which
is more appropriate for explaining relationships between different groups, is quite
often used in historical contexts and works as well, usually in the analysis of
relationship between the dominant majority group of a given society and the Jewish
community regarded as an almost archetypical minority group. The notion of
"us"/"other" or "majority"/"minority", however, is hardly applicable to the

relationship between Jewish and non-Jewish communities in Eastern Europe, because

— due to different cultural and historical processes — there are as many similarities as

differences with Western Europe at the same time. Therefore, the studies
published in this book focus on "insiders" and "outsiders" that denote the much
more complex aspect of inclusion and exclusion.

In his preface Reflection on Insiders and Outsiders: A General Introduction (pp. 1-14),
Steven E. Ashheim describes "outsiders" as a group or individual, who has one
reason or another not to abide by the rules set up by the majority society, which
guarantee the existence of a given social and cultural system. Respectively, "insiders"

are considered those who hold opposite views, based on social assimilation.
These "insiders" always accounted for the majority. Therefore, it is the "insiders"
who define the relationship with the "outsiders" and determine the attitude toward
them, based on those social interaction schemes, which were more comfortable for
the "insiders". This "outsider"/"insider" model sounds provocative, because modern

Jewish "outsiderdom" provides us with many unexplored research areas. It
creates a better understanding of attitudes and changes of groups and individuals,
representing the transformation of self-identification and self-consciousness, the

relationship between those who belong to the majority and those who dared to
break out and, thus, a better understanding of stereotypes which arise from this
distinction and the definition of "normal" and "abnormal" etc. Another likewise

provocative question raised in these selected works is the definition of "insiders"
and "outsiders" in Jewish context, when there is no Jewish community existing or
its role being undermined. Thus, the authors were given the opportunity to review

existing historiography and rethink its conclusions, which once were considered as

carved in stone. In that sense, the articles make an important contribution to the

attempt to understand not only the narrower East European spectrum of choices

Jewish people had or dilemmas they solved, but they also enrich the knowledge of
socio-cultural processes in Europe as a whole which shaped modern Jewry.

Despite the effort to present various aspects of modern Jewry in Eastern

Europe (Romania, Czechoslovakia, Poland, Lithuania, and Ukraine), the editors did

not evade the dominant trend in today's historiography, which is paying greater
attention to the different periods ofJewish history and culture in Poland. This leads

87



to a disproportionate and not always adequate interpretation of the history of East

European Jewry. The reason for that is quite obvious: the uniqueness of the Polish
Jewish community at the turn of 19th and 20th centuries did not require further

arguments. The richness of political, social, and cultural life in all its diversity and,
finally, the abundance of the community, denote not only an abundance of primary
sources providing a great variety of research material, but inspire the scholar's interests

as well. Not to mention the fact that after Second World War Jewish studies in
Poland recovered quite quickly and their achievements are better known today. In
Lithuania, however — and similarly in other post-soviet countries, too — it is very
few decades only that research on the once famous local Jewish community developed

focussing almost exclusively on Holocaust and interwar Lithuania and neglecting

all other parts of Jewish history. It took a long time that scholars from abroad

began to explore other areas in Lithuanian Jewish history as well. Nevertheless, the
fact that the authors of the articles published in this book give preference to topics
of Polish Jewry actually reflects the current state of research, where Polish Jewish
history and culture stand for East European Jewry in general, and the 19th c. and/or
first decades of the 20th c. are studied by contrasting the experiences of West European

Jewry and the (Polish) Jewish community in the Russian Empire.
The articles are arranged according to three main topics: I Culture (largest part);

II Acculturation, Assimilation Processes, and the Changes of Identity, and III Political

Activities of Jews in East European societies. Part IV contains case studies of
two East European cities that were unique in importance to local Jewry: Vilnius (in
Lithuania) and Czernowitz (nowadays in Ukraine). In the course of their history,
both cities belonged to several countries, and more than once their citizens had to
adjust to different political and socio-cultural situations which, in turn, largely
contributed to the formation of their complex, but unique identity. In addition to that,
the Jewish communities in both cities had (and still have) special meaning. Not
without reason, both cities were symbolically called Jerusalem and, thus, accredited
certain metaphysical and moral value expressed and conveyed through the way of
life thet' conducted: Vilnius as Yerusholayim d'Eite (Lithuanian J erusalem) and
Czernowitz as Jerusalem of the Austrian Bukovina. Because of its significance and esteem
at the beginning of 20th c. David Rechter (A Jewish El Dorado? Myth and Politics in

Habsbutg Cyernoivit^ pp. 207-220) describes Czernowitz as Jewish El Dorado or "paradise

of the Jews". Similarly, Mordechai Zalkin in his Wiho/ Vilniusj I dine: Whose City
is it anyway? (pp. 221-230) emphasizes Vilnius' multicultural character that shaped
the symbolic meaning of its name. And in order to express the city's multicultural
character and diversity he intentionally uses the different names, by which Vilnius
was called: Wilno/X 'ilnius/Vilne (omitting, however, one more segment of the city
that is the Byelorussian/Russian Vil'na). Both authors seek also to explain the
contexts that led to the formation of the narratives which secured the uniqueness, if not
exclusivity, of Vilnius and Czernowitz. Analysing, at the same time, the historical
and cultural situation reflected in this kind of narrative and taking into account the

understanding of local Jewry's self-identification and its place among other ethnic
communities, Rechter and Zalkin, both come to the very similar conclusion that in
multicultural cities like Vilnius and Czernowitz, Jewish communities were no less

"insiders" than other ethnic groups of the same cities.

88



Aspects of cultural and inter-cultural relations are further discussed in the first
part of the book based on a variety of source material (fiction, autobiographies,
stories of local character etc.). It would go, however, beyond the scope of this
review to discuss all that in detail. But mention should be made of Jonathan
Frenkel's very provocative article The 'Non —Jewish Jews' Revisited: Solghenitsyn and the

Issue ofNational Guilt (pp. 166-187), which, on account of Solzhenitsyn's Dvesti let

vmeste (Two hundredyears together), analyses the delicate choice of identity and problems

related to its recognition as well as to the definition of the specificity of
"Non-Jewish Jews", which is common in historiography. Frenkel provides an in
depth study of identity change of a number of famous scholars, cultural and political

leaders ofJewish origin at the turn of the 19th and 20th centuries, which
eventually led them to negate their Jewishness. At the end, Frenkel asks, whether they
really became, and were, "outsiders" (and if so, to what extent), and what, then, is
the nature of this "outsiderdom" in historical perspective?

To sum up: All authors present well-grounded conclusions with regard to the

specific problems they analyse and suggest that by using a methodological approach
like that of "outsiders" and "insiders" it is possible to widen the scope of research

on identity change and provide a fresh look at conflicts possibly based on individual
choices, their context, and consequences. Thus, the articles of this book, each in
their way, convincingly prove the viability and multi-functionality of this methodological

approach in research on Modern East European Jewish culture and history.

Vilnius Jurgita Siauciûnaitè-Verbickienè

Engel-Braunschmidt, Annelore & Eckhard Hübner (eds.): Jüdische Welten

in Osteuropa, Frankfurt am Main / Berlin / Bern / Bruxelles / New York /
Oxford / Wien: Peter Lang Verlag 2005 (— Kieler Werkstücke Reihe F: Beiträge
zur osteuropäischen Geschichte Bd. 8), 249 S., 4 Abb, ISBN 978-3-631-52378-0.

Jüdische Geschichte und Kultur im östlichen Europa sind in den letzten zwei
Jahrzehnten verstärkt in den Focus des wissenschaftlichen Interesses gerückt.
Wissenschaftler der unterschiedlichen Disziplinen haben sich dem Gegenstand aus jeweils
unterschiedlicher Perspektive genähert. Am wichtigsten waren sicher die Arbeiten
aus dem Bereich der Jüdischen Studien.

Aber vor allem nach 1990 wandten sich auch die Experten der osteuropäischen
Regionalwissenschaften, besonders Osteuropahistoriker oder Kulturwissenschaftler
der unterschiedlichen tangierten Literaturen dem komplexen Themenfeld zu. Die
verschiedenen Disziplinen arbeiten auf der Grundlage eines je eigenen Expertenwissens,

sowohl was die Kenntnis der Quellensprachen, als auch was die historischen

Kontexte angeht, in welche die Ereignisse und Phänomene eingeordnet werden

können. Während die jüdischen Studien in der Regel die jahrhundertealte
Exilerfahrung des jüdischen Volkes ebenso mitdenken, wie die zahlreichen hebräischen
Texte und religiösen Grundlagen der jüdischen Geschichte in der Moderne, so
behalten z.B. die Osteuropahistoriker häufig die Erfahrung der anderen nationalen,
religiösen oder kulturellen Gruppierungen unter den Bedingungen der imperialen
Vergangenheit des östlichen Europas als Vergleichsgrösse bei der Interpretation der

89



die Juden betreffenden Quellen im Blick. Die unterschiedlichen Disziplinen, die alle

zu den sogenannten Kleinen Fächern zählen und Gefahr laufen, als Nischen margi-
nalisiert zu werden, haben einander viel mitzuteilen. Gemeinsam kann es gelingen,
die Komplexität der jüdischen Erfahrung im östlichen Europa zu erhellen. Die
Durchlässigkeit und die gegenseitige Rezeption der Disziplinen zu befördern, ist
also eine wichtige Aufgabe für die Wissenschaftler, die sich mit der Geschichte und
Kultur der osteuropäischen Judenheiten beschäftigen.

Der hier zu besprechende Sammelband „Jüdische Welten in Osteuropa" kann
als Beitrag aus der Perspektive der Experten der Region Osteuropa gelesen werden.
Er ist das Ergebnis einer Ringvorlesung mit dem Titel „Jüdische (Lebens)welten",
die im Wintersemester 2003/4 an der Christian-Albrechts-Universität Kiel veranstaltet

wurde. Der Sammelband vereinigt Vorträge von Osteuropahistorikern und

von Slavisten oder Experten für andere Literaturen.
Die Texte der Osteuropa-Historiker betreffen zum Teil grundsätzliche Fragen,

wie der Beitrag von Frank Golczewski, der das Thema der Ringvorlesung generell
in Frage stellt. Golczewski kritisiert den Begriff Shted als Mythos und betont die

Heterogenität der jüdischen Lebenswelten, sowie den Konstruktionscharakter der

einschlägigen Quellen. Das entspricht der modernen Forschung zum Shteti, zu der
sowohl die jiddische Literaturwissenschaft als auch die jüdische Geschichtsschreibung

beigetragen haben.
Andere Artikel befassen sich mit speziellen Aspekten der jüdischen Geschichte

im östlichen Europa, wie z.B. die Lokalstudien zu den jüdischen Gemeinden von
Riga (Svetlana Bogojavlenska) oder Zagreb (Ludwig Steindorff). Jan Kusbers Analyse

der rechtlichen Grundlagen der Ausgrenzung von Juden im späten Zarenreich
stellt eine wichtige Grundlage für die Kontextualisierung der jüdischen Erfahrung
dar, und ist solcherart vergleichbar mit dem mittlerweile fast klassisch zu nennenden
Artikel von Manfred Hildermeier „Zur jüdischen Frage im Zarenreich" von 1984.

Dieser Text zeigte bereits in den 1980ern, welchen Beitrag die osteuropäische
Geschichte zur Erforschung der jüdischen Geschichte im östlichen Europa leisten kann.

Die Aufsätze zu den „Literarischen Verarbeitungen ostjüdischer Existenz"
orientieren sich an einzelnen Autoren, wie Lev Lune (Annelore Engel-Braunschmidt)

oder Isaak Babel (Tomma Schröder), am Motiv des Prager Golem (Norbert

Nübler), an der Region der Bukowina oder am „jüdisch-amerikanischen
Roman" (Konrad Gross).

Die historischen und literaturwissenschaftlichen Fallstudien sind sehr verdienstvoll

und hellsichtig. Häufig unterbleibt aber der interdisziplinäre Brückenschlag, der
die unterschiedlichen Perspektiven auf die Geschichte und Kultur im östlichen

Europa wirklich voran bringen würde. Zum Teil hat es den Anschein, als ob die
hier vertreten Disziplinen einander nicht vollständig gegenseitig rezipieren würden.
Obwohl z.B. Golczewski an prominenter Stelle auf die Wechselseitigkeit der
jüdischen und der nicht-jüdischen Erfahrung verweist, suggeriert Konrad Gross entgegen

aller neueren Forschungen zum Shteti, dass es sich bei diesen um „hermetisch
von der übrigen Welt abgeschlossene Areale" gehandelt habe. (S. 233)

Die modernen jüdischen Studien und ihre Erkenntnisse werden nicht in allen
Texten hinreichend zu Grunde gelegt. Ein Beitrag aus der Feder eines Experten
aus den Jüdischen Studien fehlt völlig. Die Grenzgängerin zwischen den Welten

90



Osteuropäische Geschichte und Jüdische Studien, die tatsächlich eine Brücke
zwischen den Disziplinen schlägt, ist Verena Dohm mit ihrer wichtigen Analyse
der jüdischen Gemeinde. Ihre Arbeit über eines der zentralen Themen der
jüdischen Geschichte im östlichen Europa kann beispielhaft zeigen, wie sehr sich die
unterschiedlichen Perspektiven befruchten können, wenn die jeweils andere Sicht
auf die Dinge wahr- und ernstgenommen wird.

Bonn Anke Hilbrenner

HÜNEFELD, Kerstin: Imäm Yahyä Hamid ad-Din und die Juden in Sana a (1904-
1948). Die Dimension von Sehnty (Dhimma) in den Dokumenten der Sammlung des SLabbi

Sälim b. Sa'id al-Gamal.\ Berlin: Klaus Schwarz Verlag 2010 Studies on Modern
Yemen, Bd. 9), 170 S, ISBN 978-3-87997-369-9.

Im Mittelpunkt dieser als Magisterarbeit vorgelegten Arbeit stehen drei Fallbeispiele

aus den 1930er und 1940er Jahren, anhand derer Kerstin Hünefeld Vfn)
Institution und Wirkweise der Dhimma, des Reglements für das Lebens der Juden
als „Schutzbefohlene" im Jemen unter Imam Yahyä Hamid ad-DIn untersucht.
Dokumentiert sind sie in Arabisch geschriebenen Schriftstücken der Sammlung
R. Sälim b. Sa'Id al-Gamals / Shalom Gamliels 1907-2001), die hier erstmals einer

genauen Analyse unterzogen und im Anschluss an die Untersuchung sowohl als

Facsimile als auch in Transliteration und vollständiger deutscher Übersetzung
abgedruckt werden (S. 147-172). Ihr Gegenstand ist zum einen die Einforderung
des Rechtsschutzes des Imams für einen aufgrund falscher Beschuldigung durch
einen Juden inhaftierten Rabbiner (S. 112-125), zum anderen die Zwangskonversion

eines jüdischen Jungen und deren Rückgängigmachung durch den Imam (S.

126-135) und schliesslich den Übertritt einer Jüdin zum Islam und deren Heirat
mit einem Soldaten (S. 135-142). Dabei begnügt sich Vfn nicht mit der Analyse
der Dokumente, sondern ordnet die drei Fälle zugleich in den Gesamtzusammenhang

der Geschichte der Juden im Jemen und der ihr Leben bestimmenden
rechtlichen Regelungen ein. Der Bogen wird dazu weit gespannt; er reicht vom
Überblick über die Geschichte der Juden im Jemen und die Entwicklung ihres
Rechtsstatus von den Anfängen bis ins 20. Jh. (S. 16-73) und ihr Leben unter
Imam Yahyä (S. 74-94), den „viele jüdische Jemeniten als 'gerechten' und
'judenfreundlichen' Herrscher erinnern" (S. 9), und bis hin zur Biographie R. Gamliels
und seinem Archiv, aus dem die untersuchten Dokumente genommen sind (S.95-
111). Dank dieser Kontextualisierung gelingt es Vfn, die behandelten Fälle nicht
nur zeit- und rechtsgescbichtlich zu verorten, sondern über sie hinaus zugleich
wesentliche Einblicke in die rechtlichen Verhältnisse ebenso wie vor allem das

soziale Leben der Juden im Jemen vor ihrer Emigration nach Israel zu vermitteln,
das ein Leben zwischen „Schutz und Sicherheit" einerseits und gleichzeitiger
rechtlicher und gesellschaftlicher „Unterordnung und Diskriminierung" andererseits

war, wie es im Klappentext des Buches heisst.

Tübingen Stefan Schreiner

91



TheSING, CHRISTINA: Feminism kosher. Frauen erobern das amerikanische Judentum,

Sulzbach/Taunus: Ulrike Helmer Verlag 2011, 384 S, ISBN 978-3-89741-315-3.

Seit der Schoa bilden Nordamerika und Israel die Heimat einer überwiegenden
Mehrheit der Jüdinnen und Juden. Wer beobachten möchte, wie sich feministische
Forderungen im zeitgenössischen Judentum manifestieren, wird den Blick deshalb
auf eines dieser beiden Zentren richten. Die Judaistin Christina Thesing betrachtet
in ihrer deutschsprachigen Untersuchung „Feminism kosher" die Hauptströmungen

der USA: die Orthodoxie — dabei konzentriert sie sich auf das modern-orthodoxe

Judentum -, das Reformjudentum, das konservative und das rekonstruktionis-
tische Judentum (^constructionist Judaism). Ihr Ziel ist es, einen „Ist-Zustand> des

amerikanischen Judentums und sein Verhältnis zu den Frauen" zu skizzieren
(S. 18). Dazu wählt sie drei thematische Schwerpunkte aus, welchen sie einen
historischen Überblick zu den vier Strömungen und zur Entwicklung des Feminismus in
den USA voranstellt.

Einen Themenschwerpunkt legt die Autorin auf den Zugang zu religiösen Ämtern.

Sie zeigt auf, wie die Forderung nach einem aktiveren Einbezug der Frau in
allen vier Bewegungen polarisiert. Deutlich wird, wie schwierig sich die Praxis, etwa
die berufliche Laufbahn einer Rabbinerin, selbst dann noch gestaltet, nachdem, wie
im Reformjudentum sowie im konservativen und rekonstruktionistischen Judentum,

längst entsprechende strukturelle Voraussetzungen geschaffen worden sind.

Als ernüchternd wertet die Autorin die Ergebnisse ihrer Textanalyse neuerer
Gebetbücher. Das 2005 erstmals erschienene orthodoxe Frauensiddur „Ohel
Sarah" beispielsweise enthalte zwar frauenspezifische Gebete wie etwa Alternativen
zum nach dem Tod eines Elternteils traditionell von Söhnen gesprochenen Kad-
disch, doch andere Texte, etwa ein Gebet für den Besuch der Mikwe oder eines zur
Markierung des Beginns oder Endes der Nidda-Zeit, vermisst die Autorin. „Ohel
Sarah" sei, so Thesing, „ein Siddur von Männern für Frauen. Die Herausgeber
präsentieren dabei, was ihrer Meinung nach gut und richtig für Frauen ist"
(S.151). In Gebetbüchern des Reformjudentums macht sie eine seit den siebziger
Jahren des 20. Jahrhunderts zunehmende Sensibilisierung für geschlechtsneutrale
Formulierungen und für die Bedeutung biblischer Frauenfiguren im Gebet aus. Das

Hinzufügen der Matriarchinnen zum Beispiel trage dazu bei, Frauen sichtbarer zu
machen. Ein Fragezeichen setzt die Autorin hingegen bei der Verbreitung dieser
Gebetbücher: „Die <gender sensitive) Versionen haben die regulären Siddurim
ergänzt, nie jedoch ersetzt" (S. 204).

Den dritten thematischen Schwerpunkt widmet Christina Thesing neuen oder

abgewandelten „Life Cycle"-Ritualen, die sie in allen vier Strömungen beobachtet.

Allerdings seien diese von einem imitierenden Charakter geprägt, weshalb der weibliche

Aspekt zu kurz komme.
Der Untertitel von Thesings Monografie — „Frauen erobern das amerikanische

Judentum" - suggeriert eine Erfolgsgeschichte. Doch die Autorin zeichnet ein diffe-
renzierteres Bild, ohne dabei das Erreichte herabzusetzen: „(...) Frauen sind wesentlich

präsenter als vor dem Feminismus, auch ihr Einfluss auf Strukturen,
Gottesdienst, Liturgie und Ritual ist gestiegen. Doch zu behaupten, das amerikanische

Judentum sei im wahren Wortsinn feminin geworden, würde zu weit gehen", fasst
sie die Ergebnisse ihrer Studie, mit der sie an der Goethe-Universität Frankfurt

92



promovierte, zusammen (S. 309). Zwar haben sich alle von Thesing untersuchten

Bewegungen mit der Forderung nach mehr Einbezug der Frau auseinandergesetzt,
und diese Entwicklung hat zu einer ganzen Reihe von Veränderungen geführt. Aus
feministischer Sicht gibt es aber, wie die Autorin anschaulich aufzuzeigen vermag,
im amerikanischen Judentum noch viel zu erobern.

Basel 1 'alêne Rhein

Heilman, C. Samuel & M. Menachem Friedmann: The Rebbe, The Life and

Afterlife of Menache?n Mendel Schneerson, Princeton / Oxford: Princeton University
Press 2010, 329 S, ISBN 978-0-691-13888-6.

Das Buch ist ein Versuch, eine kritische Würdigung der JfaBaD-Bewegang (HaBaD
ist Akronym für Hokhma [Weisheit], Bina [Einsicht], Da'at [Kenntnis, Wissen])
vorzustellen, die mit Schneur Salman von Ljadi (1745-1813) ihren Anfang nahm und in
Menachem Mendel Schneerson (1902-1994) ihren vorläufig letzten Höhepunkt
erreicht hat. Im Besonderen sind die Ausführungen dem Leben und Nachleben des

letzten Repräsentanten dieser chassidischen Richtung gewidmet, der selbst kinderlos,

keinen Nachfolger bestellt hat. Die bis zur Stunde weltweit agierende HaBaD-

Bewegung ist eine der wirkmächtigsten messianisch- missionarisch ausgerichteten
Gruppierungen innerhalb des Judentums der letzten 100 Jahre.

In ihrer Einleitung beschreiben die beiden Religionswissenschaftler und Soziologen,

Samuel Heiman und Menachem Friedman, die Absicht ihrer Untersuchung:
Es geht um die Darstellung der messianischen Dimension der Bewegung, die mit
Shalom Dov Ber Schneerson (1860-1920) in den Mittelpunkt gestellt, durch Yosef
Yitzchak (1880-1950) öffendich wurde, und dem 7. Rabbi in der Reihe der HaBaD-

Bewegung, Menachem Mendel Schneerson (1902-1994), dem Schwiegersohn und
Cousin von Yosef Yitzchak, ihren Höhepunkt erreichte. Menachem Mendel
verstand sich als einer, der im Auftrag seiner Vorfahren (besonderes von Yosef
Yitzchak, bei dessen Grab er fast täglich betete) seine Mission erfüllte Dieser aktive
Messianismus, so die Autoren „war in vieler Hinsicht eine Antwort auf die
ausserordentlichen Ereignisse der letzten 150 Jahre jüdischer Geschichte." (S. XV) Und
bis heute sind die Gesandten der Bewegung (seluhim) davon überzeugt, dass ihre
missionarischen Anstrengungen vorerst eine „mystische Transformation des Judentums"

bewirken, des weiteren aber „diese mystische Wirkung" auch für die ganze
Welt von Bedeutung ist, da sie „allgemeine Erlösung" vorbereitet, indem sie das

Kommen des Messias beschleunigt. Noch zu Lebzeiten Menachem Mendels kamen
viele Anhänger der Bewegung zur Überzeugung, dass er selbst der „inkarnierte
Erlöser — Messias" sei. Sein Tod (am 12. Juni 1994 / 03. Tammuz 5754) war aber
ein abrupter Einbruch der Messiashoffnungen, die aber schöpferisch umgewandelt
wurden, so dass die Bewegung innerhalb des Judentums bis zur Stunde unvermindert

Einfluss ausübt und weltweit expandiert. Jehuda Rrinsky, Schüler von Menachem

Mendel und heute einer der einflussreichsten Senioren der Lubawitscher
Chassidim, meinte in einem Interview (2009): „Wir wissen, dass der Messias ein
Mensch ist, der unter uns lebt. Er ist auch heute irgendwo in der Welt. Ich weiss

nicht, wer der Messias ist... Aber wenn wir über einen Kandidaten sprechen, dann

93



war der Lubawitscher sicher einer, der am besten dafür geeignet war." (S. 278) Und
auf die Frage, ob er, nach dem Ableben seines Lehrers, noch an seine Messianität
glaube, erwähnte er einige rabbinische Kommentatoren, die die Möglichkeit erwägen,

dass der Messias von den Toten wieder zu den Lebenden zurück kommen
werde. Er gab aber keine Antwort, ob diese Aussagen auf Rabbi Schneesohn zuträfen.

— Die beiden Autoren versuchen in diesem Buch die Geschichte des „letzten
Lubawitschers" zu erzählen und den Entwicklungsprozess seiner messianischen

Aussagen nachzuzeichnen. Darüber hinaus beschreiben sie die grosse Dramatik —

bis hin zur Tragik, die durch Menachem Mendel initiiert wurde: die hohen
Erwartungen, die globale Aufmerksamkeit, und die weltumspannende Mission und den
Tod des Messiasanwärters, der die Prophezeiungen und Erwartungen — die Erlösung

— selbst nicht zur Erfüllung bringen konnte.
Das 1. Kapitel „Farbrengen: The Gathering of the Emissaries" (S. 1-29) ist

den Gesandten (seluhim) gewidmet, die bis zur Stunde im Auftrag von Rabbi
Menachem Mendel Schneerson, innerhalb des Judentums, missionieren. Diese
Gesandten haben seit dem Weggehen des „Messias" keine physische Mitte mehr,
sondern nur noch sich selbst und ihre innere Beziehung zu ihm. „The farbrengen
took on a new meaning... a time to recall and somehow reanimate the presence
of the Rebbe." (12) Das Kapitel beschreibt das, was geschieht, wenn die seluhim

zu ihren regelmässigen Treffen (in New York, Crown Fleigths, Brooklyn, 770
Eastern Parkway) zusammenkommen („das Wiederbeleben des Andenkens an
den Lubawitscher Rebben bei seinem Grab (tsiyen-tomb)" (S. 15), „durch Video
Aufzeichnungen aus seinen letzten Lebensjahren... die Stimmen jener, die in der

Vergangenheit mit dem Rebbe sangen und beteten und derer beim gegenwärtigen
Treffen Anwesenden konnte man nicht mehr unterscheiden" (S. 25). Und es

beschäftigt sich mit dem Wesen ihrer Aktivitäten, „den Messias zu verkünden
und die Erlösung zu versprechen" (S. 28). Das alles aber kann nicht verstanden
werden, ohne ein gewisses Verständnis für den Mann, der sie aussandte, und der
sie auch nach seinem Tod immer zu inspirieren vermag (S. 48). So sind Kapitel 2-
4 (S. 29-129) dem Leben Menachem Mendels gewidmet, über den sein

Schwiegervater, Josef Yitzchak meinte: „By the seventh generation in the Chabad

dynasty the Messiah would be brought." (S. 48)
Menachem Mendel wurde 1902 in Nikolaev/Ukraine geboren, er durchlief eine

moderne Cheder-Ausbildung (heder metuqqan — verbesserter Cheder), in dem auch

Mathematik, Literatur und moderne Sprachen unterrichtet wurden. Er heiratete
Moussia Schneerson in Warschau (1928). Danach absolvierte er Studien als Gasthörer

in Berlin (Flildesheimer Seminar) und ab 1933 bis 1938 in Paris (Mathematik,
und technische Studien). Dort wurde ihm auch seine Berufung zum Rabbiner von
Lubawitsch bewusst, und es folgte die Rückkehr zu einer traditionell jüdischen
Lebensweise im Kontext der HaBaD-Bewegung. 1941 gelang dem Paar die Flucht
nach New York. Kapitel 5 „From survival to Uforatzto [du sollst aufbrechen!]" (S.

130-162) erzählt die abenteuerliche Flucht und seinen inneren Kampf, da er, im
Gegensatz zu vielen anderen, überlebt hatte. „He and Moussia were now in a place
they never expected to be... What was the meaning of his survival?" (S. 138). Er
beschäftigte mit theologischen Fragen (Messiasidee - Neubelebung des Judentums),
seiner „persönliche Intention", „die messianische Erlösung nun aktiv voranzutrei-

94



ben" (S. 143), nachdem er als der 7. Lubawitscher Rebbe eingesetzt worden war
(1951). Schliesslich wird in diesem Kapitel auch der Beginn der Mission der HaBaD-

Bewegung (1958) und deren Zielgruppe reflektiert, „the year of Uforlzato" (155),
des Aufbruchs (S. 157). „Vor allem zu jenen, die beinahe in den Abgründen des

spirituellen Nichts versunken waren. Die Schluchim sollten jene inspirieren, ihnen
Jiddischkeit lehren. Dadurch würden sie ihre verdunkelten jüdischen Seelen erleuchten,

heilen, sie zum Toragehorsam zurückfuhren — und das Kommen des Messias

beschleunigen." (S. 162).
Im nächsten Kapitel (6) „On a mission from the Rebbe in Life" (S. 163-196)

werden verschiedene Aktivitäten von Menachem Mendel und sein Auftreten als

„public leader" vorgestellt. Im Mittelpunkt stand (und steht) die Absicht, messiani-
sche Begeisterung unter dem Juden von heute in all ihren Lebensbereichen zu
erwecken z. B.: durch die Gründung von HaBaD-Zentten am „Campus der Brandeis

University, in Kasernen, im Businesscenter von Hongkong... usw." (S. 171f),
„Frauen in die Missionsaktivitäten mit einzubeziehen" (S. 177), „Chanukkaleuchter
in Weltstädten öffentlich zu positionieren" (S. 181) oder die Kampagne „Do a

Mitzwa: Put on a Pair of Tefillin" (S. 184) zu starten. Dadurch wäre es möglich „the
cosmic balance of the world" zu beeinflussen. Auch der Sieg des Sechs Tage Kriegs
(1967) wurde von Menachem Mendel, dem vormaligen Gegner des Zionismus, im
Geiste von HaBaD gedeutet: „ Demnach war es ein lubawitsch-jüdischer Sieg, ein

Wunder, das auf der Observanz von Mitzwot beruht" (S. 189). Die Demokratisierung

des Torastudiums wurde vorangetrieben (durch billige Verlags-,
Computerprogramme, durch den Einsatz von Massenmedien...), um den durch den Holocaust
erlittenen Verlust an Gelehrten entgegenzuwirken (S. 193). Das vorletzte Kapitel
„From Resurrection to Death: We want Moshiach Now" (S. 197-247) zeichnet die

hyperaktive Messiaskampagne im letzten Viertel des zwanzigsten Jahrhunderts nach
und versucht, die Stellung Menachem Mendels unter seinen Anhängern zu orten:
Er, der die Ereignisse der Geschichte beeinflussen und das Kommen des Messias

beschleunigen kann — Ist er nicht gar selbst der Erwartete? Das Kapitel endet mit
dem „messianischen Unvermögen" von Menachem Mendel, seinem Schlaganfall,
der ihm die letzten zwei Jahre seines Lebens die Sprache raubte, und seinem Tod.
Dieser löste Schock und Fassungslosigkeit aus, aber auch einen Neuaufbruch „er
bedeutete, sie würden nun den Willen des Rebbe intuitiv und imaginativ zu erfassen

versuchen, und seine Botschaft immer mehr verinnerlichen und zu ihrem Eigentum
machen. Damit würden sie dasselbe tun, was er selbst getan hat: die messianische

Botschaft, die er von seinen Vorläufern empfangen hat, weiter zu tragen und zu
kanalisieren. In der Tat, der Rebbe wurde von der Welt weggenommen, aber er hat
nicht sein Volk verlassen, noch würden sie ihn verlassen. So wie er im Auftrage
seines Rebbe nach dessen Tod weiter gegangen ist, so würden auch sie nach seinem

Weggang in seinem Auftrag weitergehen, bis der Erlöser kommt oder wiederkehrt."
(S. 247) Das 8. Kapitel „On a Mission from the Rebbe to His Afterlife" (S. 248-279)
wendet sich der HaBaD-Bewegung von heute zu, in deren Mittelpunkt immer noch
der missionarische Auftrag ihres Meisters steht: jüdische Mission von Juden, um
dadurch kosmische Harmonie zu bewirken und die Erlösung, das Kommen
(Wiederkommen) des Messias vorzubereiten, ja sogar zu beschleunigen Zudem stellt

95



dieses Kapitel kritische Fragen an die Bewegung und an ihre Mission, die ja nun „in
the Rebbes afterllife" ihren inspirierenden Ausgangspunkt hat.

Jüdische Geschichte ist gepflastert mit messianischen Versuchen und
Enttäuschungen. Wieder einmal musste die machtvolle Überzeugung, dass der Erlöser in
Kürze erscheinen würde, dem Warten und der Enttäuschung dem Platz einräumen.

„Aber gerade dies hat viele seluhim zur Überzeugung geführt, dass die
Arbeit für die Erlösung nicht aufgegeben werden dürfe, auch wenn das Ende nicht
unmittelbar bevorsteht.

Das Buch vermittelt dem Leser eine Vielzahl von Eindrücken und Einsichten in
die Entstehung der Bewegung, ihren Absichten, den Aktivitäten und ihrer
dramatisch/tragischen Geschichte. Es scheint manchmal, dass die Autoren zwischen

Bewunderung und Kritik hin und her gerissen sind. Besonders die Beschreibung
von Menachem Mendel von Lubawitsch ist zuweilen einer Hagiographie sehr nahe,
andererseits wird mit Sorge über die Art und Weise der Missionierung und über die

Zukunft der Bewegung nachgedacht, die ja von einem Rebbe geleitet wird, der nicht
mehr unter den Lebenden weilt. Es ist offensichtlich: das umfassende Buch über die

T/öfkD-Bewegung steht noch aus. Aber vielleicht bedarf es noch einer oder zwei
Generationen, bis überhaupt ein klares Urteil über diese missionarisch-messianische

Bewegung innerhalb des Judentums geschrieben werden kann. Das Buch ist ein
lesenswerter Versuch, das zu vielen Fragen anregt, aber wenig Antworten gibt.

Wien Bernhard Dolna

GÜRLER, TÜLAY: Jude sein in der Türkei. Erinnerungen des Ehrenvorsitzenden der

Jüdischen Gemeinde der Türkei Bensiyon Pinto, herausgegeben von Richard
Wittmann, übersetzt von Sabine & Vedat Çorlu, Würzburg: Ergon Verlag 2010
Istanbuler Texte und Studien, Bd. 23), XVIII+421 S., ISBN 978-3-89913-794-1.

Wie Titel und Untertitel des Buches anzeigen, enthält es die Erinnerungen Bensiyon
Pintos, der — 1936 in Çighane, Istanbul, als Spross einer sefardischen, Ladino
sprechenden Familie geboren, die ihre Wurzeln auf der Iberischen Halbinsel hat - seit
den 1950er Jahren über mehrere Jahrzehnte in vielfältiger Weise in und für die

Jüdische Gemeinde, freilich nicht nur Istanbuls, tätig gewesen ist, darunter von
1989 bis 2003 als deren Präsident und seither als deren Ehrenvorsitzender.
Aufgeschrieben hat die Erinnerungen Tülay Gürler, die „Leiterin der Abteilung für Türkische

Sprache und Literatur der Jüdischen Privatschule Ulus" (S. XV), Unter dem
Motto „Ich musste einfach davon erzählen" (S. X), schilderte Pinto der Verfasserin
seine Lebensgeschichte, die sie dann in die literarische Form gebracht hat, in der sie

jetzt vorliegen, wobei der Übergang zwischen Biographie und Autobiographie fliessend

ist. Wie der Herausgeber dazu in seinem Vorwort schreibt (S. VII-XIII), ist
diese Art Selbstzeugnis „eine für die Türkei typische Sonderform" der Memoirenliteratur,

die bei türkischen Leserinnen und Lesern sehr beliebt ist. Auch Pintos
Erinnerungen haben seit der Erstauflage 2008 bereits acht Neuauflagen erlebt.

Wenn Pintos Erinnerungen m. W. auch die erste Bio-/Autobiographie eines

Juden in der Türkei sind, die in deutscher Sprache vorliegt, so sind sie im
türkischen Kontext gleichwohl nicht singulär, wie Herausgeber betont (S. VHIf).

96



Dennoch sind anderen derartigen Selbstzeugnissen gegenüber insofern besonders,

als sie über die Schilderung persönlich-privater Erlebnisse weit hinausgehen.
Vielmehr bündelt hier, einem Brennglas gleich, die Lebensgeschichte des einen,
zugegebenermassen offiziellen Repräsentanten, die Lebensgeschichte der ganzen
jüdischen Gemeinschaft in der Türkei im 20. Jh. Neben den privaten Erinnerungen

sind es denn auch immer wieder die gewichtigen, oft dramatischen geschichtlichen

Ereignisse und politischen, innen- und aussenpolitischen Entwicklungen
seit den 1920er Jahren bis heute, von den Zwangsumsiedlungen aus Thrakien
1934 über die Zwangsmassnahmen und Diskriminierungen der 1940er und
1950er Jahre bis zu den Attentaten auf jüdische Einrichtungen in den letzten
Jahren, die im Mittelpunkt der Erzählung stehen. Allenthalben wird die jüdische
Geschichte bzw. die Geschichte der jüdischen Gemeinschaft in der Türkei dabei
nicht nur im Kontext der türkischen Geschichte dargestellt, sondern als deren

integraler Bestandteil betrachtet.
Als Adressaten hat Pinto bei allem, was er erzählt, zunächst einmal, neben der

eigenen Gemeinschaft, der er angehört, die türkisch-muslimische Mehrheitsgesellschaft

im Blick. Gleichwohl erzählt er nicht aus der Perspektive eines Angehörigen
einer Minderheit. Wenn er auch, wie er durchaus einräumt, einer „religiösen
Minderheit" angehört, unterscheidet er dennoch genau; denn „zwischen den Begriffen
'Minderheit' und 'religiöse Minderheit' besteht ein sehr grosser und wichtiger
Unterschied" (S. 173). Und im selben Atemzug insistiert er daher darauf: „Niemand
muss wissen, was für einer Religion man angehört. Religionsbezeichnungen haben
noch nie eine positive Wirkung auf Menschen unterschiedlicher Weltanschauung
gehabt. Religionsbezeichnungen erden immer weniger verwendet, um einen Glauben

zu bezeichnen, sondern um jemanden 'anders' zu machen" (ebenda). Dennoch
unterdrückt er seine Identität, seine religiöse Identität zumal, an keiner Stelle. Auf
die Frage: Wer bin ich? antwortet er am Schluss seiner Erzählung geradezu
programmatisch (und aus dieser Perspektive wollen und müssen seine Erinnerungen
letztlich gelesen werden): „Ich bin ein Mann, der sein Vaterland so sehr liebt wie
sein eigenes Leben und darauf brennt, ihm in irgendeiner Form einen Dienst zu
erweisen, durch und durch ein Türke", und ergänzt (in folgender Reihenfolge): „Ich
bin ein Vater. Ein Grossvater. Ein Ehemann. Ein Bruder. Ein Freund. Ein
Ehrenvorsitzender. Ein Türke. Ein Jude. Ein Mensch" (S. 357).

In beeindruckender Offenheit und Ehrlichkeit erzählt und mit bewundernswerter

Einfühlsamkeit von Tülay Gürler aufgeschrieben und in eine literarische,

gut lesbare und mitunter poetisch anmutende Form gebracht, leisten Pintos

Erinnerungen eine ebenso willkommene wie notwendige Verstehenshilfe für das, was

Judentum, was jüdische Präsenz und jüdische Befindlichkeit, ja, was selbstbewuss-
tes Jude sein im Wandel der Geschichte des letzten Jahrhunderts in einem laizistischen

Land mit muslimischer Mehrheitsgesellschaft bedeutet. So gesehen, kann,
ja, muss man all denen nur dankbar sein, die dazu beigetragen haben, dass diese

Erinnerungen jetzt auch in deutscher Sprache zugänglich sind, den Übersetzern
und dem Herausgeber ebenso wie dem Verlag.

Tübingen Stefan Schreiner

97


	Rezensionen

