
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 68 (2012)

Artikel: Anfänge und Impulse zur Bekämpfung des Antisemitismus durch den
jüdisch-christlichen Dialog in der Schweiz

Autor: Keller, Zsolt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961590

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anfänge und Impulse zur Bekämpfung des Antisemitismus
durch den jüdisch-christlichen Dialog in der Schweiz

Von Zsolt Keller*

Der Beitrag geht auf die Entstehung des jüdisch-christlichen Dialoges in der Schweiz ein. Im
Fokus stehen die Kontexte seiner Entstehung sowie die ersten Jahre der »jüdisch-Christlichen

Arbeitsgemeinschaft« (CJA). Waren die ersten Jahre von politischen E folgen gekrönt, kam es

bald gu Diskussionen und Spannungen. Die Ausrufung des Staates Israel markiert eine Zäsur
im jüdisch-christlichen Dialog. Kontrovers gestaltete sich die Frage über die Definition des

Antisemitismus und die Abwehr desselben.

This article deals with the origin of the Jewish-Christian dialogue in Switzerland. The focus is on

the context of its origin as well as the firstpears of "Jewish-Christian Committee". Thefirstpears
saw political successes but discussions and tensions soon arose. The announcement of the state of
Israel marks a turningpoint in the Jewish-Christian dialogue. The issue of the definition of anti-
semitism and resistance led to controversy.

Der folgende Beitrag zeichnet den Kontext der Entstehungsgeschichte des

jüdisch-christlichen Dialoges in der Schweiz aus der Optik des „Schweizerischen

Israelitischen Gemeindebundes" (SIG) nach. Der 1904 gegründete
Gemeindebund war und ist nach wie vor der Dachverband sowie das politische

Sprachrohr der ihm angeschlossenen jüdischen Gemeinden in der
Schweiz. Im Laufe seiner über 100jährigen Geschichte passte er sich auch

im Kampf gegen den Antisemitismus so gut es ging den zeitgenössischen
Verhältnissen an. Die Zeit der Krise zwischen 1933 und 1945 erlebten auch

führende Exponenten des SIG als eine Zeit der Ohnmacht und Lähmung
zugleich. Die Geschäftsleitung des Gemeindebundes fürchte im Besonderen,
dass nach dem Ende des Krieges der Antisemitismus in der Schweiz
zunehmen werde. Aus diesem Grund verstärkte der SIG seine Abwehr und
schuf 1944 die „Kommission zur Bekämpfung des Antisemitismus" (auch

„Kommission A. genannt"). Ihren Mitgliedern oblag es, latenten oder viru-

* Dr. phil. et lie. sc. rel. Zsolt Keller, Seminar für Kulturwissenschaft und Euro¬

päische Ethnologie, Universität Basel, Spalenvorstadt 2, Postfach, CH-4003 Basel,

zsolt.keller@unibas.ch. — Dieser Beitrag basiert auf meiner 2011 erschienenen

Dissertation Abwehr undAufklärung. Antisemitismus in der Nachkriegszeit und der

Schweizerische Israelitische Gemeindebund, Zürich 2011. Mit dem Thema Antijudia-
mus habe ich mich in der 2006 erschienenen Studie Der Blutruf (Mt 27,25). Eine

Schweizerische Wirkungsgeschichte, Göttingen 2006, näher auseinandergesetzt.

15



lenten judenfeindlichen Regungen entgegenzutreten. Neben antisemitischen
Äusserungen im breiten gesellschaftlichen und politischen Spektrum der
Schweiz bereitete dem Gemeindebund auch die „theologische Judenfeindschaft"

grosse Sorgen. Der nach dem Zweiten Weltkrieg sich intensivierende

jüdisch-christliche Dialog bot der jüdischen Gemeinschaft die Möglichkeit

der institutionellen Zusammenarbeit im Bereich der „Abwehr und der

Aufklärung" des Antisemitismus respektive des Antijudaismus.

Ein „Kompass durch die Judenfrage"
1944 erschien eine Schrift mit dem Titel „Kompass durch die Judenfrage".
Geschrieben hatte sie der protestantische Pfarrer Walter Hoch. Fritz Blanke,
Professor für Kirchen- und Dogmengeschichte an der Universität Zürich,
verfasste ein Vorwort, in dem er die Lektüre des Werkes einer breiten
Leserschaft unter anderem mit folgenden Worten empfahl: „Zu den umstrittensten

Fragen unserer Tage zählt das Judenproblem. Die einen unter uns
begegnen dem Judentum mit kochender Feindschaft, die anderen mit
glühendem Mitgefühl, die dritten sehen mit verschränkten Armen als kühle
Zuschauer dem jüdischen Schicksal zu. [...] Wir alle bedürfen heute, wo die

Schlagworte gegen und für die Juden Trumpf sind, eines gesunden und
unbestechlichen Urteils und müssen im Kreuzfeuer der Meinungen Rede

und Antwort stehen können."1 Hochs 63 Unterkapitel umfassende Schrift
stellte mehr eine Kompilation von Zitaten aus dem Talmud sowie deren
rabbinische Deutung (versehen mit Kommentaren aus der Feder einschlägig
bekannter antisemitischer Autoren) als eine konzise Abhandlung dar. Dies
hatte auch der Zürcher Jurist David Farbstein erkannt, der die grosse
Gefahr, die von diesem Werk ausging, darin sah, dass der Leser ohne die

gründliche Kenntnis jüdischer Schriften die Aussagen nicht kritisch genug
beurteilen könne. Der Inhalt des Buches werde so unreflektiert und ohne
Kenntnis des religionsgeschichtlichen Kontextes eins zu eins einfach
übernommen.2 An den Stellen des Werkes,, an denen Hoch zu Einschätzungen
und Interpretationen anhob, verband er in abstruser Weise klassische anti-

judaistische Stereotype mit völkisch-antisemitischen Argumenten und
Diskursen.3 Hochs Schrift erhielt einiges an Zuspruch, auch wenn seine Thesen
in einigen Besprechungen kritisch hinterfragt wurden. Während der Rezensent

der Neuen Zürcher Zeitung in der Schrift Hochs ein „eigentliches Lehr-

1 WALTER Hoch, Kompass durch dieJudenfrage, Zürich 1944 [ohne Seitenzahl].
2 ZWEIG-STRAUSS, David Farbstein (1868-1953). Jüdischer Sozialist — sosfalistischer

Jude, Zürich 2002, S. 196.

3 Siehe auch THOMAS METZGER, Antisemitismus in der Stadt St. Galkn, Freiburg /
Schweiz 2006, S. 273-275.

16



buch der Judenfrage in Vergangenheit und Gegenwart" erblickte,4 lehnte
das Bücherblatt Hochs Buch entschieden ab: „Es ist nicht klar, ob es Absicht
oder Zufall ist, wenn der Verfasser immer wieder Dinge aufwärmt, die leider

nur zu sattsam aus antisemitischen Propagandazentren bekanntwurden."5
Neben Hochs „Kompass" schreckten 1944/45 auch weitere antijudais-

tische Schriften, die protestantische und römisch-katholische Theologen
verfasst hatten, den SIG auf. In der Geschäftsleitung des SIG wurde
immer wieder Stimmen laut, die betonten, dass vom Christentum als

solchem eine ungeheure judenfeindliche Kraft ausgehe. Dieses Unbehagen
artikulierte in ihrer ersten Sitzung auch die „Kommission zur Bekämpfung
des Antisemitismus", deren Aufgabe darin bestand, offene oder latente
antisemitische Regungen und Äusserungen zu registrieren und ihnen

entgegenzutreten. Die Mitglieder der Kommission hatten den Eindruck, dass

antisemitisches respektive antijudaistisches Gedankengut insbesondere

von theologischer Seite verbreitet würde.6

Im Falle von Hochs „Kompass" war es in erster Linie David Farbstein,
der sich dem Kampf gegen die in dieser Schrift enthaltenen judenfeindlichen

Behauptungen annahm. Der Gemeindebund erteilte Farbstein den

Auftrag, eine ausführliche und dokumentierte Entgegnung auf Hochs
Buch zu verfassen.7 Die „Kommission A." setzte eine eigene Subkommis-
sion ein, die das Manuskript nach der Fertigstellung begutachten sollte.

Farbstein, der auch eine Ausbildung als Rabbiner erfahren hatte, machte
sich ans Werk und verfasste eine Broschüre, in der er die beinahe 700

Zitate Hochs (Farbstein zählte insgesamt 687 Zitierungen) einer genauen
Prüfung unterzog und Übersetzungsfehler korrigierte.8 Der SIG versandte
schliesslich über 300 Exemplare dieser Schrift an Theologen, Politiker und

Juristen, die Farbsteins Arbeit lobten. Farbsteins Broschüre war nach dem

Krieg die erste greifbare Aktion der „Kommission des SIG zur Abwehr
des Antisemitismus", bei der der Gemeindebund die Zügel in die Hand

genommen hatte und sich durch eine gezielte „Aufklärung" judenfeindli-

4 KARL Flieter, Die Judenfrage, in: Neue Zürcher Zeitung, 24.05.1945.
5 ERNST Jucker, Rez. zu Walter Hochs Kompass durch die Judenfrage, in: Das

Bücherblatt, Mai 1945.

6 Archiv für Zeitgeschichte, Zürich (AfZ): IB SIG-Archiv/1592: Protokoll der
„Kommission zur Bekämpfung des Antisemitismus", 28. Juni 1945.

7 Die Geschäftsleitung delegierte die Entscheidung an die „Kommission A." (AfZ,
IB SIG-Archiv/175: GL vom 12. April 1945, S. 7-8).

8 Siehe DAVID FARBSTEIN, Walter Hochs „Kompass durch die Judenfrage". Eine

Widerlegung, Zürich 1946.

17



chen Strömungen entgegenstemmte. Die Bekämpfung des „theologischen
Antisemitismus" wollte die Kommission besonders vorantreiben.

Eines der Exposés über die Abwehr des Antisemitismus, das dem damaligen

Präsidenten des SIG Georges Brunschvig zugeschickt worden war,
regte die Schaffung einer interkonfessionellen Vereinigung an.9 Diese Idee
brachte Brunschvig auch in die erste Kommissionssitzung ein. Ihre Mitglieder

waren sich über die „Wünschbarkeit" eines solchen interkonfessionellen
Komitees einig, sahen den Zeitpunkt zur Initiierung aber als noch nicht
gekommen. Max Gurny regte an, mit nichtjüdischen Theologen, die dem SIG
nahe stünden, Kontakt aufzunehmen. Er schlug Leonhard Ragaz vor.10 Ra-

gaz, der ursprünglich Systematische und Praktische Theologie an der
Universität Zürich gelehrt hatte, war 1921 von seiner Professur zurückgetreten
und hatte sich fortan der Bildungsarbeit im Zürcher Arbeiterquartier Aus-
sersihl gewidmet. Ob es zu dieser Kontaktaufnahme kam, ist nicht in Erfahrung

zu bringen. In der zweiten Kommissionssitzung berichtete der Zürcher

Oberrichter Max Gurny von einem Treffen mit Max Wolff. Wolff war
einer von Gurnys Richterkollegen und gehörte zum Kreis um Leonhard
Ragaz. Ausserdem war er Mitglied der reformierten Zürcher Kirchensynode,
der er zwischen 1939 und 1947 vorstand. Er hatte sich, als er öffentlich die

Flüchtlingspolitik der Schweiz angeprangert und den Antisemitismus verurteilt

hatte, auch in jüdischen Kreisen einen Namen gemacht. Im Gespräch
mit Gurny sprach sich auch Wolff für die Schaffung einer „Kampfgemeinschaft

gegen den Antisemitismus" auf religiöser Basis aus. Gurny hatte ihn
darauf zu einer Sitzung der SIG-Kommission eingeladen. In der dritten
Sitzung der Kommission orientierte Brunschvig jedoch über das „Ergebnis
einer Studienwoche in Walzenhausen" und beantragte, mit dem geplanten
Gespräch mit Wolff noch zuzuwarten.11 Die Ereignisse in Walzenhausen
werden zur Schaffung der „Christlich-Jüdischen Arbeitsgemeinschaft" und
damit zur Etablierung eines christlich-jüdischen Dialogs in der Schweiz

führen, den es zuerst in einen internationalen Kontext einzuordnen gilt.

Anfänge und Konkretisierungen des jüdisch-christlichen Dialoges
Die Entwicklungslinien des christlich-jüdischen Dialogs sind mehrdimensional.

Aus theologischer und philosophischer Perspektive und damit auf
einer theoretischen Ebene ist der Austausch zwischen Judentum und

9 AfZ, IB SIG-Archiv/1574: Exposé Königsberger, 29. Dezember 1944.

10 AfZ, IB SIG-Archiv/1592: Protokoll der Kommission zur Bekämpfung des

Antisemitismus, 03. Mai 1945.

11 AfZ, IB SIG-Archiv/1592: Protokoll der Kommission zur Bekämpfung des

Antisemitismus, 06. Dezember 1945.

18



Christentum von zaghafter Kontinuität und schmerzlichen Brüchen
gekennzeichnet. Im 20. Jahrhundert vermochten die Werke von Franz

Rosenzweig, Martin Buber, Jules Isaac, John M. Oesterreicher12 und Gregory
Baum intellektuelle Brücken zwischen dem Judentum und dem Christentum

zu schlagen. Auf praktisch-institutioneller Ebene liegen die Anfänge
eines christlich-jüdischen Dialogs in den Vereinigten Staaten von Amerika,
wo 1927 die „National Conference for Christians and Jews" gegründet
wurde,13 eine Organisation, die, unter anderem vom wachsenden Einfluss
des Ku-Klux-Klan aufgeschreckt, nach Wegen suchte, um die Beziehungen

zwischen den einzelnen sozialen und religiösen Bevölkerungsgruppen
und deren spezifischen Milieus in den USA zu normalisieren und von
Vorurteilen und Hass zu befreien.

Mit dem Aufkommen des Nationalsozialismus in Deutschland, der

„Machtergreifung" Hiders und schliesslich dem Mord an den europäischen

Jüdinnen und Juden, der Schoa, wurde der Antisemitismus europäischer

Prägung und christlicher Tradition zu einer Trennlinie zwischen

Jüdinnen und Juden und Christinnen und Christen. Nach den verheerenden

Folgen des Zweiten Weltkrieges sollten die Ablehnung und Ausgrenzung

sowie die stark verzerrten christlichen Bilder vom Judentum und

„den Juden" in einem gegenseitigen Dialog überwunden werden.
Bereits im Sommer 1944 wurde von der amerikanischen Vereinigung

angeregt, eine internationale Konferenz abzuhalten. Diese fand im Sommer

1946 in Oxford statt,14 wo unter anderem beschlossen wurde, „eine
internationale Dachorganisation der christlich-jüdischen Vereinigungen
der ganzen Welt zu schaffen, sowie eine Dringlichkeitskonferenz zur Be-

12 Zur bislang eher unbekannten Initiative Oesterreichers in der Schweiz siehe

VICTOR CONZEMIUS, Bilanz und Ausblick, in: DERS. (ed.), Schweiber Katholizismus
1933-1945. Eine Konfessionskultur zwischen Abkapselung und Solidarität, Zürich
2001, S. 651-672, hier S. 661-663.

13 [S.A.], Introduction au rapport de Seelisberg, in: CONSEIL INTERNATIONAL DE
CHRÉTIENS ET Juifs (ed.), L'Antisémitisme. Résultats d'une conférence internationale
de Chrétiens etJuifs, Seelisherg 1947, S. 3. Das Gründungsjahr der National
Conference for Christians and Jews wird in der Broschüre fälschlicherweise mit
1928 angegeben. Auf der Website der Nachfolgeorganisation (Namensänderung

1998 in: „The National Conference for Community and Justice") wird
das Gründungsjahr 1927 genannt (URL: http://www.nccj.org).

14 THE Council OF Christians & Jews (ed.), Freedom, Justice and Responsibility.

Reports and Recommendations of the international conference of Christians andJews, Oxford
1946, S. 5. Aus der Schweiz nahmen Erich Bickel, Ch. Friedenthal, Ernst Ludwig

Ehrlich, Hans Ornstein und Zwi Taubes an der Oxforder Konferenz teil.

19



handlung des Antisemitismus in Europa einzuberufen".15 Beide Beschlüsse

wurden in der Schweiz umgesetzt. 1947 fand die „Dringlichkeitskonferenz

gegen den Antisemitismus" in Seelisberg im Kanton Uri statt, an der

auch Georg Guggenheim, Mitglied der Geschäftsleitung des SIG teilnahm.
Die „Seelisberger Thesen" bildeten fortan eine bedeutende Grundlage des

Dialogs zwischen Judentum und Christentum. Ein Jahr später, 1948, wurde

eine internationale Konferenz an der Universität Freiburg/Schweiz
einberufen, an der unter amerikanischer und briti- scher Federführung der

„International Council of Christians and Jews" gegründet wurde.16

Geprägt vom Elend der heimatlosen Flüchtlinge, setzte sich Mitte der
1940er Jahre besonders in protestantischen Kreisen der Schweiz mehr und
mehr die schmerzliche Erkenntnis durch, dass der Antisemitismus nicht
überwunden sei und dass besonders im christlich-jüdischen Dialog Wege

zur Bekämpfung desselben gesucht werden müssten.

Die ersten konkreten Spuren einer Vereinigung, die den Dialog zwischen

Jüdinnen und Juden und Christinnen und Christen in der Schweiz zu ihrem
Ziel haben sollte, lassen sich im evangelischen Sozial- resp. Flüchtlingsheim
„Sonnenblick" im appenzellischen Walzenhausen (AR) finden, das in den

Kriegs- und unmittelbaren Nachkriegsjähren unter der Obhut des

Flüchtlingspfarrers Paul Vogt stand. In einem Rückblick aus dem Jahre 1964
berichtete Paul Vogt von einer Zusammenkunft von 34 Juden und Christen,
die sich vom 19. bis zum 26. November 1945 zusammenfanden, „um sich

miteinander zu besinnen und zu fragen, was als Frucht gemeinsam erlittener
Not und gemeinsam erfahrener Rettung und was für Juden und Christen in
der Schweiz als Konsequenz aus dem grauenhaften Erleben im 20.

Jahrhundert hervorgehen sollte".17 Das Ergebnis dieser Studienwoche war eine

„Erklärung der Arbeitsgemeinschaft von Christen und Juden", die den

Antisemitismus aufs Schärfste verurteilte. Punkt 2 der Erklärung sollte fortan
als Fundament der noch zu gründenden christlich-jüdischen Arbeitsgemeinschaft

dienen: „Alle Teilnehmer der Studienwoche vereinigen sich in diesem

Vorschlag, es sei der Antisemitismus jeder Art in feierlicher Form durch die

15 AfZ, NLJean Nordmann, CJA: Ornstein an Nordmann, [24.] Juni 1948.

16 AfZ, Juna-Achiv/861: Ornstein an Messinger, Alexander Saffran [siel], Prof.
Dr. Zwierzinski, Genf, 26. Juni 1950. Siehe AfZ, NLJean Nordmann, CJA:
Unterlagen zur Conférence internationale de Chrétiens et Juifs, 21.-27. Juli
1948 à Fribourg.

17 PAUL Vogt, Historische Rückblende auf die Anfänge der Christlich-Jüdischen Arbeits¬

gemeinschaft in der Schweif in: Christlich-jüdisches Forum, Nr. 34, November 1964,
S. 42-49, hier S. 46.

20



zuständigen Autoritäten sowohl der katholischen als auch der evangelischen
Kirchen als unchristlich zu erklären und zu ächten."18

Im Fall der Schweiz erstaunt es nicht, dass die Initiative zur Gründung
einer christlich-jüdischen Arbeitsgemeinschaft aus den Reihen der im Zweiten

Weltkrieg konfessionell organisierten Flüchtlingshilfe kam und von zwei
äusserst engagierten evangelischen Persönlichkeiten, nämlich vom bereits
erwähnten Paul Vogt und von der oft als „Flüchtlingsmutter" genannten
Gertrud Kurz, getragen wurde. Gertrud Kurz' Engagement ging auf das

Jahr 1931 zurück, in dem sie sich der „Kreuzritter- Bewegung" anschloss,
einer am Karfreitag 1923 von Etienne Bach, einem Offizier der französischen

Truppen, im Ruhrgebiet gegründeten Organisation, die sich aus

religiösen Motiven heraus der „christlichen Friedensarbeit" widmete. In den

folgenden Jahren bildeten sich zuerst in Deutschland, später in Frankreich,
Belgien, England, Holland und der Schweiz Kreise vornehmlich protestantischer

Christinnen, die in einen regen Austausch über ihre Lebensverhältnisse

traten. Sie nannten sich „Kreuzritter des Friedens" („Chevaliers du Prince
de la Paix", „Knights of Peace"). Gertrud Kurz übernahm ab 1933 die
Redaktion des deutschsprachigen Mitteilungsblattes und wurde 1937 Präsidentin

des Schweizer Zweiges des „Christlichen Friedensdienstes". Während
des Zweiten Weltkrieges war der Kontakt zwischen den einzelnen nationalen

Kreisen unterbrochen. Kurz führte im Namen der Kreuzritterbewegung
das „Versöhnungswerk" weiter und baute eine eigene Hilfe für Flüchtlinge
aus Deutschland auf, die stark von ihrem persönlichen Engagement getragen

wurde. 1947 wurde die Bewegung in „Internationaler Christlicher
Friedensdienst (CFD)" („Mouvement Chrétien pour la Paix") umbenannt.

In einem Dialog zwischen Jüdinnen und Juden sowie Christinnen und
Christen sollte in Anlehnung an Fritz Stern das „feine Schweigen"
überwunden werden. Stern hat den Begriff des „feinen Schweigens", das in der

gesellschaftlichen Realität der Kriegs- und Nachkriegszeit in Europa und
den USA vorgeherrscht hatte, geprägt. Nach Stern handelt es sich hierbei

um eine Art indifferentes Schweigen, das dem Wegsehen gegenüber dem
Elend Vorschub leistete und eine klare Stellungnahme gegen die Schoa
und den Antisemitismus behinderte.19 Im „feinen Schweigen" verbarg sich
auch die mentale Disposition zur Verdrängung und Tabuisierung der

18 AfZ, NL Paul Vogt, 4.2.6. Christlich-jüdische Organisationen in der Schweiz,
Erklärung der Arbeitsgemeinschaft von Christen und Juden, Walzenhausen,
den 25. November 1945.

19 FRITZ Stern, Das feine Schweigen und seine Folgen, in: DERS., Dasfeine Schwei¬

gen. Historische Essays, München 1999, S. 158-173, hier S. 158-160.

21



Schoa und des Antisemitismus in der Schweiz. Ein Schweigen, das Mitte
der 1990er Jahre in die Schweizer Weltkriegsdebatte mündete.

Eine Gruppe um Paul Vogt und Gertrud Kurz wollte bereits in der
unmittelbaren Nachkriegszeit dieses „feine Schweigen" durchbrechen. Gertrud
Kurz tat dies mit Interventionen bei den Behörden. In der Ablage der
Schweizerischen Bundesanwaltschaft zur „Judenfrage" ist auch ein Brief
von Kurz enthalten. Sie hatte der Behörde u.a. auch ein Plakat zur Aufführung

eines religiösen Spiels mit dem Titel „Judas", das in Sierre aufgeführt
wurde, zugesandt. Das Theaterstück hatte die Passionserzählung und damit
verbunden die biblische Figur des Judas zum Gegenstand. Das Plakat zeigte
Judas' Hände, wie sie die am Verrat Jesu verdienten Silberlinge von einem
Tisch nahmen. Das Blut der vermeintlichen „Bluttat" tropfte vom Tisch.

Juu biblique, en 3 tabla buk, d'Aloya SUaytaa

d. »BO mm "o *» 4> I"°1

Construetiema da J.ÏBchopp-Zaiasig

»w« u »tim Cowioa. ä" trto. du Ohcur !ü»te Sto.ocoll. et ä« l'orobeowo
de la Gerondliie (120 exécutants)

Eatrâoos Fr.3-30, 2.75. Places debout Pr.1.10

M npec'oolc ..t drani «a K-oflt d« «ad d.. sftmrtlca« •« l'ïcll» jarotoHO.

Cour du Cbâteau Ballevun-Siorro
Dinanci.e des Baaeaqs, 14
liviill 15 avril, Soirio

PAOL PABQDI5R dann

JUDi

Einladung zur Aufführung eines „religiösen Spiels" mit dem Titel „Judas"
in Sierre / VS im April 1945 (BAR: E 4320 (B) 1990/266, Bd. 2)

Dieses Plakat war — in den Augen von Gertrud Kurz — Ausdruck dieser

gefährlichen Mentalität, die von solchen Bildern geprägt wurde. Die
Bundesanwaltschaft konnte in der eingesandten Illustration keine Gefahr
erkennen. Sie gab Kurz zur Antwort, dass sich das in Frage stehende Spiel

22



auf die biblische Geschichte stütze und es sich demzufolge nicht um eine

politische Aufreizung zum Hass gegen einzelne Bevölkerungsgruppen
wegen ihrer Rasse, Religion oder Staatszugehörigkeit in der Schweiz handle.

„Aus diesem Grunde sind wir nicht in der Lage, irgendwelche
Massnahmen zu ergreifen". — So die Schlussfolgerung der Bundesanwaltschaft.2"

Auch in Bezug auf den „theologischen Antisemitismus" zeigte
die Bundesanwaltschaft keinerlei Sensibilitäten. Diese Reaktion zeigte einmal

mehr, wie dringlich das Anliegen des SIG und der ihm nahestehenden
Kreise war, den „theologischen" und „latenten" Antisemitismus mittels
einer jüdisch- christlichen Vereinigung ins Bewusstsein zu rufen und zu
bekämpfen.

Gründung der „Christlich-Jüdischen Arbeitsgemeinschaft
in der Schweiz" (CJA)

Auf die bevorstehende Gründung der „Christlich-Jüdischen Arbeitsgemeinschaft"

reagierte der Gemeindebund zunächst vorsichtig. Die Geschäftsleitung

fragte sich, wie sich der SIG verhalten sollte. Von einer offiziellen

Vertretung an der GründungsverSammlung sah der Gemeindebund bewusst
ab. Da der Berner Rabbiner Eugen Messinger ohne offiziellen Auftrag an
der Versammlung teilnahm, wurde er gebeten, der Geschäftsleitung
anschliessend Bericht zu erstatten.21 Der SIG konnte den Personenkreis, der
hinter der Gründung der CJA stand, noch nicht richtig einschätzen. Ausserdem

fürchtete er, dem Vorwurf ausgesetzt zu werden, Persönlichkeiten im

Kampf gegen den Antisemitismus zu vereinnahmen. Der Vorwurf der
„jüdischen Mache" hätte abstrusen Verschwörungstheorien Auftrieb gegeben.

Was die Zusammensetzung sowie die gesellschaftliche und politische Basis

der Arbeitsgemeinschaft anbelangt, so scheint sich die anfängliche Skepsis
rasch gelegt zu haben. Georg Guggenheim konnte sogar für den Vorstand

gewonnen werden und zeigte sich von den Zielen der CJA überzeugt.
Die am 28. April 1946 in Zürich offiziell ins Leben gerufene

„Christlich-Jüdische Arbeitsgemeinschaft" trug in ihrem Titel einen Zusatz und
hiess: „Christlich- Jüdische Arbeitsgemeinschaft zur Bekämpfung des

Antisemitismus". Dem ersten Vorstand gehörten vier christliche und drei

jüdische Mitglieder an, auf jüdischer Seite waren dies der Zürcher Rabbiner

Zwi Taubes, Georg Guggenheim und Hans Ornstein, ein im August
1939 aus Wien geflohener jüdischer Anwalt, der bereits vor dem eigentli-

20 Schweizerisches Bundesarchiv, Bern (BAR): E 4320 (B) 1990/266, Bd. 2: Bun¬
desanwaltschaft an Kurz, 24. Mai 1946.

21 AfZ, SIG-Archiv/176: GL vom 25. April 1946, S. 8.

23



chen Gründungsakt die Verbindung zum SIG hergestellt hatte und nach
der Gründung als Zentralsekretär der Arbeitsgemeinschaft amtierte.
Präsident der neu gegründeten CJA wurde - nach längeren im Vorfeld der

Gründungsversammlung geführten Diskussionen — Erich Bickel, der eine

Professur für Werkzeugmaschinen und Fertigungstechnik an der
Eidgenössischen Technischen Hochschule (ETH) Zürich innehatte.

In seiner Gründungsansprache vom 28. April 1946 verdeutlichte Bickel
die Beweggründe und Ziele der Arbeitsgemeinschaft. Sein Blick auf die

jüngste Geschichte der Schweiz war offen, seine Worte deudich. Gleich zu

Beginn sprach er vom Versagen der Schweizer Politik und der Kirchen.
Den Antisemitismus begriff er als „Gift" und sah in ihm primär eine

„Verletzung der grundlegenden Gebote der Gottes- und Nächstenliebe".22

Der zu führende „Kampf gelte — so Bickel weiter — dem „latenten
Antisemitismus" der christlich-abendländischen Kultur, der durch „verbrecherische

Politiker" zum Mord an den europäischen Jüdinnen und Juden
geführt habe. Im Anschluss plädierte er an das christliche Gewissen sowie

an das politische und demokratische Empfinden und den Verstand seiner

christlichen Zuhörerschaft: „wir haben sie [die Schoa] als Zeitgenossen
erlebt, und darum zwingen uns auch unsere Vernunft und unser Verstand
dazu, die Ursachen dieses Wahnsinns an der Wurzel auszurotten, d. h.

beim latenten Antisemitismus".23 In diesen Zeilen, in denen Bickel den

Gebrauch der Vernunft und des Verstandes betonte, zeigte sich seine

Nähe zum liberal-aufgeklärten Gedankengut. Die jüdischen Zuhörerinnen
und Zuhörer bat er, den Ursachen des Antisemitismus auch in den eigenen

Reihen nachzuspüren sowie sie dort zu bekämpfen und ihre „zweifellos

vorhandene Uberempfindlichkeit" abzulegen.24
Das Prädikat „christlich-jüdisch" im Namen der Arbeitsgemeinschaft

begründete Bickel folgendermassen: Primär sah er in der Bekämpfung des

Antisemitismus eine für die Christen verpflichtende Aufgabe (deshalb die

Nennung der Christen vor den Juden); zweitens weise die Bezeichnung
„christlich-jüdisch" darauf hin, dass eine freundschaftliche Zusammenarbeit

zwischen Juden und Christen möglich und erstrebenswert sei, und
schliesslich sorge diese Bezeichnung dafür, dass der Gegenpropaganda,

22 ERICH Bickel, Ansprache von Prof. Dr. Pickel pur Gründungsversammlung der „Christ¬
lich- jüdischen Arbeitsgemeinschaft pur Bekämpfung des Antisemitismus" in Zürich am
28. April 1946, S. 1 [AfZ, IB Juna-Archiv/866].

23 ÏÏICKEL, Ansprache (Anm. 22).

24 BICKEL, Ansprache (Anm. 22).

24



die Arbeitsgemeinschaft sei eine „jüdische Mache", von Anfang an der

Riegel geschoben würde.25

Die Arbeitsgemeinschaft verstand sich von Anfang an als ein überparteilicher

und überkonfessioneller Verein von Gleichgesinnten. Nach Ansicht der

Gründungsmitglieder war die Schweiz „auf Grund ihrer Lage inmitten Europas

und in Anbetracht ihrer humanitären Traditionen besonders berufen",
um im Bereich des christlich- jüdischen Dialogs Pionierarbeit zu leisten.26

Der Vorstand suchte lange nach einer katholischen Persönlichkeit, die
bereit war, in der Vereinsleitung mitzuwirken. Erst zwei Jahre nach ihrer
Gründung trat 1948 mit Leonhard Weber der erste Katholik in den
Vorstand der Arbeitsgemeinschaft ein. Weber war kein Theologe, sondern
lehrte an der Universität Freiburg/Schweiz Mineralogie und Pétrographie
und leitete auch das entsprechende Institut. Der Umstand, dass Weber an
einer „katholischen Universität" lehrte und vor seiner naturwissenschaftlichen

Karriere 1907 an der päpstlichen Universität Gregoriana in Rom mit
einer Arbeit über „Allgemein gültige Erfahrungsurteile" zum Doktor der

Philosophie promoviert hatte, legitimierte ihn als Vertreter des „katholischen

Lagers". Zudem galt er als Vertrauensmann von Bischof François
Charrière, dem Diözesanbischof des Bistums Freiburg, Lausanne und
Genf. Der Eintritt Webers markierte in den Augen Ornsteins und des

Gemeindebundes einen Meilenstein im Aufbau der CJA.27 Mit Leonhard
Weber waren nun beide „grossen" christlichen Konfessionen der Schweiz

im Vorstand vertreten. Ornstein hatte bereits im November 1947 den

Bischof der Diözese Basel, Franziskus von Streng, besucht und bei ihm
um eine Mitarbeit geworben. Obwohl von Streng die Arbeit der CJA auch

vom katholischen Standpunkt aus gut hiess (so im Bericht Ornsteins),
kam es zu keinem Engagement von offizieller Seite. Im gleichen Bericht
hielt Ornstein fest, dass er seit längerem mit Plerbert Haag, „einem sehr

sympathischen Weltgeistlichen", in Kontakt stehe, dem es wegen der

„'ungeklärten Lage' in Palästina" verboten worden war, der
Arbeitsgemeinschaft beizutreten. Ein Brief Ornsteins in dieser Sache an den
Generalvikar des Bistums Basel, Gustav Lisibach, blieb ohne Antwort.28 In der

25 BlCKEL, Ansprache (Anm. 22), S. 3.

26 AfZ, IB Juna-Archiv/859: 1. Jahresbericht der Christlich-Jüdischen Arbeits¬

gemeinschaft zur Bekämpfung des Antisemitismus in der Schweiz, 02. März
1947.

27 AfZ, IB SIG-Archiv/102, CC vom 17.02.1949, S. 12; AfZ IB SIG-Archiv/
876: Ornstein an Messinger, 09. Februar 1949.

28 AfZ, Juna-Archiv/876: Ornstein an Messinger, 05. Juli 1949.

25



Vorstandssitzung vom 20. November 1950 beklagte sich Rabbiner Eugen
Messinger abermals darüber, dass sich katholische Kreise — sowohl Geistliche

als auch Laien — nur sehr schwer für eine Mitarbeit in der
Arbeitsgemeinschaft gewinnen Hessen. Bei Anfragen stosse er „auf sehr starke

Zurückhaltung".29 Die Hemmnisse auf katholischer Seite lagen nicht
zuletzt im Selbstverständnis respektive der dogmatischen Konstitution der
römisch- katholischen Kirche begründet. Das „Lexikon für Theologie und
Kirche", ein weit verbreitetes kirchliches „Handlexikon", führte in einer
neubearbeiteten Ausgabe aus dem Jahre 1936 im Artikel über die
„Religionsfreiheit" aus: „Die kath. Kirche kann ihren Anspruch, die allein wahre,

von Christus für alle Menschen gestiftete Kirche zu sein, nicht aufgeben.
Von diesem Standpunkt aus betrachtet sie das Nebeneinander von
verschiedenen Religionen u. Bekenntnissen als ein Übel [,..]."30 Der Autor des

Artikels zum Begriff „Konfession" zeigte sich gar darüber erstaunt, dass

die Bezeichnung „Konfession", die von den Protestanten geprägt worden
sei, selbst auf nichtchristliche Religionsgemeinschaften, „z. B. die
jüdische", bezogen werde.31 Die grosse Zurückhaltung war unter anderem auf
ein doppeltes Spannungsverhältnis der Una Sancta gegenüber einem
christlich-jüdischen Dialog zurückzuführen: Die römisch-katholische Kirche
konnte einerseits von ihrem dogmatischen Standpunkt aus selbst die
„Protestanten" als christliche Partner nicht akzeptieren, da sie die Reformation
als einen „Unfall" der Geschichte interpretierte. Anderseits konnte sie

auch mit dem Judentum nicht direkt in einen Dialog treten, da sie sich
auch der jüdischen Religion gegenüber als einzig wahre „Heilsvermitde-
rin" verstand und zum Judentum ein spannungsgeladenes Verhältnis hatte.

Erst das Zweite Vatikanische Konzil (1962—1965), in dessen Verlauf „Dialog"

zu einem „prägenden Stichwort"32 wurde, vermochte den theoretischen

Boden für ein Gespräch zwischen dem Protestantismus und der
römisch-katholischen Kirche und mit dem Judentum zu bereiten. Vorgänge,

die auch die Arbeitsgemeinschaft, später unter der Ägide von Ernst

29 AfZ, NL Jean Nordmann, CJA: Protokoll der Vorstandssitzung vom 20.
November 1950, S. 2.

30 ANTON SCHARNAGL, Art. Religionsfreiheit, in: Lexikon für Theologie und Kirche

(LThK), Bd. VIII, Freiburg i. Br. 21936, Sp. 774.
31 KONRAD Hofmann, Art. Konfession, in: Lexikonfür Theologie und Kirche (LThK),

Bd. VI, Freiburg i. Br. 21934, Sp. 114.

32 So im Urteil von ALBERT Gasser & LUKAS VlSCHER, Von 1945 bis zur
Gegenwart, in: Lukas Vischer / Lukas Schenker & Rudolf Dellsperger
(eds.), Ökumenische Kirchengeschichte der Schweig, Freiburg/Schweiz 1994, S. 278-
310, hier S. 288-289.

26



Ludwig Ehrlich, intensiv verfolgen wird. Mitte der 1950er Jahre konnte
die CJA jedoch feststellen, dass sich zumindest das Verhältnis zur
römisch-katholischen Presse in der Schweiz allmählich entspanne.33

Die Mitgliederzahlen der CJA stiegen in den ersten Jahren rasch an: 1948
verzeichnete die Arbeitsgemeinschaft ungefähr 450 aktive Mitglieder. Der
Jahresbericht von 1952 wies 901 Aktive auf, wovon 490 Protestanten, 75

Katholiken, 279 jüdischer Konfession waren und 57 sich mit „konfessionslos"

bezeichneten. Eine interne Statistik vom 6. November 1959 wies die

Mitglieder nach Konfessionen wie folgt aus: „protestantisch: 471;
römischkatholisch: 79 (wovon 2 griechisch-orthodox); jüdisch: 268; ohne
Konfessionsangabe: 48. Zusammen: 866".34 Die protestantische Seite war signifikant
stärker und gewichtiger vertreten als die katholische. Organisiert war die

Arbeitsgemeinschaft in verschiedenen Arbeitsgruppen respektive Sektionen,
die regional und autonom agierten.35 Das Zentralsekretariat vertrat die

Interessen der CJA bei den Behörden und bereitete Interventionen vor.

Interreligiöser Dialog oder politische Vereinigung
Nach Meinung der Vorstandsmitglieder war für ein effizientes Auftreten
der CJA die Mitarbeit von Theologen sowie das Werben um prominente
Mitbürger, die allfällige Aktionen moralisch unterstützen konnten,
unentbehrlich. Das Tätigkeitsfeld war breit abgesteckt: „[1.] Bekämpfung des

Antisemitismus in der Politik, in der Presse, in der Schule. [2.] Ausarbeitung

von Bitten und Vorschlägen an die Parteien, die politischen und die

Schulbehörden, die Kirchen". Und etwas vage: „[3.] Vorschläge darüber,
wie von dort aus in unserem Sinne gewirkt werden könnte. [4.] Fühlungnahme

mit der Lehrerschaft und den Schulpflegen".36
Den letzten beiden Punkten lag die Einsicht zu Grunde, dass die

Bekämpfung des Antisemitismus „eine erzieherische, eine volkserzieherische

Aufgabe" sei.37 Nach dieser Auflistung der Arbeitsfelder trat Bickel in

33 AfZ, NL Jean Nordmann, CJA: Protokolle der Vorstandssitzung vom 13.

November 1955, S. 1.

34 AfZ, NL Jean Nordmann, CJA: Protokolle der Vorstandssitzung vom 13.
November 1955, S. 1: Mitglieder CJA.

35 Mitte 1951 hatte die CJA Gruppen in Basel, Bern, St. Gallen, Zürich und
Luzern. Später folgten weitere Sektionen auch im Tessin. In der Westschweiz
konnte die CJA nie richtig Fuss fassen. In Genf bildete sich eine eigene
Organisation, die sich dem Dialog zwischen dem Juden- und Christentum annahm.

36 BlCKEL, Ansprache (Anm. 22), S. 3-4.

37 BlCKEL, Ansprache (Anm. 22), S. 4. Siehe auch PAUL VOGT, Die Überwindung
des Antisemitismus durch den Religionsunterricht, Zürich 1948.

27



seiner Gründungsansprache euphorisch mit der Anregung an sein Publikum:

„Wir könnten z.B. auch erst einmal gemeinsam klären: Was ist
Antisemitismus?" Eine Frage, auf deren juristische oder politische Beantwortung

auch der Gemeindebund drängte. Der Vorstand der CJA bekundete

jedoch Mühe, sich auf eine einheitliche Definition des Antisemitismusbegriffs

zu einigen. Dieses Unvermögen führte immer wieder zu Zerreiss-

proben und belastete die Arbeit.
Gegen den theologisch-konfessionellen Ansatz bei der Bekämpfung

des Antisemitismus wurden schon vor der Gründung kritische Stimmen
laut. Jacob Zucker wurde 1946 von Bickel eingeladen, an der konstituierenden

Versammlung der CJA teilzunehmen. In einem Brief vom 26.

April 1946 legte Zucker, der aktiver Zionist war, seine Beweggründe dar,
wieso er der Versammlung fernbleiben werde. In diesem Schreiben
äusserte er die Meinung, dass er sich nichts vom Kampf gegen den Antisemitismus

verspreche, wenn er auf konfessioneller Basis geführt werde. Er
führte aus: „Für uns sind Juden, die zum Christentum übertreten, Abtrünnige.

Für die christliche Kirche sind Juden, die zum Christentum übertreten,

Bekehrte. So lange die christliche Kirche und damit die Theologen,
die es ernst meinen, von solchen Auffassungen geleitet sind, ist nach meiner

Auffassung eine Vereinigung gegen den Antisemitismus auf christlichjüdischer,

d.h. konfessioneller Basis, unmöglich. [...] Wenn dieser Kampf
nicht auf einer politischen Basis geführt wird, dann wird man nur gegen
Symptome anrennen und niemals die Wurzel treffen."38 Zucker artikulierte

hier nicht nur seine persönlichen Bedenken. Er brachte die Kritik des

zionistischen Lagers innerhalb des SIG zum Ausdruck. Nach der

Gründungsversammlung beklagte sich Ornstein bei Brunschvig darüber, dass

die „Zionisten" sich von der Arbeitsgemeinschaft in corpore distanzierten.
Als Beweis für seine Vermutung fügte Ornstein neben dem oben genannten

Brief Zuckers auch die ihm zu Ohren gekommene Tatsache an, dass

der Zionistenverband zur gleichen Zeit wie die Gründungsversammlung
der CJA kurzfristig eine Sitzung anberaumt habe.

Die Bedenken Zuckers und der „Zionisten" wurden vom Vorstand
der CJA nicht aufgenommen, man sah in ihnen lediglich die Meinung von
„Linken", die kein grosses Interesse an der Bekämpfung des Antisemitismus

hätten. Vom Zionismus, den auch die meisten Mitglieder der CJA als

linksradikal, kommunistisch und somit staatsfeindlich ansahen, galt es sich

zu distanzieren. Mit Ausnahme von Benjamin Sagalowitz, dem Leiter der
Pressestelle des SIG und Mitglied des Zionistenverbandes, der quasi ex
officio die Arbeitsgemeinschaft unterstützen musste, und David Farbstein,

38 AfZ, IB Juna-Archiv/866: Zucker an Bickel 26. April 1946.

28



der sich nach dem Krieg intensiv mit dem „theologischen Antisemitismus"

befasste, blieben sie der Arbeit der CJA gegenüber eher distanziert.
In der Gründungsansprache Bickels wurde deutlich, dass die

Arbeitsgemeinschaft den Antisemitismus klar in einem religiösen Horizont, als eine

„Verletzung und Verleumdung der grundlegenden Gebote der Gottes- und
Nächstenliebe", interpretierte. Diese Sichtweise hatte für die „Abwehrarbeit"

weitreichende Konsequenzen: Sie machte einerseits die Mitarbeit von
Theologen unentbehrlich, behinderte aber anderseits die Partizipation anderer,

besonders juristisch geschulter — und somit im politischen Kampf
versierter — Persönlichkeiten wie z. B. aktiver Zionisten (Jacob Zucker, Veit
Wyler u.a.),39 die sich auf der jüdischen Seite besonders im Kampf gegen
den Antisemitismus engagierten. Die theologische Basis der CJA erschwerte
überdies die Mitarbeit von der Sozialdemokratie nahestehenden Kreisen, die
den Kirchen und dem Glauben traditionell kritisch gegenüberstanden und
die sich in ihrer politischen Arbeit gegenüber den Rechten von Minderheiten

bereits in den Jahren 1933 bis 1945 sensibel gezeigt hatten und nicht
davor zurückschreckten, sich auch politisch hierfür einzusetzen.

Erst nach der Gründung suchte der Vorstand nach Möglichkeiten, seiner

selbst auferlegten Hauptaufgabe, der Bekämpfung des Antisemitismus,
gerecht zu werden. Bei diesem Bestreben stand die Beobachtung der Presse

sowie der politischen und wirtschaftlichen Öffentlichkeit im Vordergrund

(Punkt 1 und 2 der Tätigkeitsfelder). Unterstützt wurde die CJA
hierbei von Sagalowitz. Er stellte zu Beginn der neu gegründeten
Arbeitsgemeinschaft sein publizistisches Know-how zur Verfügung, versah die

Arbeitsgemeinschaft mit den nötigen Verbindungen zu den Redaktionen
der einzelnen „fehlbaren" Zeitungen und stellte Kontakte zu führenden
Persönlichkeiten her. An dieser Form der Zusammenarbeit war auch der
SIG interessiert, erlaubte sie ihm doch bei der Ahndung antisemitischer

Ereignisse ein gewichtigeres und — falls nötig — verdecktes Auftreten. Für
die Pressestelle des SIG — „Jüdische Nachrichten" oder kurz „Juna"
genannt, war es nun vermehrt möglich, indirekt zu agieren, d.h. einen
antisemitischen Angriff in der Presse zu ächten, ohne sich in der Öffentlichkeit

exponieren zu müssen. Diese Aufgabe nahm nun die CJA wahr.

Aus der konkreten Arbeit der CJA —

„Judenbilder" in Erzählungen und Legenden
Ein Beispiel, das stellvertretend die Arbeit der CJA im Umgang mit
judenfeindlichen Stereotypen in Erzählungen und Legenden illustriert, war eine

39 Eine Ausnahme war in dieser Hinsicht David Farbstein, siehe ZWEIG-STRAUSS,
David Farbstein (Anm. 2), S. 194-198.

29



Auseinandersetzung mit der überaus produktiven Schriftstellerin Maria
Dutli-Rutishauser, deren Werk von einem traditionellen christlichen Weltbild

geprägt war.40

Im März 1948 wurde die Juna durch den Präsidenten der jüdischen
Gemeinde Luzern auf einen Roman mit dem Titel „Besiegtes Leid" von
Maria Dutli-Rutishauser aufmerksam gemacht.41 Zu Beginn der Geschichte

erscheint auch die Figur des „Händlers Joachim Weil", „ein Jude".
Doch nicht nur von ihm ist die Rede: Vom „Juden" schlechthin war im
Roman unter anderem zu lesen: „Fremde sind's, die nicht reden wie wir.
Sie können lachen wie die Engel und wenn Du recht hinschaust, sehen sie

aus wie die Teufel. Der Johannes meint, es seien die Juden".42
Ornstein wollte sich in einem Brief an die Autorin — wie er betonte —

keinesfalls zur „künstlerischen Qualität" des Romans äussern, gab aber zu
bedenken, dass die Figur Weils der in „Volkskreisen eingewurzelten Vorstellung

des geldgierigen, wucherischen, vom schmutzigen Geschäftsgeist
getriebenen, mühelos Geld erraffenden Bösewicht" entspräche.43 In seinem

Brief fügte er einige Zitate an, worunter sich auch das folgende befand:

„Der Jude tat erstaunt. Er empfing Johannes am Wirtstisch, wo er sein spätes

Morgenessen einnahm. <Die Ehre, Herr! Womit kann ich dienen?)
Johannes übersah den Stuhl, den ihm Weil anbot."44 Ornstein interpretierte
die Szene als judenfeindlich und kommentierte sie in Klammern: „Natürlich,
wenn ein Jude einen Stuhl anbietet, wäre es würdelos, ihn anzunehmen".

Dem Sekretär der CJA ging es darum, der Autorin Idarzumachen, dass

solche Aussagen, den Antisemitismus fördern würden, dem, wie die jüngste

Geschichte gezeigt habe, Millionen von Jüdinnen und Juden zum Opfer
gefallen sind.45 Die Dringlichkeit dieser Intervention unterstrich nicht
zuletzt die Tatsache, dass Dutlis Roman als Fortsetzungsserie auch im
Feuilleton des „Anzeiger von Uster" publiziert wurde und dadurch
entsprechende Verbreitung fand.46

40 Das Gesamtwerk DUTLI-RUTISHAUSERS umfasst über 35 Bücher, die in ver¬
schiedene Sprachen übersetzt wurden.

41 Siehe MARIA DUTLI-RUTISHAUSER, Besiegtes Leid, Luzern 1944. Das Buch ist
in mehreren Auflagen erschienen.

42 AfZ, IB Juna-Archiv/866: Dutli-Rutishauser: Besiegtes Leid, S. 5.

43 AfZ, IB Juna-Archiv/866: Ornstein an Dutli-Rutishauser, 09. Juni 1948.

44 Dutli-Rutishauser, Besiegtes Leid (Anm. 41), S. 28.

45 AfZ, IB Juna-Archiv/866: Ornstein an Dutli-Rutishauser, 09. Juni 1948.

46 Sagalowitz konnte zwar nicht mehr genau sagen wann, nahm jedoch an, dass

die Publikation in den vergangenen zwei bis drei Jahren erfolgt sein müsste.
Siehe AfZ, IB Juna-Archiv/866: Sagalowitz an Ornstein, 23. Juni 1948. „Be-

30



Dutli-Rutishauser war in ihrer Antwort über den Vorwurf „Antisemitismus

zu treiben" entsetzt, berief sich auf die künstlerische Freiheit von
Kunstschaffenden und machte einerseits geltend, dass der Händler
Joachim Weil lediglich „zufällig der jüdischen Rasse" angehöre. Anderseits
führte sie jedoch in ihrer Antwort aus: „Dass die jüdischen Händler in
unseren Bauerndörfern zu Zeiten eine eigentliche Katastrophe bedeuteten,
können Sie heute noch von jedem alten Bauern erfahren". Doch das

gesunde Urteil „unserer Leute" habe auch während der Zeit der
nationalsozialistischen Bedrohung zwischen der Schuld eines Einzelnen und jener
eines ganzen Volkes unterscheiden können.47 Ornstein liess nicht locker
und wandte sich erneut an Dutli-Rutishauser. In einem eng bedruckten
dreiseitigen Schreiben versuchte er, ihr erneut die Wirkung, die von ihrer
literarischen Figur ausgeht, vor Augen zu führen. „Die eminente Gefahr
solcher Wirkungen hätte schon dann bestanden, wenn Sie <einen>

jüdischen Händler Joachim Weil hätten auftreten lassen. Sie haben [...] von
<dem> Juden schlechthin gesprochen und so dann als deren Repräsentanten

den Joachim Weil eingeführt. Gerade dadurch wird das (gesunde
Urteil) des Volks, von dem Sie (klare Unterscheidung) erwarten, in ganz
entgegengesetzte Bahnen gelenkt: nämlich auf die Bahn jener traditionellen,
im Volk lebendigen Phantasievorstellung vom geldgierigen, ausbeuterischen

Juden."48 Das Eingreifen der CJA zeigte Konsequenzen. Die Autorin

war nunmehr bereit — allerdings ohne Eingeständnis einer Schuld, wie
sie betonte —, in einer eventuellen Neuauflage die beanstandeten Stellen zu
ändern. Nicht nur die ermahnenden Worte Ornsteins, sondern auch
private Schreiben von Mitgliedern der Arbeitsgemeinschaft, die Dutli-
Rutishauser erhalten hatte, brachten sie zu dieser Einsicht. „Eigenartig"

fand es Dutli-Rutishauser lediglich, dass die Figur Weils erst „heute in
dieser Weise beanstandet" werde. Die Schoa als Deutungsrahmen blendete

sie aus. Ornstein benachrichtigte Sagalowitz, dass der letzte Brief der

CJA „zu einem 100%igen Erfolg" geführt habe.

Das Bild des „geldgierigen Juden" kursierte nicht nur in der Volksliteratur.

Es fand gelegentlich auch Eingang in ganz andere Schriften. Zur
Eröffnung einer Filiale der Migros in Lausanne gab die „Société Coopéra-

siegtes Leid" erschien 1955 nochmals als Fortsetzungsroman im „Luzerner
Landboten" (so z. B. in der Ausgabe vom 16. Dezember 1955).

47 AfZ, IB Juna-Archiv/866: Dutli-Rutishauser an Ornstein, 21. Juni 1948.

48 AfZ, IB Juna-Archiv/866: Ornstein, Bickel an Dutli-Rutishauser, Ol. Juli 1948.

Ornstein intervenierte in den folgenden Jahren mehrfach auf literarische
Reproduktionen des „Shylock-Typus" (Siehe u. a.: AfZ, Juna-Archiv/866: Ornstein

an die Redaktion „Sie und Er", 18. November 1948).

31



tive Migros" eine Werbebroschüre mit dem Titel „Lausanne, ville de

progrès" heraus, in der sie den zukünftigen Kundinnen und Kunden den
Unterschied zwischen einem herkömmlichen „kapitalistischen Trust" und
der „innovativen" Organisationsform der Genossenschaft verdeutlichen
wollte. Im „kapitalistischen Trust" waren — dies verdeutlichte die dazugehörige

Illustration — „geldgierige Juden" am Werk. Illustriert wurde die

Broschüre, die bereits für eine Eröffnung in Genf verwendet worden war,
von P. A. Jacot. Auf den Fall aufmerksam gemacht wurde die Juna durch
ein Gemeindemitglied der „Communauté Israélite de Lausanne".49

Karikatur in einer Werbeschrift der Migros zur Eröffnung einer Filiale in Lausanne

aus dem Jahre 1951 (SOCIÉTÉ COOPÉRATIVE MICROS LAUSANNE [ed.]: 'Lausanne,

ville de progrès!, [Lausanne] 1951, S. 8; AfZ: IB Juna-Archiv/660)

Sagalowitz informierte sogleich Ornstein, der bei der Migros in Lausanne
intervenierte und die Verantwortlichen dazu aufforderte, die Werbebroschüre

unverzüglich aus dem Verkehr zu ziehen.50 Die Antwort aus

Lausanne fiel unbefriedigend aus. Das Schreiben führte zum Beweis der

Harmlosigkeit der betreffenden Karikatur an, dass weder in Genf noch in

49 AfZ, IB Juna-Archiv/660: Société Coopérative Migros Lausanne an E. Zimet,
Lausanne, 02. Juni 1951.

50 Siehe AfZ, IB Juna-Archiv/660: Ornstein an Société Coopérative Migros
Lausanne, 30. Juli 1951, 02. August 1951. Siehe auch: AfZ, IB SIG-Archiv/181:
GL vom 07. September 1951, S. 8.

32



Lausanne (mit einer Ausnahme, nämlich der Zuschrift, die auch die Juna
erhalten hatte) irgendwelche Beanstandungen eingegangen seien. Belehrend

hielt das Schreiben fest, dass eine Polemik gerade zum Gegenteil
dessen führe, was die Arbeitsgemeinschaft bezweckte.51 Ornstein hakte
bei der Migros in Lausanne nach. Ohne Erfolg. Sagalowitz seinerseits

regte an, dass Bickel, der dem „Landesring der Unabhängigen" angehörte,
in dieser Angelegenheit direkt an Ständerat Gottlieb Duttweiler, den Initiator

der Migros-Genossenschaften und Gründer des „Landesringes",
gelangen sollte.Zu dieser persönlichen Intervention kam es nicht. Georg
Guggenheim wandte sich schliesslich im Namen des Ressort „Abwehr
und Aufklärung" an Duttweiler: „Es scheint uns, zumal nach all dem

Furchtbaren, das der Antisemitismus der jüngsten Vergangenheit bewirkt
hat, nicht verantwortet werden zu dürfen, dass antisemitischer Giftstoff,
in welcher Form immer, im Schweizervolk verbreitet wird."52 Der
Gemeindebund rannte bei Duttweiler offene Türen ein. Im Namen der Migros

entschuldigte er sich für die Karikatur, sagte zu, die betreffende Seite

umgestalten zu lassen und liess eine „Mise au point" veröffentlichen, in
der sich die Migros von jeglicher Form des Rassismus distanzierte.53

Die Arbeit der CJA vermochte zusammen mit der Juna und dem Einsatz

von Persönlichkeiten aus der Geschäftsleitung des SIG Sensibilitäten

gegenüber juden- feindlichen Stereotypen und dem Antisemitismus zu
wecken. Jedoch nicht immer stellte sich der gewünschte Erfolg ein, wie
das nächste Beispiel zeigt, bei dem die Arbeitsgemeinschaft vom SIG

lediglich hinzugezogen worden war. 1959 beanstandete ein Mitglied der

Israelitischen Gemeinde Basel eine Erzählung, die der Verein „Gute
Schriften" herausgegeben hatte. In der Erzählung „Der Geisshirt von

51 Siehe AfZ, IB Juna-Archiv/660: Société Coopérative Migros Lausanne an CJA,
03. August 1951.

52 AfZ, IB Juna-Archiv/660: Guggenheim an Duttweiler, 13. September 1951.
Siehe auch: M. BLANC: Mise au point, in: Construire, 10. November 1951; AfZ,
IB SIG-Archiv/181: GL vom 01. November 1951, S. 3.

53 Siehe AfZ, IB Juna-Archiv/660: Duttweiler an Guggenheim, 28. September
1951. — 1956 gab eine illustrierte Flugschrift mit dem Titel „Zürichs
Zukunft" Anlass zur Intervention seitens der CJA. Auf einer Seite waren Gesichter

von „Zürcher Figuren" abgebildet, worunter sich auch die „Krämerseele"
befand. Diese Figur trug antisemitische Züge. Von Schenck intervenierte.

Der betreffende Grafiker zeigte sich uneinsichtig und wollte nicht verstehen,
wieso „man einen Juden nicht karikieren" dürfe. Grosse Männer wie Churchill
und Eisenhower müssten sich dies gefallen lassen - so die Argumentation des

Grafikers (AfZ, IB Juna-Archiv/872: von Schenck an Laubi, 29. März 1956;
Laubi an von Schenck, 08. Juni 1956; von Schenck an Laubi, 13. Juni 1956).

33



Fiesch" war folgende Passage zu lesen: „Er hat sein Schäflein durch sein

Schäflein, durch arbeitsame Vorfahren beständig gemehrt, im trockenen,
und so braucht er sich nicht verführen zu lassen durch die blinkenden
Gelder jüdischer Eindringlinge, die nichts als ihren geschäftlichen <Schnitt>

machen wollen."54 Die Erzählung stammte von Ernst Eschmann und war
1919 veröffentlicht worden, wurde fünfzigjahre später vom Verein „Gute
Schriften" jedoch neu aufgelegt. Sagalowitz setzte alle Hebel in Bewegung,
um den Vertrieb des Buches zu unterbinden und wandte sich auch an den

Verein. Der Basler Zweig des Vereins lenkte ein und verzichtete auf die

Verbreitung des Buches.55 Die Zürcher Sektion wehrte sich jedoch gegen
den Vorwurf des Antisemitismus und machte geltend, dass das Buch bis

anhin zu keinerlei Beanstandungen Anlass gegeben habe. Im Übrigen sei

der Autor 1953 verstorben, aus diesem Grunde könne am Text nichts
mehr geändert werden. Der SIG schaltete die CJA ein, die ebenfalls an
den Präsidenten des Zürcher Zweiges des Vereins gelangte. Es war nichts

zu machen. Der Verein berief sich auf seine politische und konfessionelle
Neutralität. Antisemitische Tendenzen lehne er kategorisch ab — so das

Antwortschreiben aus Zürich. Als Beweis nannte der Präsident die Tatsache,
dass der Verein auch die autobiografischen Schilderungen des Lebens in
einem Konzentrationslager von Carl Laszlo „Ferien am Waldsee" herausgegeben

habe.56 Mahnend fügte er in einem Brief an die CJA an, dass er nicht
glaube, dass diese Auseinandersetzung — ein Mitglied der Basler Gemeinde
wollte den „Geisshirt von Fiesch" im Grossen Rat Basels zur Sprache bringen

- dem Judentum in der Schweiz nützlich sei.57 1984 wurde der „Geisshirt

von Fiesch" — mittlerweile nicht mehr in der Verantwortung des Vereins

„Gute Schriften" — in einer überarbeiteten Auflage herausgegeben. Die
in Frage stehende Stelle blieb auch bei dieser Überarbeitung stehen.58

Konzeptionelle Streitfragen
Die in der publizistischen Zusammenarbeit zwischen der Arbeitsgemeinschaft

und der Juna erzielten Resultate waren in den ersten Jahren für beide

54 AfZ, IB Juna-Archiv/814: Stein an Israelitische Gemeinde Basel, 20. Februar
1959. ERNST ESCHMANN, Der Geisshirt vonFiesch, Zürich 1948, S. 195.

55 Siehe AfZ, IB Juna-Archiv/814: Sagalowitz an Goetschel, 05. Juni 1959.

56 Siehe CARL LASZLO, Ferien am Waldsee. Erinnerungen eines Überlebenden, Basel
1956. Ein Exemplar des Typoskriptes befindet sich auch im Juna-Archiv (AfZ,
IB Juna-Archiv/1616).

57 AfZ, IB Juna-Archiv/814: Zäch an Stein, 10. Januar 1959 (Abschrift).
58 ESCHMANN, Geisshirt {Anm. 54), S. 156.

34



Seiten befriedigend. So zum Beispiel auch im Falle der christlich-sozialen
Zeitschrift Hochwacht aus Winterthur, die in einem Artikel mit dem Titel
„Die Juden" im Mai 1948 behauptet hatte, beim Antisemitismus handle es

sich „um eine moderne Bewegung zur Bekämpfung der Juden auf
politischem und wirtschaftlichem Gebiet".59 Der Verfasser des Artikels
unterschied — den gängigen katholischen Handbüchern und Lexika folgend —

zwischen einem „erlaubten" Antisemitismus respektive Antijudaismus, der
den jüdischen Einfluss in der christlichen Gesellschaft zurückdrängen wollte,
und einem „verbotenen" Antisemitismus, der einer widerchristlichen, da

modernistischen und damit im Wesentlichen kirchenfeindlichen
Weltanschauung entsprach und der von katholischer Seite abgelehnt wurde.60 In
den Bereich des „erlaubten" Antisemitismus fiel nach Auffassung der Hochwacht

auch, wenn Christen sich gegen „den Juden", der „förmlich von
Händlereigenschaften" triefe, sich zur Wehr setzten. Ornstein protestierte
bei der Redaktion der Zeitschrift vehement gegen die in diesem Artikel
enthaltenen „famosen Behauptungen".61 Der Sekretär der Arbeitsgemeinschaft

liess es jedoch nicht bei diesem Schreiben bewenden, sondern
aktivierte auch persönliche Kontakte in Winterthur, die bis in die
Redaktionskommission der Hochwacht reichten. Sagalowitz hielt ihn über die Artikel in
der Hochwacht auf dem Laufenden. Im Oktober konnte er Sagalowitz in
Sachen Hochwacht vermelden: „Winterthur: Es zeigt sich, dass die neue
Methode, die wir nun versuchen: Mobilisation der gutgesinnten und zugleich

59 AfZ, IB Juna-Archiv/866: Sagalowitz Ornstein an die Redaktion der
„Hochwacht", Winterthur, 28. Mai 1948. Siehe auch: ZSOLT KELLER, Der Blutruf (Alt
27,25), Eine Schweizerische Wirkungsgeschichte, Göttingen 2006, S. 112-113.

60 Das Eexikonfür Theologie und Kirche (LThK) führte aus: „Die erste Richtung des

A. [der völkisch und rassenpolitisch orientierte Antisemitismus] ist unchristlich,

weil es gegen die Nächstenliebe ist, Menschen allein wegen der Andersartigkeit

ihres Volkstums, also nicht ihrer Taten zu bekämpfen. [...] Die zweite

Richtung des A. [der die <Juden> wegen ihres übersteigerten und schädlichen
Einflusses bekämpft] ist erlaubt, sobald sie tatsächlich-schädlichen Einfluß
des jüd. Volksteils auf den Gebieten des Wirtschafts- u. Parteiwesens, des

Theaters, Kinos u. der Presse, der Wissenschaft und Kunst [...] mit sittl. u.
recht! Mitteln bekämpft" (GUSTAV GRUNDLACH, Art. Antisemitismus, in:
Lexikonfür Theologie und Kirche, Bd. I, Freiburg i. Br. 1930, Sp. 504-505, hier Sp.

504). Siehe URS ALTERMATT, Katholizismus und Antisemitismus. Mentalitäten,
Kontinuitäten, Ambivalenzen. Zur Kulturgeschichte der Schweiz 1918-1945, Frauenfeld /
Stuttgart / Wien 1999, S. 100, bes. S. 100-130.

61 AfZ, IB Juna-Archiv/866: Ornstein an die Redaktion der „Hochwacht",
Winterthur, 28. Mai 1948.

35



sozial einflussreichen gesellschaftlichen Kräfte — ein guter Weg ist."62 Die
Auseinandersetzung mit der Hochwacht ging jedoch auch nach dieser
Intervention weiter. Im Juni 1949 musste sich die Arbeitsgemeinschaft wiederum
mit einem Artikel aus der Zeitschrift beschäftigen.63

Von einem Teil des Vorstandes der Arbeitsgemeinschaft wurden diese

Interventionen bei Redaktionen und einzelnen Journalisten bald als

„Nadelstichpolitik" oder sogar unnütze Polemik abgetan. Dabei war es die

CJA, die Sagalowitz um seine Mithilfe bei der Beobachtung der Presse

gebeten hatte. Sagalowitz hatte 1946 Bickel auf dessen Anfrage hin
versichert, dass der Arbeitsgemeinschaft auch das Presse- und Geschäftsarchiv
der Juna jederzeit offen stehe.64

Die Arbeitsgemeinschaft strebte nach dreijährigem Bestehen nach

einer systema tischeren und fundamentaleren Art zur Bekämpfung des

Antisemitismus. In einem Schreiben an Sagalowitz hatte Bickel bereits 1946

betont: „Gelingt es uns, die massgebenden Presseleute zusammenzubringen

und dort die Uberzeugung zu wecken, dass die Presse dem antisemitischen

Gift vermehrte Aufmerksamkeit schenken muss, so haben wir viel

gewonnen, mehr als mit kleinen laufenden Polemiken."65 Doch gerade
diese Interventionspolitik der Juna hatte in den Kriegsjahren die

Unabhängigkeit der Schweizer Juden bewahren können. Mit unzähligen kleinen
Aktionen konnte Sagalowitz den Schweizer Juden zu einer Stimme verhelfen,

die einiges Gewicht bekam.
Bickel schwebte Grösseres vor: Er wollte das „Wohlwollen" der Presse

auf die Seite der Arbeitsgemeinschaft ziehen. Mit der jüdischen „Abwehrarbeit"

ging er hart ins Gericht. Die permanente Kleinkritik im Israelitischen

Wochenblatt hielt er für wirkungslos: „Wer liest das schon? Mit dauernder

einseitiger Kritik erreicht man nichts. Auch die <Juna> mit ihren Pressebulletins."66

Bickel schlug die Durchführung einer Pressekonferenz vor, die

von einem eigens ernannten „Presseausschuss" vorbereitet werden sollte.

62 AfZ, IB Juna-Archiv/866: Ornstein an Juna [Fr. Kolar], 26. Oktober 1948.

63 Siehe AfZ, IB Juna-Archiv/866: Ornstein an E. Biedermann, 29. Juni 1949.

64 Siehe AfZ, IB Juna-Archiv/866: Bickel an Sagalowitz, 23. September 1946,
19. November 1946; Sagalowitz an Bickel 21. November 1946.

65 AfZ, IB Juna-Archiv/866: Erich Bickel an Benjamin Sagalowitz, 23. September
1946. Bei der Diskussion um den Film „Rommel der Wüstenfuchs" (siehe weiter

unten) fiel der Begriff der „Nadelstich-Taktik" abermals (siehe AfZ, NL
Jean Nordmann, CJA: Traktanden der Sitzung der Vorstandsmitglieder der CJA
vom 13. Mai 1952, Anlage I).

66 AfZ, JB Juna-Archiv/866: Nathan Kadezki: Verlauf der Generalversammlung
der CJA (nach Referat Visseur), 02. März 1947.

36



Ornstein verfasste eine Disposition zu einem möglichen und an dieser
Pressekonferenz zu haltenden Vortrag, bei dem er auf drei Konkretisierungen

des Antisemitismus einging: den „religiösen Antisemitismus", das

„Palästinaproblem" sowie judenfeindliche „Verallgemeinerungen", denen

Jüdinnen und Juden immer wieder ausgesetzt waren.67 Ornstein verfasste
ein Merkblatt an die Adresse der eingeladenen Journalisten. Darauf stand

unter anderem: „Bedenken Sie, bitte, stets bei Ihrer Arbeit die in weiten
Volkskreisen vorhandenen antijüdischen Vorurteile, die vielfach vorhandene

latente Disposition zum Antisemitismus, die Neigung im Sinne dieser

Disposition mit Verallgemeinerungen zu arbeiten, indem aus
Einzeltatsachen, Einzelerscheinungen, Einzelvorgängen gegen die Gesamtheit
der Juden diskreditierende, diskriminierende Urteile abgeleitet werden."68

Der Sekretär der CJA machte auf seinem Flugblatt im Besonderen auf
einen „latenten Antisemitismus" aufmerksam, dem die volle Aufmerksamkeit

der Arbeitsgemeinschaft gelte.
Die Konferenz fand zehn Tage nach der Proklamation des Staates

Israel statt. Sagalowitz hatte eine Einladung verfasst. Ihr war ein Zitat aus
einer Rede, die Jan Masaryk vor der UN- Generalversammlung im Januar
1946 gehalten hatte, vorangestellt (Masaryk war im März 1948
tschechoslowakischer Aussenminister und verstarb unter unklaren Umständen im
Amt). „Ich schlage keine Lösung dieser oder jener Art vor, doch ich
behaupte, dass wir nicht das Recht haben, uns zivilisierte Menschen zu nennen,

solange der Antisemitismus herrscht".69 Für die Konferenz wurde

von Sagalowitz eine eindrückliche Zusammenstellung antisemitischer

Auszüge aus Presseartikeln von Schweizer Tageszeitungen angefertigt.70
Eine der im Vorfeld der Konferenz geäusserten Befürchtungen war,
belehrend auf die Journalisten zu wirken. Mit dem Zitat auf der Einladung
wollte Sagalowitz dieser Befürchtung entgegenwirken, indem er die Form
der Abwehr des Antisemitismus bewusst offen liess. Ornstein ging es

primär darum — wie sein Zitat auf dem Merkblatt zeigt —, dem Antisemitismus

gegenüber Sensibilitäten zu wecken. Für Sagalowitz war seine Existenz

zu offensichtlich. Er suchte nach konkreten und nachhaltigen Mass-

67 Siehe AfZ,JB Juna-Archiv/866: Ornstein an Sagalowitz, 26. September 1947.

68 AfZ, JB Juna-Archiv/866: Merkblatt zur Pressekonferenz, 25. Mai 1948.

69 Zitat auch abgedruckt in: HANS ORNSTEIN, Der Antisemitismus. Deutung und

Überwindung. Ein Versuch, Zürich 1946, S. 5.

70 Die Auszüge waren eingeteilt in verschiedene Kategorien: „1. Betreffend
Notwendigkeit der Arbeit", „2. Religiöser Antisemitismus", „3. Displaced
Persons", „4. Palästina", „5. Diverses"(AfZ, JB Juna-Archiv/866: Auszug aus

Presseartikeln, [25. Mai 1948].

37



nahmen, den Antisemitismus in der Presse zu bekämpfen. Sagalowitz
beschäftigte die Frage nach der Methode, die er mit Presseleuten diskutieren

wollte. Es waren dies zwei grundverschiedene Bedürfnisse, die von
Ornstein und Sagalowitz an die Pressekonferenz gestellt wurden.

1948 begann sich die Einstellung des Ressorts „Abwehr und Aufklärung"

der Arbeitsgemeinschaft gegenüber zu wandeln. Die von Bichel
kritisierte Interventionspolitik, die durch den direkten Kontakt mit den im
Verdacht des Antisemitismus stehenden Redaktoren und Journalisten
immer mehr auch zur politischen Exponierung und in logischer Konsequenz

zu Anfeindungen gegenüber der CJA führte, erweckte den Unmut
der Theologen. Zu dieser Interventionspolitik konnten sie keinen Beitrag
leisten und fühlten sich innerhalb der Arbeitsgemeinschaft an den Rand

gedrängt. Ihr vordringliches Ziel war, das Verständnis zwischen Juden-
und Christentum zu fördern. Mit Reaktionen auf judenfeindliche und
antisemitische Äusserungen in der Presse war dieses Ziel nicht zu
erreichen, da die Fronten zwischen Angreifer und Angegriffenem verhärtet
waren. 1948 beantragte der Vorstand eine Statutenänderung: Der Zusatz
im Vereinsnamen „zur Bekämpfung des Antisemitismus" sei ersatzlos zu
streichen. Begründet wurde der Antrag mit dem Hinweis, dass „neben der

Bekämpfung des Antisemitismus auch die positive Arbeit zur Herbeiführung

eines besseren Verständnisses zwischen Christen und Juden" zu den

Hauptaufgaben der Arbeitsgemeinschaft gehöre.71 Guggenheim signalisierte

seine Bereitschaft, aus dem Vorstand der CJA auszutreten und
Rabbiner Eugen Messinger Platz zu machen. Er verblieb jedoch zwei weitere

Jahre im Vorstand der Arbeitsgemeinschaft. 1950 ersetzte ihn Jean
Nordmann. Messinger trat 1950 als Nachfolger von Rabbiner Zwi Taubes
ebenfalls in den Vorstand der CJA ein.

In der Folge wurde deren Arbeit zwei Fraktionen bestimmt: von einer

theologischen Fraktion, die sich auf die Suche nach einem Dialog mit den

jüdischen „Brüdern und Schwestern" machte, und einer Gruppe, die in
der CJA auch ein politisches Instrument zur Bekämpfung des Antisemitismus

sah. Die Gründung des Staates Israel akzentuierte die Unterschiede
zwischen diesen beiden Fraktionen, da die überwiegende Anzahl der CJA-
Mitglieder in Israel ein theologisch-religiöses Projekt mit politischen
Kristallisationspunkten sah.

Wie fundamental unterschiedlich die beiden Fraktionen waren, verdeutlicht

unter anderem folgende Begebenheit: 1949 veröffentlichte Hans Orn-

71 AfZ, IB )una-Archiv/866: Einladung zur ordentlichen Generalversammlung
[der CJA] vom7. März 1948.

38



stein im Zürcher Europa-Verlag von Emil Oprecht eine Schrift mit dem
Titel: „Der antijüdische Komplex. Versuch einer Analyse", in der er den

Ursachen des Antisemitismus nachging.72 Das Buch fand eine relativ grosse
Verbreitung, aber — seiner komplizierten Sprache wegen — wenig Beachtung.
Zweifellos war es das Verdienst Ornsteins, das Phänomen des Antisemitismus

von einem rein theologischen Interpretationsrahmen getrennt und ihn
auch psychologisch gedeutet zu haben. Eine psychologische Deutung des

Antisemitismus lag im Trend der damaligen Forschung und stiess auch

beim SIG auf reges Interesse.73 Paul Reinwald hatte 1943 mehrere Vorträge
über die „Psychologie des Judenhasses" gehalten und 1944 mit finanzieller

Unterstützung des SIG eine Schrift unter dem Titel „Eroberung des

Friedens. Psychologische Grundlagen der neuen Gesellschaft" publiziert.74 Die
Geschäftsleitung und Eugen Messinger zeigten sich von seiner Arbeit
beeindruckt und gaben das Manuskript an Interessierte weiter.

Ornstein nahm diesen Faden auch in seiner 1946 erschienenen Studie

„Macht, Moral und Recht" auf.75 Für die weiter oben erwähnte Pressekonferenz

hatte er ein Manuskript über den Antisemitismus ausgearbeitet, auf
das er nun zurückgreifen konnte. Ornstein definierte in seiner Schrift den
Antisemitismus als „Vorurteil", als „fixe Idee" oder „Hass". Neid, Angst
und Furcht, Verachtung, Antipathie und Widerwillen legte er dem
Antisemitismus als mögliche Motive zu Grunde. Das Phänomen „Antisemitismus"

begriff er in seiner Schrift als „Mythus", „Ideologie" oder
„Komplex".76 Die Rezensionen der theologischen Zeitschriften fielen neben an-

72 Siehe HANS ORNSTEIN, Der antijüdische Komplex. Versuch einer Analyse, Zürich
1949. Siehe auch: Pressestimmen zu Der antijüdische Komplex, in: Mitteilungsblatt
der Christlich-jüdischen Arbeitsgemeinschaft in der Schweif Nr. 04. Oktober 1950.

73 Auch JEAN-PAUL SARTRES viel beachtete Réflexions sur la question juive wird im
deutschen Untertitel Psychoanalyse des Antisemitismus heissen. Siehe auch die
bereits 1941 von RUDOLPH M. LOEWENSTEIN begonnene und in den
Nachkriegsjahren erschienenen Studie: Psychoanalyse des Antisemitismus, Frankfurt am
Main 1968.

74 PAUL REINWALD, Eroberung des Friedens. Psychologische Grundlagen der neuen Gesell¬

schaft, Zürich 1944. Siehe AfZ, IB SIG-Archiv/1579 (V°rtragsmanuskript und

Korrespondenz).
75 Siehe HANS ORNSTEIN: Macht und Moral. Studien eyur Grundproblematik menschli¬

chen Zusammenlebens, Bern 1946.

76 Ornstein ging davon aus, dass sich Vorurteile wie „fixe Ideen" fast unmerklich

zu „Komplexen" verhärten. Im Unterschied zur „Ideologie" habe - so
Ornstein — der Komplex seinen Kern im „Gefühl". Etwas Zwanghaftes sei

für das Wesen des „Komplexes" typisch (ORNSTEIN, Der antiüdische Komplex

(Anm. 72), S. 28-29.

39



erkennenden Worten jedoch meist kritisch aus. Ein Umstand, der Orn-
stein bewog, die Meinung von Paul Vogt einzuholen. In seiner Antwort
führte Vogt aus, nachdem er einen der Rezensenten vehement verteidigt
hatte: „Und hinzu kommt der Riesenunterschied, der mir aufs Neue be-

wusst wird, in Ihrer Begründung des Antisemitismus und unserer
theologischen Begründung. Wir sehen die Begründung des Antisemitismus in
der Revolution gegen den lebendigen Gott der Bibel [des] alten und neuen
Testamentes. Weil er aber abgelehnt wird, wird auch sein Werkzeug der

Offenbarung, das Volk Israel, abgelehnt und erbittert bekämpft."77 Der
Theologe, so Vogt weiter, lehne es eben ab, Antisemitismus nur
wissenschaftlich, psychologisch oder wie auch immer auf der Ebene des Nur-
Humanen erklären und überwinden zu wollen. Das s Vogts Argumentation
hier dem Antijudaismus Tor und Tür öffnete, war auch Ornstein aufgefallen.

Er liess die Angelegenheit auf sich beruhen.

Ein früheres Beispiel vermag den theologischen Blick auf den
Antisemitismus seitens christlicher Theologen in der CJA zu akzentuieren: 1945

berichtete Eugen Messinger, nicht ohne Befremden, über eine Unterredung

mit Leonhard Ragaz, in der auch über die „Judenfrage" gesprochen
wurde. Messinger schrieb in seiner Aktennotiz: „Er [Ragaz] glaubt, dass in
den letzten Jahrzehnten nur noch der Antisemitismus die Judenheit
zusammengehalten hat. Obwohl der Antisemitismus keineswegs verschwinden

wird, dürfte nach den Verfolgungen noch eine weitgehende Entspannung

eintreten, die zum Zerfall des jüdischen Volkes führen könnte, wenn
nicht die seit 500 Jahren fällige Erneuerung der jüdischen Lehre erfolge.
Er habe gehofft, dass nach dieser Katastrophe ein jüdischer Prophet
aufstehen werde, wie einst ein Arnos und ein Jesaja nach ähnlichen Katastrophen

ihre Worte riefen, und bis vor kurzen geglaubt, dass dieser Prophet
vielleicht in Martin Buber vorhanden wäre."78

Innerhalb der CJA sollte die Auseinandersetzung zwischen theologischer

Annäherung respektive Erneuerung und politischer Intervention

gegen den Antisemitismus zu Beginn der 1950er Jahre ihren Höhepunkt
finden. Dabei standen zwei Ereignisse im Zentrum der Diskussionen:
erstens ein Schreiben an den deutschen Bundeskanzler Konrad Adenauer;
zweitens eine Intervention gegen die Filmproduktion der Firma 20th

77 AfZ, NL Paul Vogt, 1.4.1. Briefe von Paul Vogt, 1946-1981: Paul Vogt an
Hans Ornstein, 09. September 1950.

78 AfZ, IB SIG-Archiv/1593: Brunschvig an die Mitglieder der Kommission zur
Bekämpfung des Antisemitismus, 16. Juni 1945.

40



Century-Fox aus dem Jahre 1951 mit dem Titel „The Desert Fox: The

Story of Rommel" (deutsch: „Rommel der Wüstenfuchs").

„Theologisierung" der Arbeitsgemeinschaft
1950 gelangte ein Mitglied der Luzerner Gruppe der CJA ganz spontan und
ohne das Wissen des Vorstandes an das israelische Aussenministerium in
Tel Aviv und bot ihm die Hilfe der CJA an bei der Herstellung der bisher
fehlenden Beziehungen zwischen der deutschen und der israelischen

Regierung.79 Die Antwort des Direktors der west- europäischen Abteilung im
israelischen Aussenministerium fiel vage, aber doch positiv aus. Die Regierung

Israels begrüsste die Initiative, betonte aber ihrerseits, dass keine Aktion,

die unternommen werden würde, als von ihr ermächtigt, veranlasst,

beauftragt, initiiert oder inspiriert anzusehen sei.80 Doch auch diese vage
Zusage weckte den Aktivismus Ornsteins, der trotz der Opposition einiger
Vorstandsmitglieder auf eine internationale Ausrichtung der Arbeitsgemeinschaft

drängte. Ornstein stellte erfolgreich Kontakte zu führenden Politikern

der „Christlich Deutschen Union" und der „Sozialdemokratischen
Partei Deutschlands" im deutschen Bundestag her, die die Initiative zu
Gunsten einer moralischen Wiedergutmachung unterstützten.81 Zudem Hess

er dem deutschen Bundeskanzler Konrad Adenauer, als dieser auf dem

Bürgenstock im Urlaub weilte, eine Aide-mémoire übergeben, in der er
seine Gedanken zu einer moraHschen Wiedergutmachung kundtat.82

ImJuH 1952 kam es schkessüch zu einem offizieHen Schreiben der CJA
an die Adresse Adenauers.83 Das Dokument, das innerhalb des Vorstan-

79 AfZ, NL Jean Nordmann, CJA: Hans Ornstein an den Vorstand der CJA,
11. Februar 1951 [ohne Signatur].

80 Siehe AfZ, NL Jean Nordmann, CJA: Protokoll der Vorstandssitzung vom 18.

Februar 1951 (Auszug Traktandum 2, S. 1-2).
81 Siehe AfZ, NL Jean Nordmann, CJA: Hans Ornstein an den Vorstand der

CJA, 20. Februar 1951; Hans Ornstein an den Vorstand der CJA, 13. April
1951 — 1. Bericht 1951, Hans Ornstein an den Vorstand der CJA, 20. Juni
1951 - 2. Bericht 1951.

82 Siehe AfZ, NL Jean Nordmann, CJA: Hans Ornstein an den Vorstand der CJA,
26. August 1951 — 3. Bericht [ohne Signatur].

83 Siehe AfZ, NL Jean Nordmann, CJA: Hans Ornstein an den Vorstand der
CJA, 11. JuH 1952; Entwurf eines Briefes, den auf Antrag des Basler
Arbeitsausschusses der Zentralvorstand der „Arbeitsgemeinschaft" an Bundeskanzler
Dr. Adenauer richten soll, wenn sich dieser demnächst auf dem Bürgenstock
aufhalten wird, [s.d.]. Brief abgedruckt Intervention der „Arbeitsgemeinschaft" bei

Bundeskanzler Dr. Adenauer, in: Mitteilungsblatt der Christlich-Jüdischen Arbeitsge-

41



des nicht unumstritten war, wurde nur von den christlichen Mitgliedern
des Vorstandes unterzeichnet. Rabbiner Eugen Messinger und Jean
Normann, der die Geschäftsleitung des SIG im Vorstand vertrat, verweigerten
ihre Unterschriften. Nordmann führte aus: „Ich bin der Meinung, dass wir
in der Schweiz, wie unser Titel lautet, genug zu tun haben, ohne uns auf
den gefährlichen Boden der Aussenpolitik zu begeben".84 Auch andere

Mitglieder plädierten vehement dafür, sich nicht in die Interessen fremder
Staaten einzumischen. Das von einigen Vorstandsmitgliedern internalisier-
te Neutralitätsgebot der schweizerischen Aussenpolitik fand somit auch in
der Arbeit der CJA ihren Niederschlag. Der Brief wurde jedoch abgesandt.
Die Antwort Adenauers fiel diplomatisch aus: Der Bundeskanzler Hess

verlauten, dass er sich der angesprochenen Fragen annehmen werde.85 Für
die CJA war dies eine beachtenswerte aussenpoHtische Aktion.86

1952 Hef der Film „Rommel der Wüstenfuchs" in verschiedenen Basler
und Zürcher Kinos an und erntete in der lokalen Presse viel Beifall. Das

Filmplakat stellte Rommel als siegreichen Feldherrn der deutschen Wehrmacht

und pflicht- bewussten Ehemann dar und pries den Film als ein
cineastisches Werk, das man gesehen haben müsse. Eine kritische
Auseinandersetzung mit der Rolle General Erwin Rommels, der sich bei der
miütärischen Expansion des „Dritten Reiches" besonders verdient
gemacht hatte, wurde weder in der Presse noch in der ÖffentHchkeit
geführt.87 Von der Juna verständigt, rief Ornstein die Basler Sektion der CJA
zu einer Intervention auf. Die Frage, ob eine solche seitens der Arbeits-

meinschaft in der Schweis^ Nr. 8, Oktober 1952; Rundbrief Förderung der Freundschaft

^-wischen dem Alten und dem Neuen Gottesvolk — im Geiste der beiden Testamente,

Nr. 17/18, August 1952, S. 30-31.
84 AfZ, NL Jean Nordmann, CJA: Nordmann an Ornstein, 23. Juli 1952 [ohne

Signatur].
85 Im Auftrage des Herrn Bundeskanzlers bestätige ich dankend den Eingang

Ihres Schreibens vom 5. August 1952 nebst Anlage. Sie dürfen davon
überzeugt sein, dass der Herr Bundeskanzler entschlossen ist, die von Ihnen
berührten Fragen in dem Sinne zu lösen, wie er es seinerzeit erklärt hat. Dass es

sich dabei um sehr schwierige Probleme handelt, ist auch Ihnen bewusst, wie
aus Ihrem Schreiben hervorgeht" (AfZ, NL Jean Nordmann, CJA: Der
Staatssekretär des Bundeskanzleramtes, Dr. Sir, an Hans Ornstein, 15. August 1952).

86 1959 gelangte die CJA, diesmal unter der Federführung von Ernst Ludwig
Ehrlich, abermals an Bundeskanzler Adenauer. Korrespondenz abgedruckt in:

Mitteilungsblatt der Christlich-Jüdischen Arbeitsgemeinschaft in der Schweif Nr. 21,

September 1959, S. 6-7.

87 Siehe u.a.: [S.A.]: Die Wahrheit über Rommel? Betrachtungen zu einem Film,
in: juna-Bulletin Nr. 52,!2, 12.5.1952, S. 7-8.

42



gemeinschaft angebracht sei oder nicht, erhitzte die Gemüter. Während
Ornstein auf die Rolle Rommels als Hitlers „Lieblingsgeneral" hinwies
und aufgebracht zu bedenken gab, „Rommel ist in der Zeit, da man unsere

Mütter in die Gaskammern schleppte, für Hitler von Sieg zu Sieg
geschritten. Es ist nicht zumutbar, und unerträglich, es verstösst gegen die

primitivsten Gefühle, so einen Kerl nun als Filmhelden vorgeführt zu
sehen",88 forderten andere den Vorstand auf, die Zweckbestimmungen
der Statuten einzuhalten und drohten im Fall einer Intervention mit ihrem
Austritt. Die fundamentale Frage, die es in diesem Zusammenhang zu
klären galt, war die, ob die CJA auch den Militarismus und Neofaschismus

zu bekämpfen habe: „Wenn Schweizerbürger in ihrer Eigenart als Antimi-
litaristen oder als ^Antifaschisten) [...] gegen diesen Film protestieren wollen,

so ist das ihr gutes Recht. [...] Unsere Arbeitsgemeinschaft als solche

jedoch hat damit statutengemäss nichts zu tun. Wenn wir mit der Motivierung,

man müsse <die Krisenursachen an der Wurzel anfassen), behaupten,
den Antisemitismus in Gestalt dieses Filmes zu bekämpfen, dann ist nicht
einzusehen, wo es noch ein Halten geben soll; dann werden wir aus der

<Christlich-jüdischen Arbeitsgemeinschaft) mit den oben zitierten Zwecken

eine solche für [sie] Antifaschismus." — So Karl Thieme in einer

Stellungnahme an den Vorstand.89 Hier offenbart sich ein blinder Fleck,
und zwar dergestalt, dass die theologische Fraktion keinerlei Verbindung
zwischen dem Antisemitismus und dem Neo-faschismus respektive
Neonazismus sah und auf die Einhaltung der Statuten, die ihrerseits wiederum

interpretationsbedürftig waren, pochte. Auf jüdischer Seite wurde Benjamin

Sagalowitz nicht müde, in den Reihen der Arbeitsgemeinschaft, auf
den fundamentalen Zusammenhang zwischen dem Nationalsozialismus

respektive Faschismus und dem Antisemitismus hinzuweisen. Sagalowitz
hatte bereits in seiner Studie zur Vernichtung der europäischen Jüdinnen
und Juden mit dem Titel „Der Weg nach Majdanek" festgehalten:
„Nationalsozialismus und Antisemitismus sind untrennbar".90

In den Quellen lässt sich noch ein anderer Grund für diese harte Reaktion

finden. Sie scheint im Umstand zu liegen, dass die Amerikaner in
Deutschland die „Gesellschaften für christlich-jüdische Zusammenar-

88 AfZ, NL Jean Nordmann, CJA: Traktanden der Sitzung der Vorstandsmit¬
glieder der CJA vom 13. Mai 1952, Anlage I.

89 AfZ, NL Jean Nordmann, CJA: Prof. Dr. Karl Thieme an den Vorstand der

CJA, 03. Mai 1952.
90 BENJAMIN SAGALOWITZ, Der Weg nach Majdanek [Der Vernichtungsfeld^ug gegen

die Juden Europas] 1933-1945, Teil I, Zürich 1947 (unpubliziertes Manuskript
resp. Druckfahne), S. 15 [AfZ, IB J una-Archiv/1440].

43



beit" gezielt in solche für „Antibolschewismus" zu verwandeln suchten.91

Gegen diese politische, ja sogar ideologische Vereinnahmung wollte sich
die „Christlich-Jüdische Arbeitsgemeinschaft" zur Wehr setzen. Das
theologische Proprium galt es zu betonen. Der Abschluss der Diskussion über
den „Rommel-Film" förderte im Votum von Hans Ornstein den unüber-
windbaren Graben nochmals deutlich zu Tage: „Wir haben jederzeit dem

Religiös-Theologischen weiten Raum in unserer Arbeit eingeräumt, in
Erkenntnis seiner ausserordentlich grossen Wichtigkeit. [...]. Doch zahlreiche

Mitglieder, darunter ausgezeichnete Menschen, sehen unsere Problematik

unter anderen Gesichtspunkten: soziologisch, ökonomisch, psychologisch,

nicht zuletzt politisch. Eine einseitige Führung unserer Arbeit
wäre ruinös. Daran bitte ich, zu denken."92

Am 4. Dezember 1952 starb Hans Ornstein überraschend. Mit seinem
Tod fanden die Richtungsstreitigkeiten innerhalb der CJA ihr Ende. Ernst
von Schenck, der im Mai 1953 zum Nachfolger Ornsteins gewählt wurde,
führte die Arbeit mit der Juna weiter.93 Meist verfolgte der SIG antisemitische

Äusserungen jedoch mehrheitlich wieder auf eigene Faust und zog
bei Gelegenheit die Arbeitsgemeinschaft im Nachhinein bei. 1959 wurde
Ernst Ludwig Ehrlich zum Zentralsekretär der CJA ernannt.94 Eine
Aufgabe, die er über mehrere Jahrzehnte mit grossem Engagement wahrnahm.
Die „Ära Ehrlich" war von einem konsequenteren Rückzug in eine

theologische Diskussion zwischen Juden- und Christentum gekennzeichnet.95
Das politische Interesse des SIG an der Christlich-Jüdischen

Arbeitsgemeinschaft als Partner bei der Bekämpfung des Antisemitismus nahm

91 AfZ, NL Jean Nordmann, CJA: Prof. Dr. Karl Thieme an den Vorstand der
CJA, 3.5.1952. Siehe auch: AfZ, NL Jean Nordmann, CJA: Hans Ornstein an
den Vorstand der CJA, 07. Mai 1952.

92 AfZ, NL Jean Nordmann, CJA: Hans Ornstein an den Vorstand der CJA, 07.

Mai 1952.

93 AfZ, IB SIG-Archiv/107: CC vom 09. März 1954, S. 3-4. Zur Person: PA
1032 Dr. Ernst von Schenck-Oettinger (1903-1973), 1902-1980 (ca.) (Fonds),
URL: http://query.staatsarchiv.bs.ch/query/detail.aspx?ID=129974 [Abruf
am 03. August 2010].

94 AfZ, NL Jean Nordmann, CJA: von Schenck: An die Mitglieder des Vorstandes
der CJA,20. Februar 1959 (persönliches Demissionsschreiben von Schencks).

95 Siehe u. a.: ERNST LUDWIG EHRLICH: Probleme des theologischen Gesprächs
zwischen Christen und Juden, in: Christlich-jüdisches Forum, Nr. 39, Oktober
1967, S. 31-37; DERS., Möglichkeiten und Grenzen des christlich-jüdischen Gespräches

(Schriftenreihe der Europäischen A.D.L. Kommission des B'nai B'rith), Wien
[1982]; Franz Kardinal König & Ernst Ludwig Ehrlich, Juden und
Christen haben eine Zukunft, Zürich 1988.

44



gegen Ende der 1950er Jahre zunehmend ab. Damit war auch ein Verlust
der politischen Schlagkraft der CJA verbunden, da ihr die Kommunikationskanäle

der Juna und des SIG nicht mehr vollumfänglich zur Verfügung
standen. Dies hiess aber nicht, dass sich die CJA völlig zurückzog und sich

gesellschaftlich nicht mehr profilierte. In Anlehnung an den Begriff der

„Verkirchlichung", die sich im Bereich der katholischen Kirche Mitte des

letzten Jahrhunderts durchsetzte, kann von einer „Theologisierung" des

christlich-jüdischen Dialogs, die den Dialog zeitgleich mehr und mehr auf
die Ebene eines interreligiösen Dialogs mit theologischen Inhalten
transponierte, gesprochen werden. 96 Die 1957 gegründete „Gesellschaft
Schweiz-Israel" (GSI) hatte ein klares politisches Profil und vermochte
auch die Kräfte zu integrieren, die der CJA eher skeptisch gegenüberstanden.

Die Bedeutung der CJA und die politische Wirkung des christlich-
jüdischen Dialogs ist nicht zu unterschätzen, auch wenn es in den 1960er

Jahren zu einer Art „Aufgabenteilung" (bei gleichzeitiger Zusammenarbeit)

zwischen der CJA und der GSI kam.97

96 HEINZ HÜRTEN, Deutscher Katholizismus im 19. Jahrhundert. Positionsbe¬

stimmung und Selbstbehauptung, in: DERS. (ed.), Katholiken, Kirche und Staat
als Problem der Historie. Ausgewählte Aufsätze 1963-1992, Paderborn / München

/ Wien / Zürich 1994, S. 33-50, hier S. 47.
97 Siehe ZSOLT KELLER, Werben für Verständnis. Eine ldeine Geschichte der

Gesellschaft Schweiz-Israel, in: GESELLSCHAFT SCHWEIZ-ISRAEL (ed.), Dialog
Verständnis, Freundschaft. 50 Jahre Gesellschaft Schweix-Israel, Zürich 2007, S. 15-39.

45


	Anfänge und Impulse zur Bekämpfung des Antisemitismus durch den jüdisch-christlichen Dialog in der Schweiz

