
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 68 (2012)

Artikel: Ursprünge und Entwicklung jüdischer Präsenz in Luxemburg

Autor: Moyse, Laurent

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961589

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961589
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ursprünge und Entwicklung
jüdischer Präsenz in Luxemburg

Von Laurent Moyse*

Die Präsen^ der Juden in Luxemburg weist auf eine bewegte Geschichte hin, die sich in eine

nicht minder bewegte Entwicklung dieser Gegend einbettet. Hinzu kotmnt, dass dieses

Siedlungsgebiet an der Schnittstelle von zwei Sprach- und Kulturräumen liegt: dem germanischsprachigen

und dem frankophonen Kaum. Allein das macht schon die Komplexität einer solchen

Geschichte und ihrer Geschichtsschreibung deutlich.

The presence of Jews in Luxembourg standsfor a dramatic and turbulent history which, in turn,
is part of the no less dramatic and turbulent history of the region. In addition to that, the

region in question can be described as the meeting point of two language areas and cultures:

Germanic and Francophone. Thisfact alone already provides sufficient evidence for the complexify

of that history and its historiography.

Die erste Schrift, die Luxemburg überhaupt erwähnt, stammt aus dem

Jahre 963:1 Damals war der Ort Lucilinburhuc kaum grösser als der imposante

Felsen, der heute noch unter dem Namen „Bockfelsen" Teil der

Festungsmauer ist. Im Laufe der Jahrhunderte änderte sich sowohl die

territoriale als auch die politische Struktur dieser Gegend: Unter Graf
Siegfried (922 — 928) als Grafschaft errichtet, wurde Luxemburg im Jahr
1354 zum Herzogtum erhoben. Es vergrösserte sich im Laufe der Zeit zu
einer Fläche, die den Süden des heutigen Belgiens, den Nordosten des

heutigen Frankreichs und die südwestliche Grenzregion des heutigen
Deutschlands einbezog. Der „Pyrenäenfriede", mit dem Frankreich und

Spanien am 7. November 1659 einen fast fünfzehnjährigen Krieg beendeten,

brachte die erste Teilung des Landes:2 Frankreich erhielt den südlichen

Teil einschliesslich Thionville. 1795 wurde Luxemburg, das unter
habsburgischer Herrschaft stand, als „Département des Forêts" Frankreich

angegliedert, bevor es 1815 zum Grossherzogtum erhoben, dem

König der Niederlanden zugewiesen und in den Deutschen Bund inte-

* Laurent Moyse, unabhängiger Journalist, Autor des Buches Du rejet à l'intégration
— Historie des Juifs du Luxembourg des origines à nos jours, Luxembourg : éditions
Saint-Paul 2011.

1 MICHEL PAULY, Geschichte Luxemburgs, München 2011, S. 27.

2 PAULY, Geschichte Luxemburgs (Anm. 1), S. 57.



griert wurde.3 Zugleich erfolgte damit die zweite Teilung des Landes, da

die Territorien östlich von Mosel und Sauer an Preussen übergingen. Die
Unabhängigkeit Luxemburgs 1839 brachte die letzte Teilung: Der Norden
fiel an das inzwischen gegründete Königreich Belgien. Erst 1890 erhielt

Luxemburg (s)eine eigene Dynastie, als Adolphe vom Hause Nassau-

Weilburg den Thron bestieg.4 Im 20. Jahrhundert, während des Ersten und
des Zweiten Weltkrieges, wurde das Land zweimal von deutschen Truppen

besetzt, 1940 von Nazideutschland sogar de facto annektiert.5

Da Luxemburg im Mittelalter nur eine nebensächliche Rolle spielte,
gab es zu dieser Zeit keine strukturierte jüdische Gemeinde, im Gegensatz
zu den an der Mosel gelegenen Ortschaften Metz und Trier und den
bekannten Zentren Mainz, Worms und Speyer im Rheinland. Erste schriftliche

Zeugnisse einer jüdischen Präsenz im Herzogtum Luxemburg stammen

aus dem 13. Jahrhundert.6 In Arlon, wo heute die älteste noch existierende

Synagoge Belgiens zu sehen ist, wird 1226 eine „Judengasse"
erwähnt. Fünfzig Jahre später wird in einem Dokument der Name eines

Juden namens Henri aus Luxemburg erwähnt.7 Mit grosser Wahrscheinlichkeit

kamen die ersten Juden — deren Zahl jedoch gering blieb — aus

dem Trierer Judenviertel, dessen demografische Entwicklung einige Familien

dazu bewog, sich im benachbarten Gebiet niederzulassen. Dass es nur
wenige Juden waren, die ins Nachbarland auswanderten, hing einerseits

mit ihrer sozioökonomischen Lage zusammen — die meisten von ihnen
waren arm — und andererseits mit der religiösen Feindseligkeit, der sie

ausgeliefert waren. Als der „Schwarze Tod" Mitte des 14. Jahrhunderts
ausbrach, hatten auch die Juden Luxemburgs, Echternachs und längs der
Mosel unter dem Hass der Bevölkerung zu leiden.

Zur Sicherung der strategischen Bedeutung Luxemburgs wurde schon
sehr früh eine Festung rund um den entstehenden Siedlungsort gebaut.8

3 PAULY, Geschichte Luxemburgs (Anm. 1), S. 66-67.

4 PAULY, Geschichte Luxemburgs (Anm. 1), S. 75.

5 Gilbert TRAUSCH, Histoire du Luxembourg, Haider 1992, S. 166.
6 JULES VAnnÉRUS, Cartulaire des Carmes d'Arlon, in: Annales de l'Institut archéo¬

logique du Luxembourg 74 (1943), S. 1-158, dort S. 37, 77.

7 CHARLES & GraziellA Lehrmann, La communautéjuive du Luxembourg dans le

passé et dans leprésent, Esch-sur-Alzette 1953, S. 18.

8 MICHEL PAULY, Die topographische Entwicklung der Stadt Luxemburg, von
den Anfangen bis zum Beginn des 16. Jahrhunderts, in: Leben im Mittelalter:
Luxemburg, Met% und Trier Studien %ur mittelalterlichen Stadtgeschichte und -arcbäologie,

Luxembourg 1998 Publications scientifiques du Musée d'Histoire de la Ville

de Luxembourg, Bd. 2), S. 7-31, dort S. 12.

2



Im 14. Jahrhundert wurde sie vergrössert: Von den fünf Eingangstoren
war das bedeutendste die „Judenpforte", die erstmals 1376 schriftlich
erwähnt wird.9 Der Name des Tores hatte sich im Volksmund eingebürgert,

weil die Juden die Gewohnheit hatten, ihre Toten an diesem Ort zu
begraben, solange die Stadt sich nicht ausgeweitet hatte. Zudem führte

von dort die Judengasse ins Innere der Stadt.

Luxemburg hatte enge Handelsbeziehungen zu weiter entfernt gelegenen

Städten, beispielsweise zu Frankfurt am Main, wo bekanntlich eines

der grössten Judenviertel Europas entstand. Dennoch blieben die Juden
Luxemburgs eine zahlenmässig geringe Gemeinschaft. Mehrmals wurden
sie zudem ausgewiesen, vor allem in der Zeit, in der der Geldverleih an

Bedeutung verloren hatte. Im 16. Jahrhundert wurden sie endgültig vom
Luxemburger Territorium verbannt, eine Entscheidung, die Karl V.
anhand von zwei Dekreten bestätigte.10 Bis zur französischen Revolution gab
es deshalb nur noch spärliche Spuren von Juden, denen höchstens ein

kurzer Aufenthalt genehmigt wurde. Gegen ein sehr hohes Entgelt durften

sie bis zu 24 Stunden — später waren es 48 Stunden — in Luxemburg
verweilen. Auch in der Zeit der jüdischen Aufklärung im 18. Jahrhundert,
die in Deutschland hauptsächlich durch Moses Mendelssohn (1729 — 1786)

verkörpert wurde, in Metz durch Moses Ensheim (um 1760 — 1830) und
Isai'e Berr-Bing (1758 — 1805), in Nancy durch Berr-Isaac Berr (1744 —

1828) und in Strassburg durch Cerf Berr (1726 - 1793), blieb das Herzogtum

Luxemburg weitgehend hermetisch abgeriegelt. Kaiser Josephs II.
(1741/1765 — 1790) „Toleranzpatente" von 1781 liess Luxemburg ausser

Acht, da man sich ohnehin gegen jegliches Zusammenleben der katholischen

Bevölkerung mit gesellschaftlichen Minderheiten verwahrte.11

Die Wende von 1795

Die Eroberung Luxemburgs 1795 durch die französischen Truppen erwies

sich im Nachhinein als ein herausragendes Ereignis in der Geschichte der

Juden, bedeutete sie doch einen regelrechten Bruch mit der Vergangenheit
im „Département des Forêts", wie die Franzosen dieses Gebiet jetzt nann-

9 François-Xavier Wurth-PAQUET, Noms de la Ville de Luxembourg de ses

faubourgs, de ses rues, portes et places publiques, in: Sociétépour la recherche et la
conservation des monuments historiques, Bd. V (1849), Luxembourg 1850, S. 97-131,
dort S. 121.

10 JEAN-PHILIPPE SCHREIBER, L'immigration juive en Belgique du Moyen Age à la
Première guerre mondiale, Bruxelles 1996, S. 42.

11 TrAUSCH, Histoire du Luxembourg (Anm. 5), S. 50.

3



ten. Während die Juden jahrhundertelang ausgrenzenden Sonderrechten

ausgeliefert waren, hielt plötzlich die emanzipatorische napoleonische
Gesetzgebung Einzug, die den Juden Bürgerrechte einräumte und sie mehr
oder weniger mit der Bevölkerungsmehrheit gleichstellte.12 Ein Dekret von
1795 schaffte die Sondersteuern ab und gewährte ihnen das Wohnrecht in
Luxemburg. Für luxemburgische Verhältnisse war dies eine kleine Revolution,

auch wenn sich der Wandel nur langsam vollzog — ist es doch einfacher,
Texte zu ändern, als die Mentalität der Menschen. Dennoch gab die über

zwanzig Jahre währende französische Herrschaft das Startsignal zu einer
dauerhaften Niederlassung von Juden auf luxemburgischem Gebiet.

Als Napoleon 1808 das „Décret de Bayonne" veröffentlichen liess, das

die Juden zwang, einen Familiennamen anzunehmen, waren einige von
ihnen in einer peinlichen Lage: Da sie das betreffende Formular eigenhändig

unterschreiben mussten, aber die lateinische Schrift kaum beherrschten,

gaben manche vor, an einem Nagelgeschwür zu leiden, so dass einige
Unterschriften erst mit zweijähriger Verspätung geleistet wurden.13 Diese

Registrierung ist insofern von Bedeutung, als ihr die Namen der damaligen

Juden Luxemburgs zu entnehmen ist. Wenn man sich die Liste näher

anschaut, fällt auf, dass sehr viele Familien aus der näheren Umgebung
stammten. Die einen kamen aus dem „Département de la Moselle", aus

Thionville, Sierck, Waldwisse, Bouzonville, Montenach, Ennery oder Metz.
Die anderen kamen aus dem „Département de la Sarre", aus Perl oder

Freudenburg. Zu den ersten Familien, die sich in Luxemburg etablierten,

gehörte die Familie von Isaac Lazard, der von Haute-Yutz, einem Vorort
von Thionville, zugezogen war. Die Eltern von Isaac Lazard, dessen Bruder

Abraham wenige Jahre später nach Luxemburg folgte, findet man
vorher in Thalfang, also auf deutschem Gebiet. Thalfang ist übrigens auch

die Ortschaft, in der der erste Rabbiner Luxemburgs, Samuel Hirsch
(1815-1889), geboren wurde. Die andere Familie, die gegen 1798 in
Luxemburg sesshaft wurde, hiess Godchaux. Sie kam aus Manom, einem
Vorort von Thionville, und zuvor aus der Umgebung von Nancy.
Väterlicherseits kamen die Vorfahren aus Metz und trugen den Namen Bonn,
was auf eine deutsche Herkunft hindeutet.

Die napoleonische Gesetzgebung hat ohne Zweifel die jüdische
Gemeinschaftsstruktur gefestigt, obschon sie nicht ohne Widerspruch blieb,
zum Teil sogar auf grossen Widerstand stiess. Napoleon selbst liess sich

12 Archives nationales de Luxembourg, B-167.
13 Stadtarchiv Luxemburg, LU 11-11, Nr. 156.

4



von antijüdischen Ressentiments beeinflussen und schränkte die Bürgerrechte

dieser religiösen Minorität gleich wieder ein. Dennoch prägte seine

Gesetzgebung die Gemeinschaft Luxemburgs für die kommenden zwei

Jahrhunderte. Als mit einem Dekret von 1808 das Consistoire centralisraélite

eingeführt wurde, das eine Mindestzahl von 2000 Gemeindemitgliedern
vorsah, wurde die jüdische Gemeinde Luxemburgs an das Konsistorium

von Trier angegliedert. Nach dem Sturz Napoleon Bonapartes wurde

Luxemburg, inzwischen zum Grossherzogtum erhoben, durch Personalunion

dem König der Niederlanden unterstellt. Die jüdische Gemeinde kam
danach unter die Jurisdiktion des Konsistoriums von Maastricht, wenngleich
keinerlei Bindung zwischen beiden Gemeinden bestand. Dadurch wollte der

König vermeiden, dass die luxemburgischen Juden strukturell von einer

Institution abhängig waren, die in einem fremden Königreich lag. Zudem

war er besorgt, dass ihm andernfalls eine Finanzquelle — die Abgaben der

Gemeindemitglieder nämlich — verloren gehen würde.14

Die niederländischen Behörden veröffentlichten zwischen 1816 und
1821 mehrere königliche Erlässe, die neue Rechte und Pflichten festsetzten,

ohne jedoch die napoleonische Gesetzgebung insgesamt in Frage zu
stellen. Dies sollte während des ganzen 19. Jahrhunderts für erhebliche

Schwierigkeiten sorgen und die jüdische Gemeinschaft in manchen Fällen

vor unlösbare rechtliche Fragen stellen. Im Gegensatz zu den belgischen
Juden, die nach der Revolution von 1830 und der Unabhängigkeit des

Königreiches ein eigenes Konsistorium schufen, unterstanden die Luxemburger

Glaubensgenossen dem niederländischen König, auch nachdem die

Unabhängigkeit des Grossherzogtums durch die Londoner Verträge von
1839 anerkannt worden war.15

Die Folgen dieses sonderbaren politischen Konstrukts für das jüdische
Gemeindeleben Hessen nicht lange auf sich warten, und es kam gleich auf
mehreren Ebenen zu Problemen. Ein Beispiel: Die Juden hatten nach wie

vor eine Gemeindesteuer zu entrichten, was im Widerspruch zur
Emanzipationserklärung stand, der zufolge die Juden als Individuen, nicht jedoch
als Teil einer Gruppe in die Gesellschaft integriert werden sollten. Für die

Behörden gehörten die im Grossherzogtum ansässigen Juden automatisch
der dortigen jüdischen Gemeinschaft an und hatten demzufolge ihren
Mitgliedsbeitrag zu entrichten. So wurde 1841 ein Antrag von Lazard Levy
abgewiesen, der die geforderte Summe nicht zahlen wollte, weil seine Fa-

14 SCHREIBER, L''immigrationjuive en Belgique Anm. 10), S. 53-54.

15 SCHREIBER, h!immigrationjuive en Belgique Anm. 10), S. 53-54.

5



milie in Trier lebte und er der dortigen Gemeinde angehörte. In der amtlichen

Begründung heisst es, dass er als seinen Wohnsitz den Ort Grevenmacher

angegeben und deshalb den Beitrag zu bezahlen habe.16

Ein ähnliches Problem gab es, als die jüdische Gemeinde in Luxemburg

einen Rabbiner einstellen wollte. Der Vorstand wies die Kandidatur
eines Mitglieds aus Luxemburg ab, weil dieser nicht über die nötige
Ausbildung verfügte und den Vorstandsmitgliedern zufolge eine „rückständige
Sicht" auf die Religion hatte.17 Also suchte man im Ausland und wurde
dort auch fündig. Man einigte sich schnell auf Samuel Hirsch (1815 —

1889): Der aus Thalfang stammende Rabbiner hatte sich mit der jüdischen
Gemeinde in Dessau, wo er tätig war, heillos zerstritten, nachdem er sein

heute bekanntestes Werk „Die Religionsphilosophie der Juden" (2 Bde,

1842) veröffentlicht hatte. Samuel Hirsch war ein grosser Verfechter des

liberalen Judentums und schloss sich voll und ganz der emanzipatorischen
Bewegung der von Leopold Zunz mitbegründeten Wissenschaft des Judentums

an. Sein Engagement machte ihn zum bedeutendsten liberalen
Rabbiner im südlichen Rheingebiet. Nachdem er 1843 sein Amt in Luxemburg
angetreten hatte, blieb er 23 Jahre lang das geistige Oberhaupt der dortigen

jüdischen Gemeinde. Es war keine einfache Zeit, denn neben personellen

Unstimmigkeiten mit dem Vorstand, besonders in finanzieller
Hinsicht, und mit einigen Gemeindemitgliedern, die seine liberale Ausrichtung
nicht teilten, kämpfte er für die gleichberechtigte Anerkennung des lokalen

Judentums im tief katholischen Luxemburg. Als er merkte, dass er seine

Ziele kaum erreichen konnte, wanderte er schliesslich 1866 in die

Vereinigten Staaten von Amerika aus, wo er zu einer bedeutenden Figur des

amerikanischen liberalen Judentums wurde.18

Trotz des emanzipatorischen Prozesses blieben die meisten Juden in
Luxemburg abseits des politischen Geschehens. Samuel Hirsch war in
diesem Sinne eine Ausnahme. 1848 — in dem Jahr, in dem die Zensur
abgeschafft wurde — gründete er zusammen mit drei anderen Bürgern eine

kurzlebige Zeitung, in der er sich nicht scheute, seine politische Auffassung

wiederzugeben. Dies geschah zu einem Zeitpunkt, als die katholische
Kirche versuchte, den liberal gesinnten Kräften der Gesellschaft entge-

16 Archives nationales de Luxembourg, F-68.
17 Archives nationales de Luxembourg, H-78.
18 CHRISTIAN Wiese, Von Dessau nach Philadelphia: Samuel Hirsch als Philo¬

soph, Apologet und radikaler Reformer, in: GIUSEPPE VELTRI & CHRISTIAN
WIESE (eds.), Jüdische Bildung und Kultur in Sachsen-Anhalt von der Aufklärung bis

Nationalsozialismus, Berlin 2009, S. 363-410.

6



genzuwirken und auch ihre antijüdischen Ressentiments in gleichgesinnten
Publikationsorganen zu verbreiten, unter anderem im Luxemburger Wort,

das ebenfalls seit 1848 erschien. Die meisten Juden verspürten jedoch
kaum den Drang, sich in diese Debatte einzumischen: Sie strebten eine

vollwertige Integration an, die möglichst ohne grosses Aufsehen erfolgen
und die Jahrhunderte lang währenden Vorurteile ausräumen sollte.

Diese Integration wurde vor allem durch den Einsatz im wirtschaftlichen
Leben erreicht. So wundert es kaum, dass die jüdische Bevölkerung viel zur
Industrialisierung des Landes beitrug, das sich im 19. Jahrhundert von einer

armen, von Landwirtschaft geprägten Umgebung zu einem schnell
wachsenden Industriegebiet entwickelte. Ein Beispiel für diese Entwicklung ist
die Familie Godchaux, die eine Tuchfabrik im Alzettetal in einem Vorort
der Stadt Luxemburg betrieb und zu den grössten Arbeitgebern des Landes

wurde. Das ganze Jahrhundert hindurch übernahmen die Godchaux ausserdem

den Vorsitz der jüdischen Gemeinde. Einige von ihnen wurden
Bürgermeister der Gemeinde Sandweiler und später der selbständig gewordenen

Ortschaft Hamm, in der die Tuchfabrik angesiedelt war.
Dieses lokalpolitische Engagement stellte jedoch eine Ausnahme dar.

Wie erwähnt, waren wenige Juden bereit, sich auf dieses Terrain zu wagen.
In Luxemburg gab es nur einen einzigen Abgeordneten jüdischen Glaubens:

Marcel Cahen (1887 — 1949) war Mitglied der linksliberalen Partei

und prägte die sehr komplexe politische Konstellation Luxemburgs
zwischen den beiden Weltkriegen. Er war es auch, der bei einer internationalen

Parteitagung in Brüssel im Januar 1931 — also mehr als zwei Jahre vor
Hitlers Machtergreifung — vor der Gefahr dieses Volkstribuns warnte.

Demographische Entwicklung
Im Laufe des 19. Jahrhunderts hatte sich die Lage in Europa vollkommen
verändert und die der jüdischen Gemeinschaften ebenfalls. In Luxemburg
stieg die Mitgliederzahl stetig an.19 Neben der Hautpstadt entstanden neue

jüdische Gemeinden in Esch-sur-Alzette, Ettelbruck, Grevenmacher, Me-
dernach und Mondorf. In Ettelbruck gab es schon 1810 eine Familie
namens Lévy: Der Vater, Joseph, im lothringischen Bourscheid geboren, kam

aus Sarre-Union, und die Mutter, Sibille Rosenwald, aus dem nahegelegenen

Mettingen. Später gesellten sich andere Juden in Ettelbruck dazu, denn diese

Ortschaft war eine zentrale Stelle für den Vieh- und Pferdehandel. Viele

19 Institut National de la Statistique et des Études Économiques du Grand-Duché
du Luxembourg — STATEC, Annuaire statistique du Luxembourg 1990, S. 440.

7



kamen aus Deutschland: Unter den Geburtsorten der dort Verstorbenen
tauchen unter anderem folgende Ortschaften auf: Bosen, Merzig, Osann

(bei Wittlich), Mehring (bei Trier), Freudenburg, Könen (bei Trier),
Oberemmel, Saarlouis, Kirf (bei Saarburg), Hilbringen, Illingen, usw. In
Medernach wohnten zum Beispiel die Familien Herz aus Bosen und Kahn
aus Wawern. Gerade aus Wawern kamen einige Juden und liessen sich in
Grevenmacher nieder, wo sie auch ihre letzte Ruhestätte fanden.

Der Krieg von 1870-71 trieb weitere Familien nach Luxemburg, das

seine Neutralität beanspruchte und die Juden glauben machte, dort eini-

germassen in Sicherheit leben zu können. Der erste Weltkrieg und die

Rückeroberung Elsass-Lothringens durch die Franzosen, wo sich inzwischen

viele deutsche Juden niedergelassen hatten, führte dazu, dass die

Zahl derer stieg, die sich weiter nördlich niederliessen. Eine grössere Zahl
deutscher Juden wohnte nämlich sowohl im Elsass als auch in Lothringen:
Im Jahr 1884 machten sie in Metz etwa ein Viertel der jüdischen Bevölkerung

und 1895 in Strassburg sogar die Hälfte aus.2" Sie waren die treibende
Kraft im Handel und entwickelten das Konzept des Kaufhauses (Grand
magasin). Obschon die Juden in Luxemburg schon ab der zweiten Hälfte
des 19. Jahrhunderts Warenhäuser betrieben, wurde diese Sparte Anfang
des 20. Jahrhunderts verstärkt ausgebaut.

Die Eisenerzindustrie im Süden des Grossherzogtums zog zudem
Arbeitskräfte an. In Esch-sur-Alzette entstand eine industrielle Hochburg, in
der Juden eine eigene Gemeinde gründeten. Die erste Familie, die sich

dort niederliess, war eine Familie Cerf aus Montenach in Lothringen: Sie

kam bereits in den 1830er Jahren und wurde dank ihrer zahlreichen
Nachkommenschaft zum Motor des jüdischen Gemeindelebens.

1910 zählte man im gesamten Luxemburger Land 1270 Juden, von
denen weit über die Hälfte Ausländer waren.21 In den 1920er Jahren kamen
viele osteuropäische Juden hinzu. Ein grosser Teil kam aus Polen, wo sich

die politische Lage verschlechtert hatte und die Armut der jüdischen
Bevölkerung erdrückend war. 1927 wuchs die Zahl auf 1771 Menschen,
1930 waren es 2242, davon weniger als ein Drittel mit luxemburgischem
Pass. Viele deutsche Juden waren unter ihnen, deren Zahl ab 1933 weiter
anwuchs. Allerdings waren die Juden spätestens seit 1880 nicht mehr die

grösste religiöse Minderheit: Die Protestanten waren ab dieser Zeit
zahlreicher, ein Trend, der sich in den folgenden Jahrzehnten noch verstärken

20 VlCKl CARON, between France and Germany: The Jews of A/sace-Forraine 1871 -1918,
Stanford, Ca. 1988, S. 106, 109.

21 STATEC, Annuaire statistique (Anm. 19), S. 440.

8



sollte. Luxemburg, das wegen der dort herrschenden Armut früher ein

Auswanderungsland war, war zu einem Einwanderungsland geworden.
Um die Jahrhundertwende Hessen sich besonders Deutsche und ItaHener

im Grossherzogtum nieder, die zu einem Teil als Vorarbeiter und Ingenieure

angestellt waren, während die anderen eher die untersten Posten in
der Eisenerzindustrie bekleideten.

Kurz vor dem ersten Weltkrieg zählte das Land Luxemburg vier Synagogen.

In der Hauptstadt wurde die erste in den zwanziger Jahren des 19.

Jahrhunderts in der Nähe der heutigen Kathedrale errichtet. Mit
zunehmender GemeindemitgHederzahl erwies sich das Gebäude als zu klein und
wurde 1894 durch ein neues, prächtiges Gebäude mitten in der Stadt ersetzt.
Ein Architektenduo, der Deutsche Ludwig Levy (1854 — 1907) und der

Luxemburger Charles Arendt (1825 — 1910), hatte den Auftrag für den

Entwurf erhalten.22 In Ettelbruck Hessen die Juden ebenfalls eine Synagoge
errichten, die 1870 eingeweiht wurde. In Esch/Alzette und in Bad-Mondorf
sind ab 1899 bzw. 1907 Synagogen nachgewiesen. Letztere diente nicht nur
den ansässigen Juden, sondern auch den zahlreichen Kurgästen in dem
kleinen Thermalort als Gotteshaus. Zwei kleinere Gebetshäuser entstanden
in Medernach und in Grevenmacher. Ausserdem wurden jüdische Friedhöfe
in Luxemburg-Stadt, Ettelbruck, Esch/Alzette und Grevenmacher angelegt.

Dunkle Wolken am Horizont
In Europa waren die 1930er Jahren von einem vergifteten poHtischen
KHma geprägt. In Deutschland wurde seit 1933 die Lage für die Juden
immer bedrohhcher. Mit der AngHederung des Saarlandes an das Dritte
Reich flüchteten viele ins benachbarte Grossherzogtum. Die Emigration
aus Deutschland stieg drastisch an, besonders nach dem landesweiten

Pogrom in der Nacht vom 9. zum 10. November 1938. Viele Juden sahen

Luxemburg als Transitstation, während andere sich dort niederHessen und
abwarten woHten, bis sich die Lage wieder beruhigt hatte. Die luxemburgischen

Behörden versuchten ihrerseits, die EinwanderungsweHe zu begrenzen,

aHerdings mit nur massigem Erfolg. Anfang Mai 1940 lebten inzwischen

fast 4000 Juden im Grossherzogtum, die etwa ein Prozent der

Gesamtbevölkerung ausmachten. Von „Überfremdung" konnte also trotz der

begrenzten Aufnahmekapazität Luxemburgs kaum die Rede sein.23

22 Archives du Consistoire israéHte de Luxembourg.
23 Vor der Gefahr der „Überfremdung" warnten vor allem luxemburgische Na-

donaHsten, die der Gruppierung der Nationalunion beitraten. Siehe dazu u. a.

9



Als die Wehrmacht am 10. Mai 1940 Luxemburg überfiel, konnte sich

etwa ein Drittel der Juden in Windeseile über die französische Grenze

retten. Die anderen gerieten in die Falle und ahnten nichts Gutes, besonders

als Gauleiter Gustav Simon (1900 — 1945) und die Gestapo wenige
Wochen später das Ruder übernahmen. Dank des Einsatzes einiger
Menschen, unter anderem des Rabbiners von Luxemburg Robert Serebrenik

(1902 - 1965), gelang es rund einem Drittel der Juden, das Land in den

folgenden Monaten zu verlassen. Der Rabbiner konnte auf die wertvolle
Hilfe von Baron Franz von Hoiningen-Huene zählen, der für die Ausstellung

von Ausweispapieren verantwortlich und ein überzeugter Nazigegner
war. Für die restlichen Juden begann das gleiche Inferno, das auch die
deutschen Glaubensgenossen erlitten. Die Nürnberger Rassengesetze
wurden eingeführt und die Bürger jüdischen Glaubens nach und nach

vollständig von der übrigen Bevölkerung getrennt.24

Wenig bekannt ist ein Ereignis, das im März 1941 stattfand. Der
Rabbiner von Luxemburg bekam den Befehl, nach Berlin zu reisen, um einen

gewissen Adolf Eichmann zu treffen. Dieser hatte erfahren, dass Robert
Serebrenik durch seinen unermüdlichen Einsatz Kontakte mit ausländischen

Stellen pflegte, um die Emigration der Juden aus Luxemburg zu

ermöglichen. Eichmann hoffte, dass der Rabbiner ihm helfen könnte, die

spanischen Behörden zu überzeugen, Transitvisa für etwa 4000 deutsche

Juden auszustellen, die in Zügen in Berlin eingesperrt waren. Er gab ihm
nur wenige Stunden Zeit, um einen Bericht über seine Pläne zu liefern.
Robert Serebrenik wurde später in Begleitung von Rabbiner Leo Baeck

(1873 — 1956) wieder zum Bahnhof zurückgebracht. Sechs Wochen später
musste Robert Serebrenik selber flüchten, nachdem er auf offener Strasse

angegriffen worden war und um sein Leben fürchten musste.25

Von den restlichen Juden, zumeist alte und kranke Menschen sowie

kleine Kinder, wurden etwa 300 unter erbärmlichen Verhältnissen in
einem ehemaligen Kloster im Norden Luxemburgs untergebracht. Im
Oktober 1941 begannen die Deportationen, die über Deutschland nach

Litzmannstadt, Izbica, Auschwitz und Theresienstadt führten. Insgesamt
sieben Transporte — der letzte am 17. Juni 1943 — brachten 637 Juden aus

Luxemburg nach Osten. Nur 53 von ihnen überlebten. Unter den Deportierten

gab es viele deutsche Juden, die ins Grossherzogtum geflüchtet

LUCIEN Blau, Histoire de l'extrême droite au Grand-Duché de Luxembourg au XXe
siècle, Esch-sur-Alzette 1998.

24 PAUL Cere, L'étoilejuive au Luxembourg, Luxembourg 1986.

25 CERF, L'étoilejuive (Anm. 24), S. 62.

10



waren. Wenn man die in Luxemburg wohnenden Juden mitzählt, die von
Frankreich oder Belgien aus deportiert wurden, kommt man auf eine

Gesamtzahl von mehr als 1200 ermordeten Juden.
Seitdem hat die jüdische Gemeinschaft nie mehr zur Dynamik der

Vorkriegsjahre zurückgefunden. Die letzte Volkszählung, die noch nach

der Religionszugehörigkeit fragte, geht auf das Jahr 1970 zurück und er-
fasste 710 Juden. Heute schätzt man ihre Zahl auf 1200 bis 1500, von
denen ungefähr zwei Drittel den Gemeinden von Luxemburg und

Esch/Alzette angehören. Die Institutionen der Europäischen Gemeinschaft

und die Entwicklung des luxemburgischen Finanzplatzes lockten

von neuem jüdische Familien nach Luxemburg, die meisten aus Frankreich.
Sie gehören zu einem grossen Teil der sefardischen Richtung an, während
die Gemeinde zuvor aschkenasisch geprägt war. Im Unterschied zu
Deutschland kamen nur wenige Juden aus der ehemaligen Sowjetunion.

In den vergangenen Jahrzehnten hat sich die Gemeinde auch in
soziologischer Hinsicht stark verändert. Vor fünfzig Jahren waren die meisten

Juden noch im Handel tätig, vor allem — aber nicht ausschliesslich — im
Textilbereich. Schon ab der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts, als

Luxemburg dem deutschen Zollverein angehörte, zogen Juden nach Luxemburg

und eröffneten Warenhäuser. Zu den ältesten Firmenzeichen gehörten

im 20. Jahrhundert die Warenhäuser Rosenstiel und Sternberg, die

Familie Rosenstiel stammte aus Baden, die Familie Sternberg aus der
Gegend von Breslau. Heute noch existiert mitten im Zentrum der Stadt

Luxemburg das Möbelgeschäft Bonn, das 1855 seine Toren geöffnet hatte.

Vor dem Zweiten Weltkrieg waren zahlreiche Juden auch im Vieh- und
Pferdehandel tätig. Im Jahr 1846 bestimmte ein königlicher Erlass, dass die

Wochenmärkte nicht mehr an einem festgelegten Tag stattfinden mussten,
damit die jüdischen Feiertage gehalten werden konnten.26

Diese Konzentration auf einzelne wirtschaftliche Bereiche erklärt sich

dadurch, dass die Juden lange Zeit aus vielen Zünften und Berufssparten
ausgeschlossen waren. Sie konnten sich zum Beispiel nicht als Lehrer in
einer öffentlichen Schule bewerben. Paul Rosenstiel, der zum Katholizismus

übergetreten war und als Lehrer im hauptstädtischen Athenäum
arbeitete, war 1938 dennoch antisemitischen Angriffen ausgesetzt. Da
Luxemburg im 19. Jahrhundert lange Zeit kein höheres Schulbildungssystem
besass, verliessen viele Familien das Land wieder. So auch die Familie Isaïe

26 ALBERT Calmes, Histoire contemporaine du Grand-Duché de Luxembourg, Bd. IV:
La création d'un Ltat 1841 -1847, Luxembourg 1983, S. 431.

11



Lippmanns aus Ennery nördlich von Metz (der Vater stammte urspüng-
lich aus Schwaben), die in der Handschuhindustrie tätig war. Sein Sohn
Gabriel (1845 — 1921), der in einem Luxemburger Vorort namens Bonneweg

geboren und im Alter von drei Jahren mit seiner Familie nach Paris

gezogen war, erhielt 1908 den Nobelpreis für Physik.27

Hugo Gernsbacher (1884 — 1967), dessen Eltern aus Baden stammten,
war zwanzig Jahre alt, als er 1904 seinen Geburtsort Luxemburg verliess

und in die Vereinigten Staaten von Amerika auswanderte. Unter dem
Namen Hugo Gernsback ging er als geistiger Vater der Science Fiction in die
Geschichte ein.28 Emile Worms (1838 — 1918) aus Frisingen, einem Ort an
der französischen Grenze, dessen Familie aus Waldwisse in Lothringen
stammte, machte eine bedeutende Karriere als Jurist in Paris. Sein Sohn
René (1869 — 1926) wird heute als Mitbegründer der modernen Soziologie
betrachtet.29

Friedliches Zusammenleben

Da die intellektuellen Entwicklungsmöglichkeiten in Luxemburg damals

gering waren, fand man nur wenige Gebildete in der jüdischen Gemeinschaft.

Wie schon erwähnt, wagten es die wenigsten, sich politisch zu
engagieren. Als in der Gemeinde Sandweiler 1846 ein neuer Bürgermeister
gesucht wurde, bewarb sich Samson Godchaux (1811 — 1887),
Mitbegründer der bereits genannten Tuchfabrik, um den Posten, der ebenfalls

von einem lokalen Landwirt begehrt wurde. Dank seines hohen Ansehens
wurde Samson Godchaux nominiert, doch stiess diese Entscheidung auf
Widerstand in der Bevölkerung, weil er Jude war.30

Bemerkenswert ist auch die Neigung einiger Juden aus Luxemburg, im
19. Jahrhundert in der Freimaurerloge mitzuwirken. Samuel Hirsch war
einer der ersten, der diesen Schritt tat, und die Familie Godchaux war dort
ebenfalls gut vertreten. Im Gegensatz zu Preussen, wo die Juden keinen

27 Jean-Paul PIER & Jos. A. Massard, Gabriel Lippmann (1845-1921). Commémo¬

ration par la section des sciences naturelles, physiques et mathématiques cle l'Institut grand-
ducal de Luxembourg du 150e anniversaire du savant né an Luxembourg, lauréat duprix
Nobel en 1908, Luxembourg 1997, S. 5-6.

28 LUC Henzig / Paul Lesch & Ralph Letsch, Hugo Gernsbach. An Amazing
Story, 1884-Luxembourg — 1967-Neiv York. Exhibition and catalogue, Mersch
2010.

29 LAURENT MOYSE, Les Worms: de Waldwisse à Paris en passant par Luxembourg,

in: Revue du Cercle de généalogiejuive, Paris 2010, Nr. 102.

30 Archives nationales de Luxembourg, F-287/2.

12



Zugang zu den Logen hatten, war die liberale Grundphilosophie der Loge
in Luxemburg ein geeignetes Terrain, um die gesellschaftliche Emanzipation
voranzutreiben. Samuel Hirsch hielt sogar in der Metzer Loge eine viel
beachtete Rede, die die französischen Freimaurer dazu bewog, gegen die

Diskriminierung, die auf deutschem Boden noch herrschte, Position zu beziehen.

Als der Rabbiner 1866 Luxemburg verliess, wurde er durch Michel

Sopher (1817 — 1871) ersetzt, der vorher in Dijon tätig gewesen war und nur
vier Jahre nach seiner Amtseinführung starb. Sein Nachfolger, der im
Grossherzogtum Baden geborene Isaac Blumenstein (1843 — 1903), trat wie
Samuel Hirsch der luxemburgischen Freimaurerloge bei.31

Nach Isaac Blumensteins Tod übernahm 1904 dessen Schwiegersohn,
der in Ungarn geborene Samuel Fuchs (1872 — 1924), den Rabbinerposten.
Ihm folgte 1929 der aus Wien stammende Robert Serebrenik, der eine

grössere Nähe zur traditionellen Orthodoxie pflegte. Nach seiner Flucht
1941 in die Vereinigten Staaten von Amerika gründete er in New York die

„Or Hadash Congregation", die heute noch besteht. Nach dem zweiten

Weltkrieg und einer kurzfristigen Tätigkeit von Joseph Kratzenstein (1904
— 1990) als Rabbiner übernahm 1950 der zuvor in der Schweiz tätig gewesene

Charles Lehrmann (1905 - 1977) das Amt des Rabbiners in Luxemburg.

Ebenfalls aus der Schweiz kommend, folgte auf ihn der in Wien
geborene und in Belgrad aufgewachsene Emmanuel Bulz (1917 — 1998),
der ab 1958 über 32 Jahre lang die religiösen Geschicke der Gemeinde
lenkte. Als er 1990 in den Ruhestand trat, stellte die Gemeinde in Luxemburg

mit dem aus Marokko stammenden Joseph Sayagh zum ersten Mal
einen sefardischen Rabbiner ein. Erst kürzlich wurde dieser von Alain
Nacache abgelöst, der zuvor in Bordeaux tätig gewesen war.32

Allgemein konnten sich die luxemburgischen Juden ohne grössere
Schwierigkeiten in die Gesellschaft integrieren, auch wenn es lange Zeit
dauerte, bis alle Vorbehalte und das Misstrauen sowohl der Bevölkerung
als auch der Behörden ausgeräumt waren. Die Vorurteile gegenüber den

Juden, deren Verhalten in den amtlichen Schriftstücken stets positiv
erwähnt wurde, hielten sich besonders in der Bevölkerung noch lange,
wovon nicht zuletzt zahlreiche klischeehafte Anfeindungen im luxemburgischen

Sprachgebrauch zeugen. So löste 1995 der unveränderte Nachdruck
des fünfbändigen Luxemburger Wörterbuchs (Erstdruck 1950-1975/77) eine

31 JEAN-PHILIPPE SCHREIBER, Juifs et franc-maçonnerie au XIXe siècle. Un état
de la question', in: Archives Juives 43 (Paris 2010/2), S. 30-48.

32 Alain Nacache trat sein neues Amt offiziell am 1. November 2011 in Luxemburg

an.

13



Polemik aus, da hier vielfältige judenfeindliche Ausdrücke ungekennzeichnet
und ohne wissenschaftliche Erklärung übernommen worden sind.

Diffamierende Sprichwörter und Kinderreime wie beispielsweise „Eent
zwee dräi, t'as e Judd kapott, huel e mat de Been a schleef e fort" („Eins,
zwei drei, ein Jude ist kaputt, nimm ihn an den Beinen und schleif ihn
fort"), der noch vor nicht allzu langer Zeit auf den Schulhöfen gesungen
wurde, findet man an vielen Stellen des Wörterbuchs, ebenso Begriffe wie

„Judd mat Gaardebounen", eines der luxemburgischen Nationalgerichte,
bestehend aus einem geräucherten Kammstück vom Schwein und
Saubohnen. Inwiefern dieser Begriff mit einer Verunglimpfung von Juden zu
tun hat, ist bis heute nicht endgültig geklärt.33

Die Indoktrination vonseiten der katholischen Kirche und das Bestreben,
die wirtschaftliche Tätigkeit der Juden zu begrenzen, spielten ohne Zweifel
eine grosse Rolle bei antijüdischen Anfeindungen. Nach der Aufhebung der
Pressezensur 1848 nährte die katholische Presse regelmässig die feindliche

Stellung gegenüber dem Judentum und den jüdischen Mitbürgern bis zum
Einmarsch der deutschen Wehrmacht im Jahr 1940. Während des zweiten

Weltkrieges gab es eine Minderheit von Mitläufern, die mit grossem Eifer an
der Seite der Besatzer standen und ihrem Antisemitismus freien Lauf Hessen.

Heute geniesst die jüdische Gemeinde in Luxemburg einiges Ansehen
und unterhält gute Beziehungen zu den staatlichen und kirchlichen Behörden.

Nur selten gibt es antisemitische Auswüchse, obschon in den letzten

Jahren Aktivisten aus den Reihen der extremen Linken mit allen Mitteln
versuchen, die Luxemburger Juden in ein schiefes Licht zu rücken, indem
sie sie auf absurde Weise mit dem Konflikt im Nahen Osten in Verbindung
bringen. Diese Aufrührer stützen sich auf das in Esch/Alzette erscheinende

Tageblatt, das schon seit langem für seine antijüdische Tendenz bekannt ist.

Dies darf jedoch nicht darüber hinwegtäuschen, dass die friedliche Koexistenz

zwischen den eingewanderten Juden und den Einheimischen in den

vergangenen beiden Jahrhunderten insgesamt eine Erfolgsgeschichte ist und
ein Beispiel für die Einwanderungspolitik des Landes Luxemburg, in dem
heute 43% der Bevölkerung Ausländer sind.

33 JEAN-CLAUDE MULLER, Judd mat Gaardebounen, le plat national luxembourgeois

— un mets assaisonné d'antisémitisme in: Bulletin trimestriel de l'Institut
archéologique du Luxembourg 81 (Arlon 2005), Nr.3/4.

14


	Ursprünge und Entwicklung jüdischer Präsenz in Luxemburg

