Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 68 (2012)

Artikel: Urspringe und Entwicklung judischer Prasenz in Luxemburg
Autor: Moyse, Laurent

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961589

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961589
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Urspriinge und Entwicklung
jidischer Prisenz in Luxemburg

Von Lanrent Moyse*

Die Préisenz der Juden in Luxemburg weist auf eine bewegte Geschichte hin, die sich in eine
nicht minder bewegte Entwicklung dieser Gegend einbettet. Hingn kommt, dass dieses Sied-
lungsgebiet an der Schuttstelle von sawei Sprach- und Kulturrdumen liegt: dem germanischspra-
chigen und dem frankophonen Ranm. Allein das macht schon die Komplexitit einer solchen
Geschichte und ihrer Geschichtsschreibung deuntlich.

The presence of Jews in Luxembonrg stands for a dramatic and turbulent history which, in turn,
is part of the no less dramatic and turbulent bistory of the region. In addition to that, the
region in question can be described as the meeting point of two langnage areas and cultnres:
Germanic and Francophone. This fact alone already provides sufficient evidence for the complexi-
ty of that bistory and its bhistoriography.

Die erste Schrift, die Luxemburg tuberhaupt erwihnt, stammt aus dem
Jahre 963:! Damals war der Ort Lucilinburbuc kaum grosser als der impo-
sante Felsen, der heute noch unter dem Namen , Bockfelsen® Teil der
Festungsmauer ist. Im Laufe der Jahrhunderte anderte sich sowohl die
territoriale als auch die politische Struktur dieser Gegend: Unter Graf
Siegfried (922 — 928) als Grafschaft errichtet, wurde Luxemburg im Jahr
1354 zum Herzogtum erhoben. Es vergrosserte sich im Laufe der Zeit zu
ciner Fliche, die den Siiden des heutigen Belgiens, den Nordosten des
heutigen Frankreichs und die siidwestliche Grenzregion des heutigen
Deutschlands einbezog, Der ,,Pyrenienfriede®, mit dem Frankreich und
Spanien am 7. November 1659 einen fast flinfzehnjihrigen Krieg beende-
ten, brachte die erste Teilung des Landes:? Frankreich erhielt den stdli-
chen Teil einschliesslich Thionville. 1795 wurde Luxemburg, das unter
habsburgischer Herrschaft stand, als ,,Département des Foréts™ Frank-
reich angegliedert, bevor es 1815 zum Grossherzogtum erhoben, dem
Koénig der Niederlanden zugewiesen und in den Deutschen Bund inte-

* Lanrent Moyse, unabhingiger Journalist, Autor des Buches Du rget a l'intégration
— Histoire des [uifs du Luxembonrg des origines a nos jours, Luxembourg : éditions
Saint-Paul 2011.

1 MICHEL PAULY, Geschichte 1 uxcembnrgs, Minchen 2011, S. 27.

PAULY, Geschichte Luxemburgs (Anm. 1), S. 57.



griert wurde.? Zugleich erfolgte damit die zweite Teilung des Landes, da
die Territorien 6stlich von Mosel und Sauer an Preussen Gbergingen. Die
Unabhiangigkeit Luxemburgs 1839 brachte die letzte Teilung: Der Norden
tiel an das inzwischen gegriindete Koénigreich Belgien. Erst 1890 erhielt
Luxemburg (s)eine eigene Dynastie, als Adolphe vom Hause Nassau-
Weilburg den Thron bestieg.* Im 20. Jahrhundert, wihrend des Ersten und
des Zweiten Weltkrieges, wurde das L.and zweimal von deutschen Trup-
pen besetzt, 1940 von Nazideutschland sogar de facto annektiert.>

Da Luxemburg im Mittelalter nur eine nebensichliche Rolle spielte,
gab es zu dieser Zeit keine strukturierte jidische Gemeinde, im Gegensatz
zu den an der Mosel gelegenen Ortschaften Metz und Trier und den be-
kannten Zentren Mainz, Worms und Speyer im Rheinland. Erste schriftli-
che Zeugnisse einer jidischen Priasenz im Herzogtum Luxemburg stam-
men aus dem 13. Jahrhundert.® In Arlon, wo heute die ilteste noch existie-
rende Synagoge Belgiens zu schen ist, wird 1226 eine ,,Judengasse er-
wihnt. Funfzig Jahre spiter wird in einem Dokument der Name eines
Juden namens Henri aus Luxemburg erwihnt.” Mit grosser Wahrschein-
lichkeit kamen die ersten Juden — deren Zahl jedoch gering blieb — aus
dem Trierer Judenviertel, dessen demografische Entwicklung einige Fami-
lien dazu bewog, sich im benachbarten Gebiet niederzulassen. Dass es nur
wenige Juden waren, die ins Nachbatland auswanderten, hing einerseits
mit ihrer sozio6konomischen Lage zusammen — die meisten von ihnen
waren arm — und andererseits mit der religiosen Feindseligkeit, der sie
ausgeliefert waren. Als der ,Schwarze Tod* Mitte des 14. Jahrhunderts
ausbrach, hatten auch die Juden Luxemburgs, Echternachs und lings der
Mosel unter dem Hass der Bevolkerung zu leiden.

Zur Sicherung der strategischen Bedeutung Luxemburgs wurde schon
sehr frith eine Festung rund um den entstehenden Siedlungsort gebaut.?

PAULY, Geschichte Luxcenburgs (Anm. 1), S. 66-67.

PAULY, Geschichte Luxemburgs (Anm. 1), S. 75.

GILBERT TRAUSCH, Histoire du Luxembonrg, Hatier 1992, S. 166.

JULES VANNERUS, Cartulaire des Carmes d'Atlon, in: Annales de ['Tnstitut archéo-

logigue du Luxcembourg 74 (1943), S. 1-158, dort S. 37, 77.

7 CHARLES & GRAZIELLA LEHRMANN, La communanté juive du Luxembonrg dans le
passé et dans le présent, Esch-sur-Alzette 1953, S, 18.

8 MICHEL PAULY, Die topographische Entwicklung der Stadt Luxemburg, von

den Anfingen bis zum Beginn des 16. Jahrhunderts, in: Leben im Mittelalter:

Linxemburg, Metz und Trier. Studien gur mittelalterlichen Stadtgeschichte und -archéologie,

Luxembourg 1998 (= Publications scientifiques du Musée d'Histoire de la Vil-

le de Luxembourg, Bd. 2), S. 7-31, dort S. 12.

B = S » B S S



Im 14. Jahrhundert wurde sie vergrossert: Von den fiinf Eingangstoren
war das bedeutendste die ,,Judenpforte®, die erstmals 1376 schriftlich
erwihnt wird.? Der Name des Tores hatte sich im Volksmund eingebiir-
gert, weil die Juden die Gewohnheit hatten, ihre Toten an diesem Ort zu
begraben, solange die Stadt sich nicht ausgeweitet hatte. Zudem fiithrte
von dort die Judengasse ins Innere der Stadt.

Luxemburg hatte enge Handelsbeziechungen zu weiter entfernt gelege-
nen Stidten, beispielsweise zu Frankfurt am Main, wo bekanntlich eines
der grossten Judenviertel Europas entstand. Dennoch blieben die Juden
Luxemburgs eine zahlenmaissig geringe Gemeinschaft. Mehrmals wurden
sie zudem ausgewiesen, vor allem in der Zeit, in der der Geldverleih an
Bedeutung vetloren hatte. Im 16. Jahrhundert wurden sie endgtltig vom
Luxemburger Territorium verbannt, eine Entscheidung, die Karl V. an-
hand von zwei Dekreten bestitigte.!? Bis zur franzosischen Revolution gab
es deshalb nur noch spirliche Spuren von Juden, denen héchstens ein
kurzer Aufenthalt genehmigt wurde. Gegen ein sehr hohes Entgelt durf-
ten sie bis zu 24 Stunden — spiter waren es 48 Stunden — in Luxemburg
verweilen. Auch in der Zeit der jidischen Aufklirung im 18. Jahrhundert,
die in Deutschland hauptsichlich durch Moses Mendelssohn (1729 — 1786)
verkorpert wurde, in Metz durch Moses Ensheim (um 1760 — 1830) und
Isaie Berr-Bing (1758 — 1805), in Nancy durch Berr-Isaac Berr (1744 —
1828) und in Strassburg durch Cerf Berr (1726 - 1793), blieb das Herzog-
tum Luxemburg weitgehend hermetisch abgeriegelt. Kaiser Josephs 1.
(1741/1765 — 1790) ,, Toleranzpatente™ von 1781 liess Luxemburg ausser
Acht, da man sich ohnehin gegen jegliches Zusammenleben der katholi-
schen Bevolkerung mit gesellschaftlichen Minderheiten verwahrte.!!

Die Wende von 1795

Die Eroberung Luxemburgs 1795 durch die franzésischen Truppen erwies
sich im Nachhinein als ein herausragendes Ereignis in der Geschichte der
Juden, bedeutete sie doch einen regelrechten Bruch mit der Vergangenheit
im ,,Département des Foréts®, wie die Franzosen dieses Gebiet jetzt nann-

9 FRANCOIS-XAVIER WURTH-PAQUET, Noms de la Ville de Luxembourg de ses
faubourgs, de ses rues, portes et places publiques, in: Socété pour la recherche et la
conservation des monuments historigues, Bd. V (1849), Luxembourg 1850, S. 97-131,
dort S. 121.

10 JEAN-PHILIPPE SCHREIBER, L'7mmigration juive en Belgique du Moyen Age a la
Premiére guerre mondiale, Bruxelles 1996, S. 42.

11 TRAUSCH, Histoire du Luxembourg (Anm. 5), S. 50.



ten. Wihrend die Juden jahrhundertelang ausgrenzenden Sonderrechten
ausgeliefert waren, hielt plotzlich die emanzipatorische napoleonische Ge-
setzgebung Einzug, die den Juden Birgerrechte einrdumte und sie mehr
oder weniger mit der Bevolkerungsmehrheit gleichstellte.’? Ein Dekret von
1795 schaffte die Sondersteuern ab und gewihrte ihnen das Wohnrecht in
Luxemburg, Fir luxemburgische Verhiltnisse war dies eine kleine Revoluti-
on, auch wenn sich der Wandel nur langsam vollzog — ist es doch einfacher,
Texte zu dndern, als die Mentalitit der Menschen. Dennoch gab die tber
zwanzig Jahre wihrende franzosische Herrschaft das Startsignal zu einer
dauerhatten Niederlassung von Juden auf luxemburgischem Gebiet.

Als Napoleon 1808 das ,,Décret de Bayonne* veroffentichen liess, das
die Juden zwang, einen Familiennamen anzunehmen, waren einige von
ithnen in einer peinlichen Lage: Da sie das betreffende Formular eigenhin-
dig unterschreiben mussten, aber die lateinische Schrift kaum beherrsch-
ten, gaben manche vor, an einem Nagelgeschwiir zu leiden, so dass einige
Unterschriften erst mit zweijihriger Verspitung geleistet wurden.!? Diese
Registrierung ist insofern von Bedeutung, als ihr die Namen der damali-
gen Juden Luxemburgs zu entnehmen ist. Wenn man sich die Liste niher
anschaut, fallt auf, dass sehr viele Familien aus der niheren Umgebung
stammten. Die einen kamen aus dem ,,Département de la Moselle®, aus
Thionville, Sierck, Waldwisse, Bouzonville, Montenach, Ennery oder Metz.
Die anderen kamen aus dem ,,Département de la Sarre®, aus Perl oder
Freudenburg. Zu den ersten Familien, die sich in Luxemburg etablierten,
gehorte die Familie von Isaac Lazard, der von Haute-Yutz, einem Vorort
von Thionville, zugezogen war. Die Eltern von Isaac Lazard, dessen Bru-
der Abraham wenige Jahre spiter nach Luxemburg folgte, findet man
vorher in Thalfang, also auf deutschem Gebiet. Thalfang ist tibrigens auch
die Ortschaft, in der der erste Rabbiner Luxemburgs, Samuel Hirsch
(1815-1889), geboren wurde. Die andere Familie, die gegen 1798 in Lu-
xemburg sesshaft wurde, hiess Godchaux. Sie kam aus Manom, einem
Vorort von Thionville, und zuvor aus der Umgebung von Nancy. Viterli-
cherseits kamen die Vorfahren aus Metz und trugen den Namen Bonn,
was auf eine deutsche Herkunft hindeutet.

Die napoleonische Gesetzgebung hat ohne Zweifel die judische Ge-
meinschaftsstruktur gefestigt, obschon sie nicht ohne Widerspruch blieb,
zum Teil sogar auf grossen Widerstand stiess. Napoleon selbst liess sich

12 Archives nationales de Luxémbourg, B-167.
13 Stadtarchiv Luxemburg, LU II-11, Nr. 156.

4



von antijidischen Ressentiments beeinflussen und schrinkte die Burger-
rechte dieser religiosen Minoritit gleich wieder ein. Dennoch pragte seine
Gesetzgebung die Gemeinschaft Luxemburgs fiir die kommenden zwei
Jahrhunderte. Als mit einem Dekret von 1808 das Consistoire central israélite
eingefihrt wurde, das eine Mindestzahl von 2000 Gemeindemitgliedern
vorsah, wurde die jidische Gemeinde Luxemburgs an das Konsistorium
von Trier angegliedert. Nach dem Sturz Napoleon Bonapartes wurde
Luxemburg, inzwischen zum Grossherzogtum erhoben, durch Personal-
union dem Konig der Niederlanden unterstellt. Die jidische Gemeinde kam
danach unter die Jurisdiktion des Konsistoriums von Maastricht, wenngleich
keinerlei Bindung zwischen beiden Gemeinden bestand. Dadurch wollte der
Konig vermeiden, dass die luxemburgischen Juden strukturell von einer
Institution abhingig waren, die in einem fremden Konigreich lag, Zudem
war er besorgt, dass ihm andernfalls eine Finanzquelle — die Abgaben der
Gemeindemitglieder namlich — verloren gehen wiirde.!4

Die niederlindischen Behorden veroffentlichten zwischen 1816 und
1821 mehrere konigliche Erldsse, die neue Rechte und Pflichten festsetz-
ten, ohne jedoch die napoleonische Gesetzgebung insgesamt in Frage zu
stellen. Dies sollte wihrend des ganzen 19. Jahrhunderts fur erhebliche
Schwierigkeiten sorgen und die jiidische Gemeinschaft in manchen Fillen
vor unl6sbare rechtliche Fragen stellen. Im Gegensatz zu den belgischen
Juden, die nach der Revolution von 1830 und der Unabhingigkeit des
Konigreiches ein eigenes Konsistorium schufen, unterstanden die Luxem-
burger Glaubensgenossen dem niederlindischen Koénig, auch nachdem die
Unabhingigkeit des Grossherzogtums durch die Londoner Vertrige von
1839 anerkannt worden war.!5

Die Folgen dieses sonderbaren politischen Konstrukts fir das jidische
Gemeindeleben liessen nicht lange auf sich warten, und es kam gleich auf
mehreren Ebenen zu Problemen. Ein Beispiel: Die Juden hatten nach wie
vor eine Gemeindesteuer zu entrichten, was im Widerspruch zur Emanzi-
pationserklirung stand, der zufolge die Juden als Individuen, nicht jedoch
als Teil einer Gruppe in die Gesellschaft integriert werden sollten. Fur die
Behorden gehorten die im Grossherzogtum ansissigen Juden automatisch
der dortigen judischen Gemeinschaft an und hatten demzufolge ihren
Mitgliedsbeitrag zu entrichten. So wurde 1841 ein Antrag von Lazard Levy
abgewiesen, der die geforderte Summe nicht zahlen wollte, weil seine Fa-

14 SCHREIBER, L immigration juive en Belgigue Anm. 10), S. 53-54.
15 SCHREIBER, L'imnigration juive en Belgigne Anm. 10), S. 53-54.



milie in Trier lebte und er der dortigen Gemeinde angehérte. In der amtli-
chen Begriindung heisst es, dass er als seinen Wohnsitz den Ort Greven-
macher angegeben und deshalb den Beitrag zu bezahlen habe. !¢

Ein dhnliches Problem gab es, als die jiidische Gemeinde in Luxem-
burg einen Rabbiner einstellen wollte. Der Vorstand wies die Kandidatur
eines Mitglieds aus Luxemburg ab, weil dieser nicht iiber die nétige Aus-
bildung verfigte und den Vorstandsmitgliedern zufolge eine ,,ruckstindige
Sicht™ auf die Religion hatte.!” Also suchte man im Ausland und wurde
dort auch fiindig. Man einigte sich schnell auf Samuel Hirsch (1815 —
1889): Der aus Thalfang stammende Rabbiner hatte sich mit der jidischen
Gemeinde in Dessau, wo er titig war, heillos zerstritten, nachdem er sein
heute bekanntestes Werk ,,Die Religionsphilosophie der Juden® (2 Bde,
1842) verotfentlicht hatte. Samuel Hirsch war ein grosser Verfechter des
liberalen Judentums und schloss sich voll und ganz der emanzipatorischen
Bewegung der von Leopold Zunz mitbegriindeten Wissenschaft des Juden-
tums an. Sein Engagement machte ihn zum bedeutendsten liberalen Rab-
biner im stidlichen Rheingebiet. Nachdem er 1843 sein Amt in Luxemburg
angetreten hatte, blieb er 23 Jahre lang das geistige Oberhaupt der dorti-
gen judischen Gemeinde. Es war keine einfache Zeit, denn neben petso-
nellen Unstimmigkeiten mit dem Vorstand, besonders in finanzieller Hin-
sicht, und mit einigen Gemeindemitgliedern, die scine liberale Ausrichtung
nicht teilten, kimpfte er fiir die gleichberechtigte Anerkennung des lokalen
Judentums im tief katholischen Luxemburg. Als er merkte, dass er seine
Ziele kaum erreichen konnte, wanderte er schliesslich 1866 in die Verei-
nigten Staaten von Amerika aus, wo er zu einer bedeutenden Figur des
amerikanischen liberalen Judentums wurde.!8

Trotz des emanzipatorischen Prozesses blieben die meisten Juden in
Luxemburg abseits des politischen Geschehens. Samuel Hirsch war in
diesem Sinne eine Ausnahme. 1848 — in dem Jahr, in dem die Zensur ab-
geschafft wurde — griindete er zusammen mit drei anderen Burgern eine
kurzlebige Zeitung, in der er sich nicht scheute, seine politische Auffas-
sung wiederzugeben. Dies geschah zu einem Zeitpunkt, als die katholische
Kirche versuchte, den liberal gesinnten Kriften der Gesellschaft entge-

16 Archives nationales de Luxembourg, F-68.

17 Archives nationales de Luxembourg, H-78.

18 CHRISTIAN WIESE, Von Dessau nach Philadelphia: Samuel Hirsch als Philo-
soph, Apologet und radikaler Reformer, in: GIUSEPPE VELTRI & CHRISTIAN
WIESE (eds.), Jidische Bildung und Kultur in Sachsen-Anbalt von der Aufklirung bis
zum Nationalsozialismus, Berlin 2009, S. 363—-410.



genzuwirken und auch ihre antijiidischen Ressentiments in gleichgesinnten
Publikationsorganen zu verbreiten, unter anderem im Luxemburger Wort,
das ebenfalls seit 1848 erschien. Die meisten Juden verspirten jedoch
kaum den Drang, sich in diese Debatte einzumischen: Sie strebten eine
vollwertige Integration an, die méglichst ohne grosses Aufsehen erfolgen
und die Jahrhunderte lang wihrenden Vorurteile ausraumen sollte.

Diese Integration wurde vor allem durch den Einsatz im wirtschaftlichen
Leben erreicht. So wundert es kaum, dass die judische Bevolkerung viel zur
Industrialisierung des Landes beitrug, das sich im 19. Jahrhundert von einer
armen, von Landwirtschaft geprigten Umgebung zu einem schnell wach-
senden Industriegebiet entwickelte. Ein Beispiel fiir diese Entwicklung ist
die Familie Godchaux, die eine Tuchfabrik im Alzettetal in einem Vorort
der Stadt Luxemburg betrieb und zu den gréssten Arbeitgebern des Landes
wurde. Das ganze Jahrhundert hindurch tbernahmen die Godchaux ausser-
dem den Vorsitz der judischen Gemeinde. Einige von ithnen wurden Bir-
germeister der Gemeinde Sandweiler und spiter der selbstindig geworde-
nen Ortschaft Hamm, in der die Tuchfabrik angesiedelt war.

Dieses lokalpolitische Engagement stellte jedoch eine Ausnahme dar.
Wie erwihnt, waren wenige Juden bereit, sich auf dieses Terrain zu wagen.
In Luxemburg gab es nur einen einzigen Abgeordneten jidischen Glau-
bens: Marcel Cahen (1887 — 1949) war Mitglied der linksliberalen Partei
und prigte die sehr komplexe politische Konstellation Luxemburgs zwi-
schen den beiden Weltkriegen. Er war es auch, der bei einer internationa-
len Parteitagung in Brissel im Januar 1931 — also mehr als zwei Jahre vor
Hitlers Machtergreifung — vor der Gefahr dieses Volkstribuns warnte.

Demographische Entwicklung

Im Laufe des 19. Jahrhunderts hatte sich die Lage in Europa vollkommen
verindert und die der judischen Gemeinschaften ebenfalls. In Luxemburg
stieg die Mitgliederzahl stetig an.!” Neben der Hautpstadt entstanden neue
judische Gemeinden in Esch-sur-Alzette, Ettelbruck, Grevenmacher, Me-
dernach und Mondorf. In Ettelbruck gab es schon 1810 eine Familie na-
mens Lévy: Der Vater, Joseph, im lothringischen Bourscheid geboren, kam
aus Sarre-Union, und die Mutter, Sibille Rosenwald, aus dem nahegelegenen
Mettingen. Spiter gesellten sich andere Juden in Ettelbruck dazu, denn diese
Ortschaft war eine zentrale Stelle fur den Vieh- und Pferdehandel. Viele

19 Institut National de la Statistique et des Etudes Economiques du Grand-Duché
du Luxembourg — STATEC, Annuaire statistique du Luxenbonrg 1990, S. 440.



kamen aus Deutschland: Unter den Geburtsorten der dort Verstorbenen
tauchen unter anderem folgende Ortschaften auf: Bosen, Merzig, Osann
(bei Wittlich), Mehring (bei Trier), Freudenburg, Koénen (bei Trier),
Oberemmel, Saarlouis, Kirf (bei Saarburg), Hilbringen, Illingen, usw. In
Medernach wohnten zum Beispiel die Familien Herz aus Bosen und Kahn
aus Wawern. Gerade aus Wawern kamen einige Juden und liessen sich in
Grevenmacher nieder, wo sie auch ihre letzte Ruhestitte fanden.

Der Krieg von 1870-71 trieb weitere Familien nach Luxemburg, das
seine Neutralitit beanspruchte und die Juden glauben machte, dort eini-
germassen in Sicherheit leben zu kénnen. Der erste Weltkrieg und die
Riickeroberung Elsass-Lothringens durch die Franzosen, wo sich inzwi-
schen viele deutsche Juden niedergelassen hatten, fuhrte dazu, dass die
Zahl derer stieg, die sich weiter nordlich niederliessen. Eine grossere Zahl
deutscher Juden wohnte nidmlich sowohl im Elsass als auch in Lothringen:
Im Jahr 1884 machten sie in Metz etwa ein Viertel der judischen Bevolke-
rung und 1895 in Strassburg sogar die Halfte aus.?’ Sie waren die treibende
Kraft im Handel und entwickelten das Konzept des Kaufhauses (Grand
magasin). Obschon die Juden in Luxemburg schon ab der zweiten Hilfte
des 19. Jahrhunderts Warenhiduser betrieben, wurde diese Sparte Anfang
des 20. Jahrhunderts verstirkt ausgebaut.

Die Eisenerzindustrie im Stden des Grossherzogtums zog zudem Ar-
beitskrifte an. In Esch-sur-Alzette entstand eine industrielle Hochburg, in
der Juden eine eigene Gemeinde griindeten. Die erste Familie, die sich
dort niederliess, war eine Familie Cerf aus Montenach in Lothringen: Sie
kam bereits in den 1830er Jahren und wurde dank ihrer zahlreichen Nach-
kommenschaft zum Motor des jidischen Gemeindelebens.

1910 zihlte man im gesamten Luxemburger Land 1270 Juden, von de-
nen weit iber die Hilfte Auslinder waren.?! In den 1920er Jahren kamen
viele osteuropiische Juden hinzu. Ein grosser Teil kam aus Polen, wo sich
die politische Lage verschlechtert hatte und die Armut der jidischen Be-
volkerung erdriickend war. 1927 wuchs die Zahl auf 1771 Menschen,
1930 waren es 2242, davon weniger als ein Drittel mit luxemburgischem
Pass. Viele deutsche Juden waren unter ihnen, deren Zahl ab 1933 weiter
anwuchs. Allerdings waren die Juden spitestens seit 1880 nicht mehr die
grosste religiose Minderheit: Die Protestanten waren ab dieser Zeit zahl-
reicher, ein Trend, der sich in den folgenden Jahrzehnten noch verstirken

20 VICKI CARON, Between France and Germany: The Jews of Alsace-1.orraine 1871-1918,
Stanford, Ca. 1988, S. 106, 109.
21 STATEC, Annuaire statistigue (Anm. 19), S. 440.

8



sollte. Luxemburg, das wegen der dort herrschenden Armut frither ein
Auswanderungsland war, war zu einem Einwanderungsland geworden.
Um die Jahrhundertwende liessen sich besonders Deutsche und Italiener
im Grossherzogtum nieder, die zu einem Teil als Vorarbeiter und Ingeni-
eure angestellt waren, wihrend die anderen cher die untersten Posten in
der Eisenerzindustrie bekleideten.

Kurz vor dem ersten Weltkrieg zihlte das Land Luxemburg vier Synago-
gen. In der Hauptstadt wurde die erste in den zwanziger Jahren des 19.
Jahrhunderts in der Néhe der heutigen Kathedrale errichtet. Mit zunech-
mender Gemeindemitgliederzahl erwies sich das Gebiude als zu klein und
wurde 1894 durch ein neues, prichtiges Gebiude mitten in der Stadt ersetzt.
Ein Architektenduo, der Deutsche Ludwig Levy (1854 — 1907) und der
Luxemburger Charles Arendt (1825 — 1910), hatte den Auftrag fir den
Entwurf erhalten.?? In Ettelbruck liessen die Juden ebenfalls eine Synagoge
errichten, die 1870 eingeweiht wurde. In Esch/Alzette und in Bad-Mondotf
sind ab 1899 bzw. 1907 Synagogen nachgewiesen. Letztere diente nicht nur
den ansissigen Juden, sondern auch den zahlreichen Kurgisten in dem
kleinen Thermalort als Gotteshaus. Zwei kleinere Gebetshiuser entstanden
in Medernach und in Grevenmacher. Ausserdem wurden judische Friedhofe
in Luxemburg-Stadt, Ettelbruck, Esch/Alzette und Grevenmacher angelegt.

Dunkle Wolken am Horizont

In Europa waren die 1930er Jahren von einem vergifteten politischen
Klima geprigt. In Deutschland wurde seit 1933 die Lage fur die Juden
immer bedrohlicher. Mit der Angliederung des Saarlandes an das Dritte
Reich fliichteten viele ins benachbarte Grossherzogtum. Die Emigration
aus Deutschland stieg drastisch an, besonders nach dem landesweiten
Pogrom in der Nacht vom 9. zum 10. November 1938. Viele Juden sahen
Luxemburg als Transitstation, wihrend andere sich dort niederliessen und
abwarten wollten, bis sich die Lage wieder beruhigt hatte. Die luxemburgi-
schen Behorden versuchten ihrerseits, die Einwanderungswelle zu begren-
zen, allerdings mit nur massigem Erfolg. Anfang Mai 1940 lebten inzwi-
schen fast 4000 Juden im Grossherzogtum, die etwa ein Prozent der Ge-
samtbevolkerung ausmachten. Von ,,["Jberfremdung“ konnte also trotz der
begrenzten Aufnahmekapazitit Luxemburgs kaum die Rede sein.?3

22 Archives du Consistoire israélite de Luxembourg,
23 Vor der Gefahr der ,,Uberfremdung® warnten vor allem luxemburgische Na-
tionalisten, die der Gruppierung der Nationalunion beitraten. Siehe dazu u. a.

g



Als die Wehrmacht am 10. Mai 1940 Luxemburg tbertiel, konnte sich
etwa ein Drittel der Juden in Windeseile Gber die franzdsische Grenze
retten. Die anderen gerieten in die Falle und ahnten nichts Gutes, beson-
ders als Gauleiter Gustav Simon (1900 — 1945) und die Gestapo wenige
Wochen spiter das Ruder tibernahmen. Dank des Einsatzes einiger Men-
schen, unter anderem des Rabbiners von Luxemburg Robert Serebrenik
(1902 - 1965), gelang es rund einem Dirittel der Juden, das Land in den
folgenden Monaten zu verlassen. Der Rabbiner konnte auf die wertvolle
Hilfe von Baron Franz von Hoiningen-Huene zdhlen, der fir die Ausstel-
lung von Ausweispapieren verantwortlich und ein tiberzeugter Nazigegner
war. Fir die restlichen Juden begann das gleiche Inferno, das auch die
deutschen Glaubensgenossen erlitten. Die Nirnberger Rassengesetze
wurden eingefuhrt und die Birger judischen Glaubens nach und nach
vollstindig von der iibrigen Bevolkerung getrennt.2

Wenig bekannt ist ein Ereignis, das im Mirz 1941 stattfand. Der Rab-
biner von Luxemburg bekam den Befehl, nach Berlin zu reisen, um einen
gewissen Adolf Eichmann zu treffen. Dieser hatte erfahren, dass Robert
Serebrenik durch seinen unermudlichen Finsatz Kontakte mit auslindi-
schen Stellen pflegte, um die Emigration der Juden aus Luxemburg zu
ermdglichen. Eichmann hoffte, dass der Rabbiner ihm helfen kénnte, die
spanischen Behérden zu iberzeugen, Transitvisa fir etwa 4000 deutsche
Juden auszustellen, die in Ziigen in Berlin eingesperrt waren. Er gab ihm
nur wenige Stunden Zeit, um einen Bericht iiber seine Pline zu liefern.
Robert Serebrenik wurde spiter in Begleitung von Rabbiner Leo Baeck
(1873 — 1956) wieder zum Bahnhof zurtckgebracht. Sechs Wochen spiter
musste Robert Serebrenik selber fliichten, nachdem er auf offener Strasse
angegriffen worden war und um sein Leben firchten musste.?>

Von den restlichen Juden, zumeist alte und kranke Menschen sowie
kleine Kinder, wurden etwa 300 unter erbarmlichen Verhiltnissen in ei-
nem ehemaligen Kloster im Norden Luxemburgs untergebracht. Im Ok-
tober 1941 begannen die Deportationen, die dber Deutschland nach
Litzmannstadt, Izbica, Auschwitz und Theresienstadt fihrten. Insgesamt
sieben Transporte — der letzte am 17. Juni 1943 — brachten 637 Juden aus
Luxemburg nach Osten. Nur 53 von ihnen tberlebten. Unter den Depor-
tierten gab es viele deutsche Juden, die ins Grossherzogtum gefliichtet

LUCIEN BLAU, Histoire de l'extréme droite au Grand-Duehé de Luxembonrg an XXe
stécle, Esch-sur-Alzette 1998.

24 PAUL CERF, L'étoile juive an Luxembonrg, Luxembourg 1986.

25 CERY, L'étoile juive (Anm. 24), S. 62.

10



waren. Wenn man die in Luxemburg wohnenden Juden mitzahlt, die von
Frankreich oder Belgien aus deportiert wurden, kommt man auf eine
Gesamtzahl von mehr als 1200 ermordeten Juden.

Seitdem hat die judische Gemeinschaft nie mehr zur Dynamik der
Vorkriegsjahre zuriickgefunden. Die letzte Volkszihlung, die noch nach
der Religionszugehorigkeit fragte, geht auf das Jahr 1970 zuriick und er-
fasste 710 Juden. Heute schitzt man ihre Zahl auf 1200 bis 1500, von
denen ungefihr zwei Drittel den Gemeinden von Luxemburg und
Esch/Alzette angehoren. Die Institutionen der Europiischen Gemein-
schaft und die Entwicklung des luxemburgischen Finanzplatzes lockten
von neuem judische Familien nach Luxemburg, die meisten aus Frankreich.
Sie gehoren zu einem grossen Teil der sefardischen Richtung an, wihrend
die Gemeinde zuvor aschkenasisch geprigt war. Im Unterschied zu
Deutschland kamen nur wenige Juden aus der echemaligen Sowjetunion.

In den vergangenen Jahrzehnten hat sich die Gemeinde auch in sozio-
logischer Hinsicht stark verindert. Vor fiinfzig Jahren waren die meisten
Juden noch im Handel titig, vor allem — aber nicht ausschliesslich — im
Textilbereich. Schon ab der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts, als Lu-
xemburg dem deutschen Zollverein angehorte, zogen Juden nach Luxem-
burg und er6ffneten Warenhiuser. Zu den iltesten Firmenzeichen gehor-
ten im 20. Jahrhundert die Warenhiuser Rosenstiel und Sternberg, die
Familie Rosenstiel stammte aus Baden, die Familie Sternberg aus der Ge-
gend von Breslau. Heute noch existiert mitten im Zentrum der Stadt Lu-
xemburg das Mc6belgeschift Bonn, das 1855 seine Toren ge6ffnet hatte.
Vor dem Zweiten Weltkrieg waren zahlreiche Juden auch im Vieh- und
Pferdehandel titig. Im Jahr 1846 bestimmte ein koniglicher Erlass, dass die
Wochenmarkte nicht mehr an einem festgelegten Tag stattfinden mussten,
damit die judischen Feiertage gehalten werden konnten.26

Diese Konzentration auf einzelne wirtschaftliche Bereiche erklart sich
dadurch, dass die Juden lange Zeit aus vielen Zunften und Berufssparten
ausgeschlossen waren. Sie konnten sich zum Beispiel nicht als Lehrer in
einer offentlichen Schule bewerben. Paul Rosenstiel, der zum Katholizis-
mus Ubergetreten war und als Lehrer im hauptstidtischen Athendum ar-
beitete, war 1938 dennoch antisemitischen Angriffen ausgesetzt. Da Lu-
xemburg im 19. Jahrhundert lange Zeit kein hoheres Schulbildungssystem
besass, verliessen viele Familien das Land wieder. So auch die Familie Isaie

26 ALBERT CALMES, Histoire contemporaine du Grand-Duché de Luxembourg, Bd. 1V:
La création d'un Etat 18471-1847, Luxembourg 1983, S. 431.

11



Lippmanns aus Ennery nordlich von Metz (der Vater stammte ursping-
lich aus Schwaben), die in der Handschuhindustrie titig war. Sein Sohn
Gabriel (1845 — 1921), der in einem Luxemburger Vorort namens Bonne-
weg geboren und im Alter von drei Jahren mit seiner Familie nach Paris
gezogen war, erhielt 1908 den Nobelpreis fiir Physik.?’

Hugo Gernsbacher (1884 — 1967), dessen Eltern aus Baden stammten,
war zwanzig Jahre alt, als er 1904 seinen Geburtsort Luxemburg verliess
und in die Vereinigten Staaten von Amerika auswanderte. Unter dem Na-
men Hugo Gernsback ging er als geistiger Vater der Science Fiction in die
Geschichte ein.?® Emile Worms (1838 — 1918) aus Frisingen, einem Ort an
der franzésischen Grenze, dessen Familie aus Waldwisse in Lothringen
stammte, machte eine bedeutende Karriere als Jurist in Paris. Sein Sohn
René (1869 — 1926) wird heute als Mitbegriinder der modernen Soziologie
betrachtet.?

Friedliches Zusammenleben

Da die intellektuellen Entwicklungsmdoglichkeiten in Luxemburg damals
gering waren, fand man nur wenige Gebildete in der jiidischen Gemein-
schaft. Wie schon erwihnt, wagten es die wenigsten, sich politisch zu en-
gagieren. Als in der Gemeinde Sandweiler 1846 ein neuer Birgermeister
gesucht wurde, bewarb sich Samson Godchaux (1811 — 1887), Mitbe-
grinder der bereits genannten Tuchfabrik, um den Posten, der ebenfalls
von einem lokalen Landwirt begehrt wurde. Dank seines hohen Ansehens
wurde Samson Godchaux nominiert, doch stiess diese Entscheidung auf
Widerstand in der Bevolkerung, weil er Jude war.3

Bemerkenswert ist auch die Neigung einiger Juden aus Luxemburg, im
19. Jahrhundert in der Freimaurerloge mitzuwirken. Samuel Hirsch war
einer der ersten, der diesen Schritt tat, und die Familie Godchaux war dort
ebenfalls gut vertreten. Im Gegensatz zu Preussen, wo die Juden keinen

27 JEAN-PAUL PIER & JOS. A. MASSARD, Gabriel Lippmann (1845-1921). Conmémo-
ration par la section des sciences naturelles, physiques et mathématigues de I'Institut grand-
ducal de Luscembonrg du 150e anniversaire du savant né an Luxembonrg, lanréat du prix
Nobel en 1908, Luxembourg 1997, S. 5-6.

28 LUC HENZIG / PAUL LESCH & RALPH LETSCH, Hugo Gernsback. An Amazing
Story, 1884-Luxembonrg — 1967-New York. Exhibition and catalogue, Mersch
2010.

29 LAURENT MOYSE, Les Worms: de Waldwisse a Paris en passant par Luxem-
bourg, in: Revue du Cercle de généalogie juive, Paris 2010, Nr. 102.

30 Archives nationales de Luxembourg, F-287/2.

12



Zugang zu den Logen hatten, war die liberale Grundphilosophie der Loge
in Luxemburg ein geeignetes Terrain, um die gesellschaftliche Emanzipation
voranzutreiben. Samuel Hirsch hielt sogar in der Metzer Loge eine viel be-
achtete Rede, die die franzdsischen Freimaurer dazu bewog, gegen die Dis-
kriminierung, die auf deutschem Boden noch herrschte, Position zu bezie-
hen. Als der Rabbiner 1866 Luxemburg verliess, wurde er durch Michel
Sopher (1817 — 1871) ersetzt, der vorher in Dijon titig gewesen war und nur
vier Jahre nach seiner Amtseinfuhrung starb. Sein Nachfolger, der im
Grossherzogtum Baden geborene Isaac Blumenstein (1843 — 1903), trat wie
Samuel Hirsch der luxemburgischen Freimaurerloge bei.’!

Nach Isaac Blumensteins Tod iibernahm 1904 dessen Schwiegersohn,
der in Ungarn geborene Samuel Fuchs (1872 — 1924), den Rabbinerposten.
Ihm folgte 1929 der aus Wien stammende Robert Serebrenik, der eine
grossere Nihe zur traditionellen Orthodoxie pflegte. Nach seiner Flucht
1941 in die Vereinigten Staaten von Amerika grindete er in New York die
,,Or Hadash Congregation®, die heute noch besteht. Nach dem zweiten
Weltkrieg und einer kurzfristigen Titigkeit von Joseph Kratzenstein (1904
—1990) als Rabbiner tibernahm 1950 der zuvor in der Schweiz titig gewe-
sene Charles Lehrmann (1905 - 1977) das Amt des Rabbiners in Luxem-
burg. Ebenfalls aus der Schweiz kommend, folgte auf ihn der in Wien
geborene und in Belgrad aufgewachsene Emmanuel Bulz (1917 — 1998),
der ab 1958 tber 32 Jahre lang die religiosen Geschicke der Gemeinde
lenkte. Als er 1990 in den Ruhestand trat, stellte die Gemeinde in Luxem-
burg mit dem aus Marokko stammenden Joseph Sayagh zum ersten Mal
einen sefardischen Rabbiner ein. Erst kurzlich wurde dieser von Alain
Nacache abgelost, der zuvor in Bordeaux titig gewesen war.?

Allgemein konnten sich die luxemburgischen Juden ohne gréssere
Schwierigkeiten in die Gesellschaft integrieren, auch wenn es lange Zeit
dauerte, bis alle Vorbehalte und das Misstrauen sowohl der Bevilkerung
als auch der Behorden ausgeraumt waren. Die Vorurteile gegentiber den
Juden, deren Verhalten in den amtlichen Schriftsticken stets positiv er-
wihnt wurde, hielten sich besonders in der Bevolkerung noch lange, wo-
von nicht zuletzt zahlreiche klischeechafte Anfeindungen im luxemburgi-
schen Sprachgebrauch zeugen. So 16ste 1995 der unverinderte Nachdruck
des funfbindigen Luxemburger Warterbuchs (Exstdruck 1950-1975/77) eine

31 JEAN-PHILIPPE SCHREIBER, Juifs et franc-magonnerie au XIX siécle. Un état
~ de la question', in: Archives Juives 43 (Paris 2010/2), S. 30-48.

32 Alain Nacache trat sein neues Amt offiziell am 1. November 2011 in Luxem-
burg an.

13



Polemik aus, da hier vielfaltige judenfeindliche Ausdriicke ungekennzeich-
net und ohne wissenschaftliche Erklirung Gbernommen worden sind.
Diffamierende Sprichworter und Kinderreime wie beispielsweise ,,Eent
zwee drii, t'as e Judd kapott, huel e mat de Been a schleef e fort” (,,Eins,
zwel drei, ein Jude ist kaputt, nimm ihn an den Beinen und schleif ihn
fort™), der noch vor nicht allzu langer Zeit auf den Schulhéfen gesungen
wurde, findet man an vielen Stellen des Worterbuchs, ebenso Begriffe wie
,,Judd mat Gaardebounen®, eines der luxemburgischen Nationalgerichte,
bestehend aus einem geriucherten Kammstick vom Schwein und Sau-
bohnen. Inwiefern dieser Begriff mit einer Verunglimpfung von Juden zu
tun hat, ist bis heute nicht endgiiltig geklirt.33

Die Indoktrination vonseiten der katholischen Kirche und das Bestreben,
die wirtschaftliche Tétigkeit der Juden zu begrenzen, spielten ohne Zweifel
eine grosse Rolle bei antijudischen Anfeindungen. Nach der Aufhebung der
Pressezensur 1848 nihrte die katholische Presse regelmaissig die feindliche
Stellung gegentiber dem Judentum und den jidischen Mitbiirgern bis zum
Einmarsch der deutschen Wehrmacht im Jahr 1940. Wihrend des zweiten
Weltkrieges gab es eine Minderheit von Mitldufern, die mit grossem Eifer an
der Seite der Besatzer standen und threm Antisemitismus freien Lauf liessen.

Heute geniesst die judische Gemeinde in Luxemburg einiges Ansehen
und unterhilt gute Bezichungen zu den staatlichen und kirchlichen Behor-
den. Nur selten gibt es antisemitische Auswtchse, obschon in den letzten
Jahren Aktivisten aus den Rethen der extremen Linken mit allen Mitteln
versuchen, die Luxemburger Juden in ein schiefes Licht zu riicken, indem
sie sie auf absurde Weise mit dem Konflikt im Nahen Osten in Verbindung
bringen. Diese Aufrihrer stiittzen sich auf das in Esch/Alzette erscheinende
Tageblatt, das schon seit langem fiir seine antjiidische Tendenz bekannt ist.
Dies darf jedoch nicht dartiber hinwegtauschen, dass die friedliche Koexis-
tenz zwischen den eingewanderten Juden und den Einheimischen in den
vergangenen beiden Jahrhunderten insgesamt eine Erfolgsgeschichte ist und
ein Beispiel fur die Einwanderungspolitik des Landes Luxemburg, in dem
heute 43% der Bevolkerung Auslinder sind.

33 JEAN-CLAUDE MULLER, Judd mat Gaardebounen, le plat national luxembout-

geois — un mets assaisonné d'antisémitisme ?, in: Bulletin trimestriel de I'Institnt
archéologigne du Luxembourg 81 (Arlon 2005), Nr.3/4.

14



	Ursprünge und Entwicklung jüdischer Präsenz in Luxemburg

