
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 67 (2011)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

SCHÄFER, PETER: Die Geburt des Judentums aus dem Geist des Christentums, Tübingen:
Mohr Siebeck 2010, 214 S., ISBN 978-3-16-150256-9.

Der Titel dieses unlängst erschienenen Buches ist eine kleine Provokation. Stellt

er doch das immer noch weit verbreitete Verständnis des Verhältnisses von
Judentum und Christentum auf den Kopf. Jacob Lauterbachs Charakterisierung des

Judentums als der „Mutter" des Christentums (Jesus in the Talmud, in: DERS.,

Rabbinic Essays, Cincinatti 1951, S. 473-570) ist für dieses Verständnis kennzeichnend

und besitzt schon auf Grund des Selbstverständnisses der beiden Religionen
eine unmittelbare Evidenz. In der Rückschau können sich jüdische und christliche

Theologen leicht darauf einigen, dass das Judentum die ältere Religion sei. Aus
Sicht des Judentums wird das Christentum so zu einer jüdischen Häresie, die den

rechten Pfad verlassen hat, während nach christlicher Lesart das Christentum das

Judentum reformiert oder gar abgelöst hat (vgl. D. Boyarin, Dyingfor God. Martyrdom

and the Making of Christianity and Judaism, Stanford, CA 1999, S. 1 Anders als

der Titel suggeriert, hält sich Schäfer jedoch mit einer theoretischen Neubestimmung

des Verhältnisses von Judentum und Christentum auffallend zurück. Mit
dem Understatement eines in erster Linie den antiken Texten verpflichteten
Philologen erklärt er unprätentiös, er möchte zeigen, wie „sich das aus dem Judentum

herauswachsende Christentum in den jüdischen Quellen der ersten
nachchristlichen Jahrhunderte widerspiegelt" (S. 1).

In den fünf Kapiteln des ebenso schmalen wie inhaltsreichen Buches, die aus

fünf Vorlesungen hervorgegangen sind, die 2009 unter derselben Uberschrift in
der Reihe Tria Corda an der LTniversität Jena gehalten worden sind, zeigt Schäfer,

wie diffus und unscharf sich die Grenzlinien zwischen Judentum und Christentum

zuweilen ausnehmen. Dazu untersucht er exemplarisch fünf aggadische
Geschichten, die Themen behandeln, die durch das aufsteigende Christentums
problematisch geworden sind — 1. Wer ist Jesus? 2. Monotheismus in der Bibel; 3.

Gottes Inkarnationen; 4. Ein göttlicher Messias? Henoch und Metatron; und 5.

Das Motiv des leidenden Messias — und kommt nach Analyse der rabbinischen
Texte zu dem Ergebnis, dass die Kategorie des Einflusses für die Beschreibung
des jüdisch-christlichen Verhältnisses in die Irre führe, da die Idee der Einfluss-
nahme die Annahme von statischen Entitäten zur Voraussetzung habe. Zutreffender

lassen sich die beiden hier in Frage stehenden Religionen als lebendige
Kräfte verstehen, die „in ständigem Austausch miteinander standen" (S. 178).
Besonders mit Blick auf die palästinischen Quellen, ist nicht davon auszugehen,
dass den Rabbinen das Christentum bereits als eine Idar definierbare Religion vor
Augen stand. Deshalb sind die Etiketten „jüdisch" und „christlich" für diese Zeit
ein Anachronismus und „ganz fehl am Platze" (S. 29).

Jedes Kapitel behandelt einen rabbinischen Text, anhand dessen Hauptmotive
der jüdisch-christlichen Kontroverse diskutiert werden, in deren Zentrum
unterschiedliche Messiasvorstellungen und die den strengen Monotheismus herausfor-

420



dernde Logostheologie stehen. Bei der Bewertung dieser Vorstellungen gilt es, der
Versuchung zu widerstehen, diese vorschnell aus der Rückschau als jüdisch oder
christlich zu kennzeichnen. Überzeugend gelingt es Schäfer zu zeigen, dass Texte,
die im Lichte der Annahme eines dogmatisch in sich geschlossenen Judentums eine
von außen eindringende Gefahr abzuwehren versuchen, sich wahrscheinlich ebenso

gegen eigene Glaubensgenossen richten. Dies zeigt sich besonders mit Blick auf das
Problem des Monotheismus und der Möglichkeit einer zweiten Gottheit, die Gott
bei der Erschaffung der Welt zur Hand ging. Eine Vorstellung, die nicht erst im
Prolog zum Johannesevangelium begegnet, sondern bereits in Prov 8 entwickelt ist.
Wiederholt verweist Schäfer dabei auf Alan Segals Two Powers in Heaven (Tübingen
1977), das die in der rabbinischen Literatur auftauchenden Logostheorien zwar präzise

beschreibt, dabei aber oft zu falschen Schlüssen gelangt, da es von einem „statischen

Bild von frühzeitig konsolidierten Gruppen oder Sekten" ausgeht (S. 74).
Dieses eindimensionale Bild müsse, so Schäfer, „zugunsten eines dynamischeren
Bildes von noch Undefinierten fließenden Gruppierungen aufgegeben werden"
(S. 74). Obgleich in den Formulierungen viel vorsichtiger, argumentiert Schäfer
ähnlich Boyarin (Border Lines, Philadelphia, PA 2004, S. 87-144), dass

Logosvorstellungen auch im rabbinischen Judentum alles andere als marginal waren (man
denke nur an Rabbi Akiva) und erst durch den wachsenden Einfluss des Christentums

und die damit einhergehende Christianisierung des Logos als Häresie
gebrandmarkt und aus dem „normativen" Judentum ausgeschlossen wurden.

Schäfer gelingt das Kunststück, die oft schwierigen und rätselhaften rabbinischen

Texte bei aller philologischen Präzession auch für den nicht einschlägig
Vorgebildeten Leser verständlich zu interpretieren, so dass das Buch zugleich eine
hervorragende Einführung in die rabbinische Literatur abgibt, selbst wenn hier
gerade nicht klassische Texte des rabbinischen Judentums versammelt sind. Schäfers

Analysen bieten auf der Grundlage eines sich immer mehr etablierenden
neuen Verständnisses des jüdisch-christlichen Verhältnisses nicht nur anregende
Interpretationen zu in der Forschung umstrittenen Texten. Sein Buch liest sich
auch als überaus gelehrte Motivgeschichte zentraler theologischer Themen. Ein
Buch, dem ein Publikum weit über die Fachgrenzen hinaus zu wünschen ist.

München Dominik Roß/er

Börner-Klein, Dagmar & Beat Zuber (eds.): Josippon. jüdische Geschichte vom
Anfang der Welt bis gim Ende des ersten Aufstands gegen Rom. Hebräisch-Deutsche Text-
ausgabe, Wiesbaden: Marix Verlag 2010, 912 S., gebunden; ISBN 978-3-86539-
249-7.

In den Händen hält der Rezensent ein mit 912 Seiten ungewöhnlich dickes Buch,
dessen fester Einband von einem graphisch ansprechenden Schutzumschlag umgeben
lst. Das Innere des Buches bietet eine hebräisch-deutsche Textausgabe des bekannten
Buches josippon. Das Werk avancierte sowohl in Handschriften als auch in Drucken zu
einem Bestseller der jüdischen Literatur, da es die Zeit des Zweiten Tempels und die
Prühzeit des rabbinischen Judentums in anschaulicher Form vermittelt. Wie die
Herausgeber in einer Darstellung der Wirkungsgeschichte ausführen, „ließ Cromwell nach

421



seiner Lektüre in einer verkürzten englischen Übersetzung Juden wieder in England
Wohnsitz nehmen. Der englische Josippon war das erste jüdische Buch, das in Amerika

gedruckt wurde. Steven B. Bowman hält das Buch Josippon gar für den 'Urtext
für das Erwachen eines jüdischen Nationalismus'." (S. 20).

Das in einem biblischen Stil verfasste Sefer Josippon wurde gelegentlich Flavius

Josephus zugeschrieben, jedoch von einem unbekannten Autor Süditaliens vor 953

n. d. Z. — möglicherweise sogar im 8. Jahrhundert (S. 3-4) — verfasst. Mit einer
Völkergenealogie im beginnend, erzählt der Autor die jüdische Geschichte bis zum

Ersten Jüdischen Krieg, in dem die Zerstörung des Herodianischen Tempels und

der Verlust der Eigenstaatlichkeit den Höhepunkt und Abschluss bilden.

Eingeleitet wird die Edition durch eine Einführung, in welcher die Herausgeber
auf die Überlieferungsgeschichte des Textes in Handschriften und Drucken (S. 5-

10) und den Sprachstil (S. 11) eingehen. In der Darstellung der Bedeutung des Josip-

pons als Geschichtswerk (S. 11-19) werden nicht nur die verwendeten Quellen
vorgestellt, sondern anhand der Esther-Geschichte, der Erzählung von Honi dem

Regenmacher und den Angaben über Julius Caesar verschiedene Strategien der

Geschichtskonstruktion erläutert. Die Wirkungsgeschichte (S. 19-22) zeigt, dass das

Josippon sowohl für die jüdische Geschichte als auch für die Beziehung zwischen

Judentum und Christentum von großer Bedeutung ist: „Cromwell ließ nach seiner

Lektüre in einer verkürzten englischen Übersetzung Juden wieder in England
Wohnsitz nehmen." (S. 20) Regina Grundmann rundet die Einführung mit einem

knappen Überblick über die Anhänge und Zusätze des Josippons ab. Eine Bibliographie

sowie ein detailliertes Namens- und Ortsregister, welche beide dank kurzer

Erläuterungen als Glossar dienen, vervollständigen die vorliegende Ausgabe.
Im Hauptteil der hebräisch-deutschen Edition des Josippon befindet sich der

deutsche Text auf der linken, der hebräische auf der rechten Buchseite, so dass

beide Texte in ihrer natürlichen Leserichtung gelesen werden können. Sowohl die

mit Sorgsamkeit angefertigte deutsche Übersetzung als auch das hebräische
Original folgen der hebräischen Edition des Josippons von David Flusser. Beide Texte
des vorliegenden Bandes sind mit einem Fußnotenapparat ausgestattet, der dem

Lesepublikum die Erschließung des Textes als historische Quelle erleichtern
möchte. Während der hebräische Fußnotenapparat alternative Lesarten des

Originals enthält, bietet sein deutschsprachiges Pendant Erläuterungen zu historischen

Ereignissen, Verweise zur weiterführenden Literatur und bei schwierigen
Textstellen wördiche Übersetzungsvarianten. Der linke Seitenrand des deutschen
Textes enthält einen dritten Anmerkungsapparat, welcher Quellenverweise zur
biblischen und apokryphen Literatur, den Werken Josephus Antiqnitates Judaicae

und bellum Judaicum sowie Hegesippus, dem ersten „Kirchenhistoriker", enthält.
Nach dem Ben Sira und den Judith-Geschichten ist das vorliegende Werk die

dritte hebräisch-deutsche Textausgabe des Marix-Verlages. Sowohl die Herausgeber
als auch der Verlag erbringen in überzeugender Weise den Nachweis, dass es möglich

ist, graphisch äußerst anspruchsvolle, wissenschaftliche Bücher mit einem Umfang

von knapp 1000 Seiten zu erschwinglichen Preisen von 25 Euro zu produzieren.

Mit dieser Publikation ist eine bedeutende Quelle des Judentums für all diejenigen

erschlossen worden, denen David Flussers Edition nicht einsehbar ist.

Berlin Nathanael Riemer

422



Schäfer, Peter / Michael Meerson & Yaacov Deutsch (eds.): Toledot Yeshu
The Life Story of Jesus ") Revisited, Tübingen: Mohr Siebeck 2011 Texts and

Studies in Ancient Judaism / Texte und Studien zum antiken Judentum, Bd. 143),
VII, 316 S., ISBN: 978-3-16-150948-3.
Das in Mittelalter und Neuzeit überaus weit verbreitete und beliebte, unter dem
Titel Toi,döt Yesü bekannte jüdische Volksbuch ist ein Gegenstand, dem gegenüber
Tie Forschung seit nun schon über einem Jahrhundert ein auffalliges Vermeidungs-
yerhalten an den Tag legt. Abgesehen von William Horburys bislang ungedruckter
Dissertation (1970) und der Arbeit von Riccardo Di Segni (1985) ist seit der klassischen

Studie von Samuel Krauss (Das Lehen Jesu nach jüdischen Quellen, 1902) dieses
ebenso faszinierende wie — gerade aufgrund der Heterogenität der zahlreichen
Textzeugen — schwer zugängliche Sammelbecken' antichristlich-polemischer
Erzählungen nicht in monographischem Format behandelt und nur gelegentlich zum
Gegenstand von Einzelstudien gemacht worden.

Um diesem Mangel abzuhelfen hat Peter Schäfer an der Princeton University
em Projekt mit dem Ziel ins Leben gerufen, "to lay the foundations for a more
^formed study of Toledot Yeshu by preparing an edition of all the available
manuscripts", und zwar (wer Schäfers Arbeit kennt, ist nicht überrascht) in synoptischer
Torrn inklusive einer CD-Rom mit der Datenbank der Textzeugen, die die Grundlage

der Projektarbeit bildet - so teilt er im Einleitungskapitel zum vorliegenden
Band mit. Im Rahmen des Projekts veranstalteten Schäfer und Michael Meerson
2009 eine internationale Konferenz - die erste die überhaupt jemals diesem Thema
gewidmet war —, deren Beiträge hier versammelt sind.

Schäfer selbst gibt einen Abriss von Forschungsstand und -aufgaben und
schreibt, die Haupterkenntnis des Projekts und der Tagung sei (auch das überrascht
techt), dass es einen „Urtext" der Töldöt nie gegeben habe, man bei der Rekonstruktion

vielmehr „various foci or nuclei, snapshots as it were, that can be fixed in place
and time" zu bestimmen habe, die nicht auf einen linearen Verlauf hindeuteten
sondern auf „different m&ctoiorms at different times and places" (S. 2£).

Ein vieldiskutiertes Problem ist das des zeitlichen und räumlichen Entstehungskontextes

der Töldöt - eine Frage, die durch die Annahme einer nichtlinearen und
jtnultifokalen' Textgeschichte zugleich verkompliziert und relativiert wird. Immerhin
gelingt es Michael Sokoloff in seinem Beitrag (S. 13-26), hier relativ festen Boden zu
gewinnen, indem er die Texte, die die ältesten physisch erhaltenen Zeugen bilden,
aramäische Fragmente aus der Kairoer Geniza, aufgrund einer dialektologischen
Dialyse im Babylonien der ausgehenden ersten Hälfte des ersten Jahrtausends verortet

Wie dieser befasst sich eine Gruppe weiterer Aufsätze des Bandes mit (primären
Und sekundären) Zeugen verschiedener Texttraditionen: Schäfer selbst analysiert die
Töldöt-Zitate in den antijüdischen Schriften der Lyoner Bischöfe Agobard und Amulo
(I- Hälfte 9. Jhd.), William Horbury widmet sich de r bedeutenden Straßburger Hs.
und der Entstehungs- und Wirkungsgeschichte der von ihr gebotenen Textfassung,
Adina Yoffie rekonstruiert die Synthese verschiedener Texttraditionen in dem von
Jakob Huldreich 1705 edierten Text und Michael Stanislawski behandelt die jiddischen

^»/-Fassungen. — Die liste der jüdisch-arabischen und judäo-persischen Versionen
sowie der hebräischen Fassungen aus dem Jemen, die Philip Alexander (S. 138) gibt
und die, ebenso wie diejenigen in Ladino, in den Beiträgen des Bandes unberücksich-

423



tigt bleiben, lassen die Dimensionen der allein auf diesem Teilgebiet noch zu leistende

Forschungsarbeit wohl nur erahnen.

Eine zweite Gruppe von Beiträgen behandelt die verzweigten Beziehungen
zwischen T«7ö'o7-1"(?Ä/-Traditionen und solchen ihrer Umwelt(en): christlichen polemischen

Texten (Pierluigi Piovanelli, Eli Yassif), jüdischen literarischen Formen (Ell

Yassif, Sarit Kattan Gribetz), jüdisch-muslimischen Auseinandersetzungen (Philip

Alexander), der Bedeutung der (v.a. frühneuzeitlichen) christlich(-hebraistisch)en
Rezeptionsgeschichte (Yaacov Deutsch) und derjenigen von Sekundärquellen am

Beispiel einer aragonesischen Inquisitionsakte des 14. Jhds. (Paola Tartakoff). Eine

dritte Gruppe von Autoren des Bandes schließlich behandeln einzelne Motive,
Narrative bzw. Themen in Töldöt Yesü\ den (nur) scheinbaren Nonsense mancher

Episoden (Michael Meerson), die Rollen, die Judas Ischariot (Ora Limor und Israel

Yuval) und Simon Petrus zugeschrieben werden (John Gager), sowie die ,drei
Helenas', die adiabenische Königin, die Kaiserin und Mutter Konstantins d.Gr. und die

Gattin Simon Magus', aus denen die Königin Helena der verschiedenen Töldöt-

Versionen zusammengesetzt' ist (Galit Hasan-Rokem).
Weit davon entfernt, ein vollständiges Bild zu vermitteln, geben die Beitrage

doch einen Überblick über das weite Spektrum der Forschungsthemen, die der

Bearbeitung harren und — viel wichtiger — des noch kaum zu ermessenden
Gewinns, den neue Forschungen auf der Grundlage der Princetoner Edition erbringen
werden: Von der Fülle der Einzelaspekte der jüdischen Kultur- und Geistesge-
schichte und derjenigen der Beziehungen des Judentums zu seiner jeweiligen Umwelt

in verschiedenen Zeit- und Kulturräumen, die eine intensivierte Töldöt-Yesu-

Forschung wird erhellen können, gibt der vorliegende Band einen vielversprechenden

Vorgeschmack.

Jerusalem Lut% Greisiger

Brasser, Martin & Hans-Martin Dober (eds.): Wir und die Anderen. We and the

Others. Beiträge zum Ivongress der Internationalen Rosenzweig-Gesellschaft in
Paris vom 17.-20. Mai 2009, Teil I, Freiburg i. Br. 2010 Rosenzweig-Jahrbuch

/ Rosenzweig Yearbock, Bd. 5), 208 S, ISBN 978-3-495-46405-2.

Die Frage nach dem, der oder den Anderen ist seit M. Theunissens Der Andere.

Studien g/ir Sogialontologie der Gegenwart (Berlin / New York 21977) zu einer der

meistdiskutierten Fragen der Gegenwartsphilosophie geworden (vgl. neuerdings
Th. Bedorf, Andere. Dine Einführung in die Sogialphilosophie, Bielefeld 2011).
Insbesondere in Frankreich hat diese Frage mit J.-P. Sartre, M. Merleau-Ponty, P-

Ricceur und E. Lévinas und seiner umfangreichen Rezeption immer mehr an

Bedeutung gewonnen. Dagegen scheinen die Beiträge zu einer Auseinandersetzung

mit dem Verhältnis von Ich/Wir und Andere(n) in der deutschsprachigen
Philosophie seit den Arbeiten von Theunissen und B. Casper (Das dialogische Denken.

Eine Untersuchung der religionsphilosophischen Bedeutung Fran% Eosen-gtveigs, Ferdinand

Ebners und Martin Bubers, Freiburg i. Br. 1967; 22002) in Vergessenheit geraten zu
sein (Th. Bedorf berücksichtigt diese Denkansätze nicht), während es von
franzosischen Philosophen, die sich dem Denken von Lévinas verpflichtet fühlen, auch

424



ein erneutes Interesse an der Auseinandersetzung mit F. Rosenzweig und M.
Buber gibt. So war Paris eine gute und wohl kaum zufällige Wahl für die
Auseinandersetzung mit de, Problem Wir und die Anderen im Werk, von Fran^ Rosen^weig.

Es ist ein Verdienst des hier zu besprechenden Sammelbandes, dass er eine
Auswahl von Beiträgen zu dieser Tagung zügig einer grösseren Öffendichkeit
zugänglich gemacht hat. Die Frage nach dem Wir und die Anderen bietet sich dabei
ebenso einerseits von der Dialogphilosophie an, wie sie zugleich die Möglichkeit
gibt, Rosenzweigs Denken für ein zentrales Thema gegenwärtiger philosophischer
Diskussion fruchtbar zu machen. Einige Beiträge weiten denn auch die in der
bisherigen Forschung im Vordergrund stehende dialogphilosophische Frage nach
dem Ich-Du-Verhältnis explizite zur Frage nach dem Wir und die Anderen aus.
Sinnvollerweise stehen daher mit Wolfdietrich Schmied-Kowarzciks Beitrag
erbellende und notwendige Klärungen zur Verwendung des Wir in Rosenzweigs
Neuem Denken am Anfang (S. 34-48). Schmied-Kowarzcik bettet die verschiedenen

Verwendungsweisen des Wir ein in die antiidealistische Stossrichtung des
Neuen Denkens, indem er die geschichts- und sprachphilosophischen Dimensionen

des Wir bei Rosenzweig auslotet: Während für Hegel Ich und Wir nur
Durchgangsstationen des absoluten Geistes seien, betont Rosenzweig in gedanklicher

Nähe zu E. Bloch sowohl die Angewiesenheit auf das Mit-uns der Anderen
äls auch die Unabschliessbarkeit der Aufgabe, die Geschichte zu gestalten, dies
auch gegenüber Martin Bubers Vorrangstellung des Ich-Du Verhältnisses (und
Ich-Es Verhältnisses) und erweitert es zum Dreisatz: „ER-Es, Ich-Du, Wir-Es".
Dieser Dreisatz entspreche den drei Teilen seines Hauptwerks, des Stern der
Erlösung: ER hat die Welt (Es) geschaffen. Im Ich-Du Verhältnis macht sich der
Atensch die Welt sprachlich verfügbar und Wir können dann auch den Auftrag
vernehmen, die Welt zu einem Reich (Es) zu gestalten. Mit dieser Erweiterung
bin zum Wir-Es thematisiert Rosenzweig erstmals ausdrücklich das volle plurale
Wir, dem es als Wir alle um die uns allen aufgegebene Mitwirkung an der Errichtung

eines sittlichen Reichs auf Erden geht, in der Nächstenliebe und Verantwortung

für alle Kreaturen (die Schöpfung) unseren Umgang bestimmt. Die antiidea-
bstische Stossrichtung zeigt sich nicht nur in der Art der geschichtsphilosophi-
schen Konstruktion sondern auch in den sprachphilosophischen Überlegungen
zum Wir. Mit E. Rosenstock entdeckt Rosenzweig, dass unsere Weltbegegnung
sich immer schon im dialogischen Geschehen der Sprache ereignet. Dabei ist das
Wir der Sprache nicht nur einfach ein Bündel von Ichs oder ein Bund von Ich
und Du, sondern das Wir steckt - und damit wird das Wir unserer innersprachlichen

Selbstfindung in einen religionsphilosophischen Horizont gerückt - „im
echten Urplural der betenden Gemeinde, jeder glaubenserfüllten Gemeinschaft,
jeder religiös lebendigen Urzelle, wird ein Stück Welt, also dritte Person, mit
Stücken von ich und Du verschmolzen" (Rosenstock). Während im ersten und
zweiten Teil des Stern die Problemdimensionen des Wir eher implizit bleiben (als
transzendentales Subjekt der Erkenntnis, als Wir in seiner logischen Allgemeinheit

im ersten Teil, als mit aller Kreatur verknüpftes und als geschichtliches, mit
dem Anderen im Gespräch verbundenes Wir und unseres Menschseins), rückt im
dritten Teil das Wir als eingegrenztes Wir ins Zentrum. Flier meint Rosenzweig
das bekennende Wir einer Glaubensgemeinschaft, das zugleich die nicht zu dieser

425



Gemeinschaft gehörenden Menschen als Ihr-Andere ausgrenzt, zugespitzt in
seinem Bekenntnis zum Wir der jüdischen Gemeinschaft gegenüber dem Ihr der
Christen. Dieser Ausschluss wird umgekehrt aber auch von den Christen gegenüber

den Juden vollzogen. Allerdings finden beide als Arbeiter am gleichen Werk
zu einem Wir vor Gott, das das Wir und Ihr von Christen und Juden umfasst.
Umso problematischer ist dann allerdings der damit verbundene Ausschluss der
anderen Anderen, für Rosenzweig der Islam und die Muslime. Schmied-
Kowarzcik hingegen möchte — und damit geht er über Rosenzweig hinaus — den
letzten messianischen Zielhorizont nicht auf das Wir von Christen und Juden
beschränken, sondern auf alle Religionen ausdehnen und sieht die regulative Idee
des göttlichen Auftrags an die Menschen in der Verwirklichung des sittlichen
Reichs der Nächstenliebe als Grundlage des höheren Wir.

Die Dringlichkeit dieser Frage nach dem Wir und die Anderen angesichts der
Probleme und Konflikte zwischen den Kulturen und Religionen hebt auch Heinz-
Jürgen Görtz hervor (S. 49-67), wobei diese Frage für Rosenzweig nicht nur ein
Thema neben anderen seines Neuen Denkens ist, sondern die methodische Frage
nach dem „Subjekt" dieses Neuen Denkens selbst. Anders als für Schmied-
Kowarczik gewinnt für Görtz im Stern mit dem 'Wir' ein Subjekt Gestalt, „das den

Horizont der Menschheit, des 'Wir alle' (Hervorh. C. L.) gerade deshalb nicht
unterbieten kann, weil es im 'Gottesgeschehen' konstituiert und darin der
'Weltgeschichte' ausgesetzt wird." (S. 50) Während man Schmied-Kowarczik so verstehen
kann, dass das Wir bei Rosenzweig der partikularen konkreten Glaubensgemeinschaft

hinter das plurale und universale Wir alle zurückfallt, wird für Görtz die jüdische

Existenz bei Rosenzweig — und darin zeigt sich, dass seine biographische Ver-

ortung im Judentum nicht zu trennen ist von seiner philosophischen Erneuerung
des Denkens —„ein wesentliches Ereignis des Seins." (S. 51) Gegen jegliche denkende

Totalisierung (Philosophie des All) sei Rosenzweig — und darin folgt Görtz der

Interpretation von Emmanuel Lévinas, der im Verhältnis von Ich und Wir an der
Irreduzierbarkeit des Ich und des Wir festhalte. Die Konsequenz ist, dass ihn sein

Denkweg vom Universalen und Menschlichen zum Judentum führt. Lévinas sieht
im Irreduziblen der Erfahrung eine entscheidende denkerische Leistung
Rosenzweigs, so dass er im Gegensatz zur philosophischen Tradition, in der das Andere
in der Innerlichkeit des Selben aufgeht, damit vertraut macht, „das Nicht-Synthetisierbare,

die Differenz zu denken" (S. 54). Wenn sich auch einige der anderen
Beiträge (C. Welz zu Kierkegaard und Rosenzweig, die Beiträge von O. Mitscherlich,
A. Garrido-Maturano und M. Leconte zum Thema der (Nächsten-) Liebe sowie

von D. di Cesare, L. Bertolino, H. M. Dober und B. Casper zum Verständnis des

Wir in Rosenzweigs Stern der Erlösung), von denen jeweils englischsprachige
Zusammenfassungen am Beginn des Sammelbandes zu finden sind, dieser Kontroverse

zuordnen lassen, wäre es sicher ebenso spannend wie lohnend gewesen, wenn die

für die Frage nach der Bedeutung Rosenzweigs für ein Denken des Anderen bzw.
das Verhältnis von Wir und die Anderen zentrale Kontroverse zwischen Schmied-
Kowarczik und Gôrtz/Lévinas noch weiter dokumentiert worden wäre.

Kritisch ist anzumerken, dass eine doppelte Chance, die die Veröffentlichung
der Beiträge geboten hätte, nämlich zum einen die Lücke zwischen der
Rosenzweig-Forschung in Frankreich und Deutschland zu schliessen und zum anderen

426



die deutsch- und französischsprachigen Diskurse zum Thema in ein produktives
Gespräch zu bringen, nicht genutzt worden ist: Denn die deutschsprachigen
Beilage sind von den französischsprachigen getrennt veröffentlicht worden (M.
Bienenstock [ed.]: Heritages de Fran% Rosen^weig. „Nous et les Autres", Paris 2011),
und dies im Abstand von nur vier Monaten. M. Bienenstocks Beitrag zu Sartre
und Rosenzweig bzw. zur Rosenzweig-Rezeption in Frankreich hätte man sich
sehr in der deutschsprachigen Veröffentlichung gewünscht. Ausserdem vermisst
®an Beiträge einiger Autoren, die im Diskurs zum Anderen in Frankreich präsent
sind. Ein erster Blick in die Fussnoten des deutschsprachigen Sammelbandes zeigt
leider auch, dass die Beiträge sich weder auf die französische Rosenzweig-
Forschung noch, von zwei Ausnahmen abgesehen, auf den französischen Diskurs
2um Anderen (autrui) beziehen. Dennoch ist die Lektüre des Sammelbands (bzw.
Beider Sammelbände) nicht nur Rosenzweig-Forschern zu empfehlen.

Freiburg i Br. Christoph Uenkamp

Brunschwig, ANNETTE: Heimat Biel. Geschichte derJuden in einer Schweiber Stadt vom
Spätmittelalter bis 1945, Zürich: Chronos 2011 Beiträge zur Geschichte und
Kultur der Juden in der Schweiz; Contributions à l'historié et à la culture des Juifs
en Suisse, Bd. 15), 236 S, ISBN 978-3-0340-1072-6.

F>em malerischen Städtchen Biel-Bienne - direkt am Fusse des Jura im Kanton
Bern gelegen und heute mit deutsch und französisch grösster zweisprachiger Ort
der Schweiz - und seiner für die Schweiz besonderen jüdischen Geschichte widmet

die Schweizer Diplompsychologin und Historikerin Annette Brunschwig ihr
neuestes Buch Heimat Biel, das sie mit der Feststellung einleitet: „Die Geschichte
der Bieler Juden beginnt 1305. In jenem Jahr gewährte Biel der Jüdin Guta und
ihren Kindern Aufenthalt in der Stadt." (S. 19) Bis zu dieser Feststellung war es
indes noch ein recht langer Weg: Annette Brunschwig wurde neugierig, als die
Bieler Stadtarchivarin sie auf Material aufmerksam machte, das bislang unbearbeitete

Akten zu Juden im Mittelalter enthielt - eine wahre Fundgrube für die auf die
Mediävistik spezialisierte Geschichtswissenschaftlerin. Dass dazuhin beinahe das
gesamte Archiv der Israelitischen Cultusgemeinde Biel in der Bieler Synagoge
erhalten geblieben ist, bezeichnet Brunschwig als „ausgesprochene^] Glücksfall"
(S- 13). Nach einer ersten Durchsicht und Einschätzung der Akten entschied sich
Brunschwig für eine Bearbeitung der Geschichte der Juden in Biel und wurde
Beim Schweizerischen Israelitischen Gemeindebund SIG vorstellig, der ihr den
Auftrag dazu erteilte und das Werk nach seiner Vollendung in die SIG-
Schriftenreihe Beiträge %ur Geschichte und Kultur derJuden in der Schweif aufnahm.

Die mittelalterliche Geschichte der Bieler Juden und Jüdinnen ist schweizweit
insofern von besonderer Bedeutung, als in jener kleinen Stadt im Schweizer
Seeland nach heutigem Kenntnisstand keine Pogrome stattfanden und antijüdische
Tendenzen praktisch ausblieben (anders etwa im benachbarten Bern oder Solo-
thurn) und den Juden Schutz und Einkommen gewährt wurde — mit einer von
Brunschwig besonders betonten Ausnahme: „Der einzige dunkle Fleck in der fast
durchwegs hellen Geschichte kann in der frühen Neuzeit ausgemacht werden, als

427



Biel sich der übrigen Eidgenossenschaft anpasste und den Juden den Aufenthalt
in der Stadt verbot." (Einbandtext) Von deren Ausweisung — auf bischöflichen
Druck hin — im Jahre 1450 (nach fast 150-jährigem jüdisch-christlichen Nebenoder

gar Miteinander) bis ins frühe 19. Jahrhundert, als sich wieder elsässische

Jüdinnen und Juden in Biel niederliessen, lebten keine Juden in Biel.
Mit der Zuwanderung dieser elsässischen Juden begann ein neues, florierendes

Kapitel Bieler jüdischer Geschichte: Sie gründeten 1858 die Israelitische Cultusge-
meinde Biel und bestimmten das gesamte 19. Jahrhundert hindurch die Geschicke

der Gemeinde; erst mit dem Zuzug osteuropäischer Juden im 20. Jh. (der von den

Bieler Juden nicht nur begrüsst wurde, z.B. S. 98) begann sich das Gleichgewicht zu

verschieben. Schon bald beteiligten sich die Bieler Juden sehr aktiv an Politik und

Wirtschaft, hier vor allem in der Uhrenindustrie, die für sie einen wichtigen
Erwerbszweig darstellte. Auch die bis heute existierende, erfolgreiche Warenhauskette
Manor geht auf die Bieler jüdischen Familien Maus und Nordmann zurück.

Etwa ein Drittel ihres Buches widmet Brunschwig der Zeit des Zweiten
Weltkrieges, der — wie bekannt — auch in der Schweiz seinen Tribut forderte. In Biel,
anders als in manch anderen Orten der Schweiz in jenen Jahren, war man
angesichts des jüdischen Flüchtlingselends vor allem in Bezug auf das Auffanglager
(„Concentrationslager" genannt) Büren an der Aare allgemein recht betroffen:
Die Bevölkerung half beim Sammeln von Kleidern und Wäsche sowie Dingen
des täglichen Bedarfs, um den Flüchtlingen ein einigermassen passables Umfeld

zu ermöglichen. Der damalige Bieler Stadtpräsident und sozialdemokratische
Nationalrat Guido Müller (Amtszeit von 1921 bis 1947) zeichnete sich durch

Zivilcourage und Menschlichkeit aus, indem er etwa 1938 gegen die Einführung
des Judenstempels' opponierte und 1942 eine grossangelegte Geldsammelaktion
für die Flüchtlingshilfe organisierte; er schrieb eindringlich: „Unser Volk ist ge~

sonnen, das Asylrecht hoch zu halten. Es weiss, dass die Hilfe für die gehetzten
Flüchtlinge Schweizer- und Christenpflicht ist. [...] Neue Gelder sind nötig. [••]
Wir Bieler wollen der Sammlung Erfolg verschaffen." (S. 108f.)

Was Annette Brunschwigs kenntnisreiche sowie sehr übersichtlich gestaltete
Studie (jedem der fünf Kapitel folgt ein kurzes zusammenfassendes Fazit;
Anmerkungsapparat, Bibliografie und Register sowie das Lektorat sind vorbildlich) darüber
hinaus äusserst lesenswert macht, ist die Vielzahl der angeführten biografischen
Skizzen und Zeugnisse insbesondere aus der Zeit der 1930er und 1940er Jahre.

Brunschwig lagen für ihre Forschungen mehrere tausend Briefe vor, von denen eine

gewisse Zahl als bemerkenswerte und nachdenklich stimmende Beispiele
ausschnitthaft in die Monografie Eingang gefunden hat: „Si helfen oich fil laite mit fil
herz" (S 131), schreibt etwa im September 1945 eine Flüchtlingsfrau an Else Lauer,
die sich als Rebbezen - als Frau des damaligen Rabbiners Chaim Lauer - über das

Mass des Üblichen für die Flüchtlinge einsetzte; allein der Briefwechsel von Else

Lauer wäre einer eigenen Edition würdig, würde eine solche doch etwa auch die wichtige

Rolle der tatkräftigen und umsichtigen Bieler jüdischen Frauen näher beleuchten.

Kaum ein Schlusswort könnte den Kern der Sache besser treffen als jenes von
Annette Brunschwig selbst: „[...] Biel [war] für seine jüdische Bevölkerung eine

angenehme und wohnliche Stadt, in der sie sich wohl fühlte." (S. 170)

Zürich / Freiburg i. Br. Yvonne Domhardt

428



Veidlinger, Jeffrey: Jwish Public Culture in the Late Russian Empire, Blooming-
ton & Indianapolis: Indiana University Press 2009, 408 S., ISBN: 978-0-253-
22058-5.

Die Aufklärung bzw. Haskala brachte mit ihren Bestrebungen nach europäischer
Bildung und Kultur, nach Kritik und Selbstkritik nicht nur ein neues Verständnis
von (bürgerlichem) Individuum und Geschichtlichkeit hervor, sondern generierte
und förderte ebenso neue (Teil)Öffentlichkeiten und öffentliche Kultur. Theoretisch

und methodisch wegweisend analysiert hat diese Prozesse im Blick auf die
deutsche Gesellschaft Jürgen Habermas in Strukturwandel der Öffentlichkeit.

Jeffrey Veidlinger, Professor an der Indiana University Bloomington, greift
diese Überlegungen in seiner vorliegenden Studie auf und macht sie zum
Ausgangspunkt einer Befragung der jüdischen Kultur im Russländischen Reich um
die Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert. Dabei unternimmt er eine wahre tour de

ßrce durch kulturhistorische Phänomene, Organisationen und Strategien, die
Bisher kaum oder aber unter anderen Gesichtspunkten thematisiert wurden. So

etwa betrachtet oder fokussiert gar die Haskala-Forschung Institutionen wie die
Literarischen Gesellschaften oder die OPE, nimmt sie jedoch nicht als Konstituenten

und Vermittlungsinstanzen von öffentlicher Kultur wahr.
An den Beginn seiner Betrachtungen stellt Veidlinger den fundamentalen

Wandel im Bezugssystem osteuropäischer Juden, der sich im Begriff des „this-
tvorldnik" (oylem ha-zenik) verdichtet findet und der die Hinwendung zu der
gegenwärtigen, jetzigen Welt beschreibt (S. 1-23). Die Entfaltung einer dezidiert
öffentlichen Kultur — der Begriff selbst zielt auf die Überwindung der Dichoto-
toie von Populärkultur und Hochkultur — beleuchtet er anhand eines reichen und
heterogenen Quellenmaterials. Zitiert werden Werke der Memoirenliteratur,
Gedenkbücher (yizkor bikher), Zeitungsartikel, Berichte und Bulletins von Organisationen.

In thematischen Blöcken arrangiert, untersucht Veidlinger Facetten des
gelesenen und gesprochenen, des vermittelten und des inszenierten Wortes. Zu
seinem Untersuchungsgegenstand gehören somit Institutionen wie Bibliotheken
(S. 24-66) und Theater (S. 165-195), Akteure wie Literarische Gesellschaften (S.
114-140) oder die Jüdische Historische und Ethnographische Gesellschaft (S.
229-260), Einzelpersönlichkeiten wie Simon Dubnow, aber auch soziologische
Dispositionen wie Leseverhalten (S. 67-113) und performative Handlungen wie
öffentliche Lesungen (S. 141-164) oder Debatten um Geschichts- und Zugehö-
dgkeitsverständnis (S. 261-282).

Wenngleich dabei Bereiche wie Pressewesen, das im Wesentlichen eher als
Beleg denn als Untersuchungsgegenstand auftritt, Vereinswesen, z.B. Sport- und
Wohltätigkeitsvereine, politische Parteien wie der Bund, oder religiöse öffentliche
Plattformen keine Berücksichtigung finden, so ist dies wohl eher der Fülle an
Material und der natürlichen Begrenztheit einer Monographie geschuldet.

Indem Veidlinger einen kulturgeschichtlichen Zugriff wählt und lebensweltliche

Dimensionen einbindet, gelingt es ihm nicht nur, ein differenzierteres Bild
von in der Forschung (noch immer) dominanten politischen Ereignissen und
Prozessen zu zeichnen, sondern auch die vielfältigen Interaktionen zwischen
Kultur, Politik und Geschichtsschreibung zu pointieren, wie sie beispielsweise in
Ben Anstrengungen Dubnows und An-Skis, Dokumente und Zeugnisse jüdischen

429



Lebens zu sammeln und aufzuzeichnen, aufscheinen oder auch in der in Dvrejska-

ja Starina geführten Diskussion, welche (nicht aschkenasischen) Gruppen zur
russländischen Judenheit zu zählen seien: gehörten die Karaimen und die Bergjuden

gleichermaßen dazu? Nicht zuletzt nimmt seine anregende und wortgewandte
Studie einen Prozess in den Blick, der bisher kaum in Verbindung mit dem
Russländischen Reich und dem osteuropäischem Judentum gebracht wurde, nämlich
den Prozess der Verbürgerlichung der Juden. Veidlingers Untersuchung bietet
damit innovative Forschungsperspektiven auf, und zwar für die Jüdischen Studien
und die Osteuropäische Geschichte ebenso wie für die Bürgertumsforschung und
Studien zur Transkulturalität. Für die Kulturgeschichte der osteuropäischen Juden
ist sein Buch richtungweisend.

Leipzig OlafTerpitz

BRECHER, Daniel CiL: Der David. Der Westen und sein Traum von Israel, Köln: Pa-

pyRossa Verlag 2011, 251 S, ISBN 978-3-89438-468-5.

Der in den Niederlanden lebende ehemalige Direktor des Leo-Baeck-Institutes in
Jerusalem vertritt die These, in Europa und Nordamerika grassierten seit dem 19.

Jahrhundert teils romantisch verklärte, teils realpolitisch motivierte „Wunschbilder"

über „Israel" und den Zionismus. Während Daniel Cil Brecher 2005 in
seiner autobiografischen Abrechnung „Fremd in Zion" zu ergründen suchte, warum
er seiner israelischen Heimat den Rücken gekehrt hat, geht er in der vorliegenden
Essay-Sammlung der Frage nach, warum sich — spiegelbildlich zu israelischen

Gründungsmythen — auch im Westen ein von Projektionen und Traumbildern
geprägtes Verhältnis zum zionistischen Projekt in Palästina entwickelt habe.

Ein romantisierendes Narrativ stieß erstmals im Nachgang zur Balfour-
Erklärung von 1917 auf größere Resonanz, wenngleich die Motivlage nicht
unterschiedlicher hätte sein können. Denn es waren keineswegs nur westliche Regierungen

oder prozionistische Strömungen, die emphatisch ihre Sympathien mit „den
Juden" und mit dem zionistischen Projekt beteuerten; auch die Gegner des Zionismus

trugen zur Mythologisierung der Debatte bei, indem sie den kolonialen
Charakter und die vermeintliche Illegitimität der Gründung Israels wie Monstranzen vor
sich her trugen.

Unter dem Schock des nationalsozialistischen Vernichtungsantisemitismus
entwickelten sich nach 1945 überall in der westlichen Welt staatsoffiziell und
medial verstärkte sinnstiftende Formen der Israel-Freundschaft, die sich gleichsam

liturgisch-sakraler Elemente bedienten — symptomatisch dafür war die
eigentümliche Mischung religiöser Traditionsbestände und einer philosemitisch
aufgeladenen säkularen Zivilreligiosität. Brecher führt aus, die westlichen Gesellschaften,

insbesondere die westdeutsche Bundesrepublik, hätten durch ihre idealisierende

Israel-Rhetorik die Hypothek der Holocaust-Vergangenheit aufzuarbeiten
oder gar abzutragen versucht; im Gegenzug habe sich Israel als Staat der Juden
ideell neu erfinden und materiell konsolidieren vermocht. Diese doppelte
Unterstützung Israels durch den Westen auch im postkolonialen Zeitalter sei für den

jungen Staat Israel von strategischer Bedeutung gewesen: „Nicht die koloniale

430



Besitzergreifung Palästinas durch Großbritannien und die Zionistische Bewegung
Bilden hier den Kontext, sondern der europäische Geschichtsraum, in dem Juden
das Joch einer kolonialen Unterdrückung selbst abzuwerfen suchen." (S. 13)

Im zentralen Teil des Buches skizziert Brecher die prozionistische Leitkultur
ln den USA, die auf dem biblisch grundierten Narrativ von der Übereinstimmung
amerikanischer Zivilisations- und New Frontier-Ideale mit den Aspirationen
zionistischer Pioniere beruht. Doch erst in den späten 1960er Jahren erreichte die
Freundschaft mit Israel jenen einzigartigen Grad an strategischer Kooperation,
der das enge amerikanisch-israelische Verhältnis in Politik, Wirtschaft, Kultur und
(Rüstungs-)Forschung bis heute prägt. Was für Israel von existenzieller Bedeutung

ist, kostet dem amerikanischen Staat viel Geld, stellt Brecher fest — und sieht
dieser engen Allianz einen Teil der Imageprobleme begründet, mit denen die

USA in arabischen und anderen nichtwestlichen Regionen nach wie vor zu tun
haben. Schon bald nach dem Zweiten Weltkrieg sollte das Narrativ der „besonderen

Beziehungen" mit dem aufstrebenden „Pionierstaat" Israel auch in Deutschland

Fuß fassen - dort allerdings häufig in Form eines verdrucksten Philosemi-
hsmus'. Die Freundschaft mit Israel wurde zum identifikatorischen Entreebillet
der Bonner Bundesrepublik zur westlichen Wertegemeinschaft.

Neben allzu Bekanntem fördert Brecher interessante Einzelbeobachtungen
zutage - etwa, wenn er das taktische Bündnis protestantischer Messianisten und
jüdischer Zionisten in den USA im frühen 20. Jahrhundert aufzeigt. Dieses Modell
scheint noch lange nicht ausgedient zu haben — es hat offenbar auch Pate gestanden
Bit das Frankfurter Treffen von 3.000 säkularen, jüdischen und christlich-
evangelikalen Aktivisten des deutschen Pro-Israel-Spektrums im Herbst 2011.

Brecher hat seine Essays aus der Perspektive eines postzionistischen Israelkri-
hkers verfasst, der nicht einsehen mag, dass die westliche Verbundenheit mit
Israel — jenseits von idealisierenden Projektionen — auch historisch und religiös-
kulturell begründeten Gemeinsamkeiten und Interessen geschuldet sein kann.
Uan Diners fast trivial erscheinende Beobachtung, Zionismus und Staat Israel
Seien „nicht in Europa - aber von Europa" (1995), markiert eine zentrale herme-
neutische Herausforderung, um die Israel-Bilder des Westens und vice versa
jüdisch-zionistische Wahrnehmungen angemessen zu dechiffrieren:

Die politisch-kulturellen Konvergenzen und auch Irritationen zwischen „dem
Westen" und „dem Zionismus" speisen sich einerseits - aller historischen Juden-
teindschaft im christlichen Europa zum Trotz - aus dem gemeinsamen judäo-
christlichen Erbe und aus der politisch-kulturellen Orientierung an neuzeitlichen
Grundwerten wie Demokratie, Toleranz und Liberalismus. Andererseits sind
festliche (nichtjüdische) und jüdische Geschichtserfahrungen und -perzeptionen
extrem gegenläufig - sie haben ihre Wurzeln in jahrhundertelanger christlicher
und später auch säkularer Judenfeindschaft, kulminierend im Vernichtungsan-
hsemitismus der NS-Zeit. Viele Europäer und vor allem Deutsche haben aus der
choah die Lehre gezogen: „Nie wieder Täter sein - nie wieder jüdisches und

anderes Leben bedrohen!" Viele Juden ziehen aus ein- und demselben Zivilisationsbruch

den umgekehrten Schluss: „Nie wieder Opfer sein - im Notfall lieber
2uerst zu den Waffen greifen!" Diese unterschiedlichen Haltungen wirken nach

431



und lassen erahnen, warum sich Westler und Israelis in einem schleichenden
Prozess der Entfremdung befinden — auch abseits tagespolitischer Aufregungen.

Anstatt sich mit dieser fast schon geschichtsphilosophisch anmutenden
Dichotomie auseinanderzusetzen, folgt Brecher einer empirisch wenig reflektierten
Hermeneutik des Verdachts, wonach die israelische Politik jede Kritik an Israel

als Antisemitismus zeihe und zu keiner Zeit existenziell bedroht gewesen sei.

Dennoch lassen sich der Essay-Sammlung zahlreiche interessante Impulse zu den

Determinanten komplexer Identitätskonstruktionen entnehmen, die sich im
Verhältnis des Westens zu Israel herausgebildet haben.

Berlin Martin Kloke

Findeisen, Raoul David / Gad C. Isay / Amira Katz-Goehr / Yuri Pines
& Lihi YARIV-LAOR (eds.): At Home in Many Worlds — Reading, Writing and Translating

from Chinese and Jewish Cultures. Essays in Honour of Irene Eber., Wiesbaden: Har-
rassowitz 2009 Veröffentlichungen des Ostasien-Instituts der Ruhr-Universität
Bochum, Bd. 56), 332 S, ISBN 3-447-06135-3.

In dieser Festschrift für Irene Eber, herausgegeben anlässlich ihres 80. Geburtstags,

wird die Forschungsleistung der Jubilarin in 24 englischsprachigen Beiträgen
von Wissenschaftlern aus der ganzen Welt gewürdigt. Die jüdische Sinologin
Irene Eber ist Mitbegründerin des Fachs Chinese Studies in Israel und war
Professorin an der Hebrew University in Jerusalem. Die vorliegende Festschrift spiegelt

nicht nur das breite Spektrum ihrer wissenschaftlichen Interessen wieder,
sondern weist vor allem auf die Forschungsbereiche hin, die ohne sie weit weniger

Beachtung gefunden und sich nicht im gleichen Mass etabliert hätten -
beispielsweise die Lebensumstände osteuropäischer jüdischer Emigranten in China

von 1920 bis 1959 und die Rezeption jiddischsprachiger Literatur und Kultur in
China, besonders in Shanghai.

Irene Eber wurde 1930 in Halle geboren. Die wichtigsten Stationen ihrer
persönlichen Biographie umfassen drei Kontinente: Europa (Deutschland und
Polen), Amerika (USA) und Asien (Israel). Ihre Doktorwürde erwarb sie 1966 an der
Claremont Graduate University in Kalifornien. Sie ist Lois Frieberg Professorin
(em.) für Ostasiatische Studien an der Hebrew University in Jerusalem und Senior
Fellow des Harry S. Truman Research Institute. Ihre Forschungsschwerpunkte
sind die Geschichte und Literatur Chinas sowie die chinesisch-jüdische Geschichte,

Kultur und Literatur.
Im Jahre 1972 bereits, das einen Wendepunkt im Diskurs über Juden in China

darstellt, macht Jankew Glatschtejn auf Irene Ebers Arbeiten aufmerksam (LOMIR
SEY DERMONEN und CHINESISHE SCHRAYBERS HOBN REVOLTIRT MIT - YIDISH,
in: DERS.: IN DER VELT MIT YIDISH. ESEYEN, New York 1972, S. 392-400, dort S.

392): „Im Journal Judaism, das der American Jewish Congress in New York
herausgibt, hat eine Erforscherin der chinesischen Literatur, Irene Eber, eine interessante,

man kann sagen, eine sensationelle Abhandlung über den Einfluss der

jiddischen Sprache und Literatur auf chinesische Schriftsteller und Intellektuelle
in den zwanziger Jahren unseres Jahrhunderts veröffentlicht. Damals waren chl-

432



nesische [Sprach-]Kritiker über die Geschichte des Jiddischen gut informiert; sie

übersetzten die Werke von Dovid Pinski, Scholem Alejchem, Peretz, Asch,
Kobrin und Wendrof ins Chinesische." Ebers Abhandlung: Yiddish literature and
the literary revolution in modern China (in: Judaism. A Quarterly Journal 16 [1967],
S- 42-59), auf die Glatschtejn anspielt, bildet den Grundstein der Erforschung des

Themas „Jiddisch in China", das zu einem der Forschungsschwerpunkte Ebers
Wurde, zu dem sie neben grundlegenden Aufsätzen und Monographien auch
Editions- und Übersetzungsarbeiten veröffentlichte (zum Beispiel: Auf einer
einsamen Insel. Jiddische Dichter in Schanghai, in: A. Birkenhauer [ed.]: Jüdischer
Almanach 2001, Frankfurt am Main 2000, S. 160-169; Bridges across Cultures:
China in Yiddish Poetry, in: Chr. Neder [ed.]: China and Her Biographical Dimensions.

Commemorative Essays for Helmut Martin, Wiesbaden 2001, S. 277-284; Translation
Literature in Modern China: The Yiddish Author and his Tale, in: Asian and African

Studies 8 (Jerusalem 1972), S. 291-314; Voices from Shanghai, Chicago, IL 2008).
Mit ihrer Autobiographie The Choice: Poland, 1939-1945, New York 2004 (dt.
Ubers.: Ich bin allein und bang. Ein jüdisches Mädchen in Polen 1939-1945, München
2007) lieferte sie ein ergreifendes Dokument, mit dem sie ein Bruchstück
jüdischen Lebens vor dem Vergessen zu bewahren versucht und die Frage nach dem
kollektiven Gedächtnis gestellt hat. Ihre Autobiographie gilt als eines der
wichtigsten Werke der jüngeren Holocaust-Literatur.

Der Titel der hier vorzustellenden, in Inhalt und Ausstattung anspruchsvollen
Festschrift weckt globalgeschichtliche Assoziationen und verweist nicht nur auf die
vielfältige Lebenserfahrung der Jubilarin, sondern schlägt zugleich eine Brücke zur
Welt der chinesischen und der jüdischen Kultur. Die Beiträge kreisen um Irene
Ebers Hauptforschungsgebiete, der chinesischen und der jüdischen Studien, und
sind thematisch sortiert. Mit einer biographischen Skizze führt R. D. Findeisen in
den Band ein (S.IX-XII). Im ersten Kapitel (The Scholar und Her Work, S.l-31)
finden sich Beiträge zu Ebers wissenschaftlichem Werk, zu Korrespondenzen mit
ütr und zu ihrem Überleben im Holocaust sowie eine poetische Danksagung an sie

aus der Feder des chinesischen Dichters Lin Qian. Im Mittelpunkt der Beiträge
stehen dabei die chinesischen Studien. Im zweiten Kapitel (Philosophy in China and
Intellectual History, S. 33-176) untersucht ein Grossteil der Autoren die schwierigen
und komplexen Prozesse der Rekonstruktion des „kulturellen Erbes" und verfolgt
traditionelle klassische chinesische Ansätze, andere beschäftigen sich mit den
Debatten um die Modernisierung im heutigen China. Hervorzuheben ist hier der Beitrag

R. Maleks 'Marginal Religion' - Remarks on Judaism in the Context of the
History of Chinese Religions (S. 81-101), in dem der Bezug zu Ebers jüdischen
Studien hergestellt wird, wie aus der anschliessenden Auflistung ihrer Schriften
ersichtlich ist. Nach einem kurzen Exkurs im dritten Kapitel (Chinese Literature, S.

177-202) ist dem vierten Kapitel (Translating the Bible to China, S. 203-255) viel
Raum gewidmet. Zu diesem Thema hat Eber bahnbrechende Forschungsansätze
geliefert und zahlreiche Beiträge zu Übersetzungen des Alten Testaments geleistet.
Uas abschliessende Kapitel (Jewish Life and Letters in the World, S. 257-311) ist
Ebers Wirken als Wissenschaftlerin im Bereich der jüdischen Studien gewidmet mit
folgenden Beiträgen: Learning, Family, Men, Women — Confucian and Jewish
Perspectives (Galia Patt-Shamir) (S. 259-271), The German Jewish Immigrant Press in

433



Shanghai (Itamar Livni) (S. 273-283), A Voice from Salonika (Renée Lewine Me-

lammed) (S. 285-294), und Israel Epstein in China: A Case-Study of Father/Son
Conflict in Jewish Ideological Formation (Jonathan Goldstein) (S. 295-311)- I11

ausgesprochener Vielfalt zeigen die Autoren anhand von Beispielen auf, wie man
die konfuzianischen und jüdischen Wertvorstellungen analysiert und China in
systematischer und historischer jüdischer Perspektive wahrnimmt. Hier verdeutlichen
die Autoren auch die Bedeutung der chinesisch-jüdischen Beziehungen und die

umfangreichen Erfahrungen mit der sprachlichen und kulturellen Verständigung,
die sich über Zeit und Raum hinaus erstreckt. Die Festschrift endet mit einer Auflistung

der zahlreichen Publikationen von Irene Eber und einem Index der in dem
Band vorkommenden chinesischen und hebräischen Namen und Begriffe.

Die in der Festschrift behandelten Themen umfassen sowohl die Lebenserfahrung

der Jubilarin, die in der jüdischen wie der deutschen Kultur „zu Hause

ist, und spannen zugleich einen weiten Bogen um die vielen Welten ihrer
wissenschaftlichen Tätigkeit. Zu ihren wichtigen Forschungsleistungen gehören Ebers

umfangreiche Recherchen in Archiven auf der ganzen Welt. Nicht weniger
beeindruckend ist ihre vorzügliche Kenntnis verschiedener Sprachen wie Polnisch,
Deutsch, Jiddisch, Hebräisch, Englisch und Chinesisch. In der Summe reflektieren

die Beiträge der Festschrift auf gelungene Weise Ebers Forschungsschwerpunkte,

in deren Zentrum unverkennbar die Erforschung der chinesisch-jüdischen

und der chinesisch-israelischen Beziehungen sowie ihre Arbeit als Historikerin

und Sinologin stehen.

Kaohsiung / Taiwan Shoou-Huej Chang

GOETZE ANDREAS: Religion fällt nicht vom Himmel. Die ersten Jahrhunderte des Islams,

Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2011, 491 S., ISBN-13: 978-3-
53424-180-4.

Wie der Titel sagt, untersucht der Autor die Anfange des Islams im Lichte des

damaligen sprachlichen, kulturellen und religiösen Umfelds. Der Grossraum
Syrien war zu dieser Zeit in jeder Beziehung ein Durchgangsland und deshalb

ausgesprochen multikulturell; religiöse Ideen zirkulierten ebenso wie Wirtschaftsgüter.

Dass das historische Umfeld den frühen Islam entscheidend mitgeprägt
hat, dürfte kein ernstzunehmender Wissenschaftler bestreiten, die Resultate, zu
denen Goetze kommt, allerdings schon eher. Im Gefolge von Autoren wie Günter

Lüling, Christoph Luxenberg, Volker Popp, Karl-Heinz Ohlig, Hans Jansen
und anderen kommt Goetze zum Schluss, der Koran sei kein eigenständiges
Werk, sondern die unbedarfte Übersetzung eines syrisch-christlichen Lektionars,
der Koran somit ein ursprünglich christlicher Text (S. 264: „Andere 'dunkle'
Koranstellen bekommen nach Luxenberg ebenfalls einen Sinn, wenn man sie

aramäisch statt arabisch liest und den arabisch-christlichen Hintergrund beachtet.";

S. 389: „Der Koran bietet eine verdichtete Sprache, die ihren Ursprung in
Lektionarien jüdischer wie christlicher Gottesdienste haben dürfte"). Seine
Methode nennt Goetze historisch-kritisch in Analogie zur heutzutage allgemein
akzeptierten historisch-kritischen Bibelforschung, und er nimmt für sich Unbe-

434



fangenheit und Objektivität in Anspruch - dies im Gegensatz zum „Mainstream"
der Islamwissenschaft (S. 22).

Neben sprachlichen Aspekten ist es vor allem das argumentum e silentio, das der
Autor ins Feld führt, um die Entstehung des Islams als eigenständiger Religion
erst in die Mitte des 8. Jhs. anzusetzen. Münzfunde aus islamischer Zeit mit
christlichen Symbolen und vor allem das völlige Schweigen nichtislamischer
Quellen zu den von muslimischen Autoren berichteten Vorgänge der ersten zwei
islamischen Jahrhunderte bewegen Autoren wie Ohlig und in ihrem Gefolge
Goetze zur Behauptung, es habe sich dabei um rein innerchristliche Vorgänge
gehandelt, die Umaiyadenkalifen (die bis 750 regierten) seien in Tat und Wahrheit
christliche und nicht muslimische Herrscher in der Tradition der ostsyrischen
Kirche gewesen (S. 133). Demzufolge sei der Felsendom in Jerusalem ein
ursprünglich christliches Bauwerk (S. 176ff.).

Erst mit den Abbasidenkalifen (d. h. ab 750) könne man vom Islam als

eigenständiger Religion sprechen, dies im Zusammenhang eines Wechsels von eschato-
Icgischem zu apokalyptischem Denken. Logischerweise kann deshalb Muhammad
— ursprünglich kein Eigenname, sondern ein Prädikat in der Bedeutung „der
Gepriesene" (S. 173-176) — auch keine historische Figur gewesen sein, sondern
eine nachträgliche Projektion in die Vergangenheit. Der Autor, anscheinend ein
profunder Kenner des ostsyrischen Christentums, deutet die bisher als christlich-
flämisch verstandenen theologischen Dispute als rein innerchristliche
Auseinandersetzungen. Seine detaillierten Ausführungen über das östliche Christentum
(S. 59-99) sind denn auch lesenswert.

Bedenklich ist allerdings, dass das sehr umfangreiche und auf den ersten Blick
gelehrt anmutende Werk des evangelischen Pfarrers Andreas Goetze eine
ausschliessliche Kompilation von Sekundärliteratur ist, wirkliche Quellen werden
keine verwendet. Zudem ist diese Sekundärliteratur äusserst einseitig ausgewählt,
überwiegen doch die schon genannten Autoren wie Lüling, Luxenberg, Ohlig,
Jansen etc. Das Buch enthält deshalb auch keine eigenen Forschungsresultate
Goetzes, sondern ist eine Zusammenfassung und Aufbereitung früherer
„Forschungsergebnisse", was diese auch nicht plausibler macht. Islamwissenschaftler
und Arabisten haben sie übrigens schon vor Goetzes Publikation widerlegt und
als unhaltbar zurückgewiesen. Dass Goetze aber (notabene ohne eigene
Arabischkenntnisse!) soweit geht, renommierte Arabisten und Islamwissenschaftler über
die Eigenarten der arabischen Sprache und Schrift belehren zu wollen, stösst
Wehr als sauer auf und kann nur als Arroganz bezeichnet werden.

Kaum nachvollziehbar ist, wie Goetze das, was er als historisch-kritische
Forschung bezeichnet, für den interreligiösen Dialog fruchtbar und förderlich halten
ann (S. 27, 391). Ist es doch undenkbar, dass die muslimische Seite diese

„Forschungsergebnisse" freudig begrüssen wird. Ebenfalls schwer verständlich ist,
ass ein Buch wie dieses in einem so angesehenen Verlag wie der Wissenschaftlichen

Buchgesellschaft Darmstadt publiziert werden konnte.
Würenlos, Schweiz Marianne Chenou

435


	Rezensionen

