Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 67 (2011)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

SCHAFER, PETER: Die Geburt des Judentums aus dem Geist des Christentums, Tiibingen:
Mohr Siebeck 2010, 214 S., ISBN 978-3-16-150256-9.

Der Titel dieses unlingst erschienenen Buches ist eine kleine Provokation. Stellt
er doch das immer noch weit verbreitete Verstindnis des Verhiltnisses von Ju-
dentum und Christentum auf den Kopf. Jacob Lauterbachs Charakterisierung des
Judentums als der ,,Mutter” des Christentums (Jesus in the Talmud, in: DERS.,
Rabbinic Essays, Cincinatti 1951, S. 473-570) ist fiir dieses Verstindnis kennzeich-
nend und besitzt schon auf Grund des Selbstverstindnisses der beiden Religionen
eine unmittelbare Evidenz. In der Riickschau kénnen sich jiidische und christliche
Theologen leicht darauf einigen, dass das Judentum die iltere Religion sei. Aus
Sicht des Judentums wird das Christentum so zu einer jiidischen Hiresie, die den
rechten Pfad verlassen hat, wihrend nach christlicher Lesart das Christentum das
Judentum reformiert oder gar abgeldst hat (vgl. D. Boyarin, Dying for God. Martyr-
dom and the Making of Christianity and Judaism, Stanford, CA 1999, S. 1). Anders als
der Titel suggeriert, hilt sich Schifer jedoch mit einer theoretischen Neubestim-
mung des Verhiltnisses von Judentum und Christentum auffallend zuriick. Mit
dem Understatement eines in erster Linie den antiken Texten verpflichteten Phi-
lologen erklirt er unpritentiés, er mochte zeigen, wie ,,sich das aus dem Juden-
tum herauswachsende Christentum in den jiidischen Quellen der ersten nach-
christlichen Jahrhunderte widerspiegelt™ (S. 1).

In den funf Kapiteln des ebenso schmalen wie inhaltsreichen Buches, die aus
fiinf Votlesungen hervorgegangen sind, die 2009 unter derselben Uberschrift in
der Reihe Tra Corda an der Universitit Jena gehalten worden sind, zeigt Schifet,
wie diffus und unscharf sich die Grenzlinien zwischen Judentum und Christen-
tum zuweilen ausnehmen. Dazu untersucht er exemplarisch funf aggadische Ge-
schichten, die Themen behandeln, die durch das aufsteigende Christentums pro-
blematisch geworden sind — 1. Wer ist Jesus? 2. Monotheismus in der Bibel; 3.
Gottes Inkarnationen; 4. Ein gottlicher Messias? Henoch und Metatron; und 5-
Das Motiv des leidenden Messias — und kommt nach Analyse der rabbinischen
Texte zu dem Ergebnis, dass die Kategorie des Einflusses fiir die Beschreibung
des jidisch-christlichen Verhiltnisses in die Irre fithre, da die Idee der Einfluss-
nahme die Annahme von statischen Entititen zur Voraussetzung habe. Zutref-
fender lassen sich die beiden hier in Frage stehenden Religionen als lebendige
Krifte verstehen, die ,in stindigem Austausch miteinander standen® (S. 178).
Besonders mit Blick auf die palistinischen Quellen, ist nicht davon auszugehen,
dass den Rabbinen das Christentum bereits als eine klar definierbare Religion vor
Augen stand. Deshalb sind die Etiketten ,,judisch* und ,,christlich® fiir diese Zeit
ein Anachronismus und ,,ganz fehl am Platze® (S. 29).

Jedes Kapitel behandelt einen rabbinischen Text, anhand dessen Hauptmotive
der judisch-christlichen Kontroverse diskutiert werden, in deren Zentrum unter-
schiedliche Messiasvorstellungen und die den strengen Monotheismus herausfor-

420



dernde Logostheologie stehen. Bei der Bewertung dieser Vorstellungen gilt es, der
Versuchung zu widerstehen, diese vorschnell aus der Rickschau als jidisch oder
christlich zu kennzeichnen. Uberzeugend gelingt es Schifer zu zeigen, dass Texte,
die im Lichte der Annahme eines dogmatisch in sich geschlossenen Judentums eine
von auf3en eindringende Gefahr abzuwehren versuchen, sich wahrscheinlich ebenso
gegen eigene Glaubensgenossen richten. Dies zeigt sich besonders mit Blick auf das
Problem des Monotheismus und der Moglichkeit einer zweiten Gottheit, die Gott
bei der Erschaffung der Welt zur Hand ging. Eine Vorstellung, die nicht erst im
PrOlog zum Johannesevangelium begegnet, sondern bereits in Prov 8 entwickelt ist.
Wiederholt verweist Schifer dabei auf Alan Segals Two Powers in Heaven (T tibingen
1977), das die in der rabbinischen Literatur auftauchenden Logostheorien zwar pri-
zise beschreibt, dabei aber oft zu falschen Schliissen gelangt, da es von einem ,,stati-
Schen Bild von frithzeitig konsolidierten Gruppen oder Sekten® ausgeht (S. 74),
Dieses eindimensionale Bild miisse, so Schifer, ,,zugunsten eines dynamischeren
Bildes von noch undefinierten flieBenden Gruppierungen aufgegeben werden®
(8. 74). Obgleich in den Formulierungen viel vorsichtiger, argumentiert Schiifer
dhnlich Boyarin (Border Lines, Philadelphia, PA 2004, S. 87-144), dass Logos-
Vorstellungen auch im rabbinischen Judentum alles andere als marginal waren (man
denke nur an Rabbi Akiva) und erst durch den wachsenden Einfluss des Christen-
tums und die damit einhergehende Christianisierung des Logos als Hiresie ge-
brandmarkt und aus dem »normativen Judentum ausgeschlossen wurden.

Schifer gelingt das Kunststiick, die oft schwierigen und ritselhaften rabbini-
Schen Texte bei aller philologischen Prizession auch fiir den nicht einschligig
Vorgebildeten Leser verstindlich zu interpretieren, so dass das Buch zugleich eine
herVorragende Einfihrung in die rabbinische Literatur abgibt, selbst wenn hier
gerade nicht klassische Texte des rabbinischen Judentums versammelt sind. Schi-
fers Analysen bieten auf der Grundlage eines sich immer mehr etablierenden
Neuen Verstindnisses des jidisch-christlichen Verhiltnisses nicht nur anregende
Interpretationen zu in der Forschung umstrittenen Texten. Sein Buch liest sich
auch als tiberaus gelehrte Motivgeschichte zentraler theologischer Themen. Ein
Buch, dem ein Publikum weit iiber die Fachgrenzen hinaus zu wiinschen ist.

Minchen Dominike Rofler

BGRNER-KLEIN, DAGMAR & BEAT ZUBER (eds.): Josippon. Jiidische Geschichte vom
Anfang der Welt bis zum Ende des ersten Aufstands gegen Rom. Hebriisch-Dentsche Texct-
attsgabe, Wiesbaden: Marix Verlag 2010, 912 S., gebunden; ISBN 978-3-86539-
2497

In den Hinden hilt der Rezensent ein mit 912 Seiten ungewohnlich dickes Buch,
fieSSen fester Einband von einem graphisch ansprechenden Schutzumschlag umgeben
1st. Das Tnnere des Buches bietet eine hebriisch-deutsche Textausgabe des bekannten
B_uChes Josippon. Das Werk avancierte sowohl in Handschriften als auch in Drucken zu
cinem Bestseller der jlidischen Literatur, da es die Zeit des Zweiten Tempels und die
Frithzeit des rabbinischen Judentums in anschaulicher Form vermittelt. Wie die Her-
usgeber in einer Darstellung der Wirkungsgeschichte ausfiihren, , liel Cromwell nach

421



seiner Lektiire in einer verkiirzten englischen Ubersetzung Juden wieder in Englarld
Wohnsitz nehmen. Der englische Josippon war das erste jiidische Buch, das in Ame-
rika gedruckt wurde. Steven B. Bowman hilt das Buch Josippon gar fiir den ‘Urtext
fir das Erwachen eines jidischen Nationalismus’. (8. 20).

Das in einem biblischen Stil verfasste Sefer Josippon wurde gelegentlich Flavius
Josephus zugeschrieben, jedoch von einem unbekannten Autor Siiditaliens vor 953
n. d. Z. — moglicherweise sogar im 8. Jahrhundert (S. 3-4) — verfasst. Mit einer Voél-
kergenealogie im beginnend, erzihlt der Autor die jidische Geschichte bis zum
Ersten Judischen Krieg, in dem die Zerstérung des Herodianischen Tempels und
der Verlust der Eigenstaatlichkeit den Hohepunkt und Abschluss bilden.

Eingeleitet wird die Edition durch eine Einfithrung, in welcher die Herausgeber
auf die Uberlieferungsgeschichte des Textes in Handschriften und Drucken (S. 5-
10) und den Sprachstil (S. 11) eingehen. In der Darstellung der Bedeutung des Jos-
pons als Geschichtswerk (S. 11-19) werden nicht nur die verwendeten Quellen vof-
gestellt, sondern anhand der Esther-Geschichte, der Erzihlung von Honi dem
Regenmacher und den Angaben iiber Julius Caesar verschiedene Strategien der
Geschichtskonstruktion erliutert. Die Wirkungsgeschichte (S. 19-22) zeigt, dass das
Josippon sowohl fiir die jiidische Geschichte als auch fiir die Beziehung zwischen
Judentum und Christentum von groBer Bedeutung ist: ,,Cromwell lieB nach seinet
Lektiire in einer verkiirzten englischen Ubersetzung Juden wieder in England
Wohnsitz nehmen. (S. 20) Regina Grundmann rundet die Einfihrung mit einem
knappen Uberblick iiber die Anhinge und Zusitze des Josippons ab. Eine Bibliogra-
phie sowie ein detailliertes Namens- und Ortsregister, welche beide dank kurzet
Etlduterungen als Glossar dienen, vervollstindigen die vorliegende Ausgabe.

Im Hauptteil der hebriisch-deutschen Edition des Josippon befindet sich der
deutsche Text auf der linken, der hebriische auf der rechten Buchseite, so dass
beide Texte in ihrer natiitlichen Leserichtung gelesen werden kénnen. Sowohl die
mit Sorgsamkeit angefertigte deutsche Ubersetzung als auch das hebriische Ori-
ginal folgen der hebriischen Edition des Josippons von David Flusser. Beide Texte
des vorliegenden Bandes sind mit einem FuBnotenapparat ausgestattet, der dem
Lesepublikum die ErschlieBung des Textes als historische Quelle erleichtern
mochte. Wihrend der hebriische FuBnotenapparat alternative Lesarten des Ofi-
ginals enthilt, bietet sein deutschsprachiges Pendant Erliuterungen zu histori-
schen Ereignissen, Verweise zur weiterfithrenden Literatur und bei schwierigen
Textstellen wortliche Ubersetzungsvarianten. Der linke Seitenrand des deutschen
Textes enthalt einen dritten Anmerkungsapparat, welcher Quellenverweise zuf
biblischen und apokryphen Literatur, den Werken Josephus .Antiquitates [udaicaé
und Bellum Judaicum sowie Hegesippus, dem ersten ,,Kirchenhistoriker®, enthilt.

Nach dem Ben Sira und den Judith-Geschichten ist das vorliegende Werk die
dritte hebriisch-deutsche Textausgabe des Marix-Verlages. Sowohl die Herausgeber
als auch der Verlag erbringen in uberzeugender Weise den Nachweis, dass es mog-
lich ist, graphisch duBerst anspruchsvolle, wissenschaftliche Biicher mit einem Um-
fang von knapp 1000 Seiten zu erschwinglichen Preisen von 25 Euro zu produzie-
ren. Mit dieser Publikation ist eine bedeutende Quelle des Judentums fiir all diejeni-
gen erschlossen worden, denen David Flussers Edition nicht einsehbar ist.

Berlin Nathanael Reenrer

422



SCHAFER, PETER / MICHAEL MEERSON & YAACOV DEUTSCH (eds.): Toledot Yeshu
(“The Life Story of Jesus”) Revisited, Tiibingen: Mohr Siel?eck 2011 (= Texts and

tudies in Ancient Judaism / Texte und Studien zum antiken Judentum, Bd. 143),
VI, 316 S., ISBN: 978-3-16-150948-3.

Das in Mittelalter und Neuzeit iiberaus weit vetbreitete und beliebte, unter dem
Titel Toldr Yess bekannte jidische Volksbuch ist ein Gegenstand, dem gegentiber
die Forschung seit nun schon iiber einem Jahrhundert ein auffilliges Vermeidungs-
Vethalten an den Tag legt. Abgesehen von William Horburys blslz}ng u_ngedruckte'r
Dissertation (1970) und der Arbeit von Riccardo Di Segni (1985) ist seit der klassi-
Schen Studie von Samuel Krauss (Das Leben Jesu nach jiidischen Quellen, 1902) dieses
cbenso faszinierende wie — gerade aufgrund der Heterogenitit der zahlreichen
Textzeugen — schwer zugingliche ,Sammelbecken® antichristlich-polemischer Er-
zdhlungen nicht in monographischem Format behandelt und nur gelegentlich zum
Gegenstand von Einzelstudien gemacht worden.

Um diesem Mangel abzuhelfen hat Peter Schifer an der Princeton University
ein Projekt mit dem Ziel ins Leben gerufen, “to lay the foundations for a more
informed study of Toledot Yeshu by preparing an edition of all the available manu-
Scripts”, und zwar (wer Schifers Arbeit kennt, ist nicht Gberrascht) in synoptischer
Form inklusive ciner CD-Rom mit der Datenbank der Textzeugen, die die Grund-
lage der Projektarbeit bildet — so teilt er im Einleitungskapitel zum vorliegenden
Band mit. Im Rahmen des Projekts veranstalteten Schifer und Michael Meerson
2009 eine internationale Konferenz — die erste die liberhaupt jemals diesem Thema
gewidmet war —, deren Beitrige hier versammelt sind.

Schifer selbst gibt einen Abriss von Forschungsstand und -aufgaben und
schreibt, die Haupterkenntnis des Projekts und der Tagung sei (auch das iiberrascht
nicht), dass es einen ,,Urtext® der To/dot nie gegeben habe, man bei der Rekonstruk-
tion vielmehr ,,various foci or nuclei, snapshots as it were, that can be fixed in place
and time* zu bestimmen habe, die nicht auf einen linearen Verlauf hindeuteten
sondern auf different macroforms ... at different times and places” (S. 2f)).

Fin vieldiskutiertes Problem ist das des zeitlichen und riumlichen Entstehungs-
kontextes det Toldot — eine Frage, die durch die Annahme einer nichtlinearen und
’Multifokalen‘ Textgeschichte zugleich verkompliziert und relativiert wird. Immerhin
gelingt es Michael Sokoloff in seinem Beitrag (S. 13-26), hier relativ festen Boden zu
gewinnen, indem er die Texte, die die dltesten physisch erhaltenen Zeugen bilden,
aramiische Fragmente aus der Kairoer Geniza, aufgrund einer dialektologischen
Analyse im Babylonien der ausgehenden ersten Hilfte des ersten Jahrtausends veror-
tet. Wie dieser befasst sich eine Gruppe weiterer Aufsitze des Bandes mit (primiren
und sekundiren) Zeugen verschiedener Texttraditionen: Schifer selbst analysiert die
Toldit- Zitate in den antijudischen Schriften der Lyoner Bischéfe Agobard und Amulo
(1. Hilfee 9. Jhd.), William Horbury widmet sich de r bedeutenden StraBburger Hs.
und der Entstehungs- und Wirkungsgeschichte der von ihr gebotenen Textfassung,
Adina Yoffie rekonstruiert die Synthese verschiedener Texttraditionen in dem von
Jakob Huldreich 1705 edierten Text und Michael Stanislawski behandelt die jiddischen
Té/ddt—Fassungen. — Die Liste der judisch-arabischen und juddo-persischen Versionen
Sowie der hebriischen Fassungen aus dem Jemen, die Philip Alexander (S. 138) gibt
und die, ebenso wie diejenigen in Tadino, in den Beitrigen des Bandes unberiicksich-

423



tigt bleiben, lassen die Dimensionen der allein auf diesem Teilgebiet noch zu leistende
Forschungsarbeit wohl nur erahnen. _

Eine zweite Gruppe von Beitrigen behandelt die verzweigten Beziehungen zwl-
schen Toldot-Yesii-Traditionen und solchen ihrer Umwelt(en): christlichen polemi-
schen Texten (Pierluigi Piovanelli, Eli Yassif), jidischen literarischen Formen (E_h
Yassif, Sarit Kattan Gribetz), jidisch-muslimischen Auseinandersetzungen (Philip
Alexander), der Bedeutung der (v.a. frithneuzeitlichen) christlich(-hebraistisch)en
Rezeptionsgeschichte (Yaacov Deutsch) und detjenigen von Sekundirquellen am
Beispiel einer aragonesischen Inquisitionsakte des 14. Jhds. (Paola Tartakoff). Ein¢
dritte Gruppe von Autoren des Bandes schlieBlich behandeln einzelne Motive,
Narrative bzw. Themen in Ta/dot Yesit: den (nur) scheinbaren Nonsense manchef
Episoden (Michael Meerson), die Rollen, die Judas Ischatiot (Ora Limor und Israel
Yuval) und Simon Petrus zugeschrieben werden (John Gager), sowie die ,drei He-
lenas®, die adiabenische Koénigin, die Kaiserin und Mutter Konstantins d.Gr. und die
Gattin Simon Magus’, aus denen die Koénigin Helena der verschiedenen Toldot-
Versionen ,zusammengesetzt® 1st (Galit Hasan-Rokem).

Weit davon entfernt, ein vollstindiges Bild zu vermitteln, geben die Beitrage
doch einen Uberblick iiber das weite Spektrum der Forschungsthemen, die der
Bearbeitung harren und — viel wichtiger — des noch kaum zu ermessenden Ge-
winns, den neue Forschungen auf der Grundlage der Princetoner Editdon erbringef
werden: Von der Fille der Einzelaspekte der jiudischen Kultur- und Geistesge-
schichte und derjenigen der Beziehungen des Judentums zu seiner jeweiligen Um-
welt in verschiedenen Zeit- und Kulturriumen, die eine intensivierte Taldor-Yesi
Forschung wird erhellen kénnen, gibt der vorliegende Band einen vielversprecheﬂ'
den Vorgeschmack.

Jetusalem Lutz Greisiger

BRASSER, MARTIN & HANS-MARTIN DOBER (eds.): Wir und die Anderen. We and the
Others. Beitrage zum Kongress der Internationalen Rosenzweig-Gesellschaft in
Paris vom 17.-20. Mai 2009, Teil 1, Freiburg i. Br. 2010 (= Rosenzweig—}ahrbuCh
/ Rosenzweig Yearbock, Bd. 5), 208 S., ISBN 978-3-495-46405-2.

Die Frage nach dem, der oder den Anderen ist seit M. Theunissens Der Andere.
Studien zur Sozialontologie der Gegenwart (Betlin / New York 21977) zu einer det
meistdiskutierten Fragen der Gegenwartsphilosophie geworden (vgl. neuerdings
Th. Bedorf, Andere. Fine Finfiibrung in die Sozialphilosophie, Bielefeld 2011). Insbe-
sondere in Frankreich hat diese Frage mit J.-P. Sartre, M. Merleau-Ponty, P.
Ricceur und E. Lévinas und seiner umfangreichen Rezeption immer mehr an
Bedeutung gewonnen. Dagegen scheinen die Beitrige zu einer Auseinanderset-
zung mit dem Verhiltnis von Ich/Wir und Andere(n) in der deutschsprachigen
Philosophie seit den Arbeiten von Theunissen und B. Casper (Das dialogische Der
ken. Eine Untersuchung der religionsphilosophischen Bedentung Frang Rosenziweigs, Ferdinand
Ebners und Martin Bubers, Freiburg 1. Br. 1967; 22002) in Vergessenheit geraten zU
sein (Th. Bedorf beriicksichtigt diese Denkansitze nicht), wihrend es von franzo-
sischen Philosophen, die sich dem Denken von Lévinas verpflichtet fiihlen, auch

424



€in erncutes Interesse an der Auseinandersetzung mit F. Rosenzweig und M.
Buber gibt. So war Paris eine gute und wohl kaum zufillige Wahl fiir die Ausei-
Nandersetzung mit de, Problem Wir und die Anderen im Werk von Frang Rosenzpveig.
Es ist ein Verdienst des hier zu besprechenden Sammelbandes, dass er eine
Auswahl von Beitrigen zu dieser Tagung ziigig einer grosseren Offentlichkeit
2uganglich gemacht hat. Die Frage nach dem Wir und die Anderen bietet sich dabei
cbenso einerseits von der Dialogphilosophie an, wie sie zugleich die Méglichkeit
gibt, Rosenzweigs Denken fiir ein zentrales Thema gegenwirtiger philosophischer
Diskussion fruchtbar zu machen. Einige Beitrige weiten denn auch die in der
bisherigen Forschung im Vordergrund stehende dialogphilosophische Frage nach
dem Tch-Du-Verhiltnis explizite zur Frage nach dem Wir und die Anderen aus.
Sinnvollerweise stehen daher mit Wolfdietrich Schmied-Kowarzciks Beitrag er-
hellende und notwendige Klirungen zur Verwendung des Wir in Rosenzweigs
Neuem Denken am Anfang (S. 34-48). Schmied-Kowarzcik bettet die verschiede-
fen Verwendungsweisen des Wir ein in die antiidealistische Stossrichtung des
Neuen Denkens, indem er die geschichts- und sprachphilosophischen Dimensio-
Nen des Wir bei Rosenzweig auslotet: Wihrend fiir Hegel Ich und Wir nur
Durchgangsstadonen des absoluten Geistes seien, betont Rosenzweig in gedank-
licher Niihe zu E. Bloch sowohl die Angewiesenheit auf das Mit-uns der Anderen
als auch die Unabschliessbarkeit der Aufgabe, die Geschichte zu gestalten, dies
auch gegeniiber Martin Bubers Vorrangstellung des Ich-Du Verhiltnisses (und
Ich-Eg Verhiltnisses) und erweitert es zum Dreisatz: ,,ER-Es, Ich-Du, Wir-Es*,
Dieser Dreisatz entspreche den drei Teilen seines Hauptwerks, des Stern der
Erlb'sung: ER hat die Welt (Es) geschaffen. Im Ich-Du Verhiltnis macht sich der
Mensch die Welt sprachlich verfiighar und Wir kénnen dann auch den Auftrag
Vernehmen, die Welt zu einem Reich (Es) zu gestalten. Mit dieser Erweiterung
hin zum Wir-Es thematisiert Rosenzwelg erstmals ausdriicklich das volle plurale
Wir, dem es als Wir alle um die uns allen aufgegebene Mitwirkung an der Errich-
tung eines sittlichen Reichs auf Erden geht, in der Nichstenliebe und Verantwor-
tung fiir alle Kreaturen (die Schépfung) unseren Umgang bestimmt. Die antiidea-
listische Stossrichtung zeigt sich nicht nur in der Art der geschichtsphilosophi-
schen Konstruktion sondern auch in den sprachphilosophischen Uberlegungen
2um Wir, Mit E. Rosenstock entdeckt Rosenzweig, dass unsere Weltbegegnung
sich immer schon im dialogischen Geschehen der Sprache ereignet. Dabei ist das
Wir der Sprache nicht nur einfach ein Biindel von Ichs oder ein Bund von Ich
und Du, sondern das Wir steckt — und damit wird das Wir unserer innersprachli-
chen Selbstfindung in einen religionsphilosophischen Horizont geriickt — ,im
_echten Urplural der betenden Gemeinde, jeder glaubenserfillten Gemeinschaft,
Jeder religivs lebendigen Urzelle, wird ein Stiick Welt, also dritte Person, mit
Stiicken von ich und Du verschmolzen® (Rosenstock). Wihrend im ersten und
2weiten Teil des Stern die Problemdimensionen des Wir eher implizit bleiben (als
franszendentales Subjekt der Erkenntnis, als Wir in seiner logischen Allgemein-
€t im ersten Teil, als mit aller Kreatur verkntpftes und als geschichtliches, mit
dem Anderen im Gesprich verbundenes Wir und unseres Menschseins), rickt im
dritten Tej] das Wir als cingegrenztes Wir ins Zentrum. Hier meint Rosenzweig
das bekennende Wir einer Glaubensgemeinschaft, das zugleich die nicht zu dieser

425



Gemeinschaft gehorenden Menschen als Thr-Andere ausgrenzt, zugespitzt in
seinem Bekenntnis zum Wir der jidischen Gemeinschaft gegentiber dem Ihr der
Christen. Dieser Ausschluss wird umgekehrt aber auch von den Christen gegen-
tiber den Juden vollzogen. Allerdings finden beide als Arbeiter am gleichen Werk
zu einem Wir vor Gott, das das Wir und Thr von Christen und Juden umfasst.
Umso problematischer ist dann allerdings der damit verbundene Ausschluss der
anderen Anderen, fiir Rosenzweig der Islam und die Muslime. Schmied-
Kowarzcik hingegen méchte — und damit geht er tiber Rosenzweig hinaus — den
letzten messianischen Zielhorizont nicht auf das Wir von Christen und Juden
beschrinken, sondern auf alle Religionen ausdehnen und sicht die regulative Idee
des gottlichen Auftrags an die Menschen in der Verwirklichung des sittlichen
Reichs der Nichstenliebe als Grundlage des héheren Wir.

Die Dringlichkeit dieser Frage nach dem Wir und die Anderen angesichts der
Probleme und Konflikte zwischen den Kulturen und Religionen hebt auch Heinz-
Jurgen Gortz hervor (S. 49-67), wobei diese Frage fir Rosenzweig nicht nur ein
Thema neben anderen seines Neuen Denkens ist, sondern die methodische Frage
nach dem ,Subjekt” dieses Neuen Denkens selbst. Anders als fiir Schmied-
Kowarczik gewinnt fiir Gortz im S7erm mit dem “Wit’ ein Subjekt Gestalt, ,,das den
Horizont der Menschheit, des “Wir alle” (Hervorh. C. L.) gerade deshalb nicht un-
terbieten kann, weil es im ‘Gottesgeschehen’ konstituiert und darin der “Weltge-
schichte’ ausgesetzt wird.” (S. 50) Wihrend man Schmied-Kowarczik so verstehen
kann, dass das Wir bei Rosenzweig der partikularen konkreten Glaubensgemein-
schaft hinter das plurale und universale Wir alle zuriickfillt, wird fur Gortz die judi-
sche Existenz bei Rosenzweig — und darin zeigt sich, dass seine biographische Ver-
ortung im Judentum nicht zu trennen ist von seiner philosophischen Erneuerung
des Denkens —, ein wesentliches Ereignis des Seins.” (8. 51) Gegen jegliche denken-
de Totalisierung (Philosophie des All) sei Rosenzweig — und darin folgt Gortz der
Interpretation von Emmanuel Lévinas, der im Verhiltnis von Ich und Wir an der
Irreduzierbarkeit des Ich und des Wir festhalte. Die Konsequenz ist, dass ihn sein
Denkweg vom Universalen und Menschlichen zum Judentum fihrt. Lévinas sieht
im Irreduziblen der Erfahrung eine entscheidende denkerische Ieistung Rosen-
zweigs, so dass er im Gegensatz zur philosophischen Tradition, in der das Andere
in der Innetlichkeit des Selben aufgeht, damit vertraut macht, ,,das Nicht-Syntheti-
sierbare, die Differenz zu denken® (S. 54). Wenn sich auch einige der anderen Bei-
trige (C. Welz zu Kierkegaard und Rosenzweig, die Beitrige von O. Mitscherlich,
A. Garrido-Maturano und M. Leconte zum Thema der (Nichsten-) Liebe sowie
von D. di Cesare, L. Bertolino, H. M. Dober und B. Casper zum Verstindnis des
Wir in Rosenzweigs Stern der Erlisung), von denen jeweils englischsprachige Zu-
sammenfassungen am Beginn des Sammelbandes zu finden sind, dieser Kontrover-
se zuordnen lassen, wire es sicher ebenso spannend wie lohnend gewesen, wenn die
fir die Frage nach der Bedeutung Rosenzweigs fiir ein Denken des Anderen bzw.
das Verhaltnis von Wir und die Anderen zentrale Kontroverse zwischen Schmied-
Kowarczik und Gortz/Lévinas noch weiter dokumentiert worden wire.

Kritisch ist anzumerken, dass eine doppelte Chance, die die Veroffentlichung
der Beitrige geboten hitte, nimlich zum einen die Liicke zwischen der Rosen-
zweig-Forschung in Frankreich und Deutschland zu schliessen und zum anderen

426



die deutsch- und franzésischsprachigen Diskurse zum Thema in ein prgduktivg
Gesprich zu bringen, nicht genutzt worden ist: Denn die deutsghsprac]mgen Bei-
trige sind von den franzésischsprachigen getrennt verdffentlicht worfien (M.
Bienenstock [ed.]: Herrtages de Frang Rosenzpweig. INous et les A.m‘rex_“, Paris 2011),
und dies im Abstand von nur vier Monaten. M. Bienenstocks Beitrag zu Sartre
und Rosenzweig bzw. zur Rosenzweig-Rezeption in Frankreich hitte man s.ich
sehr in der deutschsprachigen Veroffentlichung gewiinscht.‘Ausserde:{n vertﬂmsst
Man Beitriige einiger Autoren, die im Diskurs zum Ande%’en in Frankreich prasent
sind. Ein erster Blick in die Fussnoten des deutschsprachigen Sammelbandes zeigt
leider auch, dass die Beitrige sich weder auf die franzosische Rosenzweig-
FOrschung noch, von zwei Ausnahmen abgesehen, auf den franzésischen Diskurs
zum Anderen (autrni) beziehen. Dennoch ist die Lektiire des Sammelbands (bzw.
beider Sammelbinde) nicht nur Rosenzweig-Forschern zu empfehlen.

Freiburg i Be: Christoph Lienkamp

BRUNSCHWIG, ANNETTE: Heimat Biel. Geschichte der Juden in einer Schweizer Stadt vom
Spétmitielalter bis 1945 , Ziirich: Chronos 2011 (= Beitrige zur Geschichte und
Kultur der Juden in der Schweiz; Contributions a I'historie et a la culture des Juifs
¢n Suisse, Bd. 15), 236 S., ISBN 978-3-0340-1072-6.

Dem malerischen Stidtchen Biel-Bienne — direkt am Fusse des Jura im Kanton
Bern gelegen und heute mit deutsch und franzosisch grésster zweisprachiger Ort
der Schweiz — und seiner fiir die Schweiz besonderen judischen Geschichte wid-
Met die Schweizer Diplompsychologin und Historikerin Annette Brunschwig ihr
Neuestes Buch Heimat Biel, das sie mit der Feststellung einleitet: ,, Die Geschichte
der Bieler Juden beginnt 1305. In jenem Jahr gewihrte Biel der Jiidin Guta und
thren Kindern Aufenthalt in der Stadt.” (S. 19) Bis zu dieser Feststellung war es
indes noch ein recht langer Weg: Annette Brunschwig wurde neugierig, als die
Bicler Stadtarchivarin sie auf Material aufmerksam machte, das bislang unbearbei-
tete Akten zu Juden im Mittelalter enthielt — eine wahre Fundgrube fiir die auf die
Medizvistik spezialisierte Geschichtswissenschaftlerin. Dass dazuhin beinahe das
gesamte Archiv der Israelitischen Cultusgemeinde Biel in der Bieler Synagoge
erhalten geblieben ist, bezeichnet Brunschwig als »ausgesprochene[n] Glicksfall
(S. 13). Nach einer ersten Durchsicht und Einschitzung der Akten entschied sich
Brunschwig fiir eine Bearbeitung der Geschichte der Juden in Biel und wurde
beim Schweizerischen Israelitischen Gemeindebund SIG vorstellig, der ihr den
Auftrag dazu erteilte und das Werk nach seiner Vollendung in die SIG-
Schriftenreihe Beitrdge zur Geschichte und Kultur der Juden in der § chweiz aufnahm.

Die mittelalterliche Geschichte der Bieler Juden und Jiidinnen ist schweizweit
insofern von besonderer Bedeutung, als in jener kleinen Stadt im Schweizer See-
land nach heutigem Kenntnisstand keine Pogrome stattfanden und antijidische
Tendenmn praktisch ausblieben (anders etwa im benachbarten Bern oder Solo-
thUrn) und den Juden Schutz und Einkommen gewihrt wurde — mit einer von

funschwig besonders betonten Ausnahme: ,,Der einzige dunkle Fleck in der fast
durChwegs hellen Geschichte kann in der frithen Neuzeit ausgemacht werden, als

427



Biel sich der {ibrigen Eidgenossenschaft anpasste und den Juden den Aufenthalt
in der Stadt verbot.” (Einbandtext) Von deren Ausweisung — auf bischoflichen
Druck hin — im Jahre 1450 (nach fast 150-jihrigem jidisch-christlichen Neben-
oder gar Miteinander) bis ins frithe 19. Jahrhundert, als sich wieder elsissische
Jidinnen und Juden in Biel niederliessen, lebten keine Juden in Biel.

Mit der Zuwanderung dieser elsissischen Juden begann ein neues, florierendes
Kapitel Bieler jidischer Geschichte: Sie griindeten 1858 die Israelitische Cultusge-
meinde Biel und bestimmten das gesamte 19. Jahrhundert hindurch die Geschicke
der Gemeinde; erst mit dem Zuzug osteuropiischer Juden im 20. Jh. (der von den
Bieler Juden nicht nur begriisst wurde, z.B. S. 98) begann sich das Gleichgewicht zu
verschieben. Schon bald beteiligten sich die Bieler Juden sehr aktiv an Politik und
Wirtschaft, hier vor allem in der Uhrenindustrie, die fiir sie einen wichtigen Ef-
werbszweig darstellte. Auch die bis heute existierende, erfolgreiche Warenhauskette
Manor geht auf die Bieler jidischen Familien Maus und Nordmann zurtick.

Etwa ein Drittel ihres Buches widmet Brunschwig der Zeit des Zweiten Welt-
krieges, der — wie bekannt — auch in der Schweiz seinen Tribut forderte. In Biel,
anders als in manch anderen Orten der Schweiz in jenen Jahren, war man ange-
sichts des judischen Fliichtlingselends vor allem in Bezug auf das Auffanglager
(,,Concentrationslager” genannt) Biiren an der Aare allgemein recht betroffen:
Die Bevélkerung half beim Sammeln von Kleidern und Wische sowie Dingen
des tiglichen Bedarfs, um den Flichtlingen ein einigermassen passables Umfeld
zu ermoglichen. Der damalige Bieler Stadtprisident und sozialdemokratische
Nationalrat Guido Miiller (Amtszeit von 1921 bis 1947) zeichnete sich durch
Zivilcourage und Menschlichkeit aus, indem er etwa 1938 gegen die Einfithrung
des ,Judenstempels’ opponierte und 1942 eine grossangelegte Geldsammelaktion
fir die Flichtlingshilfe organisierte; er schrieb eindringlich: ,,Unser Volk ist ge-
sonnen, das Asylrecht hoch zu halten. Es weiss, dass die Hilfe fiir die gehetzten
Fliichtlinge Schweizer- und Christenpflicht ist. [...] Neue Gelder sind notg. [---]
Wir Bieler wollen der Sammlung Erfolg verschaffen.” (S. 108f.)

Was Annette Brunschwigs kenntnisreiche sowie sehr iibersichtlich gestaltete
Studie (jedem der funf Kapitel folgt ein kurzes zusammenfassendes Fazit; Anmet-
kungsapparat, Bibliografie und Register sowie das Lektorat sind vorbildlich) dariiber
hinaus dusserst lesenswert macht, ist die Vielzahl der angefiihrten biografischen
Skizzen und Zeugnisse insbesondere aus der Zeit der 1930er und 1940er Jahre.
Brunschwig lagen fiir ihre Forschungen mehrere tausend Briefe vor, von denen ein¢
gewisse Zahl als bemerkenswerte und nachdenklich stimmende Beispiele aus-
schnitthaft in die Monografie Eingang gefunden hat: ,,Si helfen oich fil laite mit fil
herz* (S 131), schreibt etwa im September 1945 eine Fliichtlingsfrau an Else Laueft,
die sich als Rebbezen — als Frau des damaligen Rabbiners Chaim Lauer — tiber das
Mass des Ublichen fiir die Fliichtlinge einsetzte; allein der Briefwechsel von Else
Lauer wire einer eigenen Edition wiirdig, wiirde eine solche doch etwa auch die wich-
tige Rolle der tatkriftigen und umsichtigen Bieler jiidischen Frauen niher beleuchten.

Kaum ein Schlusswort kénnte den Kern der Sache besser treffen als jenes von
Annette Brunschwig selbst: ,[...] Biel [war] fiir seine judische Bevolkerung eine
angenehme und wohnliche Stadt, in der sie sich wohl fihlte.“ (S. 170)

Zurich / Freiburg i. Br. Yvonne Dombardt

428



VEIDLINGER, JEFFREY: Jewish Public Culture in the Late Russian Empire, Blooming-
ton & Indianapolis: Indiana University Press 2009, 408 S., ISBN: 978-0-253-
22058-5,

Die Aufklirung bzw. Haskala brachte mit ihren Bestrebungen nach europiischer
Bﬂduﬂg und Kultur, nach Kritik und Selbstkritik nicht nur ein neues Verstindnis
von (biirgerlichem) Individuum und Geschichtlichkeit hervor, sondern generierte
und férderte ebenso neue (Teil)Offentlichkeiten und 6ffentliche Kultur. Theore-
tisch und methodisch wegweisend analysiert hat diese Prozesse im Blick auf die
deutsche Gesellschaft Jiirgen Habermas in Strukturwandel der Offentlichkeit.

Jeffrey Veidlinger, Professor an der Indiana University Bloomington, greift
diese Uberlegungen in seiner vorliegenden Studie auf und macht sie zum Aus-
gangspunkt einer Befragung der jiidischen Kultur im Russlandischen Reich um
die Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert. Dabei unternimmt er eine wahre fonr de
Joree durch kulturhistorische Phinomene, Organisationen und Strategien, die
bisher kaum oder aber unter anderen Gesichtspunkten thematisiert wurden. So
€twa betrachtet oder fokussiert gar die Haskala-Forschung Institutionen wie die
Literarischen Gesellschaften oder die OPE, nimmt sie jedoch nicht als Konsti-
tuenten und Vermittlungsinstanzen von 6ffentlicher Kultur wahr,

An den Beginn seiner Betrachtungen stellt Veidlinger den fundamentalen
Wandel im Bezugssystem osteuropdischer Juden, der sich im Begriff des ,,this-
Worldnik® (oylem ha-zenik) verdichtet findet und der die Hinwendung zu der
gegenwiirtigen, jetzigen Welt beschreibt (S. 1-23). Die Entfaltung ciner dezidiert
Offentlichen Kultur — der Begtiff selbst zielt auf die Uberwindung der Dichoto-
mie von Populirkultur und Hochkultur — beleuchtet er anhand eines reichen und
heterogenen Quellenmaterials. Zitiert werden Werke der Memoirenliteratur, Ge-
denkbiicher (vizkor bikher), Zeitungsartikel, Berichte und Bulletins von Organisa-
Honen. In thematischen Blécken arrangiert, untersucht Veidlinger Facetten des
ge‘lesenen und gesprochenen, des vermittelten und des inszenierten Wortes. Zu
S¢inem Untersuchungsgegenstand gehoren somit Institutionen wie Bibliotheken
(S. 24-66) und Theater (S. 165-195), Akteure wie Literarische Gesellschaften (8.
114‘140) oder die Jiidische Historische und Ethnographische Gesellschaft (S.
229*260), Einzelpersonlichkeiten wie Simon Dubnow, aber auch soziologische
Dispositionen wie Leseverhalten (S. 67-113) und performative Handlungen wie
C')_ffent]jche Lesungen (S. 141-164) oder Debatten um Geschichts- und Zugeho-
tgkeitsverstindnis (S. 261-282).

Wenngleich dabei Bereiche wie Pressewesen, das im Wesentlichen eher als
Bﬁleg denn als Untersuchungsgegenstand auftritt, Vereinswesen, z.B. Sport- und
WOhltéitigkeitsvereme, politische Parteien wie der Bund, oder religiose 6ffentliche
Plattformen keine Bertcksichtigung finden, so ist dies wohl eher der Fille an

aterial und der nattirlichen Begrenztheit einer Monographie geschuldet.

Indem Veidlinger einen kulturgeschichtlichen Zugriff wihlt und lebensweltli-
che Dimensionen einbindet, gelingt es ithm nicht nur, ein differenzierteres Bild
Yon in der Forschung (noch immer) dominanten politischen Ereignissen und
I)’502685(311 zu zeichnen, sondern auch die vielfiltigen Interaktionen zwischen
K‘ﬂﬁlr, Politik und Geschichtsschreibung zu pointieren, wie sie beispielsweise in

€0 Anstrengungen Dubnows und An-Skis, Dokumente und Zeugnisse jiidischen

429



Lebens zu sammeln und aufzuzeichnen, aufscheinen oder auch in der in Evrejska-
ja Starina gefihrten Diskussion, welche (nicht aschkenasischen) Gruppen zuf
russlindischen Judenheit zu zihlen seien: gehorten die Karaimen und die Bergju-
den gleichermallen dazu? Nicht zuletzt nimmt seine anregende und wortgewandte
Studie einen Prozess in den Blick, der bisher kaum in Verbindung mit dem Russ-
lindischen Reich und dem osteuropiischem Judentum gebracht wurde, nimlich
den Prozess der Verburgerlichung der Juden. Veidlingers Untersuchung bietet
damit innovative Forschungsperspektiven auf, und zwar fur die Juidischen Studien
und die Osteuropiische Geschichte ebenso wie fiir die Biirgertumsforschung und
Studien zur Transkulturalitit. Fir die Kulturgeschichte der osteuropiischen Juden
ist sein Buch richtungweisend.

Leipzig Olaf Tenpitz,

BRECHER, DANIEL CIL: Der David. Der Westen und sein Tranm von Israel, Koln: Pa-
pyRossa Verlag 2011, 251 S., ISBN 978-3-89438-468-5.

Der in den Niederlanden lebende ehemalige Direktor des Leo-Baeck-Institutes in
Jerusalem vertritt die These, in Europa und Nordamerika grassierten seit dem 19.
Jahrhundert teils romantisch verklirte, teils realpolitisch motivierte ,,Wunschbil-
der® uber ,Isracl” und den Zionismus. Wihrend Daniel Cil Brecher 2005 in sei-
ner autobiografischen Abrechnung ,,Fremd in Zion® zu ergriinden suchte, warum
er seiner israelischen Heimat den Ricken gekehrt hat, geht er in der vorliegenden
Essay-Sammlung der Frage nach, warum sich — spiegelbildlich zu israelischen
Griindungsmythen — auch im Westen ein von Projektionen und Traumbildern
geprigtes Verhiltnis zum zionistischen Projekt in Paldstina entwickelt habe.

Ein romantisierendes Narrativ stiel erstmals im Nachgang zur Balfour-
Erklirung von 1917 auf groBere Resonanz, wenngleich die Motivlage nicht unter-
schiedlicher hitte sein kénnen. Denn es waren keineswegs nur westliche Regierun-
gen oder prozionistische Stromungen, die emphatisch ihre Sympathien mit ,,den
Juden® und mit dem zionistischen Projekt beteuerten; auch die Gegner des Zionis-
mus trugen zur Mythologisierung der Debatte bei, indem sie den kolonialen Cha-
rakter und die vermeintliche Illegitimitit der Griindung Israels wie Monstranzen vor
sich her trugen.

Unter dem Schock des nationalsozialistischen Vernichtungsantisemitismus
entwickelten sich nach 1945 uberall in der westlichen Welt staatsoffiziell und
medial verstarkte sinnstiftende Formen der Israel-Freundschaft, die sich gleich-
sam liturgisch-sakraler Elemente bedienten — symptomatisch dafiir war die eigen-
timliche Mischung religioser Traditionsbestinde und einer philosemitisch aufge-
ladenen sikularen Zivilreligiositit. Brecher fihrt aus, die westlichen Gesellschaf-
ten, insbesondere die westdeutsche Bundesrepublik, hitten durch ihre idealisie-
rende Israel-Rhetorik die Hypothek der Holocaust-Vergangenheit aufzuarbeiten
oder gar abzutragen versucht; im Gegenzug habe sich Israel als Staat der Juden
ideell neu erfinden und materiell konsolidieren vermocht. Diese doppelte Unter-
stiitzung Israels durch den Westen auch im postkolonialen Zeitalter sei fir den
jungen Staat Israel von strategischer Bedeutung gewesen: ,,Nicht die koloniale

430



Besitzergreifung Palistinas durch GroBbritannien und die Zionistische Bewegung
bilden hier den Kontext, sondern der europaische Geschichtsraum, in dem Juden
das Joch einer kolonialen Unterdriickung selbst abzuwerfen suchen.” (S. 13)

Im zentralen Teil des Buches skizziert Brecher die prozionistische Leitkultur
in den USA, die auf dem biblisch grundierten Narrativ von der Ubereinstimmung
amerikanischer Zivilisations- und New Frontier-Ideale mit den Aspirationen
Zionistischer Pioniere beruht. Doch erst in den spaten 1960er Jahren erreichte die
Freundschaft mit Israel jenen einzigartigen Grad an strategischer Kooperation,
der das enge amerikanisch-israelische Verhiltnis in Politik, Wirtschaft, Kultur und
(Rﬁstungs-)Forschung bis heute prigt. Was fiir Israel von existenzieller Bedeu-
tung ist, kostet dem amerikanischen Staat viel Geld, stellt Brecher fest — und sieht
in dieser engen Allianz einen Teil der Imageprobleme begriindet, mit denen die
USA in arabischen und anderen nichtwestlichen Regionen nach wie vor zu tun
haben. Schon bald nach dem Zuweiten Weltkrieg sollte das Narrativ der ,,besonde-
fen Bezichungen® mit dem aufstrebenden ,,Pionierstaat® Israel auch in Deutsch-
land Fug fassen — dort allerdings hdufig in Form eines verdrucksten Philosemi-
tsmus‘, Die Freundschaft mit Israel wurde zum identifikatorischen Entreebillet
der Bonner Bundesrepublik zur westlichen Wertegemeinschaft.

Neben allzu Bekanntem fordert Brecher interessante Einzelbeobachtungen zu-
tage — etwa, wenn er das taktische Biindnis protestantischer Messianisten und jadi-
scher Zionisten in den USA im frithen 20. Jahrhundert aufzeigt. Dieses Modell
scheint noch lange nicht ausgedient zu haben — es hat offenbar auch Pate gestanden
fir das Prankfurter Treffen von 3.000 sikularen, judischen und christlich-
cvangelikalen Aktivisten des deutschen Pro-Israel-Spektrums im Herbst 2011,

Brecher hat seine Essays aus der Perspektive eines postzionistischen Israelkri-
tikers verfasst, der nicht einsehen mag, dass die westliche Verbundenheit mit
Israe] — jenseits von idealisierenden Projektionen — auch historisch und religiGs-
kulture]) begrindeten Gemeinsamkeiten und Interessen geschuldet sein kann.
Dan Diners fast trivial erscheinende Beobachtung, Zionismus und Staat Israel
Seien | nicht in Europa — aber von Europa® (1995), markiert eine zentrale herme-
Neutische Herausforderung, um die Israel-Bilder des Westens und zice zersa ju-
diSCh—zionjstisch@ Wahrnehmungen angemessen zu dechiffrieren:

Die politisch-kulturellen Konvergenzen und auch Irritationen zwischen ,,dem

esten® und ,,dem Zionismus“ speisen sich einerseits — aller historischen Juden-
feindschaft im christlichen Europa zum Trotz — aus dem gemeinsamen judio-
Christlichen Erbe und aus der politisch-kulturellen Orientierung an neuzeitlichen
Grundwerten wie Demokratie, Toleranz und Liberalismus. Andererseits sind
Westliche (nichtjudische) und jiidische Geschichtserfahrungen und -perzeptionen
CXtrem gegenliufig — sie haben ihre Wurzeln in jahrhundertelanger christlicher
u_nd Spater auch sdkularer Judenfeindschaft, kulminierend im Vernichtungsan-
Usemitismus der NS-Zeit. Viele Europier und vor allem Deutsche haben aus der
Schoah dic Lehre gezogen: ,,Nie wieder Titer sein — nie wieder jiidisches und
anderes Leben bedrohen!” Viele Juden ziehen aus ein- und demselben Zivilisati-
onsbruch den umgekehrten Schluss: ,,Nie wieder Opfer sein — im Notfall licber
Zuerst zu den Waffen greifen!” Diese unterschiedlichen Haltungen wirken nach

431



und lassen erahnen, warum sich Westler und Istaelis in einem schleichenden
Prozess der Entfremdung befinden — auch abseits tagespolitischer Aufregungen.

Anstatt sich mit dieser fast schon geschichtsphilosophisch anmutenden Di-
chotomie auseinanderzusetzen, folgt Brecher einer empirisch wenig reflektierten
Hermeneutik des Verdachts, wonach die israelische Politik jede (1) Kritik an Israel
als Antisemitismus zeithe und zu keiner Zeit existenziell bedroht gewesen sel.
Dennoch lassen sich der Essay-Sammlung zahlreiche interessante Impulse zu den
Determinanten komplexer Identititskonstruktionen entnehmen, die sich im Vet-
hiltnis des Westens zu Israel herausgebildet haben.

Berlin Martin Kloke

FINDEISEN, RAOUL DAVID / GAD C. IsSAY / AMIRA KATZ-GOEHR / YURI PINES
& LIHI YARIV-LAOR (eds.): .A¢ Home in Many Worlds — Reading, Writing and Translat-
ing from Chinese and Jewish Cultures. Essays in Hononr of Irene Eber, Wiesbaden: Hat-
rassowitz 2009 (= Veroffentlichungen des Ostasien-Instituts der Ruhr-Universitat
Bochum, Bd. 56), 332 S., ISBN 3-447-06135-3.

In dieser Festschrift fiir Irene Eber, herausgegeben anlisslich ihres 80. Geburts-
tags, wird die Forschungsleistung der Jubilarin in 24 englischsprachigen Beitragen
von Wissenschaftlern aus der ganzen Welt gewtrdigt. Die jidische Sinologin
Irene Eber ist Mitbegrinderin des Fachs Chinese Studies in Israel und war Pro-
fessorin an der Hebrew University in Jerusalem. Die vorliegende Festschrift spie-
gelt nicht nur das breite Spektrum ihrer wissenschaftlichen Interessen wiedef,
sondern weist vor allem auf die Forschungsbereiche hin, die ohne sie weit weni-
ger Beachtung gefunden und sich nicht im gleichen Mass etabliert hitten — bei-
spielsweise die Lebensumstinde osteuropiischer jidischer Emigranten in China
von 1920 bis 1959 und die Rezeption jiddischsprachiger Literatur und Kultur in
China, besonders in Shanghai.

Irene Eber wurde 1930 in Halle geboren. Die wichtigsten Stationen ihrer pef-
sonlichen Biographie umfassen drei Kontinente: Europa (Deutschland und Po-
len), Amerika (USA) und Asien (Israel). Ihre Doktorwirde erwarb sie 1966 an der
Claremont Graduate University in Kalifornien. Sie ist Lois Frieberg Professorin
(em.) fur Ostasiatische Studien an der Hebrew University in Jerusalem und Seniof
Fellow des Harry S. Truman Research Institute. Ihre Forschungsschwerpunkte
sind die Geschichte und Literatur Chinas sowie die chinesisch-jiidische Geschich-
te, Kultur und Literatur.

Im Jahre 1972 bereits, das einen Wendepunkt im Diskurs tber Juden in China
darstellt, macht Jankew Glatschtejn auf Irene Ebers Arbeiten aufmerksam (LOMIR
SEY DERMONEN und CHINESISHE SCHRAYBERS HOBN REVOLTIRT MIT — YIDISH,
in: DERS.: IN DER VELT MIT YIDISH. ESEYEN, New York 1972, S. 392-400, dort S.
392): ,,Im Journal Judaism, das der American Jewish Congress in New York her-
ausgibt, hat eine Erforscherin der chinesischen Literatur, Irene Eber, eine interes-
sante, man kann sagen. eine sensationelle Abhandlung tber den Einfluss der
jiddischen Sprache und Literatur auf chinesische Schriftsteller und Intellektuelle
in den zwanziger Jahren unseres Jahrhunderts verdffentlicht. Damals waren chi-

432



nesische [Sprach-]Kritiker tber die Geschichte des Jiddischen gut informiert; sie
Ubersetzten die Werke von Dovid Pinski, Scholem Alejchem, Peretz, Asch,
Kobrin und Wendrof ins Chinesische.” Ebers Abhandlung: Yiddish literature and
the literary revolution in modern China (in: Judaism. A Quarterly Journal 16 [1967],
S. 42-59), auf die Glatschtejn anspielt, bildet den Grundstein der Erforschung des
Themas ,Jiddisch in China“, das zu einem der Forschungsschwerpunkte Ebers
wurde, zu dem sie neben grundlegenden Aufsitzen und Monographien auch
Editions- und Ubersetzungsarbeiten veroffentlichte (zum Beispiel: Auf einer ein-
samen Insel. Jiddische Dichter in Schanghai, in: A. Birkenhauer [ed.]: [idischer
Almanach 2001, Frankfurt am Main 2000, S. 160-169; Bridges across Cultures:
China in Yiddish Poetry, in: Chr. Neder [ed.]: China and Her Biggraphical Dimensions.
Commemorative Essays for Helmut Martin, Wiesbaden 2001, S. 277-284; Translation
Literature in Modern China: The Yiddish Author and his Tale, in: Asian and Afri-
can Studies 8 (Jerusalem 1972), S. 291-314; Voices from Shanghai, Chicago, IL 2008).
Mit ithrer Autobiographie The Choice: Poland, 1939-1945, New York 2004 (dt.
Ubers.: Ieh bin allein nnd bang. Ein jiidisches Mddchen in Polen 1939-1945, Miinchen
2007) lieferte sie ein ergreifendes Dokument, mit dem sie ein Bruchstiick judi-
schen Lebens vor dem Vergessen zu bewahren versucht und die Frage nach dem
k_Ollektiven Gedichtnis gestellt hat. Thre Autobiographie gilt als eines der wich-
tgsten Werke der jungeren Holocaust-Literatur.

Der Titel der hier vorzustellenden, in Inhalt. und Ausstattung anspruchsvollen
Festschrift weckt globalgeschichtliche Assoziationen und verweist nicht nur auf die
vielfiltige Tebenserfahrung der Jubilarin, sondern schligt zugleich eine Briicke zur
Welt der chinesischen und der jidischen Kultur. Die Beitrige kreisen um Irene
Ebers Hauptforschungsgebiete, der chinesischen und der jidischen Studien, und
sind thematisch sortiert. Mit einer biographischen Skizze fithrt R. D. Findeisen in
den Band ein (S.IX-XII). Im ersten Kapitel (The Scholar und Her Wortk, S.1-31)
ﬁﬂden sich Beitridge zu Ebers wissenschaftlichem Werk, zu Korrespondenzen mit
thr und zu ihrem Uberleben im Holocaust sowie eine poetische Danksagung an sie
aus der Feder des chinesischen Dichters Lin Qian. Im Mittelpunkt der Beitrige
Stechen dabei die chinesischen Studien. Im zweiten Kapitel (Philosophy in China and
Intellectual History, S. 33-176) untersucht ein Grossteil der Autoren die schwierigen
und komplexen Prozesse der Rekonstruktion des , kulturellen Erbes“ und verfolgt
traditionelle klassische chinesische Ansitze, andere beschiftigen sich mit den De-
batten um die Modernisierung im heutigen China. Hervorzuheben ist hier der Bei-
trag R. Maleks ‘Marginal Religion’ - Remarks on Judaism in the Context of the
History of Chinese Religions (S. 81-101), in dem der Bezug zu Ebers judischen
Studien hergestellt wird, wie aus der anschliessenden Auflistung ihrer Schriften
ersichtlich ist. Nach einem kurzen Exkurs im dritten Kapitel (Chinese Literature, S.
177-202) ist dem vierten Kapitel (Translating the Bible to China, S. 203-255) viel
Raum gewidmet. Zu diesem Thema hat Eber bahnbrechende Forschungsansitze
geliefert und zahlreiche Beitrige zu Ubersetzungen des Alten Testaments geleistet.
Das abschliessende Kapitel (Jewish Life and Letters in the World, S. 257-311) ist
Ebers Wirken als Wissenschaftlerin im Bereich der jidischen Studien gewidmet mit
folgenden Beitrigen: Learning, Family, Men, Women — Confucian and Jewish Per-
Spectives (Galia Patt-Shamir) (S. 259-271), The German Jewish Immigrant Press in

433



Shanghai (Itamar Livni) (S. 273-283), A Voice from Salonika (Renée Lewine Me-
lammed) (S. 285-294), und Israel Epstein in China: A Case-Study of Father/Son
Conflict in Jewish Ideological Formation (Jonathan Goldstein) (S. 295-311). In
ausgesprochener Vielfalt zeigen die Autoren anhand von Beispielen auf, wie man
die konfuzianischen und jidischen Wertvorstellungen analysiert und China in sys-
tematischer und historischer jiidischer Perspektive wahrnimmt. Hier verdeutlichen
die Autoren auch die Bedeutung der chinesisch-jiidischen Beziehungen und die
umfangreichen Erfahrungen mit der sprachlichen und kulturellen Verstindigung,
die sich tiber Zeit und Raum hinaus erstreckt. Die Festschrift endet mit einer Auflis-
tung der zahlreichen Publikationen von Irene Eber und einem Index der in dem
Band vorkommenden chinesischen und hebriischen Namen und Begriffe.

Die in der Festschrift behandelten Themen umfassen sowohl die Lebenser-
fahrung der Jubilarin, die in der jidischen wie der deutschen Kultur ,,zu Hause"
ist, und spannen zugleich einen weiten Bogen um die vielen Welten ihrer wissen-
schaftlichen Titigkeit. Zu ihren wichtigen Forschungsleistungen gehoren Ebers
umfangtreiche Recherchen in Archiven auf der ganzen Welt. Nicht weniger beein-
druckend ist ihre vorziigliche Kenntnis verschiedener Sprachen wie Polnisch,
Deutsch, Jiddisch, Hebriisch, Englisch und Chinesisch. In der Summe reflektie-
ren die Beitrige der Festschrift auf gelungene Weise Ebers Forschungsschwer-
punkte, in deren Zentrum unverkennbar die Erforschung der chinesisch-jidi-
schen und der chinesisch-israelischen Beziehungen sowie ihre Arbeit als Histori-
kerin und Sinologin stehen.

Kaohsiung / Taiwan Shoou-Huey Chang

GOETZE ANDREAS: Religion fallt nicht vom Himmel. Die ersten Jahrbunderte des Islans,
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2011, 491 S., ISBN-13: 978-3-
53424-180-4.

Wie der Titel sagt, untersucht der Autor die Anfinge des Islams im Lichte des
damaligen sprachlichen, kulturellen und religiosen Umfelds. Der Grossraum
Syrien war zu dieser Zeit in jeder Beziehung ein Durchgangsland und deshalb
ausgesprochen multikulturell; religiose Ideen zirkulierten ebenso wie Wirtschafts-
giter. Dass das historische Umfeld den frithen Islam entscheidend mitgeprigt
hat, dirfte kein ernstzunehmender Wissenschaftler bestreiten, die Resultate, zu
denen Goetze kommit, allerdings schon eher. Im Gefolge von Autoren wie Giin-
ter Liling, Christoph Luxenberg, Volker Popp, Karl-Heinz Ohlig, Hans Jansen
und anderen kommt Goetze zum Schluss, der Koran sei kein eigenstindiges
Werk, sondern die unbedarfte Ubersetzung eines syrisch-christlichen Lektionars,
der Koran somit ein urspriinglich christlicher Text (S. 264: ,,Andere ‘dunkle’
Koranstellen bekommen nach Luxenberg ebenfalls einen Sinn, wenn man sie
aramiisch statt arabisch liest und den arabisch-christlichen Hintergrund beach-
tet.; S. 389: ,,Der Koran bietet eine verdichtete ... Sprache, die ihren Ursprung in
Lektionarien judischer wie christlicher Gottesdienste haben durfte®). Seine Me-
thode nennt Goetze historisch-kritisch in Analogie zur heutzutage allgemein
akzeptierten historisch-kritischen Bibelforschung, und er nimmt fiir sich Unbe-

434



fa1’1ger1heit und Objektivitit in Anspruch — dies im Gegensatz zum ,,Mainstream®
der Islamwissenschaft 5. 22).

Neben sprachlichen Aspekten ist es vor allem das argumentum e silentio, das der
Autor ing Feld fiihrt, um die Entstehung des Islams als eigenstindiger Religion
€ISt in die Mitte des 8. Jhs. anzusetzen. Miinzfunde aus islamischer Zeit mit
christlichen Symbolen und vor allem das voéllige Schweigen nichtislamischer
QUGHen zu den von muslimischen Autoren berichteten Vorginge der ersten zwei
islamischen Jahrhunderte bewegen Autoren wie Ohlig und in ihrem Gefolge
Goetze zur Behauptung, es habe sich dabei um rein innerchristliche Vorginge
gehandelt, die Umaiyadenkalifen (die bis 750 regierten) seien in Tat und Wahrheit
christliche und nicht muslimische Herrscher in der Tradition der ostsyrischen
Kirche gewesen (S. 133). Demzufolge sei der Felsendom in Jerusalem ein ur-
Spriinglich christliches Bauwerk (S. 176ff.).

Erst mit den Abbasidenkalifen (d. h. ab 750) kénne man vom Islam als eigen-
Sténdiger Religion sprechen, dies im Zusammenhang eines Wechsels von eschato-
lC)gischem zu apokalyptischem Denken. Logischerweise kann deshalb Muhammad
~ urspringlich kein Eigenname, sondern ein Pridikat in der Bedeutung ,.der
Gepriesene“ (S. 173-176) — auch keine historische Figur gewesen sein, sondern
cine nachtrigliche Projektion in die Vergangenheit. Der Autor, anscheinend ein
Profunder Kenner des ostsyrischen Christentums, deutet die bisher als christlich-
slamisch verstandenen theologischen Dispute als rein innerchristliche Auseinan-
dersetzungen. Seine detaillierten Ausfiihrungen tber das Ostliche Christentum
(8. 59-99) sind denn auch lesenswert.

Bedenklich ist allerdings, dass das sehr umfangreiche und auf den ersten Blick
gelehrt anmutende Werk des evangelischen Pfarrers Andreas Goetze eine aus-
Schliessliche Kompilation von Sekundirliteratur ist, wirkliche Quellen werden
keine verwendet. Zudem ist diese Sekunditliteratur dusserst einseitig ausgewahlt,
tiberwiegen doch die schon genannten Autoren wie Liling, Luxenberg, Ohlig,
Jansen etc. Das Buch enthilt deshalb auch keine eigenen Forschungsresultate
GOEtzes, sondern ist eine Zusammenfassung und Aufbereitung friherer ,For-
schungsergebnisse®, was diese auch nicht plausibler macht. Islamwissenschaftler
und Arabisten haben sie iibrigens schon vor Goetzes Publikation widerlegt und
als unhaltbar zuriickgewiesen. Dass Goetze aber (notabene ohne eigene Arabisch-
k_eflntnisse.’) soweit geht, renommierte Arabisten und Islamwissenschaftler tber
die Eigenarten der arabischen Sprache und Schrift belehren zu wollen, stOsst
Mmehr als sauer auf und kann nur als Arroganz bezeichnet werden.

Kaum nachvollziehbar ist, wie Goetze das, was er als historisch-kritische For-
schung bezeichnet, fiir den interreligiésen Dialog fruchtbar und férderlich halten
kann (S. 27, 391). Ist es doch undenkbar, dass die muslimische Seite diese ,,For-
Schuﬂgsergebnisse“ freudig begriissen wird. Ebenfalls schwer verstindlich ist,
dass ein Buch wie dieses in einem so angesehenen Verlag wie der Wissenschaftli-
chen Buchgesellschaft Darmstadt publiziert werden konnte.

WﬁrefﬂOS, Schweiz Marianne Chenon

435



	Rezensionen

