
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 67 (2011)

Artikel: Vom Sinneswandel eines Dialogikers : Anmerkungen zu Mohamed
Talbis Alterswerk

Autor: Hoffmann, Friedhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


* * Im Gespräch • • • Im Gespräch « • « Im Gespräch ' • • Im Gespräch ••• Im Gespräch • '

Vom Sinneswandel eines Dialogikers
Anmerkungen zu Mohamed Talbis Alterswerk

Von Friedhelm Hoffmann*

»La lecture de la Torah, telle qu'elle est", heisst es bei Mohamed Talbi,1 „nous
est indispensable pour comprendre pourquoi nos frères Juifs nous tuent avec
tant d'atrocité, au phosphore blanc. Ils obéissent à leur Yhwh (6823 occurrences

dans la Bible), leur Elohim exclusif, dont ils font un portrait horrible
dans la Bible. Quant au dialogue sucré, auquel je m'étais donné corps et âme,
ri s'est révélé mépris et tricherie. Tout ce qu'écrit le Christianisme, depuis le
Père de l'Eglise Jean Damascène jusqu'à Benoît XVI, est frappé du sceau du
faépris et de la confrontation. [...] Le dialogue de Nostra Aetate ne fut qu'une
tactique dans une stratégie invariante" (S. 5).

Vorab das Beruhigendste am dritten Band von Mohamed Talbis Trilogie
Rénovation de la pensée musulmane: Dem Autor ist es weder in Tunesien noch
sonst irgendwo in der arabischen Welt gelungen, einen Verlag für sein Machwerk

zu finden. Konnte der erste Band noch bei Talbis tunesischem Hausverlag

Cérès éditions erscheinen, nachdem die Zeitschrift Al-Hayät al-jaumiya den
zugrunde liegenden Artikel bereits abgelehnt hatte,2 und der zweite bei Carta-

* Friedhelm Hoffmann M.A., Belthlestrasse 13, D-72070 Tübingen. E-Mail: fried-
helm.hoffmann@uni-tuebingen.de.

1 Mohamed TALBI: Gatpa (27-12-2008 - 18-1-2009). Barbarie biblique ou de l'exter¬

mination sacrée et humanisme coranique. Textes comparés à l'appui, [Tunis]: Selbstverlag

[2009] Rénovation de la pensée musulmane, [Bd. 3]: Notre mission
coranique est d'humaniser le monde), 248 S., kl. 8°, ISBN 978-9973-05-139-4.

2 So der tunesische Journalist Lutfî Haidürl in einem Interview vom 16.02.2008
mit Mohamed Talbi, s. LUTFÏ HAIDÛRÏ & MUHAMMAD At-TÄLIBI [Mohamed
TALBI], Uhätibu man hum dähil al-masgid au 'alä 'atabat al-masgid.. Fa-hum um-
mati.. Hiwär ma'a Muhammad at-Tälibi. Häwarahu TütfiHaidüri [Ich wende mich an
diejenigen, die sich in oder an der Schwelle spur Moschee befinden Sie sind meine

Gemeinschaft Interview mit Mohamed Talbi, geführt von TütfiHaidüri\ (05.04.2008),
in: Al-Multaqä al-jikri li'l-ibdä' [Intellektuelles Forum für Innovation], unter:
http:/ /www.almultaka.net/ShowMaqal.php?module=05c8dl afb474bl e3048f
6e94f4c22dd9&cat= 12&id=460&m=44f84831 d639623f531 e2af9fa9a067c
(abgerufen am 03.01.2012); Übernahme aus der tunesischen Zeitschrift Kali-
mat Tunis [Das Wort von Tunis] Bd. 62, 05.04.2008.

399



ginoiseries, einem Neuling auf dem tunesischen Büchermarkt, musste er den
dritten Band im Selbstverlag herausbringen;3 dies gilt es zu beachten, auch

wenn die Verlage jeden Verdacht auf einen Boykott ihrerseits abstritten.4
Vielmehr findet die Rezeption dieses Machwerks am etablierten Verlagswesen
vorbei im Internet statt, wo die vorbehaltlos positive Besprechung durch den
französischen Islamkonvertiten, Algerienhistoriker und Palästina-Aktivisten
Youssef Girard vielfach reproduziert, verlinkt und zitiert wird.5

Dass Talbi mit seiner überzogenen Polemik auch anderweitig abgewiesen
wurde, berichtet er übrigens selber (S. 6). Die Direktorin des Arabischen
Höheren Ubersetzungsinstituts in Algier, einem Ableger der Arabischen Liga,
lehnte einen wohl ähnlich polemischen Beitrag zu einem Band über den
interreligiösen und interkulturellen Dialog ab. Auch im Frühjahr 2011, als Talbi
mit einer voluminösen Histoire du Chrisfi nachlegte und die Ursprünge des

Christentums mit ätzender Kritik überzog, musste er auf den Notbehelf des

Selbstverlags ausweichen.7 Dabei ist Talbi zumindest im akademischen Leben

3 HAMZA BELLOUMI, Les maisons d'éditions tunisiennes boycottent-elles Mohamed Talbi

(0.11.2009), in: DERS.: Je le dis commeje le pense, in: Islamiqua. Islam et son image, unter:

http://islamiqua.canalblog.com/archives/2009/ll/01/15640910.html; IBN
KAFKA [Pseudonym], Le Caire, 4 juin, 2009. Le chat est repenti, il ne chassera plus les

« souris » (31.12.2009), in: Ibn Kajka's obiter dicta — divagations d'unjuriste marocain en

liberté surveillée, unter: http://ibnkafkasobiterdicta.wordpress.com/2009/12/31/
le-caire-4-juin-2009-le-chat-est-repenti-il-ne-chassera-plus-les-souris/ (beide
abgerufen am 02.01.2012).

4 HAMZA BELLOUMI, Cérès Editions à Islamiqua : « on ne peut en aucun cas parler de

boycott de Mohamed Talbi » (22.12.2009), in: Islamiqua. Islam et son image, unter:
http://islamiqua.canalblog.com/archives/2009/12/22/16238499.html;
DERS.: Mika Ben Miled : « Cérès n'estpas le principal éditeur du Pr Talbi et... il n'y a
aucun boycott de ses livres » (05.12.2009), in: Islamiqua. Islatn et son image, unter:
http://islamiqua.canalblog.com/archives/2009/12/05/16036033.html (beide
abgerufen am 16.12.2011).

5 YOUSSEF Girard, Monde Arabe - 14 décembre 2010: Ga%a, barbarie biblique ou de

l'extermination sacrée et humanisme coranique, de Mohamed Talbi (14.12.2010), in: the

International Solidarity Movement, unter: http://www.ism-france.org/analyses/
Gaza-barbarie-biblique-ou-de-l-extermination-sacree-et-humanisme-
coranique-de-Mohamed-Talbi-article-14720 (abgerufen am 29.12.2011).

6 MOHAMED Talbi, INBJ : Iesus Na^arenus Rex Iudeorum. Histoire du Christ. En¬

quête sur unefraude textes à l'appui, Tunis: Selbstverlag 2011.
7 Hierzu die Rezension von JEAN FONTAINE MAfr, Recension : TALBI Mohamed,

Histoire du Christ, Tunis, s. éd., 2011 (555p.) (20.06.2011), in: GRIC : Groupe de

Recherches Islamo-Chrétien Fariq al-baht al-islämi al-masihi, unter: http://www.
gric.asso.fr/recensions/article/recension-talbi-mohamed-histoire (abgerufen
am 16.12.2011).

400



seiner tunesischen Heimat keine marginale Figur. Der 1921 geborene Islam-
wissenschaftler und Historiker des mittelalterlichen Maghreb war mit einer
Arbeit zur Geschichte des aglabidischen Emirats an der Pariser Sorbonne
promoviert worden. Er zählt zu den Gründervätern der Universität Tunis,
deren Literaturwissenschaftlicher Fakultät er als erster Dekan vorstand. Neben

historischen Studien profilierte er sich vor allem durch Schriften zu
religiösem Dialog und Toleranz sowie zu einem liberalen, modernen Islamverständnis,

das sich an der Intentionalität des Korantextes orientiert und nicht
an den zeitbedingten Regeln vergangener Epochen.8 Für dieses Engagement
verlieh ihm in Deutschland 1985 die Evangelisch-theologische Fakultät der
Universität Tübingen den angesehenen Dr. Leopold Lucas-Preis.9 Nach der
tunesischen Jasminrevolution avancierte er am 14. Juni 2011 zum Vorsitzenden

des Akademischen Rates der tunesischen Akademie der Wissenschaften,
der Literatur und der Künste Beït al-Hikma [„Haus der Weisheit"].10

Während Talbi seine Traditionskritik auch im Alterswerk Rénovation de la
pensée musulmane fortsetzt, rückt er von seinem früheren Engagement im
interreligiösen Dialog mit Christen und Juden hingegen ab.

Schon im erwähnten ersten Band Ti-yatma'inna qalbï. Al-Gufi al-auwal: Qa-
diyat al-imän wa-tahaddiyät al-insilähislämiya wa-masihiyat qadäsat al-Bäbä Bimvän
16. Min aina atainä? Mädä nahnu? IIa aina nadhabu? [Damit mein Her% Ruhe finde.
Teil 1 : Die Sache des Glaubens und die Herausforderungen der Desislamisierung und des

Christentums seiner Heiligkeit Papst Benedikt XVI. Woher kommen wir? Was sind wir?
Wohin gehen wir?\n richtete er eine scharfe Kritik gegen das Christentum einer-

8 Zur so genannten „intentionalen Lektüre" (al-qiraa al-maqäsidiya) des Koran¬
textes, s. MUHAMMAD At-TÀLIBÏ, Tyäl Allah. Afkär gadida ft 'aläqat al-muslim
bi-nafsihi wa i-äharin [Gottes Familienangehörige. Neue Überlegungen %um Verhältnis
des Muslims yu sich selber und yu den Anderen], herausgegeben von MUNSIF
WannÂS, SUKRÏ MABHÜT und HASAN BlN-'UTMÄN. Tunis: Dar Siräs li'n-nasr
[Cérès éditions] 1992 Silsilat as-sawägil [Reihe 'Brisantes']), S. 142-145.

9 Léopold Sédar Senghor & Mohamed Talbi, Dialog mit Afrika und dem
Islam: 2 Vorträge, herausgegeben von HANS PETER ROGER, Tübingen 1987.

10A. CHENNOUFI, Mohamed Talbi, nommé à la tête du Conseil de Beit Al-Hikma. Ma
religion est la liberté car le Coran la consacre de manière explirite' (15.07.2011), in:
Tunivisions.net. Te magafine people des tunisiens, unter: http://www.tunivisions.
net/mohamed-talbi-nomme-a-la-tete-du-conseil-de-beit-al-hikma,12543.html
(abgerufen am 19.12.2011).

U Tunis: Cérès éditions & Casablanca: Le Fennec 2007. Dieser erste Band wird
besprochen von HAMZA BellOUMI, Talbi le croyant, Talbi l'intolérant. Tecture
dans le testament de Mohammed Talbi. Riposte d'un homme profondément croyant
(11.05.2009), in: Islamiqua. Islam et son image, unter: http://islamiqua. canalblog.
com/archives/2009/05/11/13672403.html; DERS.: Ta définition du musulman et du
dé-islamisé selon Mohammed Talbi (18.05.2009), in: Islamiqua. Islam et son image, unter:

401



seits und so genannte „Desislamisierte", also säkulare, nicht praktizierende
Muslime, andererseits, wobei er exemplarisch gerade seinen eigenen Schüler

Abdelmajid Charfi aufs Korn nahm.12

Zugute halten kann man Talbi bei diesen Vorwürfen, dass er zumindest den

schariarechtlichen Terminus der ridda, also der Apostasie mit deren einstigen

strafrechtlichen Implikationen, vermied. Stattdessen wich er auf eine

Neuschöpfung aus: insilähislämiya13 (Desislamisierung). Wenn auch dieser Neologismus
sprachlich nicht sehr gelungen ist — handelt es sich doch um ein fürs Standardarabische

ungewöhnliches Kompositum (insiläh + isläm + iya / Entfremdung +

Islam + isierunff —, so stellt die terminologische Innovation an sich eine

konsequente Folge aus Talbis bereits seit längerem vertretener Überzeugung dar, dass

die Scharia überholt ist.14 In gleicher Absicht hat er schon in den 1990er Jahren
den etablierten Begriff für Atheismus, ilhäd („Religionsgegnerschaft"), durch

einen selbstgeprägten, möglichst wertneutralen Neologismus zu ersetzen
versucht, der so genannten nufiättya („Negationismus"), den er aus dem Plural nufiät

(„Negierer"/„Leugner [Gottes]") und der Nisba-Endung -ïya (zur Bildung von
Abstrakta) zusammensetzte.15

Die Kritik an Christen und Desislamisierten ergänzte er im zweiten Band

seiner Trilogie, E'lslam n'est pas voile, il est cultefi um einen Frontalangriff auf

die religiöse Observanz von Salafisten, die der islamischen Scharia einen un-

http://islamiqua.canalblog.com/archives/2009/05/18/ 13763353.html; DERS.:

Abdelamfid [sie!] Charfi, Niefische du monde musulman (30.05.2009), in: Islamiqua.
Islam et son image, unter: http://islamiqua.canalblog.com/archives/2009/05/30/
13906405.html (alle abgerufen am 16.12.2011). Inzwischen erschien auch eine

französische Übersetzung: MOHAMED TALBI: Afin que mon cœur se rassure. Pt. 1:

Ea question de la foi. Les défis du désislamisme et le Christianisme de Sa Sainteté le

Pape Bénoit [sic!] XJ 7. D'où sommes-nous venus?Que sommes-nous? Où allons-nous?,

übersetzt von MOHAMED SAJLAH BARBOUCHE, [Tunis]: Nirvana 2010.

12 Zu seinen Vorwürfen gegen Charfi nahm er in einem Interview Stellung, s.

HAIDÛRÏ & AT-TAliBÎ, Uhätibu man hum dähil al-masgid (Anm. 2).
13 Hierzu der Blogeintrag von MUHAMMAD AHMAD, Mufiakkir tünisiyuhägim "al-

insilähislämiyin " [Ein tunesischer Intellektueller attackiert die „Desislamisierten ']

(28.04.2008), unter: http://www.turess.com/alfajmews/4484 (abgemfen am

16.12.2011); Übernahme aus: AI-Fagr Niyün^ \Alfajr News] (28.02.2011),
ursprünglich unter: http://www.alfajrnews.net/News-file-article-sid-4484.html.

14 So z. B. in einer Reaktion auf die politischen und juristischen Konzeptionen
des iranischen Revolutionsführers Rüholläh HomeinI (1902-1989), s. AT-TÂLIBÏ,

'lyälAlläh (Anm. 8), S. 117.

15 At-TÂLIBÎ, 'lyälAlläh (Anm. 8), S. 23 und 172.

16 [Carthage]: Éditions Cartaginoiseries 2009 Rénovation de la pensée
musulmane, [Bd. 2]: Suite à U-yatma'inna qalbî).

402



"Wandelbaren rechtsverbindlichen Charakter auch über den engeren Bereich
des religiösen Kultes hinaus zuerkennen.

Irn hier besprochenen dritten Band Ga-^a (27-12-2008 — 18-1-2009). Barbarie

biblique [...] wiederholt er zwar seinen Angriff auf die Scharia mit ihren von
den Altvorderen, den salaf, erstellten Regeln und brandmarkt sie als Salajolätrie
(S. 190-195). Vor allem jedoch vollzieht er den endgültigen Bruch mit seinem
früheren irenischen Engagement im Religionsdialog, wofür er sich einst Hans
Küngs Motto „Kein Frieden unter den Nationen ohne Frieden unter den
Religionen"17 zu eigen gemacht und sich mit Nachdruck für die Achtung des

religiös und weltanschaulich Anderen ausgesprochen hatte.18 Diese Zuspitzung

zeichnete sich wohl schon in den beiden ersten Bänden in der beissen-
den Kritik an Christentum und Judentum und ihrem gemeinsamen biblischen
Erbe ab, wenn auch noch gezähmt durch das eine oder andere Bekenntnis
zum religiösen Dialog und zum gegenseitigen Respekt.

Seinen Sinneswandel begründet er mit einigen einschneidenden Ereignissen

der jüngeren Vergangenheit, die aus seiner Sicht zweifelsfrei belegen, dass
der jüdisch-christliche Westen den Islam aus Prinzip verachtet. Zuvorderst
steht der Gazakrieg um die Jahreswende 2008/09. Dabei vergleicht er die
Brandmarkung der Hamas als Terrororganisation durch die Europäische Union

mit derselben Kriminalisierung der algerischen Befreiungsbewegung FLN
durch die seinerzeitige französische Regierung (S. 8f). Es folgen der
amerikanisch-britische Angriff auf den Irak (S. 12), die Regensburger Rede von Papst
Benedikt XVI. (S. 14) sowie Zweifel an der Ernsthaftigkeit von Präsident
Obamas wohlwollender Kairoer Rede (S. 15-23). Die jüngsten blutigen Ereignisse

in Gaza werden im Stile eines Muhammad Rasid Rida (1865-1935) mit
solchen aus der Frühzeit des Islam verknüpft,19 u. a. mit dem Verrat des
jüdischen Stammes der Banü Quraiza an der jungen islamischen Gemeinde im
Medina des Jahres 627 (S. 24-29, 107, 133).20 Als generelles Erklärungsmuster

17 At-TÄLIBI, 'Ijäl Allah (Anm. 8), S. 152f. Der Tübinger Theologe formulierte
diesen „Basissatz" als Teil der Programmatik seines „Projektes Weltethos" in:
Hans KONG, Projekt Weltethos, München / Zürich 1990, S. 171.

18 Siehe u. a. At-TÄLIBI, 'IyälAlläh (Anm. 8), S. 27, 146ff und 167ff.
19 MUHAMMAD RASÏD Ridä, Taurat FHast in — asbäbuhd wa-natä'iguhä: (Haqä'iqß

bayän häl al-yahüd wa'l-inkli£ wa '/- 'arab wa'r-ra'y fi mustaqba/ al- 'arab wa's-sarq)
[Palästinas Revolution — ihre Ursachen und Ergebnisse: (Fakten zur Beschreibung der

Lage von Juden, Engländern und Arabern und die Einschätzung der Zukunft der Araber
und des Orientsft in: Al-Manär [Der Leuchtturm/Das Minarett] Bd. 30, 1348 AH
1929/30, S. 385-393, 450-468, bes. S. 468. Auf diesen Traditionsstrang von
Muhammad Rasid Ridä her hat den Autor Dr. Matthias Küntzel hingewiesen.

20 Der Zusammenstoss zwischen der jungen islamischen Gemeinde und den Banü
Quraiza ist von schariarechtlicher Bedeutung, insofern er zu einer dauerhaften

403



für das israelische und westliche Verhalten gegenüber Palästinensern und

Muslimen im Allgemeinen gilt Talbi der gewalttätige Charakter YHWHs (S.

30-41). Die Ausrottung der sieben Völker Kanaans dient ihm als Blaupause für

die Vernichtung der Palästinenser und den Krieg gegen den Irak (S. 42-88). Md

der Bibel als zeitiosem Leitfaden für jüdischen Eroberungsdrang greift er einen

Argumentationsstrang auf, wie er 1968 zu Zeiten Gamal Abdel Nassers (öamäl

'Abdannäsir, 1918-1970) auf der einflussreichen Vierten Konferenz der
Islamischen Forschungsakademie u. a. vom Vize-Direktor des 7h«/üTnstituts der

Azhar-Universität, Kamäl Ahmad 'Aun (st. 1998), vertreten wurde.21

Im selben Stile, wie Teile der religiösen Siedlerbewegung in Israel ein un-
verhandelbares Recht auf biblisch definierte Grenzen postulieren,22 liest auch

Talbi den biblischen Text ohne historische Distanz und Reflektion, wobei
sein Textverständnis das der extremsten religiösen Siedler spiegelbildlich

wiedergibt und fälschlicherweise für den gesamten religiösen Zionismus und

darüber hinaus für die absolute Mehrheit der Israelis oder gar aller Juden
weltweit als repräsentativ ausgegeben wird. Nur, dass er sich dabei nicht mit
dem Volk, dem YHWH das Land zuspricht, sondern mit den Opfern der

göttlichen Verheissung, den sieben Völkern Kanaans, identifiziert. Bei dieser

Identifikation kann sich Talbi weder auf die etablierte islamische Theologie
noch auf den von ihm ansonsten bevorzugten Korantext berufen. Denn der

Prophet Mohammed sah sich als letzter in einer historischen Reihe von Mahnern

des Monotheismus, die die Propheten des Judentums mit einschloss.23

Schlechterstellung von Nichtmuslimen im islamischen Gemeinwesen führte; s.

ABDULLAH! AHMED An-NA'IM, Mahmud Muhammad Taha and the crisis in Islamic

Eaw reform: Implications for interreligious relations, in: journal of Ecumenical Studies 25,

1988, S. 1-21, hier S. 5.

21 KAMÄL AHMAD Own, The Jews are the enemies of human life as is evidentfrom their

holy book, in: The Fourth Conference of the Academy of Islamic Research. Rajab 1388 =:

September, 1968, hg. von Al Azhar, Academy of Islamic Research, Cairo 1970,

S. 361-392, bes. S. 361, 375f. Eine deutsche Kurzfassung eines Teils der
Kongressakten: D. F. GREEN (ed.), Arabische Theologen über die Juden und Israel. Auszüge

aus den Akten der vierten Konferenz der Akademie für islamische Forschung, aus

dem Englischen von SibyllLeu, Genf 1976.

22 GLENDA AbrAMSON, Jewish religious nationalist writings on the Falestine question: the

case of Gush Emunim, in: RONALD L. NETTLER & SUHA TAJI-FAROUKI (eds.),

Muslim-Jewish encounters, intellectual traditions and modern politics, Amsterdam 1998

Studies in Muslim-Jewish relations, Bd. 4), S. 109-129.
23 LUDWIG Hagemann, Propheten — Zeugen des Glaubens. Koranische und biblische

Deutungen, Würzburg / Altenberge 21993 Religionswissenschaftliche
Studien; Bd. 26), bes. S. 24-29, 65-73, 174-178; Johann-Dietrich Thyen, Bibel

und Koran. Eine Synopse gemeinsamer Überlieferungen, Weimar / Köln /Wien 31993

Kölner Veröffentlichungen zur Religionsgeschichte, Bd. 19), bes. S. 168fr;

404



Wenn Talbi sich stattdessen mit den polytheistischen Gegnern als Opfer der
Israeliten identifiziert, bezieht er die Position einer prinzipiellen Verdammung
des Judentums, die weder der islamischen Überlieferung24 noch dem historischen

Verhältnis zwischen Juden und Muslimen innerhalb der islamischen
Welt entspricht;25 zu den Zeiten seines Engagements im religiösen Dialog war

ROBERTO ToTTOLI, Biblicalprophets in the Our'än and Muslim literature, aus dem
Italienischen übertragen von MICHAEL ROBERTSON, Richmond 2002 Cur-
zon studies in the Qur'än), bes. S. 71-79.

24 ToTTOLI, Biblical prophets (Anm. 23), S. 81-175. Im klassischen Genre der
Prophetengeschichten, Oisas al-anbiyä', bereitete nicht Gottes Befehl zur
Vernichtung der Einwohner Kanaans moraltheologische Bedenken, sondern die

Weigerung der Israeliten, diesen auszuführen; s. u. a. die Qisas al-anbiyä' von
Abu ISHÄQ Ahmad At-TA'LABÏ, in: Islamische Erzählungen von Propheten und
Gottesmännern. Qisas al-anbiyä

' oder Arä 'is al-magälis von Abu Ishäq Ahmad b.

Muhammad b. Ibrahim at-Ta'labi, übersetzt und kommentiert von HERIBERT
Busse, Wiebaden 2006 Diskurse der Arabistik, Bd. 9), S. 308f.

25 Zum Facettenreichtum und den Höhen und Tiefen dieser Geschichte, s. u. a.
ANDRÉ N. CHOURAQUI, Between East and West — a history of the Jews ofNorth
Africa, Philadelphia, PA, 1968; JOACHIM WILHELM (HAYYIM Ze'EV) HlRSCH-
BERG, A history of the Jews in North Africa, aus dem Hebräischen von DEMS., 2
Bde. Leiden 21974/81 ; Norman A. Stillman, The Jews ofArab lands. A history
and source book, Philadelphia 5739 1979; DERS., The Jews of the Arab lands in
modern times, Philadelphia / New York 5751 1991; Les relations entre Juifs et
Musulmans en Afrique du Nord : XIX-XX siècles. Actes du colloque international de

l'Institut d'Histoire des Pays d'Outre-Mer. Abbaye de Sénanque — octobre 1978, Paris
1980; BERNARD Lewis, Die Juden in der islamischen Welt. Vomfrühen Mittelalter bis

ms 20. Jahrhundert, aus dem Englischen von LISELOTTE JULIUS, München
1987; MOHAMMED Kenbib, Juifs et musulmans au Maroc 1859-1948, Rabat:
Faculté des Lettres et des Sciences Humaines 1994 Mansürät kulllyat al-ädäb
wa'l-'ulüm al-insänlya: silsilat rasä'il wa-utrühät [Veröffentlichungen der
Literatur- und Geisteswissenschaftlichen Fakultät: Reihe 'Abhandlungen und
Dissertationen'], Bd. 21); STEVEN M. WASSERSTROM, Between Muslim and Jew. The

problem ofsymbiosis under early Islam, Princeton, NJ, 1995; LUCIEN GUBBAY, Sunlight

and shadow. The Jewish experience of Islam, New York 2000 Cultural studies);

Arrik DELOUYA, Les Juifs du Maroc. Bibliographie générale. Résumés, annotations,

recensions, Paris 2001 Héritage du Judaïsme Marocain, Bd. 1); SIMON
LÉVY, Essais d'histoire et de civilisation judéo-marocaines, Rabat: Centre Tarik Ibn
Zyad pour les études et la recherche 2001; MARIBEL Fierro (ed l), Judlosy
musulmanes en Al-Andalusy el Magreb. Contactos intelectuales. Seminario celebrado eu la
Casa de Velasquez (20-21 defebrero de 1997), Madrid 2002 Judios en tierras de
Islam, Bd. 1; Collection de la Casa de Velâzquez, Bd. 74); MERCEDES GARCIA-

ArenAL, Entre el Islamy Occidente. Los judios magrebies en la Edad Moderna.
Seminario celebrado en la Casa de Velâzquez (16-17 de noviembre de 1998), Madrid

405



er sich der Vielschichtigkeit der gemeinsamen Geschichte von Juden und

Muslimen noch bewusst gewesen.26
Stattdessen ist die Identifikation mit den Einwohnern Kanaans als Opfer

der israelitischen Landnahme extremen Positionen des arabischen Nationalismus

geschuldet,27 die in rassistischer Ubersteigerung alle semitischen Völker —

oft unter Ausschluss der Juden (und unter Vernachlässigung der Äthiopier) —

für die Urgeschichte der Araber reklamieren.28 So wollte einer der Begründer
der fUV-Partei, ZakI al-Arsüzl (1900-1968),29 in den anderen semitischen
Völkern, wie Juden und Syrern, Zerfallsprodukte des ursprünglichen Arabertums
erkennen.30 Für den libanesischen Historiker und Juristen Edmond Rabbath

(1901-1991) galt 1937, „Semite und Araber sind deshalb synonyme Bezeichnungen.

Sie drücken dieselbe biologische Realität aus, f...]".31 Ebenfalls Ende
der 1930er Jahre sah der irakische Generaldirektor für Erziehung Säml Saukat

2003 Judlos en tierras de Islam, Bd. 2; Collection de la Casa de Velazquez,
Bd. 83); Reeva Spector Simon, Michael Menachem Laskier & Sara
ReGUER (eds.), The Jews of the Middle East and North Africa in modern times, New
York 2003, bes. der historische Überblick in Kapitel 1 von JANE S. GERBER,

History of the Jews in the Middle East and North Africa from the rise of Islam until
1700, S. 3-18; MOSHE Gil,Jews in Islamic countries in the Middle Ages, transi, from
the Hebrew by DAVID STRASSLER, Leiden / Boston 2004 Études sur le
Judaïsme médiéval, Bd. 28); PAUL B. FENTON & DAVID G. LlTTMAN, L'exil au

Maghreb: la condition juive sous l'Islam 1148-1912, Paris 2010 Religions dans

l'histoire); MARIA ANGELES GALLEGO (ed.), Bibliography ofJews in the Islamic world,

Leiden / Boston 2010 Index Islamicus. Supplements, Bd. 1); 'AbdALHAIY
BlNNÎS, Al-Yahüd al-magäriba fi 'l-manzüma al-qânûnîya, 1913-2007 [Die marokkanischen

Juden in der Rechtsordnung, 1913-2007], Rabat: Dar al-Imän 1431 AH 2010.

26 AT-TÄLIBI, 'IyälAllah (Anm. 8), S. 174-179.
27 Zum ideengeschichtlichen Hintergrund der modernen arabischen Nationa¬

lidee s. BASSAM Tibi, Nationalismus in der Dritten Welt am arabischen Beispiel,

Frankfurt am Main 1971 dritte Welt), S. 103-143; MOHAMMAD AFFASH

Adwan, Constraints on trans-national ideology: The case of the Arab Ba'th Socialist

Part)i, Boulder, Diss., University of Colorado 1978, S. 75-131. bes. S. 77ff.
28 Vgl. SYLVIA G. Haim (ed.), Arab nationalism. An anthology, Berkeley / Los

Angeles 1962, S. 35-38.
29 ADWAN, Constraints on trans-national ideology (Anm. 27), S. 75.

30 'ISÄM NOraddÏN, Hayät Zakï Nagib al-Arsüfi wa-ärä'uhü fi 's-siyäsa wa'l-luga

[Zaki Nagib al-Arsüfis Leben und Ansichten %u Politik und Sprache], Beirut: Dar as-

sadäqa al-'arabïya 1996, S. 124ff.
31 EDMOND Rabbath, Unité syrienne et devenir arabe, Paris 1937; hier zitiert auf

Grundlage der ausschnittsweisen Übersetzung von SYLVIA G. HAIM: ED-
MOND RABBATH, The common origin of the Arabs, in: HAIM (ed.), Arab nationalism

(Anm. 28), S. 103-119, hier S. 106.

406



(1893-1987) in der Hammurabi-Stele „das Grundgesetz von einem unserer
Vorfahren", während ihn „die Geschichte der semitischen Reiche, gegründet im
Fruchtbaren Halbmond - das chaldäische, das assyrische, das afrikanische, das

Pharaonische oder das karthagische" mit Stolz erfüllten.32 Die Gleichsetzung
von Kanaanitern und Arabern findet sich immer wieder. Auch auf der erwähnten

Vierten Konferenz der Islamischen Forschungsakademie der Azhar-
Universität 1968 in Kairo wurde sie von einem palästinensischen Akademiemitglied,

dem Schriftsteller und Arabisten Ishäq Müsä al-Husainl33 (1904-1990),
vertreten.34 Noch 1982 äusserte sich der langjährige Generaldelegierte Palästinas
m der Bundesrepublik Deutschland Abdallah Frangi in diesem Sinne. Für ihn
standen die (arabischen) Palästinenser in ununterbrochener Kontinuität „der
Kanaaniter, der Amoriter, der Jebusiter und Philister".35 Sie „blieben über die
Jahrtausende in diesem Land",36 während die Hebräer „Eroberungsmacht"37
Waren, „eine Besatzungsmacht unter vielen"38 — eine Position, die Frangi in
neuester Zeit allerdings nur noch nuanciert und abgeschwächt vertritt.39 Durch
diese Gleichsetzung von Semiten mit Arabern gelingt es, eine Jahrtausende
Währende Erbfeindschaft zwischen den „arabischen" Völkern des Alten Orients

und den Juden zu konstruieren, wie sie noch in der vormodernen islamischen

Glaubenslehre so nicht vorstellbar war,40 jedoch im Zuge der
Auseinandersetzung um das Heilige Land seit den 1930er Jahren, spätestens jedoch seit
der Regierungszeit Gamal Abdel Nassers, als moderne nationalistische
Überformung nachträglich in die arabisch-islamische Geschichtsschreibung wie auch
111 die islamische Theologie hineingelesen wird.41 Solche ideologischen Versatz-

32 Zitiert nach Haim (ed),Arab nationalism (Anm. 28), S. 36.
33 Siehe seine Biographie in der arabischen Wikipedia, Ishäq Müsä al-Husaint, in:

IVikibidiyä, al-mausu a al-hurra \Wikipedia, die freie Enzyklopädie] (Stand
14.12.2011), unter: http://ar.wikipedia.org/wiki/LSV^ll_<-ru'>a (abgerufen

am 03.01.2012).
34 ISHAC Mussah Al HUSSAINI, The high standing ofJerusalem in Islam, in: The Fourth

Conference ofthe Academy ofIslamic Research (Anm. 21), S. 271-277, hier S. 271.
35 ABDALLAH Frangi, PLO und Palästina. Vergangenheit und Gegenwart, Frankfurt

am Main 1982, S. 30.
36 Frangi, PLO undPalästina (Anm. 35), S. 30.
37 Frangi, PLO und Palästina (Anm. 35), S. 19.
38 Frangi, PLO und Palästina (Anm. 35), S. 30.
39 ABDALLAH Frangi, Der Gesandte. Mein Leben für Palästina. Hinter den Kulissen

der Nahost-Politik, München 2011, S. 55-58.
40 Tottoli, Biblicalprophets (Anm. 23), S. 97-109.
dl So der einheitliche Tenor auf der Vierten Konferenz der Islamischen For¬

schungsakademie der Azhar-Universität in Kairo vom September 1968, s. The
Fourth Conference ofthe Academy ofIslamic Research (Anm. 21).

407



stücke des arabischen Nationalismus integriert Talbi in sein vorgeblich rein
koranisches Islamverständnis. Wie anders liesse sich sonst die Identifikation mit
den vorislamischen polytheistischen Einwohnern Kanaans und Karthagos
erklären, die mit den muslimischen Arabern nicht den Glauben an den einen

Gott, sondern vielmehr dieselbe Sprachfamilie teilten?42

Wie heikel diese Verschmelzung eines mythologischen Nationalismus mit
der islamischen Religion ist, wird überdeutlich in dem Konzentrat aus Talbis

Thesen, das sein Rezensent und Bewunderer Youssef Girard, erstellt hat, dass

nämlich nach Talbi der Westen den Islam deshalb besonders hasse, weil „[• • •]

die Religion des Propheten die einzige moralische Kraft ist, die den Völkern
des südlichen Mittelmeerufers erlaubt habe, sich siegreich dem Okzident seit

ungefähr 2500 Jahren zu widersetzen."43 Spätestens bei Girards zugespitzter
dichotomer Weltsicht, der sich ganz offen zu einer einseitigen Politisierung
der Geschichtswissenschaft bekennt,44 stellt sich die Frage, ob hier nicht der

Islam zu einer Religion der 'nationalen Revolution' umfunktioniert wird, mit
anderen Worten, ob hier nicht im Gewände einer emanzipatorischen
Befreiungsideologie ein arabisch-völkisches Weltbild entworfen wird, das frappierend

dem seinerzeit behaupteten Schicksalskampf der arischen Germanen

gegen Rom und seine aus dem Judentum stammende spätantike Religion
ähnelt?45

Zurück zu Talbi: Für ihn sind nicht nur die Juden, sondern auch die Christen

in ihrer Gewalttätigkeit die „treuen Söhne YHWHs": denn wie der Vater,

so der Sohn Jesus (S. 49). Ausdruck dieser Gewalttätigkeit des jüdisch-christlichen

Gottes sind die Kreuzzüge, die Inquisition, die Hexenverbrennungen
und der Kolonialismus und — im jüdischen Fall — die angestrebte Vernichtung
der Palästinenser: „Israel möchte die Aggression und Ausrottung en bloc

(S. 42). Seine eigene religiöse Essentialisierung des Westens untermauert er

42 Vgl. HAIM (ed),Arab nationalism (Anm. 28), S. 37.

43 „De plus, l'hostilité occidentale envers l'islam est renforcée par le fait que la

religion du Prophète est la seule force morale qui a permis aux peuples de la

rive sud de la Méditerranée, de s'opposer victorieusement à l'Occident depuis
environ 2500 ans." GIRARD, Monde Arabe -14 décembre 2010: Gaga (Anm. 5).

44 YOUSSEF Girard, Youssef Girard à Assala : ilfaudra créer de nouvelles alliances entre

groupes sociaux et politiques (29.05.2011), in: Marka% al-asäla li'd-diräsät — Centre

d'études Assala, unter: http://www.assala-dz.net/ar/index.php?option=com_
content&view=article&id=958:youssef-girard-a-assalail-faudra-certainement-
tracer-de-nouvelles-perspectives&catid=l 1:2010-08-l 5-10-18-09&Itemid=7/
(abgerufen am 30.12.2011).

45 Vgl. JOHANN VON Leers, Die Begegnung Deutschlands mit der arabischen Welt int

Mittelalter; in: Der Nahe Osten. Organ des Deutschen Orient-Vereins e.V. Bd. 5.1/10»

1944, S. 24-31, hier S. 27.

408



dabei mit Argumenten aus einer ebenso essentialistischen, triumphalistischen
Militärgeschichte des Westens aus der Feder des amerikanischen Althistorikers

Victor Davis Hanson: Carnage and culture: "Landmark battles in the rise of the

Western powerdas er Samuel Huntingtons (1927-2008) Thesen vom clash of
civilisation^1 zur Seite stellt (S. 30, 89-96).

Unversöhnlich stehen sich zwei Zivilisationen gegenüber, deren Essenz
sich jeweils aus einem heiligen Text speist: hier koranischer Humanismus,
dort biblische Barbarei, die den genozidalen Charakter von Judentum und
Christentum prägt: „[...] Josua, der grösste Kriegsverbrecher der ganzen
Menschheitsgeschichte mit dem General seiner Armeen, dem
jüdischchristlichen Gott in Person [...]" (S. 66); hier die „Gemeinschaft der Mitte"
(iimmat al-wasat) (S. 12), dort der jüdisch-christlich-orientalistische Extremismus

und seine desislamisierten Parteigänger im eigenen Lager; dazu zählt er
selbst einen so angesehenen Intellektuellen wie den vor einem Jahr verstorbenen

Mohammed Arkoun, ein „Kabylo-Franzose" in Talbis Worten (S. 162),
dem er Anbiederung an den Westen vorwirft. Im Stile eines Mahdi Elmand-
Ra48 oder eines Samuel Huntington — die Thesen des Letzteren lehnt er
eigentlich explizit ab (S. 30) — überträgt Talbi das Lagerdenken des Kalten
Krieges auf religiös definierte Zivilisationen. Dabei belässt er es nicht bei der
religiösen Überhöhung der zivilisatorischen Grenzen — hier Islam, dort Juden-
Tim und Christentum —, sondern setzt den Beginn der Erbfeindschaft
zwischen Orient und Okzident mit der Seeschlacht von Salamis und den Feldzügen

Alexanders des Grossen49 an. Auf einer Übersichtstafel in der Mitte des
Bandes wird der säkulare Konflikt im Mittelmeerraum in sieben „Runden"
aufgeteilt (S. 105-113). Noch in der ersten Runde verwandelt Rom mit der
Zerstörung Karthagos das Mittelmeer in einen „europäischen See" und mit
Konstantins Bekehrung das Christentum in eine Staatsreligion. Ihren Ab-
schluss findet die erste Runde mit der Aggression der heidnischen und
jüdischen Gegner gegen die ersten Muslime. Die siebte und bisher letzte Runde
lrn Ringen zwischen Europa und Islam wird durch den Ersten Golfkrieg
eingeleitet.

46 New York etc. 2001.
47 SAMUEL P. Huntington, The clash ofcivilisations and the remaking ofworld order,

New York 1996; deutsche Übersetzung: Der Kampf der Kulturen: The Clash of
Civilisations. Die "Neugestaltung der Weltpolitik im 21. Jahrhundert, aus dem
Amerikanischen von HOLGER Fliessbach, München / Wien / Frankfurt am Main
1996 (zahlreiche Neuauflagen).

48 Mahdi Elmandjra, Première guerre civilisationnelle, Casablanca: Toubkal 1992
Collection Repère).

49 Das Motiv von Alexander dem Grossen als europäischem Eroberer der arabi¬
schen Welt findet sich auch bei FRANGI: PLO und Palästina (Anm. 35), S. 220.

409



Während Huntington den Westen als politisch-zivilisatorische Einheit von

aussen bedroht sieht, dreht Talbi einfach die Perspektive um, ähnlich wie vor
ihm schon der marokkanische Futurologe Elmandjra, von dem sich Huntington
wiederum hatte inspirieren lassen.50 Der Westen bedroht die anderen existentiell,

insbesondere den islamischen Orient. Während sich jedoch Elmandjra und

Huntington zumindest Mühe gaben, ihre jeweiligen Schreckensszenarien mehr

oder weniger seriös zu untermauern, lässt Talbi im Eifer des ideologischen
Gefechts die Zügel schiessen und presst die Historie rüde in die Zwangsjacke
eines dualistischen Weltbildes. 2500 Jahre Feindschaft zwischen Europa und

Islam bzw. Orient, das erinnert allzu sehr an ein anderes unrühmliches Machwerk:

The Euro-Mediterranean Partnership, pros and cons: an Arab vienP1 aus der Feder

des syrischen Diplomaten Hani H. Habeeb, von dem man als Leiter der
syrischen Delegation und der Arabischen Gruppe innerhalb der Euro-
Mediterranen Partnerschaft solch ein generelles Misstrauen gegenüber dem

Westen genauso wenig erwarten würde. Habeeb schiebt die Erbfeindschaft auf

der Zeitachse um weitere 700 Jahre bis zum Einfall der Seevölker im
Mittelmeerraum hinauf.52 Die jahrtausendealte Erbfeindschaft zweier diametral

entgegengesetzter Zivilisationen, wie sie hier entworfen wird, stellt genau jenen

von Talbi einst kritisierten ideologisch „vorgefassten Rahmen" dar, in welchem

„wir der Geschichte nach dem Wunsche unserer Vorstellungen Gewalt antun
— so noch 1992 seine damaligen geschichtstheoretischen Ausführungen.53

Der Islam hingegen ist nach Talbi der verkörperte Humanismus schlechthin.

Dieser Humanismus fliesst aus dem Koran. Die Prophetenüberlieferung
des hadit hält Talbi dabei nur für gültig, insoweit sie jenen bestätigt. Wenn er

sich bei dieser Verengung der Prophetentradition jedoch auf den früheren
Rektor der ägyptischen Azhar-Moschee Mahmüd Saltüt (1893-1963) beruft —

ein Seitenhieb gegen dessen tunesischstämmigen Vorgänger und Kritiker
Muhammad al-Hidr Husain (1876-1958) -, dürfte er Saltüts Abstufung von
Koran und hadit als Rechtsquellen deutlich überstrapazieren.54 „Die Scharia ist

obsolet und verpflichtet nicht", so Talbi (S. 149). Der Prophet Mohammed

war nie Oberhaupt eines Staates, sondern nur ein geistiges Oberhaupt („un
chef spirituel") mit „moralischer Autorität" (S. 170). Mit dieser Entpolitisie-

rung greift Talbi offensichtlich Argumente des ägyptischen Azhargelehrten

50 HUNTINGTON, Der Kampfder Kulturen (Anm. 47), S. 48 mit Endnote 18 (S. 535).

51 HABEEB, The Euro-Mediterranean Partnership, Boca Raton, Florida 2002.

52 HABEEB, Euro-Mediterranean Partnership (Anm. 51), S. 61.

53 At-TÂLIBÎ, 'IjälAlläh (Anm. 8), S. 27.

54 Vgl. MAHMUD SAI.TÜT, Al-lsläm: '
aqida wa-sari'a [Der Islam: Glaubenslehre und

Gesetf\, Kairo: Dar al-Qalam 2[ca. 1965], S. 516ff; s. a. KATE ZEBIRI, Mahmud

Shaltüt and Islamic modernism, Oxford 1993, S. 83-85 mit Endnote 7 (S. 103).

410



und Schariarichters 'All 'Abdarräziq55 (1888-1966) und des sudanesischen
Mystikers und Reformpolitikers Mahmüd Muhammad Tähä56 (1908/11-1985)
auf, selbst wenn er an anderer Stelle seine gänzliche Meinungsverschiedenheit
nùt Letzterem behauptet hat.57 Die beiden Reformer waren zu ihrer Zeit mit
ihren weitgehenden Reformvorschlägen auf massive Ablehnung gestossen.
Abdarräziq musste ein Berufsverbot hinnehmen, Tähä erlitt die Hinrichtung

Wegen Apostasie. Ausserdem deutet Talbi die Armensteuer ^akät als ersten
revolutionären Schritt hin zu sozialer Gerechtigkeit (S. 176-189). Der Islam
hat den Krieg zum ersten Mal in der Menschheitsgeschichte humanisiert
(S- 158, 199). Die Lobeshymne auf die zivilisatorischen Leistungen des Islam
endet mit dem Aufruf zum Widerstand ohne Aggression, denn „unsere Mission

ist es, die Welt human zu machen" (S. 190-224).
Zweifelsohne ist in diesem letzten Teil von Talbis Buch ein mutiger

Befreiungstheologe verlorengegangen, dessen Pathos zu loben wäre, wenn nicht
hie ersten zwei Drittel des Buches aus Invektiven gegen Andersgläubige und
den Westen bestünden. Der Ansatz, die zeitgenössische islamische Frömmigkeit

allein auf den Koran zu gründen und die religiöse Praxis auf den Kult zu
konzentrieren, anstatt das ganze überkommene religiöse Rechtsgebäude zu
revitalisieren, ist an sich vielversprechend; Ahnliches hatte schon der grosse
ägyptische Jurist 'Abdarrazzäq Ahmad as-Sanhürl (1895-1971) in seinem He
Califat. Son évolution vers une Société des Nations Orientale vorgeschlagen.58 Doch

^5 Sein umstrittenes Al-Isläm wa-usülal-huk?n; bahtfi 'l-hi/äfa wa'l-hukümaß 'l-isläm
[Der Islam und die Grundlagen der Herrschaft; Studie %u Kalifat und Kegierung im
Islam], Kairo 1343 AH 1925, wurde jüngst von HANS-GEORG Ebert und
ASSEM HEFNY ins Deutsche übertragen: 'ALI 'Abd AR-RäZIQ, Der Islam und
die Grundlagen der Herrschaft: Übersetzung und Kommentar, Frankfurt am Main u. a.
2011 Leipziger Beiträge zur Orientforschung, Bd. 24).

56 MAHMÜD Muhammad TÄHÄ, Ar-Risdla at-tdnfa min al-isläm, '1967. Das Werk
wurde von seinem Schüler AbdulläHI Ahmed An-NäTm ins Englische
übersetzt: MAHMOUD MOHAMED TÄHÄ, The second message of Islam, Syracuse
1987 Contemporary issues in the Middle East).

57 At-TälibI, 'IjälAllah (Anm. 8), S. 52.
58 A. Sanhoury, He Califat, Paris 1926 Travaux du Séminaire Oriental

d'Etudes Juridiques et Sociales, Bd. 4), bes. S. 580f. Diese Einschätzung von
as-Sanhürls Werk stützt sich auf den französischen Originaltext. Denn die
arabische Übersetzung seines Schwiegersohns und Muslimbruders Taufïq as-
Säwl verschleiert as-Sanhüris liberale politische Gesinnung und traditionskritische

wissenschaftliche Methode, indem wichtige einschlägige Fussnoten
unterdrückt, zeitgenössische politische Textpassagen gestrichen und die
Fachterminologie manipuliert werden; s. 'ABDARRAZZÄQ AHMAD AS-SANHÜRI,
Fiqh al-hiläfa iva-tatauwuruhä li-tusbiha 'isbat utnam sarqiya, ed. TAUFÏQ MUHAM-

411



ist Talbis hermeneutische Ausführung, zumindest im vorliegenden Werk, viel

zu schwach. Mit Beschimpfungen anderer Reformdenker, wie Arkoun (S.

162-164) oder des eigenen Schülers Abdelmajid Charfi59 (S. 132), wie er selbst

Gründungsmitglied des Groupe de Recherches Islamo-Chrétien (GRIC) in
Tunis,60 ist es nicht getan.

Talbi hat an sich das Format zu einem wichtigen Streiter im Kampf gegen
eine Schariatisierung der arabischen Gesellschaften.61 Gerade jetzt in Zeiten
des politischen Umbruchs in Tunesien und anderswo steht er dabei an
vorderster Front. Anfang Mai 2011, kurz vor seiner Ernennung an die Spitze des

Akademischen Rates der Akademie, stellte er am Bei't al-Hikma unter Polizeischutz

sein neuestes Buch Ma religion, c'est la liberté'2 der Öffentlichkeit vor, in
dem er erneut Kritik an der Scharia übt. Ein paar Wochen später rief er dann

MAD AS-SÂWÏ & NÄDIYA 'ABDARRAZZÄQ AS-SANHÜRI, Beirut: Mu'assasat ar-
Risäla & Mansürät al-Halabl al-Huqüqlya '2008.

59 Zu Talbis Kritik an Charfi s. USÄMA AL-BÄQILLÄn!, Baddan 'alä l-ustäd at-

tünisi al-mutir li'l-gadalMuhammad at-Tälibz [Zur Entgegnung auf den umstrittenen
tunesischen Professor Mohamed Talbi], in: Türiss Turess, unter: http://www.turess.
com/alhiwar/15360 (abgerufen am 16.12.2011); Übernahme aus: Al-Hiwärnit
[Dialognet], unter: http://www.alhiwar.net/ShowNews.php?Tnd=15360 (abgerufen

am 28.02.2011), ursprünglich von der Facebook-Seite der Sabäb harakat
an-nahda al-islämiya [Jugend der islamischen Ennahdha-Bewegung] (28.11.2011).

60 HANSPETER Mattes, „Modernisierung des Islam" oder „Islamisierung der Moderne"?

Zwei nordafrikanische Vertreter der innerislamischen Debatte, Hamburg 2002, S. 5, in:
GIGA German Institute of Global and Area Studies/Eeibnf-Institut für Globale und

Regionale Studien, unter: http://www.giga-hamburg.de/dl/download.php?d=/
content/imes/menastabilisierung/pdf/mena_tp3_aspekte_2.pdf; Näheres zur
tunesischen Landesgruppe des GRIC unter: http://www.gric.asso.fr/gric-de-
tunis/article/membres-8 (beide abgerufen am 16.12.2011).

61 So z. B. der Kommentator AMEUR KäDRI zu dem Blogeintrag des tunesi¬
schen Psychologieprofessors NOUREDDINE KRIDIS, Mohamed Talbi avait-il raison

(07.07.2011), in: Kapitalis. E'actualité autrement, unter: http://www.kapitalis
.com/afkar/68-tribune/4760-mohamed-talbi-avait-il-raison.html#comment-
276068412 (abgerufen am 16.12.2011). Talbis Kritik an der Scharia findet
ihrerseits scharfe Kritiker. Um eine Stimme anzuführen: AL-BÄQILLÄNI, Raddan

'alä 'l-ustäd (Anm. 59).
62 MOHAMED Talbi, Ma religion, c'est la liberté. E'Islam et les défis de la contetnporanéité.

Comment entrer dans la contemporanéité sans lamentations ni gémissements ni larmes, aus
dem Arabischen von MOHAMED SALAH BARBOUCHE, Tunis: Nirvana 2011. Ein
Bericht zur Buchpräsentation vom 07.05.2011 in der tunesischen Nachrichtensendung

Al-Anbä' findet sich auf: YouTube, unter: http://www.youtube.
com/watch?v=wn6F6ZVlRm8&feature=related (abgerufen am 16.12.2011).

412



direkt zur Annullierung der Scharia auf.63 Nur mit Bedauern kann man darum
die Frage stellen, warum ihm diese Autoemanzipation von einer repressiv

empfundenen Tradition nicht ohne Feindbild gelingt? Schafft erst die

Beschwörung des äusseren Feindes den notwendigen Spielraum, um Veränderungen

innerhalb der eigenen Gemeinschaft fordern zu können? Steht er mit
seinen emanzipatorischen Idealen derart mit dem Rücken zur Wand, dass er
sich die Blosse eines ausgewogenen Urteils gegenüber Israel und dem Westen
nicht mehr leisten kann?64 Denn bei aller verständlichen Solidarisierung mit
den Palästinensern macht er es sich im Falle der radikalen Islamisten von der
5amäs in Gaza zu einfach. Talbi, der im eigenen Land die Islamisten aufs

Schärfste kritisiert, ihnen Affinität zu politischer Gewalt vorhält und ein
geheucheltes Bekenntnis zur Demokratie unterstellt,65 sollte für die heikle Situation

mit einem Nachbarn wie Hamas ein Minimum an Verständnis aufbringen,

bevor er über Israel und den Westen den Stab bricht. Von seiner einstigen

Empathie, mit der er sagen konnte, „Wir haben dafür Verständnis, dass

die Juden es für nötig erachteten, einen eigenen Staat zu haben, um ihre Wür-

63 Auf einer Konferenz vom 28.05.2011, s. MOHAMED TALBI & OLFA YOUSSEF,

L'Islam est-ilpolitique in: 'Kadio Mosaïque Fm (28.05.2011), unter: http://www.
mosaiquefm.net/index/a/ActuDetail/Element/14584-L-Islam-est-il-politique
-vid%C3%A9o.html; hierzu der Blogeintrag Mohamed Talbi : "Ilfaut qu'on
annule la charia musulmane" (04.07.2011) von S AMI Aldeeb auf dessen Blog Savoir

ou se faire avoir., unter: http://blog.sami-aldeeb.com/2011/07/04/ mohamed-
talbi-%E2%80%9Cil-faut-qu%E2%80%99on-annule-la-charia-musulmane%
E2%80%9D/ (beide abgerufen am 16.12.2011).

64 Welch kompromittierende Wirkung in der tunesischen Öffentlichkeit die Asso¬
ziation mit Israel haben kann, zeigte sich im Juli 2011 bei der Ernennung des

Karrierediplomaten Khemaies Jhinaoui zum Staatssekretär im tunesischen Aus-
senministerium. Diese löste heftige Proteste aus, die ihm seine Tätigkeit im
tunesischen Verbindungsbüro in Tel Aviv in den Jahren 1996-2000 verübelten; s.

Sit-in : Les fonctionnaires du ministère des Affaires étrangères soutiennent Khemais Jhinaoui
(19.07.2011), in: La Tunisie numérique. Im Tunisie à l'ère de la démocratie, unter:
http://www.tunisienumerique.com/2011/07/sit-in-les-fonctionnaires-du-mini-
stere-des-affaires-etrangeres-soutiennent-khemaies-jhinaoui/ (abgerufen am
19.12.2011); Übernahme aus der tunesischen Tageszeitung Le quotidien.

65 So in einem jüngst gegebenen Interview, in dem er dem Vorsitzenden der
Ennahdha-V&tteh Rached Ghannouchi persönlich ein ungeklärtes Verhältnis zu
politischer Gewalt und ein unglaubwürdiges Bekenntnis zur Demokratie
vorwirft, s. Mohamed Talbi dénonce Rached ghannouchi [sie!], in: YouTube, unter:
http://www.youtube.com/watch?NR=l&v=qooqxPgDDCA (abgerufen am
16.12.2011).

413



de zu wahren und bei Gefahr einen Zufluchtsort zur Verfügung zu haben,"66

ist leider nichts übrig geblieben. Es scheint, dass Talbi die Juden pauschal zu

„dem Anderen, dem total Anderen par excellence"67 stilisieren möchte und

dabei genau das populäre Ressentiment des hergebrachten Alltagsrassismus
der arabischen Gesellschaften an Schärfe bei weitem überbietet, welches er in
seinem früheren interreligiösen Engagement noch angeprangert und der eigenen

Gesellschaft vorgehalten hatte.
Dieser dritte Band aus Talbis Alterswerk ist jedenfalls kein Werk, „das zur

Förderung der Beziehungen zwischen Menschen und Völkern wesentlich

beiträgt", wie es in den Statuten des Tübinger Dr. Leopold Lucas-Preises
steht.60 Dabei hatte er noch Anfang 2009 in der gesamtmaghrebinischen
Literaturzeitschrift Prologues. Revue maghrébine du livreh9 die katholischen Dialoginitiativen

positiv gewürdigt und sogar zu einer islamischen Theologie des Dialogs
aufgerufen! Was hat ihn da nur geritten, dass er vor lauter Empörung über
das Blutvergiessen in Gaza alle bisherige Ausgewogenheit, wie sie so beispielhaft

noch sein langes Interview von 2002 mit der französischen Philosophin
Gwendoline Jarczyk auszeichnete,70 so ganz hat fallen lassen? Angesichts der

prominenten Stellung, die ihm im nachrevolutionären Tunesien zugefallen ist,
kann man nur hoffen, dass dies nicht Talbis letztes Wort zu den westlich-arabischen

Beziehungen und zum Verhältnis zwischen Islam, Judentum und
Christentum war, sondern dass er zu seinem früheren Engagement zurückfindet

und den Respekt nicht verspielt, den er sich als Vertreter eines weltoffenen

und mit der Moderne versöhnten Islam erworben hatte.71

66 MOHAMED Talbi, Possibilities and conditions for a better understanding between Islam

and the West, in: journal ofecumenical studies Bd. 25, 1988, S. 161-193, bes. S. 173.

67 So sein damaliger Vorwurf, s. TALBI, Possibilities and conditions (Anm. 66), S. 172f.

68 Siehe das Vorwort, in: SENGHOR & TALBI, Dialog mit Afrika (Anm. 9), S. V,
sowie die Laudatio des Tübinger evangelischen Theologen KARL ERNST NlP-
KOW: Laudatio anlässlich der Verleihung des Dr. Leopold-Lucas-Preises 1985, in: ebd.,
S. 75-79, hier S. 76.

69 MOHAMED Talbi, L'économie mondialisée à la lumière de 1'éthique coranique, in:

Prologues. Revue maghrébine du livre N° 38 (printemps 2009): Islam et mondialisation-

Islam politique et démocratie. L'égalité des sexes en matière d'héritage, S. 19-44, bes.

S. 35 und 40.

70 MOHAMED Talbi, Penseur libre en Islam. Un intellectuel musulman dans la Tunisie de

Ben Ali. Entretiens avec Gwendoline Jarcqyk, Paris 2002 Spiritualités).
71 Noch jüngst fand Talbis Versuch einer islamischen Authentifizierung der

Menschenrechte eine positive Würdigung bei LUTZ RICHTER-BERNBURG,
'God created Adam in his likeness' in the Muslim tradition, in: KAtell BERTHELOT

& MATTHIAS Morgenstern (eds.), The quest for a common humanity. Human

dignity and otherness in the religious traditions of the Mediterranean, Leiden / Boston

414



Gemessen an dem Standard wissenschaftlicher Ehrlichkeit und Seriosität,
den Talbi einst selber predigte, kann das Gesamturteil über Ga%a (27-12-2008
~ 18-1 -2009). Barbarie biblique [...] nur negativ ausfallen: ein voreingenommenes

politisches Manifest ohne den Anspruch historischer Ausgewogenheit.
Dass er hier zündelt und mit dem Feuer nationalreligiösen Chauvinismus
spielt, dafür scheint bei ihm kein Bewusstsein mehr vorhanden zu sein. Noch
Anfang der 1990er Jahre, als er zur Gefahr nationaler Mythenbildung befragt
Wurde, war seine Antwort, dass er hierüber besorgt sei, denn dadurch „[...]
Wachen wir implizit einen jeden Menschen zum Feind einer anderen Gruppe
Menschen. Diese Feindschaft bleibt im Unterbewussten eingraviert und wartet

auf die passenden Momente, um ins Bewusstsein aufzusteigen und in
bewaffnete Aggression umzuschlagen [.. ,]".72 Zu seinem Selbstverständnis als
Historiker befragt, meinte er, dass Objektivität in der Geschichtswissenschaft
zwar nicht existiere und menschlich auch nicht erreicht werden könne. Jedoch
Oef er im selben Atemzug dazu auf, dass der Historiker nichtsdestotrotz sich
urn dieses Ziel mühen solle: „Denn das Streben nach Objektivität, bei
ehrlichem Eingeständnis und vollem Bewusstsein unserer menschlichen
Beschränktheit, ist möglich, ja sogar eine individuelle Pflicht für jeden seriösen
Forscher. [...] Es braucht hier nicht erwähnt zu werden, dass Impulsivität
ohne Selbstkontrolle und ohne auf die Emotionen zu achten [...], bis zu
eklatanter Verfälschung führen kann."73 Diesen Ansprüchen ist Talbi hier nicht
gerecht geworden, denn: „Ehrlich sich Mühe geben bedeutet, dass man nicht
einer emotionalen Schreibe verfällt."74

Beruhigend ist da zu wissen, dass ihm die Verlage seiner Heimat in dieser
Wasslosen Polemik nicht gefolgt sind und dass es andere Wissenschaftler im
Maghreb gibt, die weiterhin daran arbeiten, kulturelle Annäherung und
gegenseitiges Verständnis in der heranwachsenden Generation zu fördern, indem
S1e die Gemeinsamkeiten einer mediterranen Identität herausstreichen, wie
dies zum Beispiel im neuen Geschichtsbuch für marokkanische Gymnasien Fi
nhdb at-tärih. Kitäb at-tilmid(a). Al-Gudü' al-mustaraka ITt-ta'lim at-tänam at-ta'hïlï:
Sid' al-ädäb wa'l-'ulüm al-insäniya: (Al-Maudu: At-Tahauwulät al-'ämma bil-'älam
al-mutaivassiti wa-bina al-hadäta (min al-qarn 15 m ilä J-qarn 18 m)) [In den Weiten

2011 Numen book series. Studies in the history of religions, Bd. 134), S.

67-82, bes. S. 80-82. Gerade auch bei Experten der muslimisch-jüdischen
Beziehungsgeschichte war Talbi s Ansatz eines islamisch begründeten religiösen
Pluralismus auf viel Interesse gestossen; s. RONALD L. NETTLER, Mohamed
Talbi: 'For dialogue between all religions", in: DERS. & TAJI-Farouki (eds.),
Muslim-Jewish encounters (Anm. 22), S. 171-199, bes. S. 172 & 176.

72 At-TÂLIBÎ, 'lyälAllah (Anm. 8), S. 55.
73 At-TÂLIBÎ, 'lyälAlläh (Anm. 8), S. 49.
74 At-TÂLIBÎ, 'lyälAlläh (Anm. 8), S. 50.

415



der Geschichte. Das Buchfiir d(en)ie Schüler(in): gemeinsame Züge der berufsqualifi^ieren-
den Sekundarstufe — literarischer und geisteswissenschaftlicher Zug: (Thema: Die allgemeinen

Veränderungen in der Mittelmeerwelt und die Konstruktion der Moderne — vom 15-

bis zum 18. Jahrhundert n. Chr. Geburt)] vorexerziert wird.75 Hier Hessen sich die

beteüigten Schulbuchautoren von der Maxime leiten, dass die „Lehrinhalte
[...], nebst der VerinnerHchung von höheren Werten wie Toleranz, Ablehnung

von Gewalt und Achtung des Anderssein auf die Herausbildung
eines positiven Verhältnisses zu den geschichdichen Entwicklungen und zur
kultureüen Identität in ihren unterschiedHchen Dimensionen (nationale,
islamische, mediterrane und globale) abzielen" soüten.76 Ebenso stimmen Ansätze

einer eigenständigen Forschung zur Geschichte des maghrebinischen
Judentums, wie sie sich in Tunesien77 und insbesondere in Marokko abzeich-

75 Muhammad 'IzzaddIN Qadir! [u. a.] (eds.), Fi rihäb at-tärih. Kitäb at-

tilmid(a). Al-Gudü' al-mustaraka li't-ta'lim at-tänawi at-ta'hili: gid' al-ädäb wa l-

'ulüm al-insäniya: (Al-Maudu : At-Tahauwulät al-'ämma bi'l-'älam al-mutawassiti

wa-binä' al-hadäta (min al-qarn 15 m ilä 'l-qarn 18 m)), Casablanca: Maktabat as-

Saläm al-Gadïda & ad-Där al-'Älamlya H'l-Kitäb 2005ff. An dieser Stelle sei

der Bibliothek des Zentrum Moderner Orient (ZMO), BerHn, für die unkom-
pUzierte Bereitstellung von Literatur gedankt.

76 QÄDIRl [u. a.] (eds.), Fi rihäb at-tärih (Anm. 75), S. 3. Zur neuen Geschichts¬
didaktik an marokkanischen Schulen, s. Horizons universitaires. Numéro special

[sic!]: Rencontre de l'histoire et rencontre de l'autre. D'enseignement de l'histoire comme

dialogue interculturel, hg. v. MOSTAFA HASSANI IDRISSI, Bd. 3.4, Oktober 2007.

77 An neueren Arbeiten sind u. a. die Studien des Sozialhistorikers Abdelhamid

Larguèche [Abdalhamïd al-Arqas] von der Universität La Manouba über die

Minderheiten in Tunesien zu nennen, s. ABDELHAMID LARGUÈCHE, Les ombres

de la vilk. Pauvres, marginaux et minoritaires à Tunis, XVllT"" et XIX""' siècles, Tunis:
Centre de publication universitaire 22002. An derselben Universität wurde 1998

eine Konferenz zur jüdischen Geschichte Tunesiens veranstaltet, s. Histoire
communautaire, histoire plurielle — la communautéjuive de Tunisie : Actes du colloque de Tunis

organisé les 25-26-27février 1998 à la Faculté de la Manouba, Tunis: Centre de pubH-
cation universitaire 1999. Larguèche begleitete auch Ridä Ibn-Ragab's [Ridha
Ben Rejeb] Neuansatz für die Erforschung der Geschichte der Juden in den
arabischen Länder, aus dem eine auf umfangreiches lokales Archivmaterial
gestützte Sozial- und Wirtschaftsgeschichte der tunesischen Juden hervorgegangen
ist, s. Ridä Ibn-RAöAB, Yahüdal-balät iva-yahüdal-mälfiTunis al-'utmäniya, 1685-

1857 [Die Hof- und die Geldjuden im osmanischen Tunesien, 1685-1857], Beirut: Dar
al-Madär al-isläml u. a. 2010. Ibn-Ragab erläuterte seinen programmatischen
Neuansatz in einem Interview mit Hassüna al-Misbâhï [Hassouna Mosbahi], s.

DERS. & RIDÄ IBN-RaöAB, Al-Bähit at-tünisi Ridä Ibn-Ragab li-"lläf': Lä budd

min tagäwuz al-qirä'ät al-idiyülügiya li-tärih al-aqalliyät al-yahüdtya ft 'l-buldän al-

'arabiya [Der tunesische Forscher Rddha Ben Rejeb gegenüber „Iläf: Es ist unumgänglich,

dass die ideologischen Lesarten der Geschichte der jüdischen Minderheiten in den

416



Qen, optimistisch. In letzterem Land befassen sich seit einigen Jahren, teilweise

auf Initiative und finanziert durch das Rabater Centre de Recherche sur les

Juifs du Maroc (C.R.J.M.), Dutzende muslimischer Doktoranden und regionale

Forscherteams in ihren Arbeiten mit Themen des marokkanischen
Judentums.78 Historiker u. a. der Universitäten von Rabat, Fès-Saïs und Agadir
Werten arabische, judäoarabische und hebräische Quellen aus, um die
Geschichte Marokkos neu zu schreiben und die bisher vielfach von Nichtma-
tokkanern oder doch zumindest an Universitäten im Ausland geleistete
Forschung zum marokkanischen Judentum aus einheimischer Sicht zu
bereichern.79 Dazu kommen Studien zur Architektur der traditionellen jüdischen
Stadtviertel, den Mellahs, sowie Hebräischkurse an der Universität Rabat.80

arabischen Ländern überwunden werden] (07.05.2004), in: Retrouvailles - Al-Multaqä,
unter: http://moultaka.info/Lu%20PourVous/Elaph-Juifs%20Tun2.htm
(abgerufen am 03.01.2012).

78 DELOUYA, Les Juifs du Maroc. Bibliographie générale (Anm. 25), S. 11 f. Die ersten
Ergebnisse dieser Forschung liegen bereits vor: - u. a. 'AbdassaläM SARMÄt,
Yahüd al-magrib fi kitäbät Häyim a^-Zafaräni [Die Juden Marokkos in den Schriften
Haïm Zafranis], Diss. (Literatur), Univ. Rabat: Literatur- und Geisteswissenschaftliche

Fakultät 2001; FOUÂD MEHDI, L'image dujuif dans les récits d'Albert
Memmi, Diss. (Literatur), Univ. Oujda: Literatur- und Geisteswissenschaftliche
Fakultät 2001; 'Abdal'ILÄH AZ-ZÂWÎ AR-RahhâLÏ, An-Nubüwa wa'l-haläsfi '/-

fikr al-yahüdi [Prophétie und Heil im jüdischen Denken], Diss. (Literatur), Univ. Me-
knès: Literatur- und Geisteswissenschaftliche Fakultät 2002; MUHAMMAD AL-
WäDI, Sürat al-yahüdifi 'l-masrah al-magribi: diräsa süsiyü-taqäfiya [Das Bild des Juden

im marokkanischen Theater: sofiokulturelle Studie], Diss. (Literatur), Univ. Me-
knès: Literatur- und Geisteswissenschaftliche Fakultät 2005.

79 Serge Berdugo & Albert SASSGN, Préface, in: DELOUYA, Les Juifs du Maroc.
Bibliographie générale (Anm. 25), S. 7f. An neueren historischen Dissertationen
wären u. a. zu nennen: 'ABDALLAH LAgMÄ'Id, Gamä'ätyahüd Süs: al-magäl
wa't-tamattulät al-igtimä'iya wa's-siyäsiya, 1860-1960 [Die jüdischen Gemeinschaften
des Sousse: Raum und sofiale undpolitische Repräsentationen, 1860-1960], Diss.
(Geschichte), Univ. Rabat: Literatur- und Geisteswissenschaftliche Fakultät 2003;
MUHAMMAD BARRAS, Al-Ahfiib al-watanïya wa 'l-yahüd al-magäriba baina tatauwur
al-audä' ad-dähiliya wa-asdä' al-qadtya al-falistiniya, 1937-1967 [Die nationalistischen
Parteien und die marokkanischen Juden Untschen der Lntwicklung der internen Verhältnisse

und den Ausstrahlungen der palästinensischen Trage, 1934-1967], Diss.
(Geschichte), Univ. Rabat: Literatur- und Geisteswissenschaftliche Fakultät 2004;
MUHAMMAD BäKURI, Al-Yahüd wa l-mah^anfi 'ahd al-daula as-sa'diya [Die Juden
und der Mah^an in der Ära der Sa'ditendynastie], Diss. (Geschichte), Univ. Rabat:
Literatur- und Geisteswissenschaftliche Fakultät 2005.

80 Serge Berdugo, Nous devenons le sel du Judaïsme Marocain, in: Témoignage/Raevue
de presse consacré à : Juifs du Maroc, une vitalité étonnante, in: Kahal info. Bulletin
intérieur, Casablanca: Communauté Israélite Casablanca, Commission Culturelle et

417



Schade, dass sich Talbi, der die Universität Tunis einst mitbegründete, dieser
wissenschaftlichen Versachlichung der jüdisch-muslimischen Beziehungsgeschichte

im Maghreb durch ein politisch motiviertes Pamphlet verschüesst.
Wenn er als Historiker oder auch nur allgemein als Intellektueller die

blutigen Übergriffe und vielfach angeprangerten Menschenrechtsverletzungen
der israelischen Armee im Gazakrieg wie auch der sonstigen israelischen
Siedlungspolitik hätte glaubhaft blossstellen wollen, hätte er sich um eine sachliche

Kritik und historische Einordnung extremistischer Aspekte der israelischen

Politik und Gesellschaft bemühen müssen. Diese Chance, der Sache

der Palästinenser einen publizistischen Dienst zu erweisen, der auch jenseits
des eigenen Lagers wahr- und ernstgenommen werden kann, hat er durch den

Pamphletcharakter seines Buches verspielt.
Selbst die islamistische Ennahdha-Taxtei, deren Verhältnis zum Judentum

auch in jüngster Vergangenheit durch widersprüchliche Aussagen geprägt
ist,81 scheint nicht darauf aus, Talbis antijüdische Polemik übertönen zu wollen.

Im Gegenteil, wie Béchir Ben Yahmed, einer der führenden tunesischen

Journalisten und Gründer der frankophonen, panafrikanischen Zeitschrift
Jeune Afrique in seinem Blog schreibt, habe sich der Wahlsieger Ennahdha während

der jüngst abgehaltenen Wahlen zur verfassunggebenden Versammlung
als einzige Partei vor Ort an die kleine jüdische Gemeinschaft der Insel

Djerba gewandt und erfolgreich um deren Stimmen geworben.82

de la Jeunesse N° 18, Eloul 5758 — Joumada I 1419 AH — Septembre 1998, S. 8.

Ausschnittsweise zitiert in: DELOUYA, Les Juifs du Maroc. Bibliographie générale

(Anm. 25), S. 131.

81 Der designierte Ennahdha-Minister für Höheren Unterricht Moncef Ben Salem

hatte unmittelbar nach der Jasminrevolution versucht, die säkulare Entwicklung
Tunesiens nach der Unabhängigkeit von Frankreich in der Person Habib Bour-
guibas, des Führers der Unabhängigkeitsbewegung und ersten Präsidenten der

Republik Tunesien, zu diskreditieren. Dazu genügte es, ihm den 'Makel'
jüdischer Abstammung anzuhängen, ein Verfahren der 'Verunglimpfung', wie es

von den Gegnern des türkischen Laizismus wohlbekannt ist, die den
Staatsgründer Mustafa Kemal Atatürk ebenfalls regelmässig als Kryptojuden
'beschimpfen' und dadurch die Grenzen ihrer religiösen Toleranz blosslegen; s.

T Idéo : MoncefBen Salem, futur ministre de l'Enseignement Supérieur : « Bourguiba était un

juif et un traître » (19.12.2011), in: La Tunisie numérique. La Tunisie à l'ère de la démocratie,

unter: http://www.tunisienumerique.com/ 2011/12/moncef-ben-salem-
futur-ministre-de-lenseignement-superieur-%C2%ABbourguiba-etait-un-juif-et-
un-traitre%C2%BB/ (abgerufen am 19.12.2011).

82 BECHIR Ben Yahmed, Le pouvoir aux islamistes in: DERS.: Ce queje crois, in: Les

blogs de Jeune Afrique, unter: http://bechir-ben-yahmed.blog.jeuneafrique.
com/index.php/2011/11/21/840-le-pouvoir-aux-islamistes (21.11.2011); Les

juifs tunisiens ne sont pas inquiets de la montée du parti islamiste Ennahdha

418



Grund zur Hoffnung, dass hetzerische Stimmen wie die des gewandelten
Talbi nicht den Respekt zwischen den Religionsgemeinschaften in Tunesien
Zerrütten können, bietet auch ein Zeichen der Verständigung und Harmonie,
Wle es der erste demokratisch gewählte (12.12.2011) Präsident Tunesiens
Moncef Marzouki, von der sozialliberalen Partei Congrès pour la République,
gesetzt hat. Eine Woche nach seinem Amtsantritt empfing er die Oberhäupter

der drei wichtigsten Religionsgemeinschaften, den Mufti der Republik
Cheikh Othmane Bettikh, den Grossrabbiner von Tunesien Haïm Bittan
sowie den Erzbischof von Tunis Monsignore Maroun Lahham in seinem
Amtssitz, dem Palais de Carthage.83

(27.10.2011), in: Ca Tunisie numérique. Ca Tunisie à l'ère de la démocratie, unter:
http://www.tunisienumerique.com/les-juifs-tunisiens-ne-sont-pas-inquiets-de-
la-montee-du-parti-islamiste-ennahdha/83259 (beide abgerufen am 05.01.2012).
Ce Mufti de la République, le Grand rabbin de Tunisie et l'Archevêque de Tunis reçus à
Carthage (19.12.2011), in: Agence Tunis Afrique Presse, unter: http://www.tap.in-
fo.tn/fr/fr/component/content/article/378-actualite/15025-le-mufti-de-la-re-
publique-le-grand-rabbin-et-larcheveque-de-tunisie-recus-a-carthage.html
(abgerufen am 20.12.2011).

419


	Vom Sinneswandel eines Dialogikers : Anmerkungen zu Mohamed Talbis Alterswerk

