Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 67 (2011)

Artikel: Die Hebraische Frage in der italienischen Renaissance
Autor: Stein Kokin, Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961476

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961476
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Hebriische Frage in der italienischen Renaissance

Von Dapniel Stein Kokin*

Das Fragen nach der Sprache liegt im Herzen der Kultur der italienischen
Renaissance, was bekannt und weit erforscht ist. Die Humanisten fuhrten
heftige Diskussionen iiber den Vergleich und die Bezichungen zwischen
der lateinischen und der alltdglichen Sprache. Sie fragten nach der Richtig-
keit der Normen des lateinischen Stiles. Bei der so-genannten ,,Questione
della Lingua® kidmpften sie uw.a. darum, welche Umgangssprache (oder
vielleicht eine Mischung aus mehreren) auf der italienischen Halbinsel als
Literatursprache dienen sollte.!

Im Zuge dieser Diskussion kamen jedoch weitere Fragen beztiglich det
Sprache auf, welche die Humanisten im 15. und 16. Jahrhundert in Italien
stellten. Der Anstieg der griechischen Studien in jener Zeit weckte die
Frage nach der Bezichung der Sprache zum Lateinischen. Das steigende
Interesse an der hebriischen Sprache im Kontext der humanistischen
Neubelebung der klassischen Antike brachte auch viele Fragen hervor, die
ich zusammenfassend als die hebraische Frage bezeichne.?

*  Prof. Dr. Daniel Stein Kokin, Theologische Fakultit der Ernst-Moritz-Arndt-
Universitit Greifswald, Am Rubenowplatz 2/3, D-17487 Greifswald. — Leicht
Uberarbeitete Fassung meiner am 25.05.2011 gehaltenen Antrittsvorlesung als
Junior-Professor fiir jidische Literatur und Kultur an der Theologischen Fakul-
tit der Ernst-Moritz-Arndt-Universitit Greifswald. Mein Dank gilt an dieset
Stelle der theologischen Fakultit fir die Gelegenheit, dieses Thema mit einem
breiten Publikum zu teilen, und Prof. Thomas Willi fiir die Einladung, es hier zu
veroffentlichen. Anemone Stein Kokin, Ulrich Mang und Andreas Turetschek
danke ich fiir ihre Hilfe mit dem Deutschen. Wenn nicht anders kenntlich ge-
macht, stammen die Ubersetzungen der zitierten Texte von mir.

1 Zur ,,questione della lingua® vgl. u. a. ROBERT A. HALL JR, The Italian Questione
della Lingua. An Interpretive Eissay, Chapel Hill 1942; ANGELO MAZZOCCO, Lin-
guistic Theories in Dante and the Humanist. Sindies of Langnage and Intellectnal History
in Late Medieval and Early Renaissance Italy, Leiden 1993; SILVIA R1ZZ0, Ricerche
sul latino umanistico, Rom 2002; MIRKO TAVONI, Latino, grammatica, volgare. Sto-
ria di una questione umanistica, Padua 1984; DERS., On the Renaissance idea that
Latin derives from Greek, in: Awnnali della Seunola Normale Superiore di Pisa, classe
di lettere ¢ filosofia, serie 111, 26 (1986), S. 205-238.

2 Ausfiihrlichere Behandlung dieses Themas bei RICCARDO FUBINI: L’ebraismo
net riflessi della cultura umanistica, in: Medioevo e Rinascimento 2 (1988), S. 283-

360



Diese hebriische Frage wurde dutrch die Wichtigkeit des Hebriischstu-
diums fiir Christen und durch die Bezichungen dieser Sprache zum Erbe
des Griechisch-Lateinischen ausgeldst. Die Renaissance hat unter Christen
im Allgemeinen ein beispielloses Interesse fiir das Hebriische geweckt.
Dies erkennt man sehr gut an der Erstellung einer weit reichenden Struk-
turierung des Studiums der Sprache: Dies zeigte sich zum Beispiel in der
Vorbereitung und Veroffentlichung von Worterbiichern und  Grammati-
ken und der Griundung von Verlagen sowie Einrichtung von entspre-
chenden Lehrstithlen. Bei der Eréffnung der dreisprachigen Hochschule
in Louvain im Jahre 1518, in der Hebriisch ein Kernstiick des Studiums
sein sollte, hatte sogar Desiderius Erasmus gesagt: ,,Ex bilinguibus hic omnes
Irilingues reddimur [Aus Zweisprachigen werden wir hier alle zu Dreispra-
chigen werden|.“3 Erasmus nimmt dabei an, dass gelehrte Menschen
schon Latein und Griechisch kennen, also zweisprachig sind, und jetzt, da
sie Hebriisch lernen miissen, zu dreisprachigen Menschen werden.

Eine derartige Rhetorik kann versuchen, den Aufstieg der christlichen
Hebraistik in dieser Zeit als unabwendbar und unbestritten aufzuzeigen.
Die Wirklichkeit sah jedoch anders aus. Die hebriische Frage blieb auch
in der Renaissance lebendig. Erasmus sprach vom vir trilinguis, dem drei-
Sprachigen Menschen, obwohl er selbst nur zwei Sprachen erlernt hatte.
In der Tat hatte er, wie viele andere auch, Misstrauen gegeniiber dem Ein-
fluss der Hebraistik auf die christlich-humanistische Kultur. Der ,,Platz
dieser Sprache in der humanistischen Weltanschauung war folglich immer
abhingig von einer Vielfalt spezifischer, sprachlicher, kultureller und poli-
tischer Faktoren. Deswegen kann man verschiedene hebriische ,,Micro-
Climates“, also verschiedene ,,Wetter-Zonen®, innerhalb der humanisti-
schen Landschaft identifizieren.

Was ich hier aufzeigen mdchte ist zum einen, dass man trotz der Viel-
falt unterschiedlicher Perspektiven eine allgemeine Entwicklung der
christlichen Hebraistik innerhalb der italienischen Renaissance wahrneh-
Mmen kann, die die hebriische Sprache zu einer wichtigen Rolle innerhalb
der humanistischen Weltanschauung gebracht hat. Dazu soll hier insbe-
Sondere die Diskussion in der Toskana in den Blickpunkt genommen

324, und DANIEL STEIN KOKIN, The Hebrew Question in the ltakian Renaissance.
Linguistic, Cultural, and Mystical Perspectives, Ph.D.-Diss., Hatvard University 2006.

3 So in HENRY DE VOCHT, History of the Foundation and the Rise of the Colleginm
Trilingue Lonvaniense. 1517-1550. the First Part, Louvain 1951, S. 252,

4 Zu Erasmus" Einstellung zum Hebriischen vgl. SHIMON MARKISH, Erasmius
and the Jews, Chicago 1986, S. 112-141.

361



werden, da die wechselnde Rolle der hebriischen Sprache hier an promi'
nenten Intellektuellen besonders deutlich gezeigt werden kann. Jedoch hat
sie eine viel breitere europdische Relevanz.

Zum anderen mochte ich aufzeigen, wie viel aus den verschiedene
Haltungen gegeniiber der hebriischen Sprache abgeleitet werden kanf.
Dies betrifft nicht nur das Sprachdenken der damaligen Zeit, sondern gibt
auch Aufschluss iber das christlich-jidische Verhiltnis sowie iiber die
humanistischen Auffassungen von Menschlichkeit. Meine These ist hiet-
bei, dass Fragen und Diskussionen iiber Sprache, besonders iiber das
Hebriische, im Grunde Fragen und Diskussionen tiber menschliche Ut-
springe, Anfinge, Identitit und Autoritit sind.

In der Renaissance hing die hebriische Frage von zwei sprachlichen
Beziehungen oder Vergleichen ab:

1) von dem Vergleich zwischen Sprache als etwas Kiinstlichem oder als
etwas Naturlichem, und
2) von dem Vergleich zwischen menschlicher und géttlicher Sprache.

Mit dem Vergleich zwischen menschlicher und géttlicher Sprache ver-
weise ich auf konkurrierende Begriffe von Sprache. Man spricht von etwas
Menschlichem als einer Folge sozialer Interaktion, d. h. Sprache als Kon-
vention. Im Gegensatz dazu steht die Auffassung, dass Sprache von Gott
kommt und eine gottliche Bedeutung hat.

Wenn ich von Sprache als etwas Kiinstlichem spreche, beziehe ich
mich auf die Idee, dass Sprache und Grammatik etwas von der menschli-
chen Vernunft Geschaffenes sind. Danach ist Sprache besonders durch
die gebildete Elite gestaltet und bearbeitet. Dem gegentiber steht der Be-
griff der natlirlichen Sprache, der zum Ausdruck bringt, dass sich Spra-
chen im alltiglichen Umgang oder Gebrauch wie von selbst herausbilden
und entwickeln. In diesem Zusammenhang interessiert besonders, wie di¢
Verdringung des Konzepts der kinstlichen Sprache und ein damit ver-
bundener Aufstieg der natiirlichen Sprache zumindest bei bestimmten
Humanisten ein immer stirker werdendes géttliches oder geistliches Ver-
stindnis des Hebriischen erzeugte. Aus meiner Sicht lassen sich dabei vief
Stadien der historischen Entwicklung in der Auseinandersetzung des Hu-
manismus mit der hebriischen Sprache erkennen.

1. Das erste Stadinm kann als ,,der griechisch-lateinische Humanismus®
gekennzeichnet werden. Am besten reprisentiert thn der bekannte
Humanist und Kanzler der florentinischen Republik: Leonardo Bruni
(1369-1444). Hier geht es um die enge Beziehung zwischen lateinischet

362



und griechischer Kultur, eine Verbindung, die zum Teil von dem Ver-
such lebt, das zerfallende byzantinische Reich zu retten. Aus diesem
Grund gab es fiir das Hebriischstudium hier iiberhaupt keinen Platz.

2. Das zweite Stadinm nenne ich die ,,Besitznahme® des lateinischen Hu-
manismus. Dies ist besonders um die Mitte des fiinfzehnten Jahrhun-
derts zu beobachten und spiegelt sich stark in den Schriften des floren-
tinischen Politikers, Diplomaten und Gelehrten Giannozzo Manetti
(1396-1459) wieder. In diesem Fall verstand sich Rom, die Kirche und
der lateinisch-christliche Westen insgesamt als das neue und geschiitzte
Heim der griechischen und hebriischen Literatur.

3. Das dritte Stadinm entwickelte sich im spiten fiinfzehnten und friihen
sechzehnten Jahrhundert und ist als ,,geistlicher Humanismus® zu ver-
stehen. In ihm wird die Dekadenz und Verdorbenheit der griechisch-
lateinischen Kultur betont, jedoch das Hebriisch als Gegenmittel und
Quelle der Wiederbelebung von Sprache und Kirche verstanden. Ein
wichtiges Beispiel dafiir ist der Kardinal, Prediger und Gelehrte Egidio
da Viterbo (1469-1532), der Ordensobere des Augustiner Ordens zur
Zeit Luthers.

4. Das viertes und letzte Stadinm ist der ,2umgangssprachliche Humanismus®,
der eine historische Verbindung zwischen dem toskanischen Dialekt
und der hebriischen und aramdischen Sprache annimmt. Dieser trat im
Kontext der Entstehung des neuen Medici Staates, des Herzogtums
Toskana, auf und sollte die toskanische Sprache in den dreissiger und
vierziger Jahren des sechzehnten Jahrhunderts fordern. 3

Hinzuzufiigen ist, dass die Einteilung in diese vier historischen Zeitab-
Schnitte bei weitem nicht alle Haltungen oder Auseinandersetzungen mit
dem Hebriischen erklirt. Jedoch méchte ich behaupten, dass die Phasen,
die hier vorgestellt werden, die jeweils innovativsten und einflussreichsten
Konstellationen von Sprache, Kultur und Politik abbilden.

Das Bild, dass ich hier aufzuzeigen versuche, korrigiert beziehungs-
weise relativiert die iiblichen Beschreibungen der Sikularisierung des Heb-
rdischen nicht nur, sondern ebenso auch der Sprache in der frihen Neu-
zeit schlechthin.t Zu erinnern ist dabei daran, dass sich geschichtliche

5 Dies ist Ubrigens die Sprache, die wir heute als Italienisch kennen.

6 Vel. MARIE LUCE DEMONET-LAUNAY, La désacralization de ’hébreu au XVI¢
siecle, in: TLANA ZINGUER (ed.), L'hébreu au temps de la Renaissance, Leiden 1992,
S. 154-171; MARIE LUCE DEMONET, Les Voix du signe. Nature et origine du langage
d la Renaissance (1480-1580), Paris 1992: ,,A la Renaissance, ou lon s’intéresse
beaucoup plus a I’hébreu qu’on ne le faisait au Moyen-Age, la langue sainte perd

363



Vorginge in durchaus unterschiedliche Richtungen entwickeln, di€
manchmal diametral entgegengesetzt sein konnen, so dass der Historikef
nicht vorschnell ein Urteil dartiber fillen darf, was zu einem bestimmten
Zeitpunkt zu denken mdéglich war oder nicht.

In dieser sich stindig verindernden und vielfiltigen Landschaft def
friilhen Neuzeit gab es jedoch eine Konstante: Die zugrunde liegenden
Spannungen zwischen den ethnischen, kulturellen und religiésen Identita-
ten motivierten immer wieder den humanistischen Diskurs tiber die Spra-
chen. Das zeigt sich nirgends so deutlich, wie im folgenden Abschnitt.

Stadium 1: Der griechisch-lateinische Humanismus

Im Jahre 1442 fragte ein Humanist seinen Kollegen Leonardo Bruni, ob
Christen Hebriisch studieren sollten oder nicht. Darauf bekam er ein¢
negative Antwort, die durch den folgenden Gegensatz zwischen dem
Hebriischen auf der einen und dem Griechischen und Lateinischen auf
der anderen Seite unterstrichen wurde:

Welches ist die Gemeinsamkeit zwischen der griechischen Gelehrsamkeit und der
Rohheit der Juden? Das Griechisch ist die Sprache der Philosophie; um anderer
Disziplinen willen lohnt es sich, auch dies (das Griechische) zu lernen. Zusam-
men mit dem Lateinischen bietet es den ganzen Umfang der literarischen Gattun-
gen. Es sieht so aus, als ob Griechisch und Lateinisch eine gemeinsame Herkunft,
ein gemeinsames Fundament und eine fast gemeinsame Sprachfigur besitzen.
Beim Hebriischen aber ist das nicht der Fall; hier gibt es keinen Anreiz. Untef
den Hebriern gibt es keine Philosophen, keine Dichter, keine Redner. Sie untet-
scheiden sich von uns so weit, dass sie sogar in die entgegengesetzte Richtung
schreiben. Welchen Handel oder Verkehr kannst du mit dieser Sprache betreiben,
deren Buchstaben keine Begleiter der unsrigen sein kénnen. Im Gegenteil: wiah-
rend wir rechts angreifen, flichen sie nach links.”

son statut de langue premiére et préservée pour étre comprise dans I’étude géné-
rale des langues; ses mots relévent également de I'arbitraire, d’un arbitraire moti-
vé, méme si cette motivation est encore considérée par certains comme divine.
Etudiée sur le plan général de sa structure, cette langue fournit en outre le point
de départ d’une idée féconde pour les siecles suivants, 'idée d’une langue non
plus originelle mais universelle. D’abord premiere langue selon I'Histoife,
I'hébreu devient modele de langue parfaite au moment méme ou son élection
est limitée par les progrés de la linguistique sémitique® (S. 11). — RONNIE PO-
CHIA HSIA, The Myth of Ritual Murder, New Haven 1988, S. 135, 148. Hsia
spricht mehr von ,,disenchantment® der hebriischen Sprache in dieser Zeit;
siche dazu auch NAOMI SEIDMAN, Faithful Renderings. : Jewish-Christian Difference
and the Politics of Translation (Afterlives of the Bible), Chicago 2000, S. 124f.

7 LEONARDO BRUNI, Epistolarum libri 17111, ed. L. MEHUS, Florenz 1741, Bd.
I1, 9:12, S. 160; GORDON GRIFFITHS / JAMES HANKINS & DAVID THOMPSON

364



Brunis Betonung der Gemeinsamkeiten der griechischen und lateinischen
Sprache — auf Kosten des Hebriischen — sollte zunichst cinmal als eine
Allegorie fiir die soziale und politische Realitit jener Zeit verstanden wer-
den. Bei seinem Versuch, die byzantinischen Griechen gegen die osmani-
sche Tiirken zu unterstiitzen, setzt Bruni an die Stelle Jahrhunderte wih-
fender griechisch-lateinischer Feindschaft die Betonung gemeinsamer
Wurzeln und gemeinsamen kulturellen Erbes.® (Einige Jahre zuvor hatte
er lbrigens sehr geholfen, das langjihrige Schisma zwischen katholischer
und orthodoxer Kirche zu iiberwinden.) Wie radikal dieser Versuch zu
Seiner Zeit war, ist fiir uns heute nur schwer vorstellbar.

Dariiber hinaus entsprach die politische Haltung Brunis dem eigenen
literarischen Programm: Unter den italienischen Humanisten war Bruni
¢in Pionier der griechischen Studien und hatte viele griechische Meistet-
werke ins Lateinische Ubersetzt.” Wahrscheinlich waren fiir ihn die hebrii-
schen Studien da eine eher unwillkommene Ablenkung sowohl von seiner
wissenschaftlichen als auch seiner politischen Titigkeit.

Ausserdem erinnert die allgemeine Erwihnung des Hebriischen in die-
sem Text an Bemerkungen Brunis an anderer Stelle in Bezug auf die os-
Manischen Tiurken. 1 Dies impliziert, dass die Tirken als der Feind aus
der Ferne galten, wihrend die Juden der Feind in der Nihe waren. In der
Tat fand der Vergleich zwischen Tiirken und Juden zur damaligen Zeit
viel Unterstiitzung, vor allem aus florentinischer Perspektive. Zu der Zeit,
als die Tiirken im Osten einmarschierten, erlebten die Juden in Florenz

(eds.), The Humanism of Leonardo Bruni. Selected Texts, Binghamton, New York
1987 (= Medieval and Renaissance Texts and Studies, Bd. 46), S. 335f; CHARLES
TRINKAUS, I Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Humanist
Thought, London 1970, Bd. 11, S. 580: Quid simile habet Graecorum eruditio cum lu-
dacorum ruditate? Graeca enim lingna Philosophiae caeterarnmaque disciplinarnm gratia addi-
scitur. Confert latinis ad perfectionen litterarnm. Fadem quippe origo videtur eademque insti-
tutio, ac eadem pene litterarum fignrae. Apnd Hebraeos autens nullum tale invitamentum esse
potest. Nulli enim illis Philosophi, nulli Poetae, nulli Oratores reperiuntur; lingna vera ac fign-
118 litterarnm sic abhorvent a nostris ut efiam in scribendo contrariem viam incedant quam non
tncedamus. Cum hac lingua tibi quid commercii sit, cuins litterae comites nostris esse non
Possunt, sed cum destrorsum incidunt nostrae, illae sinistrorsum anfuginnt?

8 JAMES HANKINS, Manuel Chrysoloras and the Greek Studies of Leonardo
Bruni, in: DERS., Humanism and Platonism in the Italian Renaissance, BA. I: Human-
sz, Rom 2003, S. 243-271, dort S. 264-266.

HANKINS, Manuel Chrysoloras (Anm. 8), S. 250-266.

10 Zu Bruni Sicht der Tiirken vgl. NANCY BISAHA, Creating East and West, Phi-
ladelphia 2004, S. 359. Eine ausfiihrlichere Diskussion zu Bruni iiber Tiirken
und Juden bei STEIN KOKIN, The Hebrew Question (Anm. ,,), S. 141-147.

365



eine Bliite. Erst finf Jahre zuvor, 1437, hatte die florentinische Signoria
(der Staatsrat) jlidischen Bankiers zum ersten Mal das Recht eingeraumt
Geld in der Stadt vetleihen zu dirfen, und im Zusammenhang damit kanfl
man iiberhaupt erst vom Entstehen einer judischen Gemeinde in Florenz
sprechen. Die jiidische Gemeinde wuchs rasant; innerhalb weniger Jahre
zog es wichtige judische Familien der damaligen Zeit nach Florenz.!!

Brunis Ausserung, dass der Handel (commercium) zwischen den hebrii-
schen und lateinischen Buchstaben nicht méglich wire, zeigt, wie unpas-
send fiir ihn auf sexuelle Beziehungen und Handel bezogener Verkeht
(commercinm meint beides) zwischen jiidischen und christlichen Gemeinden
gewesen wire. Freilich ist solch eine Haltung in einer Zeit populistischen
Grolls gegen die jiidische Geldleihe und entsprechender Predigten def
Bettelmonche gegen zwischenmenschliche Beziechungen von Juden und
Christen alles andere als tiberraschend.’? Dazu passt: Wihrend einige Aus-
sagen Brunis an anderer Stelle einen Kreuzzug gegen die Tirken zu untet-
stiitzen scheinen,'? skizziert er hier im Gegensatz dazu die Flucht der heb-
riischen Buchstaben vor den lateinischen Rivalen. Der Schluss dieset
Passage klingt fast so wie der Wunsch, dass die Juden aus Florenz ver-
schwinden mdégen.

Brunis Brief erklirt des Weiteren auch sein eigenes Verstindnis def
Sprache: Seine Achtung fiir das Griechische und Lateinische kniipft an
andere Ausserungen an, zum Beispiel an eine bekannte Debatte aus dem
Jahr 1435, die zwischen ithm und anderen prominenten Humanisten statt-
fand.!* Darin behauptete Bruni, dass die momentane zweisprachige Situa-
tion fast genauso sei wie die Roms in der Antike. Zu beiden Zeiten hatten
die Umgangssprache und die literarische Sprache parallel nebeneinander
existiert. Das bedeutete, dass es seit der Entstehung der Zivilisation, im-

11 UMBERTO CASSUTO, G/ Ebrei a Firenge nell'eta del Rinascimneto, Florenz 1918,
bes; S: 32-36.

12 NIRIT BEN-ARYEH DEBBY, Jews and Judaism in the Rhetoric of Popular
Preachers, in: Jewssh History 14 (2000), S. 175-200; DIANE OWEN HUGHES,
Bodies, Disease, and Society, in: JOHN M. NAJEMY (ed.), Italy in the Age of the
Renaissance. 1300-1550, Oxford 2004, S. 103-123, dort S. 111.

13 Vgl. JAMES HANKINS: Renaissance Crusaders. Humanist Crusade Literature in
the Age of Mehmed 11, in: Dumbarton Oaks Papers 49 (1995), S. 111-207, dott.
S. 116f u. 6. = in: DERS., Humanism and Platonism (Anm. 8), S. 293-426, dort S.
298f. u. 6.; HANKINS, Manuel Chrysoloras (Anm. 9), S. 259. Auch wenn sich
Hankins kurz danach gegeniiber seinem eigenen Vorschlag zogerlich zeigt,
sind seine Grinde fir diese Zurtickhaltung nicht véllig tiberzeugend.

14 Zu dieser Debatte vgl. MAZZOCCO, Linguistic Theories (Anm. 1), S. 13-105.

366



Mer beide gab, die natiirliche Sprache, welche man zu Hause lernte (d. h.
Toskanisch) und die kiinstliche bzw. literarische Sprache, die man in der
Schule lernen musste (Lateinisch). Dieses Verstindnis erinnert in vieletlei
Hinsicht an das mittelalterliche Sprachdenken, in besonderer Weise an das
Dantes, von dem wir wissen, dass er viel Einfluss auf Bruni hatte. Jedoch
gibt es einen grossen Unterschied. In seinem Buch De vuigari eloguentia
(Uber die Ausdruckskraft der 1 olkssprache) hatte Dante die Sprachverwirrung
Nach der Zerstérung des Turms von Babel als das kritischste Ereignis der
Sprachgeschichte genannt. Infolge des allgemeinen Ungehorsams ist die
urspriingliche, heilige, nattrliche Sprache der Menschheit, das Hebriische,
fir alle ausserhalb der Juden verloren gegangen.!> Eingenommen hat des-
sen Platz eine Menge ungeregelter, immer wechselnder Umgangssprachen.
Aus diesem Grund erfand die Menschheit grammatische Sprachen, d. h.
geregelte, kiinstliche wie beispielsweise Griechisch, Lateinisch, Arabisch.
Man versuchte durch sie die natiirliche Sprache nachzuahmen und suchte
Trost fiir das Verlorengegangene. So effektiv sie auch war und Meinungen
vermittelte, erinnerte die jeweilige grammatische Sprache doch immer an
den gefallenen Zustand der Menschheit.!6

Anders als in der Geschichte vom Turmbau zu Babel ist bei Bruni der
Riickzug des Hebriischen nicht Folge des géttlichen Zorns, sondern hat
mit politischen und militirischen Kriften zu tun (in seinem Text verjagen
die lateinischen Buchstaben die hebriischen). Fur Bruni entwickelt sich
die menschliche Grammatik im Gegensatz zu Dante nicht als Nachah-

15 De vuigari eloquentia 1,6,0, zitiert bei MAZZOCCO, Linguistic Theories (Anm. 1),
S. 160: Hiis solis [Hebraei] post confusionem remansit, ut Redemptor noster, qui ex: illis
oriturus erat...non lingna confusionis, sed gratie frueretur.

16 MAzzocco, Linguistic Theories (Anm. 1), S. 168: ,,God, then, functions as the
counterpart of the znventores of the gramatica. Indeed, Dante seems to recognize
a certain relationship between the Adamic languages and the gramaticae. The
gramaticae came into being to compensate for the disappearance of the
Adamic language. Moreover, the Adamic language, preserved in the Hebrew
idiom, came to function as a model for the gramaticae. In fact, the gramatica,
as conceived by Dante, bears all the major attributes of the Adamic language,
being, like the Adamic language, stable, cosmopolitan, functional and immune
to individual choices.” — IRVEN M. RESNICK: Lingua Dei, Lingua Hominis.
Sacred Language and Medieval Texts, in: Zator 21 (1990), S. 51-74, dort S. 69:
,»While languages appearing later may suffer from the confusion wrought by
the events surrounding the Tower of Babel and lack the natural ground He-
brew enjoyed, the interest in grammar schoolmen displayed often suggests
that grammar, although a human invention, is a reflection of and imitates a
divine grammar.*

367



mung eciner verlorenen gottlichen Grammatik, sondern als autonomes
Produkt der menschlichen Vernunft. Dariiber hinaus zeigt solch eine Hal-
tung viel tber Brunis Verstindnis von Autonomie und Wirde des Men-
schen. Denn diese Autonomie ist nach Bruni nicht bei der hebriischen
Sprache zu finden. So kann man verstehen, dass ein Gelehrter wie Bruni,
der immer neue humanistische Ubersetzungen selbst von Werken verfass-
te, die bereits im sogenannten barbarischen, mittelalterlichen Lateinisch
zur Verfugung standen, tiberhaupt keine Neigung zu einer neuen Bibel-
iibersetzung hatte, wie er an anderer Stelle des zitierten Briefs sogar - vol-
lig uncharakteristisch — gegen die Annahme kimpft, man kénne die Vul-
gata des Hieronymus verbessern.

Stadinm 1I: Die Besitznabme des lateinischen Humanismus

Obwohl er die ebenso konsequente wie stringente Haltung des Humanis-
mus abbildet, hat Brunis Brief tber die hebriische Sprache das genaue Ge-
genteil von dem bewirkt, was er wollte: Es sieht nimlich zumindest so aus,
als ob er bei seinem Studenten, Kollegen und mitunter auch Rivalen Gi-
annozzo Manetti ein stirkeres Engagement fiir das Hebriische gefordert
hat. Da Briefe damals immer auch einem grésseren Publikum zuginglich
waren, ist es schwer vorstellbar, dass Manetti nicht davon gehort oder gele-
sen hatte, wenngleich er nicht der unmittelbare Adressat des Briefes wat.

Als Student Ambrogio Traversaris (1386-1439), des bekannten floren-
tinischen Férderers der Patristik im frihen fiinfzehnten Jahrhundert, hatte
Manetti schon frih die Begeisterung fir biblische und hebriische Studien
gezeigt, die Bruni ablehnte.!” Dennoch sieht es so aus, als ob die Entwick-
lungen im sprachlichen Diskurs ebenso wie in den politischen Verhiltnis-
sen Manettis Interesse fiir die hebriische Sprache befliigelt haben. Uber
seine Beschiftigung mit dem Hebriischen hat er jedoch erst in den fiinf-
ziger Jahren des fiinfzehnten Jahrhunderts (also in den letzten Jahren sei-
nes Lebens) geschrieben. Dies war die Zeit, in der er wichtige Unterstut-
zung als Hebraist gewann: Von Papst Nikolaus V. (1397/1447-1455) be-
kam er den Auftrag, eine neue Ubersetzung des Alten Testaments aus
dem Hebriischen vorzubereiten. Bis zu seinem Lebensende hatte er da-
von jedoch nur den Psalter vollstindig tibersetzt.

17 Zu Traversari vgl. CHARLES STINGER, Humanism and the Church Fathers. Ambro-
gio Traversari (1386-1439) and Christian Antiguity in the Italian Renaissance. Albany
1977. — Zu Manetti als Hebraist vgl. CHRISTOPH DROGE, Giannozzo Manetti als
Denker und Hebraist, Frankfurt(Main 1987; FUBINI, L’ebraismo (Anm. 2), und
STEIN KOKIN, The Hebrew Question (Anm. 2), S. 157-225.

368



In der beriihmten und schon erwihnten Debatte aus dem Jahr 1435
(in eben diesem Jahr begannen Manettis Hebriisch-Studien, und man
Spurt das Interesse an der Sprache im Florenz dieser Zeit) lehnte noch
Flavio Biondo (1392-1463), ein jungerer Zeitgenosse Brunis, die Idee per-
Manenter Zweisprachigkeit ab. Stattdessen favotisierte er die damals revo-
lutionire Ansicht, dass ,,statt ciner unabhingigen sprachlichen Finheit, die
seit der Antike, neben dem Latein existierte, die Umgangssprache ein Ne-
benprodukt des Lateinischen sei.“!® Biondos Verstindnis suggerierte, dass
der Unterschied zwischen dem Lateinischen und der Umgangssprache nur
von historischer Art war und infolgedessen auch das Lateinische einmal
hur eine Umgangssprache war. Die zuvor starke Dichotomie zwischen der
grammatischen und alltiglichen Sprache und damit zwischen kinstlicher
und natiirlicher Sprache wurde minimiert. Dies 6ffnete den Weg zu einem
Verstindnis der Sprache als einer sich stindig weiterentwickelnde Einheit
Vom Dialekt zur Hochsprache oder anders herum. Eine solche Sprachdy-
Namik hatte man sich vorher nicht vorstellen koénnen.

Ohne Zweifel, in diesem Kontext verringerte sich jede mégliche Span-
Mung zwischen Lateinisch und Griechisch als kiinstlichen Sprachen und
Hebriisch als natiirlicher Sprache. Der neue, mehr geschichtlich orientier-
te Zugang zur Sprache beeinflusste Manettis Interesse am Hebriischen.

tuni konnte Hebriisch einfach ablehnen, ohne Riicksicht auf seine Be-
zichungen zum Griechischen und Lateinischen in der Vergangenheit
Nehmen zu miissen. Im Gegensatz dazu miisse man nach Manetti auch die
hebriische Sprache wie jede andere Sprache analysieren, die sich in die
unterschiedlichsten Richtungen entwickelte.

So lehnte Manetti zum Beispiel die zu seiner Zeit wiederbelebte Be-
hauptung des spitantiken Philosophen Numenius von Apamea (2. Jh. n.)
ab, dass Plato nichts anderes als ein Mose gewesen wire, der Griechisch
Sprach. Zur Begrindung fithrte Manetti an: ,,Die frithen Griechen hatten
ﬁberhaupt keine Kenntnis der hebriischen Literatur, aufgrund ihrer Sorge
um die Eleganz der Sprache, da die hebriische Sprache als eine barbari-
Sche und scheussliche Sprache galt, der die (polierte) Eleganz fehle. Be-
Sonders in den Zeiten, in welchen die Studien der griechischen Eloquenz
sehr stark florierten und allein Ehre und Wert dienten [...].19

An anderen Stellen macht Manetti gleiche abwertende Ausserungen
tber das Hebriische seiner Zeit, Ausserungen, die die Brunis wicderholen

18 Mazzocco, Linguistic Theories (Anm. 1), S. 39.
19 Giannozzo MANETTI, Apologeticus, ed. ALFONSO DE PETRIS, Rom 1981,
Buch T, Bl 56, und FUBINI, I’ebraismo (Anm. 3), S. 292.

369



und manchmal auch dartiber hinausgingen. Sein Hinweis auf die hebrii-
sche Sprache in jenen Zeiten jedoch suggeriert, dass er die Gestalt des Heb-
raischen als wandelbar ansicht. In ecinem anderen Abschnitt nennt er die
hellenistischen Juden Philon von Alexandria und Josephus Flavius positiv
die ,adligen und beriihmten Juden, die gleichermassen Hebriisch und
Griechisch beherrschten®.20 (Wie wir wissen, konnte Philon kein oder nur
wenig Hebriisch; Manetti jedoch nimmt an, dass er als Jude diese Sprache
gekonnt haben muss.) Wichtig ist dabei ferner zu betonen, dass Menschen
wie Josephus und Philon Manetti Vorbild dafir waren, dass man die heb-
riischen und die griechischen Buchstaben miteinander verbinden kann;
zugleich bezeugten sie den Ruhm des Hebriischen in der Vergangenheit.
Daher ist fiir Manetti diese frihere, aber verlorene Pracht des Hebrii-
schen eine Einladung an die Christen, sich die Sprache anzueignen und
wiederzubeleben. Dies war eine Aufgabe, die er sehr ernst nahm, und die
Art, wie er die hebriische Sprache aufarbeitete, war beispiellos fiir einen
italienischen Christen aus der Toskana seiner Zeit. Seinem eigenen Sohn
Agnolo liess er eine hebriische Erziehung angedeithen (ebenso wie eine
lateinische und griechische), sogar in einem Masse, dass sein Biograph
bemerkt, dass er genauso schon sein hebriisch schreiben konnte wie ein
bekannter Jude, der in der Biografie ebenfalls erwihnt wird.?!

Im Fall Manettis finden wir gleich zu Beginn einen beeindruckenden
Beleg des Ideals der Dreisprachigkeit: Manettis Griechisch- und Hebri-
isch-Lehrer wohnte bei ihm zu Hause,?> was nach ithm besagt, dass die
griechischen und hebriischen Buchstaben ihre wahre Heimat im Hause
des Lateins fanden. Manettis Einladung ,,nach Hause* reflektiert nicht nur
die Naturalisierung der Sprache — die hebriische Sprache sollte schon zu
Hause gelernt werden, sondern auch ein Nachlassen des Unterschieds
zwischen Sprache und Umgangssprache, zumal Manetti seine Lehrer bat,
mit ihm auf Griechisch und Hebriisch zu sprechen.

20 MANETTIL, Apologeticus (Anm. 19), Buch I1, Bl. 67: nobiles celebresque Indeos hebree
simul ac grece lingue peritissimos.

21 VESPASIANO DA BISTICCI, Renaissance Princes, Popes, and Prelates. The 1V espasiano
Memoirs, New York 1963, S. 305. Eine mogliche Identifizierung dieses Juden
bei NURIT PASTERNAK, Tuogether and Separately. Hebrew Manuscripts in Florence in
the Fifteenth Century as Euvidence for Contact Between [ews and Christians, Ph.D.-
Dissertation, Tel Aviv 2009 (hebr.); DIES., Hebrew Hand-Written Books as
Testimonies to Christian-Jewish Contacts in Quattrocento Florence, in:
MAURO PERANI (ed,), L interculturalita dell’ebraismo, Ravenna 2004, S. 161-171.

22 CASSUTO, G/i Ebre: (Anm. 11), S. 275.

370



Dieser private Gebrauch Manettis signalisiert den Anfang einer Ideolo-
gle des Tateins als eines Imperiums und einer Aneignungssprache, die bis in
die fiinfziger Jahre des fiinfzehnten Jahrhunderts an Stirke gewann. Mit
dem Ende der griechischen Herrschaft im Osten (schon vor 1453 konnte
man erkennen, dass es nur eine Frage der Zeit war), hatte der Versuch einer
Wiederannéiherung wie bei Bruni und vielen anderen seinen Sinn verloren.
Als griechische Gelehrte in jenen Tagen als Fliichtlinge nach Italien kamen,
Wurde ein neue Idee geboren: der lateinische Westen als Bewahrungsort der
gleichsam verloren geglaubten griechischen Zivilisation. In diesem Kontext
wurde die vatikanische Bibliothek gegriindet. Auch Manettis Hebraistik
Mmuss als Zeichen dieser Zeit verstanden werden: als lateinische Aneignung
der hebriischen Buchstaben. Dieser Tendenz entspricht auch Manettis stark
Missionarisches Engagement. Er war sehr erfolgreich darin, Juden fiir das
Christentum zu gewinnen. So brachte er einen seiner Hebriisch-Lehrer
dazu, den christlichen Glauben anzunehmen. All den Handel (Commercinm),
den Bruni abgelehnt hatte, ist fiir Manetti von zentraler Bedeutung fiir seine
Aktivititen als Christ, Gelehrter, Ubersetzer und — Missionar,

Oben bereits war davon die Rede, wie Brunis Idee von der kiinstlichen
Sprache als Produkt der Elite einem Begriff von menschlicher Autonomie
entsprochen hatte. Im Falle Manettis ist seine Begeisterung fir andere Spra-
chen durch den klassisch-humanistischen Begriff der ,,Wiirde des Menschen
(dignitas hominis) gepriagt. Man kann sogar sagen, dass Manettis Hebriisch-
Studium unmittelbar diesem Ziel gedient hatte. Was ist damit gemeint? Am
Schluss sciner Abhandlung aus dem Jahr 1452 De Dignitate et Excellentia Ho-
minis (Uber die Wiirde und Exzellens des Menschen), versucht Manetti einer der
Wichtigsten Gegenpositionen zu widersprechen, nimlich der Abhandlung De
miseria condicionis humanae (Uber den ungliicklichen Zustand der Menschheit) aus
dem frithen dreizehnten Jahrhundert, die vom spiterem Papst Innozenz I11.
(1161/1198-1216) verfasst wurde. Fiir Innozenz symbolisieren Neugeborene
die Verzweiflung des Lebens, da sie weinend zur Welt kommen:

Wir sind alle als Schreiende geboren, um die Verzweiflung unserer Natur auszu-
driicken. Der Neugeborene sagt ,,Ah* und die Neugeborene , Eh“, alle nach
Eva Geborenen sagen Eh oder Ah. Und was bedeutet Eva? Es meint Eh Ah. In
beiden Fillen driickt der Ausruf die Tiefe des Leidensschmerzes aus. Deshalb

Nannte man die Frau vor ihrer Stinde 17rago (vom Mensch gemacht), spiter bezeich-
Nete man sie als ,,Eva“, da sie es verdiente.24

23 Latein Fwa, wie es der Papst wahrscheinlich ausgesprochen hat.

24 BERNARD MURCHLAND, Two VViews of Man, New York 1960, S. 8. Der spitere
Innozenz I11. zitiert hier beinahe wortlich aus der Historia Scholastica (am 1160-

271



Innozenz’ Interpretation basiert auf der Tatsache, dass Adam seiner Frau
gerade nach dem Sundenfall einen Namen gibt, wihrend sie zuvor nur als
Weib bezeichnet wurde.

In seiner Antwort verwirft Manetti Innozenz’ Erklirung des ,,INa-
menswechsels”. Stattdessen weist er nach, dass das hebriische zsha (TUX)
(ebenso wie zirago) nur eine allgemeine Bezeichnung fiir ,,Frau® ist, und
dass die erste Frau Hawwa (abgeleitet vom hebriischen hayyim [071] ,.Le-
ben®) oder Fra genannt wurde, da sie die Mutter allen Tebens ist, wie im
Buch Genesis explizit gesagt wird. Danach empért sich Manetti deutlich
tber seinen Vorginger: ,,Nachdem wir im klarsten Licht den Fehler unse-
res Innozenz aufgezeigt haben, einen Fehler, der sich schon im Funda-
ment seines Werks findet; was miissen wir dann tber das denken, was
darauf gebaut wurde? Das ist ein grosser Fehler, der so nie gemacht wot-
den wire, wenn er nicht vollig unwissend beziiglich det hebriischen Spra-
che gewesen wire.*?>

Hier ist zu erkennen, wie der Begriff der Wiirde des Menschen, fur
Manetti ein zentraler Begriff, nicht nur auf biblischen, sondern auch auf
hebriischen Argumenten basiert. Die hebriische Sprache spielt in Manet-
tis Weltanschauung eine wichtige Rolle. Es ist jedoch ein Hebriisch, das
immer mit dem griechischen Erbe verbunden ist und davon abhingt.
Manettis Reaktion auf Innozenz resultiert bei genauerer Betrachtung aus
seinem Studium der griechisch geschriebenen Jidischen Altertiimer des Jo-
sephus Flavius. Die ,,Neuschreibung der biblischen Geschichte®, die Ma-
netti in seinem grossen Werk Contra ludeos et Gentes (Gegen Juden nnd Heiden)
schreibt, ist an vielen Stellen von Josephus und Philon beeinflusst. Wih-
rend Bruni die Allianz des Lateinischen und Griechischen noch vor seinen
Zeitgenossen rechtfertigen muss, bietet wenige Jahre spiter die lateinische
Inbesitznahme des Griechischen fiir Manetti bereits eine Vorlage fiir die
Inbesitznahme des Hebraischen.

Drittes Stadinm: ,,Geistlicher Humanisnius

Manettis Tendenz, Hebriisch durch die ,,griechische Brille® zu betrachten,
blicb noch Jahrzehnte nach ihm erhalten. Als weitere griechische Schrif-
ten, insbesondere neuplatonische Werke, mehr und mehr Aufmerksambkeit
tanden, dnderten sich der Umfang und Zweck des Hebriisch-Studiums,

1170) von PETER COMESTOR, Omnes dicent ‘B, vel ‘A’ guotquot nascuntur ab Eva,
in: Patrologia Latina, Bd. 198, Sp. 1071b.
25 MURCHLAND, Two Vzews (Anm. 24), S. 91.

372



Sowie seine Rechtfertigung unter den Humanisten. Dabet ist es eine Ironie
der Geschichte, dass die fortschreitenden Griechisch-Studien einige Hu-
Manisten dazu brachten, das Hebriische sogar dem Griechischen und
Lateinischen vorzuziehen. Der Grund dafiir war, dass infolge der Wieder-
belebung des Griechischen Humanisten Texte wie beispielsweise ,,Uber
die Mysterien* des spitantiken Philosophen Iamblichos von Chalkis (um
240/245-um 320/325) oder das Conpus Hermeticnm zu lesen begannen, in
denen, obwohl sie auf Griechisch verfasst waren, die Gtiechen zugunsten
von Juden, Aramiern und Chaldiern zurickgesetzt werden, da sie als
Vertreter ilterer und deshalb ehrbarerer Zivilisationen und Quellen der
Weisheit galten. Diese Texte verunglimpften insbesondere die griechische
Neigung, die geistliche Lehre der alten (hebriischen und aramiischen)
Quellen zu verindern und dabei zu verderben. Dies galt als beklagenswert.
lamblichos selbst behauptet:

Wegen des erfinderischen Charakters und der Gesetzlosigkeit der Griechen ver-
dndert sich die geistliche Lehre immer mehr und nichts bleibt, wie es war. Weil
die Griechen von ihrer Natur aus Neuerungen mégen, haben sie es weit gebracht
und stiirmen in jede Richtung. Sie haben tiberhaupt keinen Ballast in sich und
bewahren nichts, was sie von jemand empfangen haben. Stattdessen lassen sie es
schnell los und bauen alles um, wie ein nie aufhérender Fluss von Wértern. Die
fremden Priester sind jedoch standhaft in ihren Gebriuchen und gehen mit den-
selben Wortern weiter [...] aus diesem Grund sind sie geliebt von den Géttern
[-..] es ist keinem menschlichen Geschépf erlaubt sie zu verindern. 26

Humanisten, die der frithen Renaissance die Vernachlassigung der geistli-
chen Lehre vorwarfen, griffen Iamblichos Kritik auf, da sie sich leicht auf
die Lateiner anwenden lies. Diese Kritik, angefithrt von Flavio Biondo,
crscholl zeitweise kriftig in der Folgezeit der Revolution der Sprachwis-
senschaft.

Der Niedergang der Idee der kiinstlichen Sprache und der damit ver-
bundene Aufstieg der natiirlichen Sprache stellte auf lange Sicht Innovation
und Verinderung in ein schlechtes Licht. Ebenso gab er der Kultivierung
der Rhetorik und der Eloquenz in der traditionellen Renaissance einen iib-
len Ruf. Man kann auch sagen, dass die humanistische Betonung des forma-
len Frlernens der Rhetorik und Beredsamkeit das Konzept der kiinstlichen
Sprache verewigte und deshalb inakzeptabel war. Obwohl die Betonung der
Naturlichen Sprache, wie wir gesehen haben, zu einem Erkennen der Kom-
Plexitit der sprachlichen Entwicklungen in der Geschichte fiihrte, kam es

26 IAMBLICHUS, O the Mysteries, iibers. v. EMMA C. CLARKE/ JOHN M. DILLON
& JACKSON P. HERSHBELL, Leiden 2004, S. 259,

373



im Laufe der Zeit jedoch zur intensiven Beschiftigung mit der Authentizitat
einer Sprache und ihrer Urwurzel. Es entwickelte sich die schon fast simpli-
zistische Idee des ,,je ilter, desto besser®. Diese Riickkehr zur Wurzel wurde
als Schliissel zur geistlichen Erneuerung verstanden. Die Idee, dass das Itali-
enische aus dem Lateinischen komme, hat die Frage aufgeworfen, ob nicht
auch das Lateinische von einer héher stehenden Sprache abgeleitet sei. Wie
wir sehen werden, boten solche Fragen die Méglichkeit, neue sprachliche
Vorziige und Tendenzen zu erzeugen.

Die Sorge um geistliche Verjingung kann als Rickschlag gegen pro-
minente Aspekte der frihen humanistischen Kultur gesehen werden. Ge-
gen die Behauptung eines Bruni, der sich fiir die kiinstliche, durch den
Menschen geschaffene und kultivierte Sprache aussprach, suchten die
spiteren, geistlichen Humanisten in der natlrlichen Sprache Zuflucht.
Wihrend Manetti noch die griechische Beredsamkeit als Zugang zum
Hebriischen voraussetzte, stellten diese Gelehrten die humanistische Rhe-
torik selbst in Frage. Entgegen der Idee vom Aufstieg und Fall der Spra-
chen nahmen sie einen unvermeidlichen Niedergang von der Ur-Antike
bis zur Gegenwart hin an.

Bei einigen fand dieses geistliche Programm in der hebriischen Sprache
ein Gegengift gegen die rhetorischen Ausschweifungen des griechisch-
lateinischen Humanismus. Anders als bei Manetti, der die hebriische Spra-
che an die griechische-lateinische Tradition anhingen wollte, konnte das
Hebriische jetzt benutzt werden, um das éltere Paradigma des Humanismus
neu zu bewerten und dartber hinaus zu gehen. Man bewegte sich weg vom
kulturellen Blickpunkt des frithen Humanismus hin zu einem mehr geistlich
orientierten. So verglich Egidio da Viterbo, bekannt fiir sein Studium der
jidischen Mystik, d. h. der Kabbala, im zweiten Jahrzehnt des sechzehnten
Jahrhunderts seine eigene Zeit mit vergangenen Generationen folgendert-
massen: ,,Auch wenn die hebriischen Studien bisher tiberall von den Gebil-
deten als barbarisch verworfen wurden, werden sie jetzt von den Glaubigen
als erbaulich verstanden und gepflegt.“?’” Man sicht hier klar, was am Wich-
tigsten ist: nicht mehr raffiniert, sondern fromm zu werden, weniger das
Barbarische zu meiden, als Erlosung zu suchen. Schliesslich legte diese Ver-
inderung den Schwerpunkt auf das Gottliche, anstatt den Menschen als
Quelle menschlichen Vermdogens und Autoritit zu betonen.

27 EGIDIO DA VITERBO, Historia XX saeculorum,(= Biblioteca Angelica Handschrift
502): Sed gquamgqune passim nt barbara studia repudiata sint hactenus ab elegantioribus: nune
ut pia a pietatis studiosioribus sedulo excoluntur; zitiert in: EGIDIO DA VITERBO,
Scechina e 1.ibellus de litteris Hebraicis, ed. FRANCOIS SECRET, Rom 1959, S. 10.

374



Die Bedeutung dieser Entwicklungen fiir die hebriische Sprache ist
besonders Egidios Buch Libellus de litteris ebraicis (Biichlein iiber die hebriischen
Bﬂc/m‘abm) aus dem Jahr 1517 zu entnehmen.? Diese kleine Abhandlung
bietet eine kabbalistisch geprigt Binfihrung in das Hebriische und stellt
die Beschiftigung mit dieser Sprache als fiir die geeignete Ubermittlung
der geistlichen Lehre, fiir die Heilung der Kirche von ihrem Verfall und
Sogar fiir die Erlosung Italiens von der politischen Krise der Zeit unbe-
dingt notwendig dar. Geboren und aufgewachsen im toskanischen
Viterbo, verbrachte Egidio die meiste Zeit seines Lebens in Rom, wo er
unter anderem den Pipsten Leo X. (1475/1513-1521) und Clemens VIL
(1478/1523-1534) als wichtiger Berater diente. Sein Werk wurde unter
Papst Leo verfasst und war dem spiteren Papst Clemens gewidmet.

Bei diesem Text sind Votliebe fiir das Hebriische und Ablehnung des
frihen humanistischen Paradigmas, dhnlich wie bei Iamblichos, deutlich
Zu spuren. Das Buch beginnt mit einem Hinweis auf Plato, der in seinem
Dialog Phaedrus, ,,die Erfindung der Buchstaben als jenseits von menschli-
cher Kapazitit“ und deswegen als géttlich vorrechnet und im Dialog
Kratylos lehrte, , die Bedeutung der gottlichen Namen miisse in den einzel-
nen Buchstaben gesucht werden.2 Diese zwei Konzepte bilden das Fun-
dament fiir die Erklirung der mystischen Eigenschaften des hebriischen
Alphabets. Entgegen der friiheren humanistischen Betonungen beztiglich
der griechischen und lateinischen Beredsamkeit, beschreibt Egidio diese
beiden Sprachen als ,,verstimmelt und mangelhaft, und zu barbarisch um
gottliche Gedanken auszudriicken®.? Fiir jemanden wie Egidio, der als
Humanist ausgebildet wurde, erstaunlich ist, dass er die klassischen Spra-
chen als barbarisch bezeichnet! Die Lateiner kritisiert er im Stil des
lamblichos, dass sie neue Buchstaben den Alteren vorzogen. Auch die
Cigene Richtung des griechischen und lateinischen Alphabetes gilt fiir ihn
als Anzeichen ihres verdorbenen Zustands. Wihrend fiir Bruni die sich
Nach links bewegenden hebriischen Buchstaben als eine Unméglichkeit
des | Handels* (commercium) zwischen Hebriisch und Lateinisch, zwischen
Juden und Christen auszeichnen, sind fiir Egidio die gegensitzlichen Rich-
tungen ein Zeichen dafiir, dass Griechen und Lateiner die urspriinglich

28 BGIDIO, Seechina (Anm. 27); allgemein zu Egidio da Viterbo siehe JOHN W.
O'™ALLEY S.]., Giles of Viterbo on Church and Reform, Leiden 1968.

29 EGIDIO, Scechina (Anm. 27), BL 2 [S. 23]: Litterarum inventum Plato: tanto humana
ape maius putat: ut 60.0 in Aegypto anctorem faciat.

30 EcIpIO, Srechina (Anm. 27), fol. 14, S. 31: mutilae truncaeqgue sunt: et ad divina
referenda barbarae.

375



gottliche und natiirliche Sprache verdorben haben.! Bei Egidio und ande-
ren seiner Zeit ist die Suche nach dem Ursprung stark genug, die gewohn-
liche Herabsetzung der Linksbewegung des Schreibens aufzuheben.

Es gab sogar die Vorstellung, falls die ,,heiligen Buchstaben® unter den
Christen vernachlissigt werden sollten, sie ihren Weg zum Tiirken finden
und ihn bei seinen Eroberungen unterstiitzen wiirden,?? was wohl als ein€
versteckte Anspielung auf die in dieser Zeit hohe judische Auswanderung
ins osmanische Reich als Folge der Vertreibung der Juden aus Spanien in
der vorhergegangenen Generation zu betrachten ist. Anmerken ist hief
auch, dass der Hohepunkt der christlichen Hebraistik der Renaissance mit
cinem Tiefpunkt, einer Krise in der Geschichte des westeuropiischen
Judentums zusammenfillt.

Die Riickkehr zur hebriischen Sprache und zur Kabbala, die Egidio als
Gegenmittel gegen die Angst einfléssende Krise vorschligt, konzentrierte
sich mit besonderer Intensitit auf die drei so genannten ,aspiriertefl
Buchstaben®, Heh (77), Het (M), und ‘Ayin (V). Zum einen waren dies€
Buchstaben fir ihn ein starkes Indiz fir die Trinitdt, zum anderen waren
sie aber auch von kritischer Bedeutung fiir die richtige — und deshalb effi-
ziente — Aussprache der heiligen Namen, einschliesslich des Namens Jesu-
(Besonders faszinierte die Gelehrten der damaligen Zeit die Frage, wi€
man durch das Studium der hebriischen Sprache zum richtigen / ut-
spriinglichen Namen Jesu gelangen konnte.) Diese Buchstaben sind damit
zugleich der Nachweis des einzigartigen, gottlichen Status des Hebrii-
schen. Egidio schreibt: ,,Da alleine diese Sprache [d. h. Hebriisch, DSK]
vom gottlichen Geist gegeben wurde, stimmt es mit dem Lateinischen und
Griechischen beziiglich der iibrigen Buchstaben iiberein, aber unterschei-
det sich im Fall der dreimaligen Aspiration, so dass du sehr leicht die gott-
liche Funktion des erbauenden Geistes erkennen kannst.33

Es war der hebriische Buchstabe 11, der bei Egidio und anderen dhn-
lich Gesinnten besonderes Interesse weckte, vor allem wegen der engefl
Assoziationen dieses Buchstabens mit den Michten der Schépfung und
menschlicher Fruchtbarkeit in der judischen Mystik. Ein Beispiel Egidios
dazu: Erst durch die Umbenennung Abrams und Sarais in Abraham und

31 EGIDIO, Scechina (Anm. 27), fol. 34v, S. 46.
32 EGIDIO, Scechina (Anm. 27), fol. 15, S. 32f.

33 BGIDIO, Scechina (Anm. 27), fol. 5, S. 26: cum haec sola linguna a divino sit spirith
tradita: cum latina graecague convenit in litteris aliis: triplici aspirandi forma dissentit: #
Jacile almi spiritus divinnm munus cognoscas.

376



Sarah, als Gott den Buchstaben Heb in ihren Namen einfiigte, konnten sie
Isaak bekommen.3

Die besonderen Eigenschaften der aspirierten Buchstaben bringen
Egidio sogar dazu, dem Papst selbst vorzuschlagen, diese ins Lateinische
Alphabet aufzunehmen, als Hilfe ,,beim Schreiben, Lesen und Verstehen
heiliger Dinge®. Er erkliirt, dass der Papst nicht hinter die Reformern der
alten Griechen zuriickfallen sollte, die ihrem Alphabet ebenfalls Buchsta-
ben hinzufligten, obwohl , keine dringliche Notwendigkeit dazu bestand,
Sie es nicht zum Erhalt von heiligen Dingen taten und ebenso wenig Hit-
ten des Volkes oder Papste waren.“® Und weiter fithrt er aus, dass der
Papst mit der Aufnahme dieser Buchstaben Gott selber nachahme, denn
Gott ,,fiigte die drei aspirierten Buchstaben den heiligen Buchstaben hinzu
als Symbole des gottlichen Geheimnisses*.3¢

An dieser Stelle ist zu betonen, dass die Sprache hier nicht als elitire
Schépfung, sondern die Sprachreform vielmehr als eine witatio Dei durch
den Papst verstanden wird. Dieser Vorschlag, so seltsam und méglicher-
weise befremdend er klingen mag, tibetlappt sich auf interessante Weise
mit zeitgendssischen Versuchen einer Alphabetreform oder steht sogar im
Gegensatz dazu. Einerseits machte der Dichter und Gelehrte Giangiorgio
Trissino (1478-1550), der zur gleichen Zeit in Rom lebte, den Vorschlag,
griechische Buchstaben ins lateinische Alphabet einzufithren; andererseits
kam genau zu dieser Zeit der lang anhaltende Kampf der lateinisch-
grammatischen Tradition gegen die Aspiration zu threm Hohepunkt und
gipfelte in Aufrufen zur Abschaffung des Buchstaben H aus dem Italieni-
Schen.’” Die von Egidio gepriesene Aspiration durch den hebriischen
Buchstaben Heh wurde von vielen seiner Zeitgenossen im Hinblick auf die
italienisch-lateinische ,,h“-Debatte verspottet.

Dieser Gegensatz ist bisher, soweit ich sche, in der Forschung unbe-
achtet geblieben, hilft uns jedoch, das Ausmass der auffallenden Abwei-
chung des Hebriischen vom Rest der linguistischen Beschiftigung cinzu-
schitzen. Versuche, das Italienische zu rationalisieren und zu despirituali-
Sieren, standen den Versuchen der Respiritualisierung des Hebriischen

34 EGIDIO, Scechina (Anm. 27), fol. 7, S. 28; fol. 22, S. 39; fol. 29, S. 43.

35 EGIDIO, Scechina (Anm. 27), fol. 14, S. 31: divinis seribendis legendis: intelligendis...non
€a necessitate: non sacrae rei servandae gratia: non populorum pastores: non pontifices.

36 EGIDIO, Seechina (Anm. 27), fol. 4v-5, S. 26: sacris litteris arcanorum symbolis tres
inseruit aspirationes.

37 Vgl. dazu DANIEL HELLER-ROAZEN, FEcholalia. On the Forgetting of Languages,
New York 2005, S. 33-44.

377



krass gegeniiber. Vielleicht kann man davon ausgehen, dass die Spirituali-
sierung des Hebriischen mindestens teilweise eine Reaktion auf dies¢
gegenliufigen linguistischen Entwicklungen darstellt. Vor allem jedoch
lasst diese Gegeniiberstellung erkennen, von welch radikaler Natur die
Position Egidios und anderer war, die ich daher ,,Erlésung des Geistes”
nennen mochte.

Die lang anhaltende Krise der Aspiration driickte sich nicht nur in def
feindlichen Gesinnung gegeniiber dem italienischen H aus. Schon in def
Spatantike hatte sich der Kirchenvater Hieronymus tber die Schwerat-
migkeit der hebrdischen Buchstaben beklagt.’® Dante behauptete sogat,
dass seit dem Siindenfall alle menschliche Sprache mit einem Seufzer def
Reue ,,h--* beginnt. 3* Man kann daher sagen, dass fiir Dante die mensch-
liche Sprache in ihrem innersten Wesen zwar mit einem atemschweren
Ruf um Hilfe beginnt, fiir Egidio jedoch eben diese Sprache ihren Hohe-
punkt in den lebensspendenden Aspiraten findet, die die Christenheit zu
threm Ungliick verschmihte. Doch die Erlosung der menschlichen Spra-
che und besonders ihres Geistes verlangt einen hohen Preis. Trotz gottli-
chen Ursprungs ist das Heh nach Egidio jedoch ebenso: ,,nicht nur leicht
fiir den Menschen, sondern auch natiirlich® und ,,ohne Zweifel der einzigeé
aller Buchstaben, der sogar beim Atmen der Tiere gehort werden kann®.*

Das fuhrt uns zu einem Paradox: Was bedeutet es, dass wir die hochste
Stufe der Sprache, nimlich den géttlichen Atem, mit dem Atmen der Tie-
re teilen? Einerseits erscheint hier im Gegensatz zur Idee der , kiinstlichen
Sprache® die menschliche Sprache komplett naturalisiert; andererseits wird
sie im gleichen Atemzug als durch und durch géttlich verstanden. Egidio
stellt eine Erlosung des Geistes und damit eine Etlosung der Sprache im
allgemeinen dar, jedoch um den Preis ihres menschlichen Aspekts. Der
Fall des Menschen verschwindet, aber auch der Mensch selbst in einem
gewissen Sinne. Das Streben nach dem Géttlichem und dem Natutlichen
endet hier in einem profunden Paradox.

Stadinwm 4: ,,Umgangssprachlicher Humanismus“

Die zunehmend voneinander abweichende Stellung der Buchstaben He/
und H im frithen sechzehnten Jahrhundert ist ein Zeichen fiir die breite
Kluft zwischen dem Verstindnis des Hebriischen und der Umgangsspra-

38 Hieronymus, Epistula 125, in: Patrologia Latina Bd. 28, Sp. 12911.

39 Dante, De vulgari eloguentia, 1.4.4.

40 EGIDIO, Scechina (Anm. 27), fol. 22, S. 39: Non modo homini facilis, sed etian”
naturalis. .. Etianm in brutis respirantibus audiri: solum omnium plane litterarum.

378



che in jener Zeit. Dies ist jedoch nur ein Teil der geschichtlichen Bezie-
hungen. Aus diesem Grund versuche soll nun im vierten und letzten Teil
Abschnitt geklirt werden, wie und warum gelehrte Humanisten versuch-
ten, die Umgangssprache durch eine Verbindung zum Hebriischen zu
starken.

Von einem bestimmten Standpunkt aus betrachtet, ist die Geschichte
des hebriisch- und alltagssprachlichen Biindnisses nur als das politische
Gegenstiick der geistlichen Bedeutung des Hebriischen gegentiber dem
Lateinischen und Griechischen zu schen.

Wihrend sich Personen wie Egidio dem Hebriischen zuwandten, um
der Verdorbenheit und dem Verfall der Sprachen zu entgehen und darauf
Zu antworten, fanden Befiirworter der Umgangssprache im Hebriischen
nun eine Quelle der Autoritit, die vom Lateinischen unabhingig war.

So kann man sagen, dass Biondos revolutionires Verstindnis in zwei
Richtungen fithrte: Einerseits bewirkte seine Naturalisierung aller Spra-
chen die Tegitimierung der Umgangssprache. Tatsichlich konnte man erst
hach Biondo tiber die Grammatik einer Umgangssprache sprechen und
begann daraufhin Grammatkbiicher auch fiir die Umgangssprachen wie
Italienisch zu verfassen, was zuvor als unméglich angesehen wurde. Um-
gangssprache besass nach der Auffassung des Mittelalters und der frithen
Renaissance iiberhaupt keine Grammatik.

Andererseits ist gerade im Zusammenhang der Aufwertung der Antike
in der Renaissance das Verstindnis fiir den Ursprung der Umgangsspra-
che problematisch geworden. Biondo hatte nimlich behauptet, dass der
toskanische Dialekt sowie andere italienische Dialekte vom Lateinischen
herstammten. Sie seien ein Resultat des Siegeszuges der Barbaren gegen
Rom. Mit dem Niedergang des romischen Reiches zetfiel Tatein in viele
verschiedene Dialekte; die Umgangssprache wurde zur wahren Sprache.
Doch der Preis dafiir war, dass ihre tatsichliche Entstehung auf der Kor-
fuption des Lateinischen basierte.

Vor der Bliite des geistlich-humanistischen Verstindnisses schien es
Noch maglich gewesen zu sein, die Umgangssprache als eine Imitation des
Hebriischen, Griechischen und Lateinischen zu verteidigen. So konnte
der grosse florentinische Staatsmann und Dichter Lotenzo de Medici
(1449-1492) seine Muttersprache Toskanisch als eine Nachfolgerin ihrer
besser etablierten Vorgingerinnen verstehen. In der Einleitung (s)eines
Sonetts schrieb er: ,,Keiner kann mich dafiir riigen, dass ich in der Sprache
geschrieben habe, in welche ich hineingeboren wurde und aufgewachsen
bin (also Toskanisch), besonders weil Hebriisch, Griechisch und Latein

379



zu ihrer Zeit natiirliche und alltdgliche Muttersprachen waren.“#! Hief
siecht man, dass der ,nattrlichen Sprache keine besondere Bedeutung
zugemessen wurde, sondern sie nur eine sprachliche Wirklichkeit darstell-
te, welche es zu akzeptieren und hinzunehmen galt. Mit anderen Wortett:
Das Toskanische wird zu einer literarischen Sprache reifen.

Mit seinem Vergleich zwischen der toskanischen und den restlichen
drei Sprachen schwiicht Lorenzo die spezifische Rolle der lateinischen
Sprache ab. Eine Generation spiter ist man noch einen Schritt weiter: 10
seinem 1525 veroffentlichten Text tber den toskanischen Dialekt betont
der Philologe Claudio Tolomei (1492-1556) die besondere Verbindungent
zwischen dem Toskanischen und der hebriischen Sprache: ,,Indem sie die
Enden ihrer Worter nicht dekliniert wie die Griechen und die Romef,
bemtht sich die toskanische Sprache die Hebrder nachzuahmen, die uns
die Vielfalt ihrer Fille mit verschieden Partikeln am Beginn ihrer Worter
zeigen.“42 Tolomei hatte in Bezug auf diese beiden Sprachen natiirlich
Recht. Tatsichlich werden die Substantive im Kontrast zum Griechischen
und Lateinischen nicht dekliniert. Bemerkenswert ist gleichwohl seine
Feststellung, dass er diese Ahnlichkeit als toskanisches Streben deutet, das
Hebriische nachzuahmen.

Tolomei war nicht blind gegeniiber den Ahnlichkeiten zwischen der la-
teinischen und der toskanischen Sprache. Doch er benutze diesen bedeu-
tenden Unterschied um eine Verbindung mit der uralten und angesehenen
Sprache, dem Hebriischen, herzustellen. Damit hatte er eine wichtige und
unabhingige Quelle fiir seinen Dialekt gefunden. Die toskanische Sprache
basierte also auf mehr als nur dem Verfall des Lateinischen und wurde
dadurch aufgewertet.

41 LORENZO DE MEDICI, Commento ad alcuni sonetti d’amore (Kommentar zt
einigen Liebesonetten), in: JAMES WYATT COOK (ed.), The Autobiography of Lo-
renzo de’ Medici the Magnificent. A Commentary on My Sonnets, Binghamton, New
York 1995 (= Medieval and Renaissance Texts and Studies, Bd. 129), S. 49

.nessuno mi puo riprendere se io ho scritto in quella lingua nella quale 10
SONo nato e nutrito, massime perché la ebrea e la greca e la latina erano nel
tempo loro tutte lingue materne e naturali®.

42 I/ Cesano de la Lingua Toscana (Der Cesano diber die toskanische Sprache), um 1525;
CLAUDIO TOLOMEL, I/ Cesano de la lingna toscana, ed. MARIA ROSA FRANCO
SUBRI, Rom 1975, S. 51. Der Dialog wurde nach Gabriele Cesano (1490-1568),
einem Freund und Kollegen Tolomeis, benannt; er war auch als Gesprichspart-
ner dabet: ,,...il tosco idioma, non mutando nel fine de le parole i casi suoi, come
fanno i Greci e Latini, si sforza imitare in questa parte gli Ebrei, 1 quali con pat-
ticole differenti poste nel principio ci mostran la varieta de’ lor casi...

380



Die Suche nach passender Unterstiitzung fiir das Toskanische ist in
den dreissiger und vierziger Jahren des sechzehnten Jahrhunderts beson-
ders stark geworden. Dies geschah auf dem Hintergrund der Entstehung
ciner neuen politischen Ordnung, des Herzogtums Toskana und der damit
verbundenen Feindseligkeit zwischen Florenz und Rom. Damit wurde die
Neigung zur vélligen Loslésung vom Lateinischen nur umso grosser. Die
Neuen Medici-Herrscher versuchten Uber den traditionellen Stadtstaat
hinaus eine toskanische Nation zu schaffen. Der Erfolg dieses politischen
Unterfangens verlangte nach einer passenden kulturellen Infrastruktur, eine
geeignete Fundierung der toskanischen Sprache eingeschlossen. Die man-
gelnde Kenntnis des antiken Etruskischen, der regionalen Sprache vor der
Einfiihrung des Lateinischen, war hierbei allerdings ein grosses Hindernis.

Zwei Hofintellektuelle der vierziger Jahre des sechzehnten Jahrhun-
derts, Giambattista (Giovan Battista) Gelli (1498—1563) und Pierfrancesco
Giambullari (1495-1555), nahmen diese Herausforderung an. Sie nutzten
dazu die beriihmte Filschung des Gelehrten Annius de Viterbo (1432-
1502)43 aus dem spiten fiinfzehnten Jahrhundert. Nach Annius landete
der biblische Noah nach der Sintflut in der Toskana. Gelli und Giambulla-
1l gingen dabei sogar weiter und orientierten sich vor allem an der Spra-
che. Sie definierten das Etruskische und Hebriische als Schwesterspra-
chen, die sich aus einer fritheren Form des Aramiischen entwickelt haben
sollen: , die eine in Palistina, die andere in der Toskana, damals als Etrutia
bekannt“# Dann behaupteten sie, Spuren hebraischer Worter im Toska-
nischen zu entdecken. Wie Tolomei, bestreiten auch Gelli und Giambulla-
fi nicht, dass viele lateinische Begriffe in das Toskanische eingewandert
sind. Sie wollten sich der Idee Biondos aber widersetzen, dass das Toska-
nische nur ein verdorbenes Lateinisch sei. Dank des Hebriischen konnte
ein fehlendes sprachliches Erbe rekonstruiert werden. Giambullari war
besonders dariiber erfreut, dass das Etruskische wieder bekannt wurde,

43 Zu Annius da Viterbo, nicht zu verwechseln mit seinem nahen Zeitgenossen
Egidio da Viterbo, vgl. ANDRE CHASTEL, Ar? et humanisme a Florence an temps de
Laurent le Magnifigue. Etudes sur la Renaissance et Ihumanisme platonicien, Paris
1982; ANTHONY GRAFTON, Defenders of the Text. The traditions of scholarship in an
age of science. 1450-1800, Cambridge 1991, und FUBINI: L’ebraismo (Anm. 2).

44 GIAMBATTISTA (GIOVAN BATTISTA) GELLI, Del/Origine di Firenze, ed. ALES-
SANDRO D’ALESSANDRO, in: Az ¢ Memorie dell Accademsia Toscana di scienze ¢ di
scenze e lettere Ia Colombaria 44 (1979), S. 59-122, dort S. 78: ,,Era adunque la
lingua aramea che al’hora si parlava una altra, della quale poi in varii tempi
nacquero la hebrea et la etrusca, quella nella Palestina et questa nella Thoscana
che al’hora si chiamava Etruria.*

381



nachdem es fir zweitausend Jahre in Vergessenheit geraten war, So konn-
ten die Toskaner nun das Alter ihrer Sprache feiern.

Ein interessanter Widerspruch findet sich in den Schriften Gellis und
Giambullaris hinsichtlich der Bezichung zwischen dem Uraramiischen
und dem Hebriischen. Hinerseits betonen sie, dass die ,,Ursprache® des
Toskanischen das Aramiische sei und stellen dadurch das Toskanische
dem Hebriischen gleich. Auf diese Art haben die Toskaner eine direkte
Verbindung zur biblischen Geschichte, ohne als Nachkommen der Heb-
rier zu gelten. Andererseits behaupten sie, dass Hebriisch und Aramiisch
fast identisch seien, um tiber das Hebriische Schlussfolgerungen auf das
verlorene Etruskische zu ziehen. Darauf basiert zum Beispiel folgender
Satz Giambullaris: ,,Ausser einer Vielzahl von Klingen, die ohne Zweifel
Aramiisch sind, haben wir noch Sprachformen und Floskeln, die so Heb-
riisch und Chaldiisch sind, wie diese Volker selbst. 4>

Die vielleicht erstaunlichste Behauptung in ihren Schriften ist, dass def
Name Florenz (italienisch Firenge), auf das hebriische Perah ‘ez (v 119)
zuriickgehen solle. Perah ‘ez bedeutet ,,Blume des Starken®. Der Name
nimmt Bezug auf die Soldaten, die von Herkules, dem legendiren Grun-
der der Stadt, nach Florenz gebracht worden sein sollen.

Die Ironie der Geschichte, die uns zurtick zum Anfang bringt, will es:
War es vor allem Bruni, der Gegner des Hebriischen, der das erste Intet-
esse fiir die vorrémisch-etruskische Zivilisation geweckt, dabei aber be-
hauptet hatte, dass Florenz in rémischer Zeit gegriindet worden wat,
triumten Gelli, Giambullari und deren Anhinger bis in die vierziger Jahre
des sechszehnten Jahrhunderts hinein von einer ilteren Griindung, die
eng mit der biblischen Geschichte verbunden war und bis auf den Anfang
der Welt zurtickreichte.

Schiuss

Es war eine Geschichte, die ich hier zu erzihlen versucht habe, die Ge-
schichte, wie der Humanismus der italienischen Renaissance die hebrii-
sche Frage im Laufe des funfzehnten und des frihen sechzehnten Jaht-
hunderts gestellt und beantwortet hat. Uber die vorgestellten vier Stadien
sollte deutlich gemacht und gezeigt werden, wie stark die Haltung zut

45 PIERFRANCESCO GIAMBULLARI, Origine della lingna fiorentina altrimenti 11 Gello,
Florenz 1549, S. 110: ,,...oltra una infinita di voci, che schiettamente sono
Aramee, noi ci abbiamo ancora i modi et le proprieta del dire, tanto Hebraiche
et tanto Caldee, che quelle genti stesse non ’hanno maggiori.*

382



hebriischen Frage mit der Politik, den Sprachtheorien, aber auch den
kulturellen und theologischen Einstellungen der Zeit verbunden war.

Es galt darzulegen, wie die Beschiftigung mit der hebriischen Frage
unser Verstindnis der Vorstellungen von menschlicher Autoritit, Kraft
und Wiirde, besonders im Vergleich mit Gott, vertiefen kann.

Im Riickblick auf die Entwicklung der Sprachtheorien von Bruni bis
Egidio bzw. Giambullari und Gelli zeigt sich, dass ein deutlich erkennba-
rer Wandel von einer stirker kulturell geprigten hin zu einer mehr geist-
lich orientierten Auffassung des Hebriischen stattgefunden hat, vom eher
Historischen zum immer stirker Mythologischen, nicht allein als Gegen-
Satz zur Idee der kiinstlichen Sprache, sondern auch als Gegensatz zur
humanistischen Rhetorik selbst. In der Forschung begegnet man sehr oft
der Behauptung, dass das Hebriische in der frihen Neuzeit sikularisiert
Wurde und nur als eine Sprache des Nahen Ostens zu verstehen sei. Statt-
dessen zeigt sich hier, dass und wie das Hebriische in dieser Zeit immer
mehr spiritualisiert wurde. Man kann m. E. sagen, dass das erweiterte
Interesse fiir andere semitische Sprachen wie dem Aramiischen, von dem
mehrfach die Rede war, cher zu einer Spiritualisierung dieser Sprache
fihrte als zu einer Sakularisierung des Hebriischen. Mit anderen Worten:
Der Humanismus der Renaissance darf nicht einfach als Ausgangspunkt
der sikularen Moderne verstanden werden, wie dies frither oft der Fall
war. Vielmehr kann er uns vielleicht helfen, unsere heutige Welt besser zu
Vverstehen: Eine Welt in der Vorstellungen des Geistes und des Sakralen
hoch sehr prisent sind und manchmal sogar wieder aufleben oder neu
entdeckt werden.

383



	Die Hebräische Frage in der italienischen Renaissance

