
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 67 (2011)

Artikel: Die Hebräische Frage in der italienischen Renaissance

Autor: Stein Kokin, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961476

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961476
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Hebräische Frage in der italienischen Renaissance

Von Daniel Stein Kokin*

Das Fragen nach der Sprache liegt im Herzen der Kultur der italienischen

Renaissance, was bekannt und weit erforscht ist. Die Humanisten führten
heftige Diskussionen über den Vergleich und die Beziehungen zwischen
der lateinischen und der alltäglichen Sprache. Sie fragten nach der Richtigkeit

der Normen des lateinischen Stiles. Bei der so-genannten „Questione
della Lingua" kämpften sie u.a. darum, welche Umgangssprache (oder
vielleicht eine Mischung aus mehreren) auf der italienischen Halbinsel als

Literatursprache dienen sollte.1

Im Zuge dieser Diskussion kamen jedoch weitere Fragen bezüglich der

Sprache auf, welche die Humanisten im 15. und 16. Jahrhundert in Italien
stellten. Der Anstieg der griechischen Studien in jener Zeit weckte die

Frage nach der Beziehung der Sprache zum Lateinischen. Das steigende
Interesse an der hebräischen Sprache im Kontext der humanistischen

Neubelebung der klassischen Antike brachte auch viele Fragen hervor, die

ich zusammenfassend als die hebräische Frage bezeichne.2

* Prof. Dr. Daniel Stein Kokin, Theologische Fakultät der Ernst-Moritz-Arndt-
Universität Greifswald, Am Rubenowplatz 2/3, D-17487 Greifswald. — Leicht
überarbeitete Fassung meiner am 25.05.2011 gehaltenen Antrittsvorlesung als

Junior-Professor für jüdische Literatur und Kultur an der Theologischen Fakultät

der Ernst-Moritz-Arndt-Universität Greifswald. Mein Dank gilt an dieser
Stelle der theologischen Fakultät für die Gelegenheit, dieses Thema mit einem
breiten Publikum zu teilen, und Prof. Thomas Willi für die Einladung, es hier zu
veröffentlichen. Anemone Stein Kokin, Ulrich Mang und Andreas Turetschek
danke ich für ihre Hilfe mit dem Deutschen. Wenn nicht anders kenntlich
gemacht, stammen die Übersetzungen der zitierten Texte von mir.

1 Zur „questione della lingua" vgl. u. a. ROBERTA. HALLjR, The Italian Questione
della Lingua. An Interpretive Essay, Chapel Hill 1942; ANGELO MAZZOCCO,
Linguistic Theories in Dante and the Humanist. Studies ofLanguage and Intellectual History
in Late Medieval and Early Renaissance Italy, Leiden 1993; SILVIA RlZZO, RJcerche

sul latino umanistico, Rom 2002; MIRKO TAVONI, Latino, grammatica, volgare. Stoma

di una questione umanistica, Padua 1984; DERS., On the Renaissance idea that
Latin derives from Greek, in: Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa, classe

di lettere efilosofia, serie III, 26 (1986), S. 205-238.
2 Ausführlichere Behandlung dieses Themas bei RICCARDO FUBINI: L'ebraismo

nei riflessi della cultura umanistica, in: Medioevo e Rinascimento 2 (1988), S. 283-

360



Diese hebräische Frage wurde durch die Wichtigkeit des Hebräischstudiums

für Christen und durch die Beziehungen dieser Sprache zum Erbe
des Griechisch-Lateinischen ausgelöst. Die Renaissance hat unter Christen
im Allgemeinen ein beispielloses Interesse für das Hebräische geweckt.
Dies erkennt man sehr gut an der Erstellung einer weit reichenden

Strukturierung des Studiums der Sprache: Dies zeigte sich zum Beispiel in der

Vorbereitung und Veröffentlichung von Wörterbüchern und Grammatiken

und der Gründung von Verlagen sowie Einrichtung von
entsprechenden Lehrstühlen. Bei der Eröffnung der dreisprachigen Hochschule
m Louvain im Jahre 1518, in der Hebräisch ein Kernstück des Studiums
sein sollte, hatte sogar Desiderius Erasmus gesagt: „Ex bilinguibus hic omnes

trilingues reddimur [Aus Zweisprachigen werden wir hier alle zu Dreisprachigen

werden]."3 Erasmus nimmt dabei an, dass gelehrte Menschen
schon Latein und Griechisch kennen, also zweisprachig sind, und jetzt, da
sie Hebräisch lernen müssen, zu dreisprachigen Menschen werden.

Eine derartige Rhetorik kann versuchen, den Aufstieg der christlichen
Hebraistik in dieser Zeit als unabwendbar und unbestritten aufzuzeigen.
Die Wirklichkeit sah jedoch anders aus. Die hebräische Frage blieb auch
m der Renaissance lebendig. Erasmus sprach vom vir trilinguis, dem
dreisprachigen Menschen, obwohl er selbst nur zwei Sprachen erlernt hatte.4
In der Tat hatte er, wie viele andere auch, Misstrauen gegenüber dem Ein-
fluss der Hebraistik auf die christlich-humanistische Kultur. Der „Platz"
dieser Sprache in der humanistischen Weltanschauung war folglich immer
abhängig von einer Vielfalt spezifischer, sprachlicher, kultureller und
politischer Faktoren. Deswegen kann man verschiedene hebräische „Micro-
Climates", also verschiedene „Wetter-Zonen", innerhalb der humanistischen

Landschaft identifizieren.
Was ich hier aufzeigen möchte ist zum einen, dass man trotz der Vielfalt

unterschiedlicher Perspektiven eine allgemeine Entwicklung der
christlichen Hebraistik innerhalb der italienischen Renaissance wahrnehmen

kann, die die hebräische Sprache zu einer wichtigen Rolle innerhalb
der humanistischen Weltanschauung gebracht hat. Dazu soll hier
insbesondere die Diskussion in der Toskana in den Blickpunkt genommen

324, und DANIEL Stein KOKIN, The Hebrew Question in the Italian Renaissance.

Tinguistic, Cultural, and MysticalPerspectives, Ph.D.-Diss., Harvard University 2006.
3 So in HENRY DE VOCHT, History of the Foundation and the Rise of the Collegium

Trilingue Houvaniense. 1517-1550. the First Part, Louvain 1951, S. 252.
4 Zu Erasmus' Einstellung zum Hebräischen vgl. SHIMON MARKISH, Erasmus

and the Jews, Chicago 1986, S. 112-141.

361



werden, da die wechselnde Rolle der hebräischen Sprache hier an
prominenten Intellektuellen besonders deutlich gezeigt werden kann. Jedoch hat

sie eine viel breitere europäische Relevanz.

Zum anderen möchte ich aufzeigen, wie viel aus den verschiedenen

Haltungen gegenüber der hebräischen Sprache abgeleitet werden kann.

Dies betrifft nicht nur das Sprachdenken der damaligen Zeit, sondern gibt
auch Aufschluss über das christlich-jüdische Verhältnis sowie über die

humanistischen Auffassungen von Menschlichkeit. Meine These ist hierbei,

dass Fragen und Diskussionen über Sprache, besonders über das

Hebräische, im Grunde Fragen und Diskussionen über menschliche

Ursprünge, Anfänge, Identität und Autorität sind.

In der Renaissance hing die hebräische Frage von zwei sprachlichen
Beziehungen oder Vergleichen ab:

1) von dem Vergleich zwischen Sprache als etwas Künstlichem oder als

etwas Natürlichem, und
2) von dem Vergleich zwischen menschlicher und göttlicher Sprache.

Mit dem Vergleich zwischen menschlicher und göttlicher Sprache
verweise ich auf konkurrierende Begriffe von Sprache. Man spricht von etwas

Menschlichem als einer Folge sozialer Interaktion, d. h. Sprache als

Konvention. Im Gegensatz dazu steht die Auffassung, dass Sprache von Gott
kommt und eine göttliche Bedeutung hat.

Wenn ich von Sprache als etwas Künstlichem spreche, beziehe ich

mich auf die Idee, dass Sprache und Grammatik etwas von der menschlichen

Vernunft Geschaffenes sind. Danach ist Sprache besonders durch
die gebildete Elite gestaltet und bearbeitet. Dem gegenüber steht der

Begriff der natürlichen Sprache, der zum Ausdruck bringt, dass sich Sprachen

im alltäglichen Umgang oder Gebrauch wie von selbst herausbilden

und entwickeln. In diesem Zusammenhang interessiert besonders, wie die

Verdrängung des Konzepts der künstlichen Sprache und ein damit
verbundener Aufstieg der natürlichen Sprache zumindest bei bestimmten
Humanisten ein immer stärker werdendes göttliches oder geistliches
Verständnis des Hebräischen erzeugte. Aus meiner Sicht lassen sich dabei vier
Stadien der historischen Entwicklung in der Auseinandersetzung des

Humanismus mit der hebräischen Sprache erkennen.

1. Das erste Stadium kann als „der griechisch-lateinische Humanismus"

gekennzeichnet werden. Am besten repräsentiert ihn der bekannte
Humanist und Kanzler der florentinischen Republik: Leonardo Bruni
(1369-1444). Hier geht es um die enge Beziehung zwischen lateinischer

362



und griechischer Kultur, eine Verbindung, die zum Teil von dem
Versuch lebt, das zerfallende byzantinische Reich zu retten. Aus diesem

Grund gab es für das Hebräischstudium hier überhaupt keinen Platz.
2- Das zweite Stadium nenne ich die „Besitznahme" des lateinischen

Humanismus. Dies ist besonders um die Mitte des fünfzehnten Jahrhunderts

zu beobachten und spiegelt sich stark in den Schriften des floren-
tinischen Politikers, Diplomaten und Gelehrten Giannozzo Manetti
(1396-1459) wieder. In diesem Fall verstand sich Rom, die Kirche und
der lateinisch-christliche Westen insgesamt als das neue und geschützte
Heim der griechischen und hebräischen Literatur.

2- Das dritte Stadium entwickelte sich im späten fünfzehnten und frühen
sechzehnten Jahrhundert und ist als „geistlicher Humanismus" zu
verstehen. In ihm wird die Dekadenz und Verdorbenheit der
griechischlateinischen Kultur betont, jedoch das Hebräisch als Gegenmittel und
Quelle der Wiederbelebung von Sprache und Kirche verstanden. Ein
wichtiges Beispiel dafür ist der Kardinal, Prediger und Gelehrte Egidio
da Viterbo (1469-1532), der Ordensobere des Augustiner Ordens zur
Zeit Luthers.

4. Das viertes und letzte Stadium ist der „umgangssprachliche Humanismus",
der eine historische Verbindung zwischen dem toskanischen Dialekt
und der hebräischen und aramäischen Sprache annimmt. Dieser trat im
Kontext der Entstehung des neuen Medici Staates, des Herzogtums
Toskana, auf und sollte die toskanische Sprache in den dreissiger und
vierziger Jahren des sechzehnten Jahrhunderts fördern.5

Hinzuzufügen ist, dass die Einteilung in diese vier historischen
Zeitabschnitte bei weitem nicht alle Haltungen oder Auseinandersetzungen mit
dem Hebräischen erklärt. Jedoch möchte ich behaupten, dass die Phasen,
die hier vorgestellt werden, die jeweils innovativsten und einflussreichsten
Konstellationen von Sprache, Kultur und Politik abbilden.

Das Bild, dass ich hier aufzuzeigen versuche, korrigiert beziehungsweise

relativiert die üblichen Beschreibungen der Säkularisierung des
Hebräischen nicht nur, sondern ebenso auch der Sprache in der frühen Neurit

schlechthin.6 Zu erinnern ist dabei daran, dass sich geschichtliche

5 Dies ist übrigens die Sprache, die wir heute als Italienisch kennen.
6 Vgl. Marie Luce DemoneT-Launay, La désacralization de l'hébreu au XVT

siècle, in: ILANA ZlNGUER (ed.), L'hébreu au temps de la Renaissance, Leiden 1992,
S. 154-171; MARIE Luce Demonet, Les Voix du signe. Nature et origine du langage

à la Renaissance (1480-1580), Paris 1992: „A la Renaissance, où l'on s'intéresse

beaucoup plus à l'hébreu qu'on ne le faisait au Moyen-Âge, la langue sainte perd

363



Vorgänge in durchaus unterschiedliche Richtungen entwickeln, die

manchmal diametral entgegengesetzt sein können, so dass der Historiker
nicht vorschnell ein Urteil darüber fällen darf, was zu einem bestimmten

Zeitpunkt zu denken möglich war oder nicht.
In dieser sich ständig verändernden und vielfältigen Landschaft der

frühen Neuzeit gab es jedoch eine Konstante: Die zugrunde liegenden

Spannungen zwischen den ethnischen, kulturellen und religiösen Identitäten

motivierten immer wieder den humanistischen Diskurs über die
Sprachen. Das zeigt sich nirgends so deutlich, wie im folgenden Abschnitt.

Stadium 1 : Dergriechisch-lateinische Humanismus

Im Jahre 1442 fragte ein Humanist seinen Kollegen Leonardo Bruni, ob

Christen Hebräisch studieren sollten oder nicht. Darauf bekam er eine

negative Antwort, die durch den folgenden Gegensatz zwischen dem

Hebräischen auf der einen und dem Griechischen und Lateinischen auf

der anderen Seite unterstrichen wurde:

Welches ist die Gemeinsamkeit zwischen der griechischen Gelehrsamkeit und der

Rohheit der Juden? Das Griechisch ist die Sprache der Philosophie; um anderer

Disziplinen willen lohnt es sich, auch dies (das Griechische) zu lernen. Zusammen

mit dem Lateinischen bietet es den ganzen Umfang der literarischen Gattungen.

Es sieht so aus, als ob Griechisch und Lateinisch eine gemeinsame Herkunft,
ein gemeinsames Fundament und eine fast gemeinsame Sprachfigur besitzen.
Beim Hebräischen aber ist das nicht der Fall; hier gibt es keinen Anreiz. Unter
den Hebräern gibt es keine Philosophen, keine Dichter, keine Redner. Sie
unterscheiden sich von uns so weit, dass sie sogar in die entgegengesetzte Richtung
schreiben. Welchen Handel oder Verkehr kannst du mit dieser Sprache betreiben,
deren Buchstaben keine Begleiter der unsrigen sein können. Im Gegenteil: während

wir rechts angreifen, fliehen sie nach links.7

son Statut de langue première et préservée pour être comprise dans l'étude générale

des langues; ses mots relèvent également de l'arbitraire, d'un arbitraire motivé,

même si cette motivation est encore considérée par certains comme divine.
Étudiée sur le plan général de sa structure, cette langue fournit en outre le point
de départ d'une idée féconde pour les siècles suivants, l'idée d'une langue non
plus originelle mais universelle. D'abord première langue selon l'Histoire,
l'hébreu devient modèle de langue parfaite au moment même où son élection
est limitée par les progrès de la linguistique sémitique" (S. 11). — RONNIE PO-

CHIA HSIA, The Myth of Ritual Murder, New Haven 1988, S. 135, 148. Hsia

spricht mehr von „disenchantment" der hebräischen Sprache in dieser Zeit;
siehe dazu auch NAOMI SEIDMAN, Faithful Renderings. : Jewish-Christian Difference

and the Folitics ofTranslation (Afterlives ofthe Bible), Chicago 2006, S. 124f.

7 Leonardo Bruni, Epistolarum libri VIII, ed. L. Mehus, Florenz 1741, Bd.

n, 9:12, S. 160; GORDON GRIFFITHS / JAMES HANKINS & DAVID THOMPSON

364



Brunis Betonung der Gemeinsamkeiten der griechischen und lateinischen
Sprache — auf Kosten des Hebräischen — sollte zunächst einmal als eine

Allegorie für die soziale und politische Realität jener Zeit verstanden werden.

Bei seinem Versuch, die byzantinischen Griechen gegen die osmani-
sche Türken zu unterstützen, setzt Bruni an die Stelle Jahrhunderte
währender griechisch-lateinischer Feindschaft die Betonung gemeinsamer
Wurzeln und gemeinsamen kulturellen Erbes.8 (Einige Jahre zuvor hatte
er übrigens sehr geholfen, das langjährige Schisma zwischen katholischer
und orthodoxer Kirche zu überwinden.) Wie radikal dieser Versuch zu
seiner Zeit war, ist für uns heute nur schwer vorstellbar.

Darüber hinaus entsprach die politische Haltung Brunis dem eigenen
literarischen Programm: Unter den italienischen Humanisten war Bruni
ein Pionier der griechischen Studien und hatte viele griechische Meister-
Werke ins Lateinische übersetzt.9 Wahrscheinlich waren für ihn die hebräischen

Studien da eine eher unwillkommene Ablenkung sowohl von seiner
wissenschaftlichen als auch seiner politischen Tätigkeit.

Ausserdem erinnert die allgemeine Erwähnung des Hebräischen in
diesem Text an Bemerkungen Brunis an anderer Stelle in Bezug auf die os-
manischen Türken.10 Dies impliziert, dass die Türken als der Feind aus
der Ferne galten, während die Juden der Feind in der Nähe waren. In der
Tat fand der Vergleich zwischen Türken und Juden zur damaligen Zeit
viel Unterstützung, vor allem aus florentinischer Perspektive. Zu der Zeit,
als die Türken im Osten einmarschierten, erlebten die Juden in Florenz

(eds.), The Humanism of Leonardo Bruni. Selected Texts, Binghamton, New York
1987 Medieval and Renaissance Texts and Studies, Bd. 46), S. 335f; CHARLES
TRINKAUS, In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Humanist
Thought, London 1970, Bd. II, S. 580: Quid simile habet Graecorttm eruditio cum lu-
daeorum ruditate? Graeca enim lingua Philosophiae caeterarumque disdplinarumgratia addi-
scitur. Confert latinis adpefectionem litterarum. Ladern quippe origo videtur eademque insti-
tutio, ac eadempene litterarumfigurae. Apud Hebraeos autem nullum tale invitamentum esse

potest. Nulli enim illis Philosophi, nulli Toetae, nulli Oratores reperiuntur; lingua vera acfigu-
ris litterarum sic abhorrent a nostris ut etiam in scribendo contrariem viam incedant quam non
incedamus. Cum hac lingua tibi quid commercii sit, cuius litterae comités nostris esse non

possunt, sed cum destrorsum incidunt nostrae, illae sinistrorsum aufugiunt?
8 JAMES MANIONS, Manuel Chrysoloras and the Greek Studies of Leonardo

Bruni, in: DERS., Humanism and Platonism in the Italian Kenaissance, Bd. I: Humanism,

Rom 2003, S. 243-271, dort S. 264-266.
9 Hankins, Manuel Chrysoloras (Anm. 8), S. 250-266.
10 Zu Bruni Sicht der Türken vgl. NANCY BlSAHA, Creating Last and West, Phi¬

ladelphia 2004, S. 359. Eine ausführlichere Diskussion zu Bruni über Türken
und Juden bei STEIN KOKIN, The HebrewQuestion (Anm. „), S. 141-147.

365



eine Blüte. Erst fünf Jahre zuvor, 1437, hatte die florentinische Signoriä

(der Staatsrat) jüdischen Bankiers zum ersten Mal das Recht eingeräumt,
Geld in der Stadt verleihen zu dürfen, und im Zusammenhang damit kann

man überhaupt erst vom Entstehen einer jüdischen Gemeinde in Florenz

sprechen. Die jüdische Gemeinde wuchs rasant; innerhalb weniger Jahre

zog es wichtige jüdische Familien der damaligen Zeit nach Florenz.11

Brunis Äusserung, dass der Flandel (commercium) zwischen den hebräischen

und lateinischen Buchstaben nicht möglich wäre, zeigt, wie unpassend

für ihn auf sexuelle Beziehungen und Flandel bezogener Verkehr
(commercium meint beides) zwischen jüdischen und christlichen Gemeinden

gewesen wäre. Freilich ist solch eine Haltung in einer Zeit populistischen
Grolls gegen die jüdische Geldleihe und entsprechender Predigten der

Bettelmönche gegen zwischenmenschliche Beziehungen von Juden und

Christen alles andere als überraschend.12 Dazu passt: Während einige

Aussagen Brunis an anderer Stelle einen Kreuzzug gegen die Türken zu
unterstützen scheinen,13 skizziert er hier im Gegensatz dazu die Flucht der
hebräischen Buchstaben vor den lateinischen Rivalen. Der Schluss dieser

Passage klingt fast so wie der Wunsch, dass die Juden aus Florenz
verschwinden mögen.

Brunis Brief erklärt des Weiteren auch sein eigenes Verständnis der

Sprache: Seine Achtung für das Griechische und Lateinische knüpft an

andere Äusserungen an, zum Beispiel an eine bekannte Debatte aus dem

Jahr 1435, die zwischen ihm und anderen prominenten Humanisten
stattfand.14 Darin behauptete Bruni, dass die momentane zweisprachige Situation

fast genauso sei wie die Roms in der Antike. Zu beiden Zeiten hatten
die Umgangssprache und die literarische Sprache parallel nebeneinander
existiert. Das bedeutete, dass es seit der Entstehung der Zivilisation, im-

11 UMBERTO CASSUTO, Gli Ebrei a Firen^e nett'etä del RJnascimneto, Florenz 1918,
bes. S. 32-36.

12 NlRIT Ben-Aryeh DeBBY, Jews and Judaism in the Rhetoric of Popular
Preachers, in: Jewish History 14 (2000), S. 175-200; DIANE OWEN HUGHES,

Bodies, Disease, and Society, in: JOHN M. NAJEMY (ed.), Italy in the Age of the

Renaissance. 1300-1550, Oxford 2004, S. 103-123, dort S. 111.

13 Vgl. JAMES HANKINS: Renaissance Crusaders. Humanist Crusade Literature in
the Age of Mehmed II, in: Dumbarton Oaks Papers 49 (1995), S. 111-207, dort.
S. 116f u. ö. in: DERS., Humanism and Platonism (Anm. 8), S. 293-426, dort S.

298f. u. ö.; HANKINS, Manuel Chrysoloras (Anm. 9), S. 259. Auch wenn sich

Hankins kurz danach gegenüber seinem eigenen Vorschlag zögerlich zeigt,
sind seine Gründe für diese Zurückhaltung nicht völlig überzeugend.

14 Zu dieser Debatte vgl. MAZZOCCO, Linguistic Theories (Anm. 1), S. 13-105.

366



oier beide gab, die natürliche Sprache, welche man zu Hause lernte (d. h.

Toskanisch) und die künstliche bzw. literarische Sprache, die man in der
Schule lernen musste (Lateinisch). Dieses Verständnis erinnert in vielerlei
Hinsicht an das mittelalterliche Sprachdenken, in besonderer Weise an das

Dantes, von dem wir wissen, dass er viel Einfluss auf Bruni hatte. Jedoch
gibt es einen grossen Unterschied. In seinem Buch De vulgari eloquentia

(Uber die Ausdruckskraft der Volkssprache) hatte Dante die Sprachverwirrung
nach der Zerstörung des Turms von Babel als das kritischste Ereignis der
Sprachgeschichte genannt. Infolge des allgemeinen Ungehorsams ist die

ursprüngliche, heilige, natürliche Sprache der Menschheit, das Hebräische,
für alle ausserhalb der Juden verloren gegangen.15 Eingenommen hat dessen

Platz eine Menge ungeregelter, immer wechselnder Umgangssprachen.
Aus diesem Grund erfand die Menschheit grammatische Sprachen, d. h.

geregelte, künstliche wie beispielsweise Griechisch, Lateinisch, Arabisch.
Man versuchte durch sie die natürliche Sprache nachzuahmen und suchte
Trost für das Verlorengegangene. So effektiv sie auch war und Meinungen
vermittelte, erinnerte die jeweilige grammatische Sprache doch immer an
den gefallenen Zustand der Menschheit.16

Anders als in der Geschichte vom Turmbau zu Babel ist bei Bruni der
Rückzug des Hebräischen nicht Folge des göttlichen Zorns, sondern hat
mit politischen und militärischen Kräften zu tun (in seinem Text verjagen
die lateinischen Buchstaben die hebräischen). Für Bruni entwickelt sich
die menschliche Grammatik im Gegensatz zu Dante nicht als Nachah-

15 De vulgari eloquentia 1,6,6, zitiert bei MAZZOCCO, Linguistic Theories (Anm. 1),
S. 160: Hiis solis [Hebraei] post confusionem remansit, ut Redemptor noster, qui ex Ulis

oriturus erat. ..non lingua confusionis, sedgratiefrueretur.
16 MAZZOCCO, Linguistic Theories (Anm. 1), S. 168: „God, then, functions as the

counterpart of the inventores of the gramatica. Indeed, Dante seems to recognize
a certain relationship between the Adamic languages and the gramaticae. The
gramaticae came into being to compensate for the disappearance of the
Adamic language. Moreover, the Adamic language, preserved in the Hebrew
idiom, came to function as a model for the gramaticae. In fact, the gramatica,
as conceived by Dante, bears all the major attributes of the Adamic language,
being, like the Adamic language, stable, cosmopolitan, functional and immune
to individual choices." — IRVEN M. RESNICK: Lingua Dei, Lingua Hominis.
Sacred Language and Medieval Texts, in: Viator2\ (1990), S. 51-74, dort S. 69:

„While languages appearing later may suffer from the confusion wrought by
the events surrounding the Tower of Babel and lack the natural ground
Hebrew enjoyed, the interest in grammar schoolmen displayed often suggests
that grammar, although a human invention, is a reflection of and imitates a

divine grammar."

367



mung einer verlorenen göttlichen Grammatik, sondern als autonomes
Produkt der menschlichen Vernunft. Darüber hinaus zeigt solch eine

Haltung viel über Brunis Verständnis von Autonomie und Würde des

Menschen. Denn diese Autonomie ist nach Bruni nicht bei der hebräischen

Sprache zu finden. So kann man verstehen, dass ein Gelehrter wie Bruni,
der immer neue humanistische Ubersetzungen selbst von Werken verfass-

te, die bereits im sogenannten barbarischen, mittelalterlichen Lateinisch

zur Verfügung standen, überhaupt keine Neigung zu einer neuen
Bibelübersetzung hatte, wie er an anderer Stelle des zitierten Briefs sogar - völlig

uncharakteristisch — gegen die Annahme kämpft, man könne die Vul-

gata des Hieronymus verbessern.

Stadium II: Die Besitznahme des lateinischen Humanismus

Obwohl er die ebenso konsequente wie stringente Haltung des Humanismus

abbildet, hat Brunis Brief über die hebräische Sprache das genaue
Gegenteil von dem bewirkt, was er wollte: Es sieht nämlich zumindest so aus,

als ob er bei seinem Studenten, Kollegen und mitunter auch Rivalen Gi-

annozzo Manetti ein stärkeres Engagement für das Hebräische gefördert
hat. Da Briefe damals immer auch einem grösseren Publikum zugänglich

waren, ist es schwer vorstellbar, dass Manetti nicht davon gehört oder gelesen

hatte, wenngleich er nicht der unmittelbare Adressat des Briefes war.
Als Student Ambrogio Traversaris (1386-1439), des bekannten floren-

tinischen Förderers der Patristik im frühen fünfzehnten Jahrhundert, hatte

Manetti schon früh die Begeisterung für biblische und hebräische Studien

gezeigt, die Bruni ablehnte.17 Dennoch sieht es so aus, als ob die Entwicklungen

im sprachlichen Diskurs ebenso wie in den politischen Verhältnissen

Manettis Interesse für die hebräische Sprache beflügelt haben. Über
seine Beschäftigung mit dem Hebräischen hat er jedoch erst in den fünfziger

Jahren des fünfzehnten Jahrhunderts (also in den letzten Jahren seines

Lebens) geschrieben. Dies war die Zeit, in der er wichtige Unterstützung

als Hebraist gewann: Von Papst Nikolaus V. (1397/1447-1455)
bekam er den Auftrag, eine neue Übersetzung des Alten Testaments aus

dem Hebräischen vorzubereiten. Bis zu seinem Lebensende hatte er
davon jedoch nur den Psalter vollständig übersetzt.

17 Zu Traversari vgl. CHARLES STINGER, Humanism and the Church Fathers. Ambrogio

Traversari (1386-1439) and Christian Antiquity in the Italian Renaissance. Albany
1977. - Zu Manetti als Hebraist vgl. CHRISTOPH DRÖGE, Giannozz? Manetti als

Denker und Hebraist, Frankfurt(Main 1987; FUBINI, L'ebraismo (Anm. 2), und
STEIN Kokin, The HebrewQuestion (Anm. 2), S. 157-225.

368



In der berühmten und schon erwähnten Debatte aus dem Jahr 1435
(in eben diesem Jahr begannen Manettis Hebräisch-Studien, und man
spürt das Interesse an der Sprache im Florenz dieser Zeit) lehnte noch
Havio Biondo (1392-1463), ein jüngerer Zeitgenosse Brunis, die Idee
permanenter Zweisprachigkeit ab. Stattdessen favorisierte er die damals
revolutionäre Ansicht, dass „statt einer unabhängigen sprachlichen Einheit, die
seit der Antike, neben dem Latein existierte, die Umgangssprache ein
Nebenprodukt des Lateinischen sei."18 Biondos Verständnis suggerierte, dass
der Unterschied zwischen dem Lateinischen und der Umgangssprache nur
von historischer Art war und infolgedessen auch das Lateinische einmal
Our eine Umgangssprache war. Die zuvor starke Dichotomie zwischen der
grammatischen und alltäglichen Sprache und damit zwischen künstlicher
und natürlicher Sprache wurde minimiert. Dies öffnete den Weg zu einem
Verständnis der Sprache als einer sich ständig weiterentwickelnde Einheit
vom Dialekt zur Hochsprache oder anders herum. Eine solche Sprachdynamik

hatte man sich vorher nicht vorstellen können.
Ohne Zweifel, in diesem Kontext verringerte sich jede mögliche Span-

nung zwischen Lateinisch und Griechisch als künstlichen Sprachen und
Hebräisch als natürlicher Sprache. Der neue, mehr geschichtlich orientier-
te ^ugang zur Sprache beeinflusste Manettis Interesse am Hebräischen.
Bruni konnte Hebräisch einfach ablehnen, ohne Rücksicht auf seine
Beziehungen zum Griechischen und Lateinischen in der Vergangenheit
nehmen zu müssen. Im Gegensatz dazu müsse man nach Manetti auch die
hebräische Sprache wie jede andere Sprache analysieren, die sich in die
unterschiedlichsten Richtungen entwickelte.

So lehnte Manetti zum Beispiel die zu seiner Zeit wiederbelebte
Behauptung des spätantiken Philosophen Numenius von Apamea (2. Jh. n.)
ab, dass Plato nichts anderes als ein Mose gewesen wäre, der Griechisch
sprach. Zur Begründung führte Manetti an: „Die frühen Griechen hatten
überhaupt keine Kenntnis der hebräischen Literatur, aufgrund ihrer Sorge
um die Eleganz der Sprache, da die hebräische Sprache als eine barbarische

und scheussliche Sprache galt, der die (polierte) Eleganz fehle.
Besonders in den Zeiten, in welchen die Studien der griechischen Eloquenz
sehr stark florierten und allein Ehre und Wert dienten [.. ,]."19

An anderen Stellen macht Manetti gleiche abwertende Äusserungen
über das Hebräische seiner Zeit, Äusserungen, die die Brunis wiederholen

18 MAZZOCCO, linguistic Theories (Anm. 1), S. 39.
19 Giannozzo Manetti, Apo/ogeticus, ed. Alfonso de Petris, Rom 1981,

Buch I, Bl. 56, und FUBINI, L'ebraismo (Anm. 3), S. 292.

369



und manchmal auch darüber hinausgingen. Sein Hinweis auf die hebräische

Sprache in jenen Zeiten jedoch suggeriert, dass er die Gestalt des

Hebräischen als wandelbar ansieht. In einem anderen Abschnitt nennt er die

hellenistischen Juden Philon von Alexandria und Josephus Flavius positiv
die „adligen und berühmten Juden, die gleichermassen Hebräisch und

Griechisch beherrschten".20 (Wie wir wissen, konnte Philon kein oder nur
wenig Hebräisch; Manetti jedoch nimmt an, dass er als Jude diese Sprache

gekonnt haben muss.) Wichtig ist dabei ferner zu betonen, dass Menschen
wie Josephus und Philon Manetti Vorbild dafür waren, dass man die
hebräischen und die griechischen Buchstaben miteinander verbinden kann;

zugleich bezeugten sie den Ruhm des Hebräischen in der Vergangenheit.
Daher ist für Manetti diese frühere, aber verlorene Pracht des Hebräischen

eine Einladung an die Christen, sich die Sprache anzueignen und
wiederzubeleben. Dies war eine Aufgabe, die er sehr ernst nahm, und die

Art, wie er die hebräische Sprache aufarbeitete, war beispiellos für einen

italienischen Christen aus der Toskana seiner Zeit. Seinem eigenen Sohn

Agnolo Hess er eine hebräische Erziehung angedeihen (ebenso wie eine

lateinische und griechische), sogar in einem Masse, dass sein Biograph
bemerkt, dass er genauso schön sein hebräisch schreiben konnte wie ein
bekannter Jude, der in der Biografie ebenfalls erwähnt wird.21

Im Fall Manettis finden wir gleich zu Beginn einen beeindruckenden

Beleg des Ideals der Dreisprachigkeit: Manettis Griechisch- und Hebrä-
isch-Lehrer wohnte bei ihm zu Hause,22 was nach ihm besagt, dass die

griechischen und hebräischen Buchstaben ihre wahre Heimat im Hause
des Lateins fanden. Manettis Einladung „nach Hause" reflektiert nicht nur
die Naturalisierung der Sprache — die hebräische Sprache sollte schon zu
Hause gelernt werden, sondern auch ein Nachlassen des Unterschieds
zwischen Sprache und Umgangssprache, zumal Manetti seine Lehrer bat,
mit ihm auf Griechisch und Hebräisch zu sprechen.

20 MANETTI, Apologeticus (Anm. 19), Buch II, Bl. 67: nobiles celebresque Iudeos hebree

simul acgrece lingueperitissimos.
21 VESPASIANO DA BISTICCI, Renaissance Princes, Popes, and Prelates. The Vespasiano

Memoirs, New York 1963, S. 305. Eine mögliche Identifizierung dieses Juden
bei NURIT PASTERNAK, Together and Separately. Hebrew Manuscripts in Florence in
the Fifteenth Century as Evidence for Contact Between Jews and Christians, Ph.D.-
Dissertation, Tel Aviv 2009 (hebr.); DIES., Hebrew Hand-Written Books as

Testimonies to Christian-Jewish Contacts in Quattrocento Florence, in:
MAURO PEKAN! (ed,), E'interculturalitâ dell'ebraismo, Ravenna 2004, S. 161-171.

22 CASSUTO, GliEbrei (Anm. 11), S. 275.

370



Dieser private Gebrauch Manettis signalisiert den Anfang einer Ideologie

des Lateins als eines Imperiums und einer Aneignungssprache, die bis in
die fünfziger Jahre des fünfzehnten Jahrhunderts an Stärke gewann. Mit
dem Ende der griechischen Herrschaft im Osten (schon vor 1453 konnte
ttian erkennen, dass es nur eine Frage der Zeit war), hatte der Versuch einer

Wiederannäherung wie bei Bruni und vielen anderen seinen Sinn verloren.
Als griechische Gelehrte in jenen Tagen als Flüchtlinge nach Italien kamen,
Wotrde ein neue Idee geboren: der lateinische Westen als Bewahrungsort der
gleichsam verloren geglaubten griechischen Zivilisation. In diesem Kontext
"Wurde die vatikanische Bibliothek gegründet. Auch Manettis Hebraistik
muss als Zeichen dieser Zeit verstanden werden: als lateinische Aneignung
der hebräischen Buchstaben. Dieser Tendenz entspricht auch Manettis stark
ßtissionarisches Engagement. Er war sehr erfolgreich darin, Juden für das

Christentum zu gewinnen. So brachte er einen seiner Hebräisch-Lehrer
dazu, den christlichen Glauben anzunehmen. All den Handel (Commercium),
den Bruni abgelehnt hatte, ist für Manetti von zentraler Bedeutung für seine
Aktivitäten als Christ, Gelehrter, Übersetzer und — Missionar.

Oben bereits war davon die Rede, wie Brunis Idee von der künstlichen
Sprache als Produkt der Elite einem Begriff von menschlicher Autonomie
entsprochen hatte. Im Falle Manettis ist seine Begeistemng für andere Sprachen

durch den klassisch-humanistischen Begriff der „Würde des Menschen"
(dignitas hominis) geprägt. Man kann sogar sagen, dass Manettis Hebräisch-
Studium unmittelbar diesem Ziel gedient hatte. Was ist damit gemeint? Am
Schluss seiner Abhandlung aus dem Jahr 1452 De Dignitate et Excellentia
Hominis (Uber die Würde und Ex%e/len% des Menschen), versucht Manetti einer der
"wichtigsten Gegenpositionen zu widersprechen, nämlich der Abhandlung De
miseria condicionis humanae (Über den unglücklichen Zustand der Menschheit) aus
dem frühen dreizehnten Jahrhundert, die vom späterem Papst Innozenz III.
(1161/1198-1216) verfasst wurde. Für Innozenz symbolisieren Neugeborene
die Verzweiflung des Lebens, da sie weinend zur Welt kommen:
Wir sind alle als Schreiende geboren, um die Verzweiflung unserer Natur
auszudrücken. Der Neugeborene sagt „Ah" und die Neugeborene „Eh", alle nach
Eva23 Geborenen sagen Eh oder Ah. Und was bedeutet Eva? Es meint Eh Ah. In
beiden Fällen drückt der Ausruf die Tiefe des Leidensschmerzes aus. Deshalb
kannte man die Frau vor ihrer Sünde Virago (vom Mensch gemacht), später bezeichne

man sie als „Eva", da sie es verdiente.24

23 Latein Ewa, wie es der Papst wahrscheinlich ausgesprochen hat.
24 Bernard Murchland, Two I dews ofMan, New York 1966, S. 8. Der spätere

Innozenz III. zitiert hier beinahe wörtlich aus der Historia Scholastica (um 1160-

371



Innozenz' Interpretation basiert auf der Tatsache, dass Adam seiner Frau

gerade nach dem Sündenfall einen Namen gibt, während sie zuvor nur als

Weib bezeichnet wurde.
In seiner Antwort verwirft Manetti Innozenz' Erklärung des „Namen

swechseis". Stattdessen weist er nach, dass das hebräische isha (nW)
(ebenso wie virago) nur eine allgemeine Bezeichnung für „Frau" ist, und

dass die erste Frau Haivwa (abgeleitet vom hebräischen hayjim [Q'Ti]
„Leben") oder Eva genannt wurde, da sie die Mutter allen Lebens ist, wie im
Buch Genesis explizit gesagt wird. Danach empört sich Manetti deutlich
über seinen Vorgänger: „Nachdem wir im klarsten Licht den Fehler unseres

Innozenz aufgezeigt haben, einen Fehler, der sich schon im Fundament

seines Werks findet; was müssen wir dann über das denken, was

darauf gebaut wurde? Das ist ein grosser Fehler, der so nie gemacht worden

wäre, wenn er nicht völlig unwissend bezüglich der hebräischen Sprache

gewesen wäre."25

Hier ist zu erkennen, wie der Begriff der Würde des Menschen, für
Manetti ein zentraler Begriff, nicht nur auf biblischen, sondern auch auf

hebräischen Argumenten basiert. Die hebräische Sprache spielt in Manet-
tis Weltanschauung eine wichtige Rolle. Es ist jedoch ein Hebräisch, das

immer mit dem griechischen Erbe verbunden ist und davon abhängt.
Manettis Reaktion auf Innozenz resultiert bei genauerer Betrachtung aus

seinem Studium der griechisch geschriebenen jüdischen Altertümer des Jo-
sephus Flavius. Die „Neuschreibung der biblischen Geschichte", die
Manetti in seinem grossen Werk Contra Iudeos et Gentes (Gegen Juden und Heiden)

schreibt, ist an vielen Stellen von Josephus und Philon beeinflusst. Während

Bruni die Allianz des Lateinischen und Griechischen noch vor seinen

Zeitgenossen rechtfertigen muss, bietet wenige Jahre später die lateinische

Inbesitznahme des Griechischen für Manetti bereits eine Vorlage für die

Inbesitznahme des Hebräischen.

Drittes Stadium: „Geistlicher"Humanismus

Manettis Tendenz, Hebräisch durch die „griechische Brille" zu betrachten,
blieb noch Jahrzehnte nach ihm erhalten. Als weitere griechische Schriften,

insbesondere neuplatonische Werke, mehr und mehr Aufmerksamkeit
fanden, änderten sich der Umfang und Zweck des Hebräisch-Studiums,

1170) von PETER COMESTOR, Omnes dicent'E,' vet 'A'quotquot nascuntur ab Eva,
in: Patrologia Eatina, Bd. 198, Sp. 1071b.

25 MURCHLAND, Tivo Vieivs (Anm. 24), S. 91.

372



sowie seine Rechtfertigung unter den Humanisten. Dabei ist es eine Ironie
der Geschichte, dass die fortschreitenden Griechisch-Studien einige
Humanisten dazu brachten, das Hebräische sogar dem Griechischen und
Lateinischen vorzuziehen. Der Grund dafür war, dass infolge der
Wiederbelebung des Griechischen Humanisten Texte wie beispielsweise „Über
die Mysterien" des spätantiken Philosophen Iamblichos von Chalkis (um
240/245-um 320/325) oder das Corpus Hermeticum zu lesen begannen, in
denen, obwohl sie auf Griechisch verfasst waren, die Griechen zugunsten
von Juden, Aramäern und Chaldäern zurückgesetzt werden, da sie als

Vertreter älterer und deshalb ehrbarerer Zivilisationen und Quellen der
Weisheit galten. Diese Texte verunglimpften insbesondere die griechische
Neigung, die geistliche Lehre der alten (hebräischen und aramäischen)
Quellen zu verändern und dabei zu verderben. Dies galt als beklagenswert.
Iamblichos selbst behauptet:
Wegen des erfinderischen Charakters und der Gesetzlosigkeit der Griechen
verändert sich die geistliche Lehre immer mehr und nichts bleibt, wie es war. Weil
die Griechen von ihrer Natur aus Neuerungen mögen, haben sie es weit gebracht
und stürmen in jede Richtung. Sie haben überhaupt keinen Ballast in sich und
bewahren nichts, was sie von jemand empfangen haben. Stattdessen lassen sie es
schnell los und bauen alles um, wie ein nie aufhörender Fluss von Wörtern. Die
fremden Priester sind jedoch standhaft in ihren Gebräuchen und gehen mit
denselben Wörtern weiter [...] aus diesem Grund sind sie geliebt von den Göttern
[• •] es ist keinem menschlichen Geschöpf erlaubt sie zu verändern."26

Humanisten, die der frühen Renaissance die Vernachlässigung der geistlichen

Lehre vorwarfen, griffen Iamblichos Kritik auf, da sie sich leicht auf
die Lateiner anwenden lies. Diese Kritik, angeführt von Flavio Biondo,
erscholl zeitweise kräftig in der Folgezeit der Revolution der Sprachwissenschaft.

Der Niedergang der Idee der künstlichen Sprache und der damit
verbundene Aufstieg der natürlichen Sprache stellte auf lange Sicht Innovation
und Veränderung in ein schlechtes Licht. Ebenso gab er der Kultivierung
der Rhetorik und der Eloquenz in der traditionellen Renaissance einen üblen

Ruf. Man kann auch sagen, dass die humanistische Betonung des formalen

Erlernens der Rhetorik und Beredsamkeit das Konzept der künstlichen
Sprache verewigte und deshalb inakzeptabel war. Obwohl die Betonung der
natürlichen Sprache, wie wir gesehen haben, zu einem Erkennen der
Komplexität der sprachlichen Entwicklungen in der Geschichte führte, kam es

26 lAMBLICHUS, On the Mysteries, übers, v. EMMA C. CLARKE/ JOHN M. DiLLON
& Jackson P. Hershbell, Leiden 2004, S. 259.

373



im Laufe der Zeit jedoch zur intensiven Beschäftigung mit der Authentizität
einer Sprache und ihrer Urwurzel. Es entwickelte sich die schon fast simpli-
zistische Idee des „je älter, desto besser". Diese Rückkehr zur Wurzel wurde
als Schlüssel zur geistlichen Erneuerung verstanden. Die Idee, dass das

Italienische aus dem Lateinischen komme, hat die Frage aufgeworfen, ob nicht
auch das Lateinische von einer höher stehenden Sprache abgeleitet sei. Wie

wir sehen werden, boten solche Fragen die Möglichkeit, neue sprachliche

Vorzüge und Tendenzen zu erzeugen.
Die Sorge um geistliche Verjüngung kann als Rückschlag gegen

prominente Aspekte der frühen humanistischen Kultur gesehen werden. Gegen

die Behauptung eines Bruni, der sich für die künstliche, durch den

Menschen geschaffene und kultivierte Sprache aussprach, suchten die

späteren, geistlichen Humanisten in der natürlichen Sprache Zuflucht.
Während Manetti noch die griechische Beredsamkeit als Zugang zum
Hebräischen voraussetzte, stellten diese Gelehrten die humanistische
Rhetorik selbst in Frage. Entgegen der Idee vom Aufstieg und Fall der Sprachen

nahmen sie einen unvermeidlichen Niedergang von der Ur-Antike
bis zur Gegenwart hin an.

Bei einigen fand dieses geistliche Programm in der hebräischen Sprache
ein Gegengift gegen die rhetorischen Ausschweifungen des

griechischlateinischen Humanismus. Anders als bei Manetti, der die hebräische Sprache

an die griechische-lateinische Tradition anhängen wollte, konnte das

Hebräische jetzt benutzt werden, um das ältere Paradigma des Humanismus

neu zu bewerten und darüber hinaus zu gehen. Man bewegte sich weg vom
kulturellen Blickpunkt des frühen Humanismus hin zu einem mehr geistlich
orientierten. So verglich Egidio da Viterbo, bekannt für sein Studium der

jüdischen Mystik, d. h. der Kabbala, im zweiten Jahrzehnt des sechzehnten

Jahrhunderts seine eigene Zeit mit vergangenen Generationen folgender-
massen: „Auch wenn die hebräischen Studien bisher überall von den Gebildeten

als barbarisch verworfen wurden, werden sie jetzt von den Gläubigen
als erbaulich verstanden und gepflegt."27 Man sieht hier klar, was am
Wichtigsten ist: nicht mehr raffiniert, sondern fromm zu werden, weniger das

Barbarische zu meiden, als Erlösung zu suchen. Schliesslich legte diese

Veränderung den Schwerpunkt auf das Göttliche, anstatt den Menschen als

Quelle menschlichen Vermögens und Autorität zu betonen.

27 EGIDIO DA VITERBO, Historia XX saeculorum,(= Biblioteca Angelica Handschrift
502): Sed quamque passim ut barbara studia repudiata sint hactenus ab elegantioribus: nunc

ut pia a pietatis studiosioribus sedulo excoluntur, zitiert in: EGIDIO DA VITERBO,
Scechi.ua e Ubellus de litteris Hebraicis, ed. FRANÇOIS SECRET, Rom 1959, S. 10.

374



Die Bedeutung dieser Entwicklungen für die hebräische Sprache ist
besonders Egidios Buch Ubellus de litteris ebraicis (Büchlein über die hebräischen

Buchstaben) aus dem Jahr 1517 zu entnehmen.28 Diese kleine Abhandlung
bietet eine kabbalistisch geprägt Einführung in das Hebräische und stellt
die Beschäftigung mit dieser Sprache als für die geeignete Übermitüung
der geistlichen Lehre, für die Heilung der Kirche von ihrem Verfall und
sogar für die Erlösung Italiens von der politischen Krise der Zeit unbedingt

notwendig dar. Geboren und aufgewachsen im toskanischen
Viterbo, verbrachte Egidio die meiste Zeit seines Lebens in Rom, wo er
unter anderem den Päpsten Leo X. (1475/1513-1521) und Clemens VII.
(1478/1523-1534) als wichtiger Berater diente. Sein Werk wurde unter
Papst Leo verfasst und war dem späteren Papst Clemens gewidmet.

Bei diesem Text sind Vorliebe für das Hebräische und Ablehnung des

frühen humanistischen Paradigmas, ähnlich wie bei Iamblichos, deutlich
zu spüren. Das Buch beginnt mit einem Hinweis auf Plato, der in seinem
Dialog Phaedrus, „die Erfindung der Buchstaben als jenseits von menschlicher

Kapazität" und deswegen als göttlich vorrechnet und im Dialog
Kratylos lehrte, „die Bedeutung der göttlichen Namen müsse in den einzelnen

Buchstaben gesucht werden".29 Diese zwei Konzepte bilden das
Fundament für die Erklärung der mystischen Eigenschaften des hebräischen
Alphabets. Entgegen der früheren humanistischen Betonungen bezüglich
der griechischen und lateinischen Beredsamkeit, beschreibt Egidio diese
beiden Sprachen als „verstümmelt und mangelhaft, und zu barbarisch um
göttliche Gedanken auszudrücken".30 Für jemanden wie Egidio, der als
Humanist ausgebildet wurde, erstaunlich ist, dass er die klassischen Sprachen

als barbarisch bezeichnet! Die Lateiner kritisiert er im Stil des

Iamblichos, dass sie neue Buchstaben den Älteren vorzogen. Auch die
eigene Richtung des griechischen und lateinischen Alphabetes gilt für ihn
als Anzeichen ihres verdorbenen Zustands. Während für Bruni die sich
nach links bewegenden hebräischen Buchstaben als eine Unmöglichkeit
des „Handels" (commercium) zwischen Hebräisch und Lateinisch, zwischen
Juden und Christen auszeichnen, sind für Egidio die gegensätzlichen
Richtungen ein Zeichen dafür, dass Griechen und Lateiner die ursprünglich

28 EGIDIO, Scechina (Anm. 27); allgemein zu Egidio da Viterbo siehe JOHN W.
O'MALLEY S.J., Giles of Viterbo on Church and Reform, Leiden 1968.

29 Egidio, Scechina (Anm. 27), Bl. 2 [S. 23]: Utterarum inventum Plato: tanto humana

ope maiusputat: ut dad in Aegfpto auctoremfaciat.
30 Egidio, Scechina (Anm. 27), fol. 14, S. 31: mutilae truncaeque sunt: et ad divina

referenda barbarae.

375



göttliche und natürliche Sprache verdorben haben.31 Bei Egidio und anderen

seiner Zeit ist die Suche nach dem Ursprung stark genug, die gewöhnliche

Herabsetzung der Linksbewegung des Schreibens aufzuheben.
Es gab sogar die Vorstellung, falls die „heiligen Buchstaben" unter den

Christen vernachlässigt werden sollten, sie ihren Weg zum Türken fänden

und ihn bei seinen Eroberungen unterstützen würden,32 was wohl als eine

versteckte Anspielung auf die in dieser Zeit hohe jüdische Auswanderung
ins osmanische Reich als Folge der Vertreibung der Juden aus Spanien in
der vorhergegangenen Generation zu betrachten ist. Anmerken ist hier

auch, dass der Höhepunkt der christlichen Hebraistik der Renaissance mit
einem Tiefpunkt, einer Krise in der Geschichte des westeuropäischen
Judentums zusammenfällt.

Die Rückkehr zur hebräischen Sprache und zur Kabbala, die Egidio als

Gegenmittel gegen die Angst einflössende Krise vorschlägt, konzentrierte
sich mit besonderer Intensität auf die drei so genannten „aspirierten
Buchstaben", Heb (H), Het (n), und Ayin (V). Zum einen waren diese

Buchstaben für ihn ein starkes Indiz für die Trinität, zum anderen waren
sie aber auch von kritischer Bedeutung für die richtige — und deshalb
effiziente — Aussprache der heiligen Namen, einschliesslich des Namens Jesu.

(Besonders faszinierte die Gelehrten der damaligen Zeit die Frage, wie

man durch das Studium der hebräischen Sprache zum richtigen /
ursprünglichen Namen Jesu gelangen könnte.) Diese Buchstaben sind damit

zugleich der Nachweis des einzigartigen, göttlichen Status des Hebräischen.

Egidio schreibt: „Da alleine diese Sprache [d. h. Hebräisch, DSK]

vom göttlichen Geist gegeben wurde, stimmt es mit dem Lateinischen und

Griechischen bezüglich der übrigen Buchstaben überein, aber unterscheidet

sich im Fall der dreimaligen Aspiration, so dass du sehr leicht die göttliche

Funktion des erbauenden Geistes erkennen kannst."33

Es war der hebräische Buchstabe H, der bei Egidio und anderen ähnlich

Gesinnten besonderes Interesse weckte, vor allem wegen der engen
Assoziationen dieses Buchstabens mit den Mächten der Schöpfung und

menschlicher Fruchtbarkeit in der jüdischen Mystik. Ein Beispiel Egidios
dazu: Erst durch die Umbenennung Abrams und Sarais in Abraham und

31 EGIDIO, Scechina (Anm. 27), fol. 34v, S. 46.

32 EGIDIO, Scechina (Anm. 27), fol. 15, S. 32f.
33 EGIDIO, Scechina (Anm. 27), fol. 5, S. 26: cum haec sola lingua a divino sit spirits

tradita: cum latina graecaque convenit in litteris aliis: triplici aspirandiforma dissentit: ut

facile ahm Spiritus divinum munus cognoscas.

376



Sarah, als Gott den Buchstaben Heb in ihren Namen einfügte, konnten sie

Isaak bekommen.34
Die besonderen Eigenschaften der aspirierten Buchstaben bringen

Egidio sogar dazu, dem Papst selbst vorzuschlagen, diese ins Lateinische
Alphabet aufzunehmen, als Hilfe „beim Schreiben, Lesen und Verstehen
heiliger Dinge". Er erklärt, dass der Papst nicht hinter die Reformern der
ahen Griechen zurückfallen sollte, die ihrem Alphabet ebenfalls Buchstaben

hinzufügten, obwohl „keine dringliche Notwendigkeit dazu bestand,
sie es nicht zum Erhalt von heiligen Dingen taten und ebenso wenig Hirten

des Volkes oder Päpste waren."35 Und weiter führt er aus, dass der
Papst mit der Aufnahme dieser Buchstaben Gott selber nachahme, denn
Gott „fügte die drei aspirierten Buchstaben den heiligen Buchstaben hinzu
als Symbole des göttlichen Geheimnisses".36

An dieser Stelle ist zu betonen, dass die Sprache hier nicht als elitäre

Schöpfung, sondern die Sprachreform vielmehr als eine imitatio Dei durch
hen Papst verstanden wird. Dieser Vorschlag, so seltsam und möglicherweise

befremdend er klingen mag, überlappt sich auf interessante Weise
tnit zeitgenössischen Versuchen einer Alphabetreform oder steht sogar im
Gegensatz dazu. Einerseits machte der Dichter und Gelehrte Giangiorgio
Trissino (1478-1550), der zur gleichen Zeit in Rom lebte, den Vorschlag,
griechische Buchstaben ins lateinische Alphabet einzuführen; andererseits
kam genau zu dieser Zeit der lang anhaltende Kampf der
lateinischgrammatischen Tradition gegen die Aspiration zu ihrem Höhepunkt und
gipfelte in Aufrufen zur Abschaffung des Buchstaben H aus dem
Italienischen.37 Die von Egidio gepriesene Aspiration durch den hebräischen
Buchstaben Heb wurde von vielen seiner Zeitgenossen im Hinblick auf die
italienisch-lateinische „h"-Debatte verspottet.

Dieser Gegensatz ist bisher, soweit ich sehe, in der Forschung
unbeachtet geblieben, hilft uns jedoch, das Ausmass der auffallenden Abweichung

des Hebräischen vom Rest der linguistischen Beschäftigung
einzuschätzen. Versuche, das Italienische zu rationalisieren und zu despirituali-
sieren, standen den Versuchen der Respiritualisierung des Hebräischen

34 Egidio, Scechina (Anm. 27), fol. 7, S. 28; fol. 22, S. 39; fol. 29, S. 43.
35 Egidio, Scechina (Kam. 27), fol. 14, S. 31: divinis scribendis legendis: ihtelHgendis...non

ea necessitate: non sacrae rei servandae gratia: nonpopulorumpastores: nonpontifices.
36 Egidio, Scechina (Anm. 27), fol. 4v-5, S. 26: sacris litteris arcanomm symbolic très

inseruit aspirationes.
37 Vgl, dazu DANIEL HELLER-ROAZEN, Ecbolalia. On the Forgetting of Languages,

New York 2005, S. 33-44.

377



krass gegenüber. Vielleicht kann man davon ausgehen, dass die Spiritualt-

sierung des Hebräischen mindestens teilweise eine Reaktion auf diese

gegenläufigen linguistischen Entwicklungen darstellt. Vor allem jedoch
lässt diese Gegenüberstellung erkennen, von welch radikaler Natur die

Position Egidios und anderer war, die ich daher „Erlösung des Geistes

nennen möchte.
Die lang anhaltende Krise der Aspiration drückte sich nicht nur in der

feindlichen Gesinnung gegenüber dem italienischen H aus. Schon in der

Spätantike hatte sich der Kirchenvater Hieronymus über die Schwerat-

migkeit der hebräischen Buchstaben beklagt.38 Dante behauptete sogar,
dass seit dem Sündenfall alle menschliche Sprache mit einem Seufzer der

Reue „h—" beginnt.39 Man kann daher sagen, dass für Dante die menschliche

Sprache in ihrem innersten Wesen zwar mit einem atemschweren
Ruf um Hilfe beginnt, für Egidio jedoch eben diese Sprache ihren Höhepunkt

in den lebensspendenden Aspiraten findet, die die Christenheit zu

ihrem Unglück verschmähte. Doch die Erlösung der menschlichen Sprache

und besonders ihres Geistes verlangt einen hohen Preis. Trotz göttlichen

Ursprungs ist das Heb nach Egidio jedoch ebenso: „nicht nur leicht

für den Menschen, sondern auch natürlich" und „ohne Zweifel der einzige
aller Buchstaben, der sogar beim Atmen der Tiere gehört werden kann".40

Das führt uns zu einem Paradox: Was bedeutet es, dass wir die höchste
Stufe der Sprache, nämlich den göttlichen Atem, mit dem Atmen der Tiere

teilen? Einerseits erscheint hier im Gegensatz zur Idee der „künstlichen
Sprache" die menschliche Sprache komplett naturalisiert; andererseits wird
sie im gleichen Atemzug als durch und durch göttlich verstanden. Egidio
stellt eine Erlösung des Geistes und damit eine Erlösung der Sprache im

allgemeinen dar, jedoch um den Preis ihres menschlichen Aspekts. Der
Fall des Menschen verschwindet, aber auch der Mensch selbst in einem

gewissen Sinne. Das Streben nach dem Göttlichem und dem Natürlichen
endet hier in einem profunden Paradox.

Stadium 4: „Umgangssprachlicher Humanismus"

Die zunehmend voneinander abweichende Stellung der Buchstaben Heb

und H im frühen sechzehnten Jahrhundert ist ein Zeichen für die breite

Kluft zwischen dem Verständnis des Hebräischen und der Umgangsspra-

38 Hieronymus, Dipistula 125, in: Patrologia Uatina Bd. 28, Sp. 1291 f.

39 Dante, De vulgari eloquentia, 1.4.4.

40 EGIDIO, Scechina (Anm. 27), fol. 22, S. 39: Non modo homini faàlis, sed etiatn

naturalis.. .Dtiam in hrutis respirantibus audiri: solum omniumplane litterarum.

378



che in jener Zeit. Dies ist jedoch nur ein Teil der geschichtlichen
Beziehungen. Aus diesem Grund versuche soll nun im vierten und letzten Teil
Abschnitt geklärt werden, wie und warum gelehrte Humanisten versuchten,

die Umgangssprache durch eine Verbindung zum Hebräischen zu
stärken.

Von einem bestimmten Standpunkt aus betrachtet, ist die Geschichte
des hebräisch- und alltagssprachlichen Bündnisses nur als das politische
Gegenstück der geistlichen Bedeutung des Hebräischen gegenüber dem
Lateinischen und Griechischen zu sehen.

Während sich Personen wie Egidio dem Hebräischen zuwandten, um
der Verdorbenheit und dem Verfall der Sprachen zu entgehen und darauf
zu antworten, fanden Befürworter der Umgangssprache im Hebräischen
nun eine Quelle der Autorität, die vom Lateinischen unabhängig war.

So kann man sagen, dass Biondos revolutionäres Verständnis in zwei
Richtungen führte: Einerseits bewirkte seine Naturalisierung aller Sprachen

die Legitimierung der Umgangssprache. Tatsächlich konnte man erst
nach Biondo über die Grammatik einer Umgangssprache sprechen und
begann daraufhin Grammatikbücher auch für die Umgangssprachen wie
Italienisch zu verfassen, was zuvor als unmöglich angesehen wurde.
Umgangssprache besass nach der Auffassung des Mittelalters und der frühen
Renaissance überhaupt keine Grammatik.

Andererseits ist gerade im Zusammenhang der Aufwertung der Antike
tu der Renaissance das Verständnis für den Ursprung der Umgangssprache

problematisch geworden. Biondo hatte nämlich behauptet, dass der
toskanische Dialekt sowie andere italienische Dialekte vom Lateinischen
herstammten. Sie seien ein Resultat des Siegeszuges der Barbaren gegen
Rom. Mit dem Niedergang des römischen Reiches zerfiel Latein in viele
verschiedene Dialekte; die Umgangssprache wurde zur wahren Sprache.
Doch der Preis dafür war, dass ihre tatsächliche Entstehung auf der
Korruption des Lateinischen basierte.

Vor der Blüte des geistlich-humanistischen Verständnisses schien es
noch möglich gewesen zu sein, die Umgangssprache als eine Imitation des

Hebräischen, Griechischen und Lateinischen zu verteidigen. So konnte
her grosse florentinische Staatsmann und Dichter Lorenzo de Medici
(1449-1492) seine Muttersprache Toskanisch als eine Nachfolgerin ihrer
besser etablierten Vorgängerinnen verstehen. In der Einleitung (s)eines
Sonetts schrieb er: „Keiner kann mich dafür rügen, dass ich in der Sprache
geschrieben habe, in welche ich hineingeboren wurde und aufgewachsen
bin (also Toskanisch), besonders weil Hebräisch, Griechisch und Latein

379



zu ihrer Zeit natürliche und alltägliche Muttersprachen waren."41 Hier
sieht man, dass der „natürlichen" Sprache keine besondere Bedeutung

zugemessen wurde, sondern sie nur eine sprachliche Wirklichkeit darstellte,

welche es zu akzeptieren und hinzunehmen galt. Mit anderen Worten:
Das Toskanische wird zu einer literarischen Sprache reifen.

Mit seinem Vergleich zwischen der toskanischen und den restlichen

drei Sprachen schwächt Lorenzo die spezifische Rolle der lateinischen

Sprache ab. Eine Generation später ist man noch einen Schritt weiter: In
seinem 1525 veröffentlichten Text über den toskanischen Dialekt betont
der Philologe Claudio Tolomei (1492-1556) die besondere Verbindungen
zwischen dem Toskanischen und der hebräischen Sprache: „Indem sie die

Enden ihrer Wörter nicht dekliniert wie die Griechen und die Römer,

bemüht sich die toskanische Sprache die Hebräer nachzuahmen, die uns

die Vielfalt ihrer Fälle mit verschieden Partikeln am Beginn ihrer Wörter
zeigen."42 Tolomei hatte in Bezug auf diese beiden Sprachen natürlich
Recht. Tatsächlich werden die Substantive im Kontrast zum Griechischen
und Lateinischen nicht dekliniert. Bemerkenswert ist gleichwohl seine

Feststellung, dass er diese Ähnlichkeit als toskanisches Streben deutet, das

Hebräische nachzuahmen.
Tolomei war nicht blind gegenüber den Ähnlichkeiten zwischen der

lateinischen und der toskanischen Sprache. Doch er benutze diesen
bedeutenden Unterschied um eine Verbindung mit der uralten und angesehenen

Sprache, dem Hebräischen, herzustellen. Damit hatte er eine wichtige und

unabhängige Quelle für seinen Dialekt gefunden. Die toskanische Sprache
basierte also auf mehr als nur dem Verfall des Lateinischen und wurde

dadurch aufgewertet.

41 LORENZO DE MEDICI, Commento ad alcuni sonetti d'amore (Kommentar zu

einigen Liebesonetten), in: JAMES WYATT COOK (ed.), The Autobiography of
Lorenzo de' Medici the Magnificent. A Commentary on My Sonnets, Binghamton, New
York 1995 Medieval and Renaissance Texts and Studies, Bd. 129), S. 49:

„...nessuno mi puô riprendere se io ho scritto in quella lingua nella quale io
sono nato e nutrito, massime perché la ebrea e la greca e la latina erano nel

tempo loro tutte lingue materne e naturali".
42 II Cesano de la Lingua Toscana (Der Cesano über die toskanische Sprache), um 1525;

CLAUDIO Tolomei, II Cesano de la lingua toscana, ed. MARIA ROSA FRANCO

SUBRl, Rom 1975, S. 51. Der Dialog wurde nach Gabriele Cesano (1490-1568),
einem Freund und Kollegen Tolomeis, benannt; er war auch als Gesprächspartner

dabei: „...il tosco idioma, non mutando nel fine de le parole i casi suoi, come
fanno i Greci e Latini, si sforza imitare in questa parte gli Ebrei, i quali con par-
ticole differenti poste nel principio ci mostran la varietà de' lor casi..."

380



Die Suche nach passender Unterstützung für das Toskanische ist in
den dreissiger und vierziger Jahren des sechzehnten Jahrhunderts besonders

stark geworden. Dies geschah auf dem Hintergrund der Entstehung
einer neuen politischen Ordnung, des Herzogtums Toskana und der damit
verbundenen Feindseligkeit zwischen Florenz und Rom. Damit wurde die

Neigung zur völligen Loslösung vom Lateinischen nur umso grösser. Die
neuen Medici-Herrscher versuchten über den traditionellen Stadtstaat
hinaus eine toskanische Nation zu schaffen. Der Erfolg dieses politischen
Unterfangens verlangte nach einer passenden kulturellen Infrastruktur, eine

geeignete Fundierung der toskanischen Sprache eingeschlossen. Die
mangelnde Kenntnis des antiken Etruskischen, der regionalen Sprache vor der

Einführung des Lateinischen, war hierbei allerdings ein grosses Hindernis.
Zwei Hofintellektuelle der vierziger Jahre des sechzehnten Jahrhunderts,

Giambattista (Giovan Battista) Gelli (1498—1563) und Pierfrancesco
Giambullari (1495-1555), nahmen diese Herausforderung an. Sie nutzten
dazu die berühmte Fälschung des Gelehrten Annius de Viterbo (1432-
1502)43 aus dem späten fünfzehnten Jahrhundert. Nach Annius landete
der biblische Noah nach der Sintflut in der Toskana. Gelli und Giambullari

gingen dabei sogar weiter und orientierten sich vor allem an der Sprache.

Sie definierten das Etruskische und Hebräische als Schwestersprachen,

die sich aus einer früheren Form des Aramäischen entwickelt haben
sollen: „die eine in Palästina, die andere in der Toskana, damals als Etruria
bekannt".44 Dann behaupteten sie, Spuren hebräischer Wörter im
Toskanischen zu entdecken. Wie Tolomei, bestreiten auch Gelli und Giambullari

nicht, dass viele lateinische Begriffe in das Toskanische eingewandert
sind. Sie wollten sich der Idee Biondos aber widersetzen, dass das Toskanische

nur ein verdorbenes Lateinisch sei. Dank des Hebräischen konnte
em fehlendes sprachliches Erbe rekonstruiert werden. Giambullari war
besonders darüber erfreut, dass das Etruskische wieder bekannt wurde,

43 Zu Annius da Viterbo, nicht zu verwechseln mit seinem nahen Zeitgenossen
Egidio da Viterbo, vgl. ANDRÉ CHASTEL, Art et humanisme à Florence au temps de

Faurent le Magnifique. Études sur la Renaissance et l'humanisme platonicien, Paris
1982; ANTHONY Grafton, Defenders of the Text. The traditions ofscholarship in an

age ofscience. 1450-1800, Cambridge 1991, und FUBINI: L'ebraismo (Anm. 2).
44 Giambattista (Giovan Battista) Gelli, DeU'Origine di Firen^e, ed. Ales-

SANDRO D'AlESSANDRO, in: Atti e Memorie dell Accademia Toscana di science e di
sàen^e e lettere Fa Colomharia 44 (1979), S. 59-122, dort S. 78: „Era adunque la
lingua aramea che al'hora si parlava una altra, della quale poi in varii tempi
nacquero la hebrea et la etrusca, quella nella Palestina et questa nella Thoscana
che al'hora si chiamava Etruria."

381



nachdem es für zweitausend Jahre in Vergessenheit geraten war. So konnten

die Toskaner nun das Alter ihrer Sprache feiern.
Ein interessanter Widerspruch findet sich in den Schriften Gellis und

Giambullaris hinsichtlich der Beziehung zwischen dem Uraramäischen
und dem Hebräischen. Einerseits betonen sie, dass die „Ursprache" des

Toskanischen das Aramäische sei und stellen dadurch das Toskanische

dem Hebräischen gleich. Auf diese Art haben die Toskaner eine direkte

Verbindung zur biblischen Geschichte, ohne als Nachkommen der Hebräer

zu gelten. Andererseits behaupten sie, dass Hebräisch und Aramäisch
fast identisch seien, um über das Hebräische Schlussfolgerungen auf das

verlorene Etruskische zu ziehen. Darauf basiert zum Beispiel folgender
Satz Giambullaris: „Ausser einer Vielzahl von Klängen, die ohne Zweifel
Aramäisch sind, haben wir noch Sprachformen und Floskeln, die so
Hebräisch und Chaldäisch sind, wie diese Völker selbst."45

Die vielleicht erstaunlichste Behauptung in ihren Schriften ist, dass der

Name Florenz (italienisch Firen^e), auf das hebräische Perah 'e% (TV !"H9)

zurückgehen solle. Perah 'e% bedeutet „Blume des Starken". Der Name
nimmt Bezug auf die Soldaten, die von Herkules, dem legendären Gründer

der Stadt, nach Florenz gebracht worden sein sollen.

Die Ironie der Geschichte, die uns zurück zum Anfang bringt, will es:

War es vor allem Bruni, der Gegner des Hebräischen, der das erste Interesse

für die vorrömisch-etruskische Zivilisation geweckt, dabei aber

behauptet hatte, dass Florenz in römischer Zeit gegründet worden war,
träumten Gelli, Giambullari und deren Anhänger bis in die vierziger Jahre

des sechszehnten Jahrhunderts hinein von einer älteren Gründung, die

eng mit der biblischen Geschichte verbunden war und bis auf den Anfang
der Welt zurückreichte.

Schluss

Es war eine Geschichte, die ich hier zu erzählen versucht habe, die
Geschichte, wie der Humanismus der italienischen Renaissance die hebräische

Frage im Laufe des fünfzehnten und des frühen sechzehnten
Jahrhunderts gestellt und beantwortet hat. Über die vorgestellten vier Stadien

sollte deutlich gemacht und gezeigt werden, wie stark die Haltung zur

45 Pierfrancesco Giambullari, Origine della lingua fiorentina altrimenti II Gello,

Florenz 1549, S. 110: „...oltra una infïnità di voci, che schiettamente sono
Aramee, noi ci abbiamo ancora i modi et le proprietà del dire, tanto Hebraiche
et tanto Caldee, che quelle genti Stesse non l'hanno maggiori."

382



hebräischen Frage mit der Politik, den Sprachtheorien, aber auch den
kulturellen und theologischen Einstellungen der Zeit verbunden war.

Es galt darzulegen, wie die Beschäftigung mit der hebräischen Frage
unser Verständnis der Vorstellungen von menschlicher Autorität, Kraft
und Würde, besonders im Vergleich mit Gott, vertiefen kann.

Im Rückblick auf die Entwicklung der Sprachtheorien von Bruni bis
Egidio bzw. Giambullari und Gelli zeigt sich, dass ein deutlich erkennbarer

Wandel von einer stärker kulturell geprägten hin zu einer mehr geistlich

orientierten Auffassung des Flebräischen stattgefunden hat, vom eher
Historischen zum immer stärker Mythologischen, nicht allein als Gegensatz

zur Idee der künstlichen Sprache, sondern auch als Gegensatz zur
humanistischen Rhetorik selbst. In der Forschung begegnet man sehr oft
der Behauptung, dass das Hebräische in der frühen Neuzeit säkularisiert
"Wurde und nur als eine Sprache des Nahen Ostens zu verstehen sei.
Stattdessen zeigt sich hier, dass und wie das Hebräische in dieser Zeit immer
mehr spiritualisiert wurde. Man kann m. E. sagen, dass das erweiterte
Interesse für andere semitische Sprachen wie dem Aramäischen, von dem
mehrfach die Rede war, eher zu einer Spiritualisierung dieser Sprache
führte als zu einer Säkularisierung des Hebräischen. Mit anderen Worten:
Her Humanismus der Renaissance darf nicht einfach als Ausgangspunkt
der säkularen Moderne verstanden werden, wie dies früher oft der Fall
"War. Vielmehr kann er uns vielleicht helfen, unsere heutige Welt besser zu
Werstehen: Eine Welt in der Vorstellungen des Geistes und des Sakralen
noch sehr präsent sind und manchmal sogar wieder aufleben oder neu
entdeckt werden.

383


	Die Hebräische Frage in der italienischen Renaissance

