Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 67 (2011)

Artikel: Quelgues remarques historiques sur les conceptions halakhiques du
pélerinage juif sur les sépultures des Justes : entre opposition et
approbation

Autor: Friedheim, Emmanuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961475

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Quelques remarques historiques
sur les conceptions halakhiques du pelerinage juif
sur les sépultures des Justes :
Entre opposition et approbation

patr Emmanunel Friedheinr*

Le défunt est, dans le judaisme, placé au plus haut degré d'impureté, qui-
conque étant en contact avec un mort est souillé pendant sept jours.! La
tombe souille et quiconque effleure méme le toit d'une sépulture, voire
'un de ses murs est également impur comparativement a la loi biblique
s'appliquant 4 celui qui entre directement en contact avec un cadavre.?

%

Dr. Emmannel Friedbeim, The Israel and Golda Koschitzky Department of Jew-
ish History, Bar-Ilan University, Ramat-Gan 52900 1L, efriedheim@yahoo.ca.

MAIMONIDE, Mishneh Tora — Hilkhot Tum at Met, 1, 1.

1bid., 2, 15. Ta dépouille mortelle de toute personne de confession juive est
impure, y compris celle des Rois de la maison de David, des prétres, des pro-
phétes, des patriarches, a moins qu'ils ne remplissent certaines conditions bien
précises (tBB I, 11, éd. LIEBERMAN, pp. 131-132; S. LIEBERMAN, Tosefla Ki-
Fshutah — A Comprebensive Commentary on the Tosefta, X, Order Nezikin, New York
1988, p. 339; yNaz IX, 5/57d; bBB 58a; EvelRab/Semahot IV, éd. HIGGER, pp.
115-125). Rabban Yohanan ben Zakkai (I¢r siecle p. C.) pria ses disciples de
quitter les lieux peu avant sa disparition en raison de ,l'impureté envahissant la
demeure (cf. ARN A XXV, éd. SCHECHTER, 40b; ySota IX, 5/24c). Le Tal-
mud de Jérusalem se pose la question de savoir s'il est autorisé a un prétre de
profaner sa sainteté pour l'enterrement d'un Nass/ d'origine davidique? (yBer 111,
5/6a; yNaz VII, 5/26a), insinuant ainsi que la dépouille du Nass/ souille sembla-
blement 2 celle de tout autre Juif. Et le texte de rapporter le cas de l'enterrement
de R. Judah Le Prince, et de son petit-fils R. Judah Nessia pour lesquels on obli-
gea les prétres a se souiller au contact du mort. Tout ceci prouve que la dé-
pouille d'un saddig, ou d'un sage, ne différe en rien de celle de tout autre Juif au
regard de son impureté, et que ce n'est qu'en son honneur, dd trés probable-
ment 2 sa lignée davidique prestigieuse, que le prétre juif fut astreint a enfreindre
sa sainteté comparativement a I'obligation incombant au prétre a participer au
cortege funébre d'un roi d'Israél (7bud.). R. Hiyya (IIéme siécle) racontait d'ailleurs
que le jour du déces de R. Judah le Prince la ,,sainteté fut abolie™ (bKet 103b),
exprimant ainsi l'idée que la sainteté des prétres fut suspendue et qu'ils eurent
l'obligation de se rendre impurs pour accompagner la dépouille mortelle de R.
Judah le Prince (selon l'explication de l'un des Tossafistes, Rabbénou Hayim

347



Pour autant que I'on sache, le texte biblique n'évoque jamais, explicitement

ou

implicitement, la coutume juive de se rendre aux tombeaux. On ¥

trouve, au contraire, plusieurs mises en garde visant a éloigner le peuple
d'Israél du milieu mortuaire et des coutumes funéraires, liées presque sys-
tématiquement a l'idolatrie et/ou aux coutumes polythéistes,’ s'agissant

par

conséquent de traditions ,,hagiolatriques*,

348

Cohen), ibid.; MAIMONIDE, Hilkhot Avel, 111, 10). La dépouille d'un saddiq
souille, par conséquent, 4 l'instar de celle de tout Juif. (Voir aussi le débat halak-
hique rapporté en bPes 70b a propos de l'impureté du Nassi défunt). Cf. égale-
ment: S. SAFRAL ,,The Attitude of the Aggada to the Halacha®, dans: A. KA-
SHER & A. OPPENHEIMER (eds.), Dor Le-Dor — From the End of Biblical Tines #p
to the Redaction of the Talmud — Studies in Honor of Joshua Efron, Tel-Aviv 1995, pp-
225-226 (en hébreu); C. WERMAN, ,, The Concept of Holiness and the Require-
ments of Purity in Second Temple and Tannaitic Literature®, dans: M. J. H. M.
POORTHUIS & ]. SCHWARTZ (eds.), Purity and Holiness — The Heritage of Leviticis;
Leiden 2000, pp. 163-179.

On retiendra d'ailleurs a cet égard les affirmations incisives du grand savant
des religions antiques, qu'était Franz Cumont, a propos du culte voué aux tré-
passés accompli dans de nombreuses religions, un rite remontant a la nuit des
temps attesté encore de maniére vivace a I'époque moderne, cf. FRANZ CU-
MONT, Lux Perpetua, Paris 1949, p. 40: ,,Nulle cérémonie de la religion paienné
n'était aussi universellement célébrée que celle du culte des trépassés dans les
régions les plus diverses de I'empire [= romain, EF]. Chaque jour, et pour ainsi
dire chaque heure, des familles ou des colléges se réunissaient dans leur tom-
beau commun pour y féter quelque anniversaire en y consommant le repas fu-
nébre. Les populations restaient fortement attachées a des pratiques dont
l'omission leur elit paru non seulement impie, mais dangereuse, car les esprits
des morts étaient puissants et vindicatifs... Aussi n'est-il pas surprenant que ces
usages aient persisté a 1'époque chrétienne malgré les efforts pour les com-
battre®. Et plus loin a propos de la nécromancie (p. 108): ,,L.a nécromancie pat-
ticipait 4 la fois de la divination et de la magie, toutes deux réprouvées par les
chrétiens qui avaient ainsi une double raison de la rejeter. Mais la puissance de
I'Eglise, conjuguée avec celle de 'Etat, ne réussit pas 2 extirper une foi populaire
qui remontait aux origines méme de la religion, et la croyance en son pouvoif
fallacieux s'avéra indéracinable en dépit des lois pénales et des anathémes. Ses
rites, a la fois puérils et cruels, continuérent 4 étre pratiqués dans les ténebres,
et I'héritage d'un passé barbare se transmit a travers toute la civilisation
grecque et romaine et les siécles obscurs du Moyen-dge jusqu'a l'aube des
temps modernes“; P. CARREGIO, ,,Le pélerinage chrétien de sa premiére ma-
nifestation en orient a sa diffusion en occident®, dans: Proceedings of the Confe-
rence: The Cultural Turn in Geography, Trieste 2003, pp. 119-130; Sur ces pra-
tiques d'origine paienne chez les premiers chrétiens qui vénéraient les tombes
des prophétes juifs, cf. . WILKINSON, ,,Visit to Jewish Tombs by Early Chris-
tians®, dans: Jahrbuch fiir Antike und Christentum 20 (1995), pp. 462-465. Ces



En Dtn 14, 1-2 on lit:

Vous étes les enfants de I'Eternel, votre Dieu: ne vous tailladez point le corps, ne
Vous rasez pas entre les yeux en l'honneur d'un mort. Car tu es un peuple consa-
cré a 'Eternel ton Dieu et c'est toi qu'il a choisi, 'Eternel, pour lui étre un peuple
Spécial entre tous les peuples répandus sur la terre.

Plus loin, on lira en Dtn 18, 9-14:

Quand tu seras entré dans le pays que I'Eternel, ton Dieu, te donne, ne t'habitue
Pas a imiter les abominations de ces peuples-la. Qu'il ne se trouve personne chez
tol, qui fasse passer par le feu son fils ou sa fille; qui pratique des enchantements,
qui s'adonne aux augures, 2 la divination, a la magie, qui emploie des charmes, qui
alt recours aux évocations ou aux sortiléges ou qui interroge les morts. Car 1'Eter-
nel a horreur de quiconque fait pareille chose; et c'est 2 cause de telles abomina-
tions que I'Eternel, ton Dieu, déposséde ces peuples a ton profit. Reste entiére-
ment avec |'Eternel, ton Dieu.

On notera avec intérét que l'emplacement de la tombe de Moise ne fut pas
divulgué par le texte massorétique,* un fait paradoxal en soi, que des
Ccommentateurs juifs médiévaux, motiverent notamment par le souci d'évi-
ter sa transformation en lieu de dévotion, contraire aux injonctions bi-
bliques rapportées en amont.’> En Is 8, 17-20, le prophete met en garde:

coutumes sont également tres en vogue chez les musulmans ou la piété popu-
laire dicte parfois celle des décisionnaires qui, pour certains d'entre eux, s'y
opposent virulemment, cf. E. DERMENGHEM, Le culte des Saints dans I'lslam
maghrébin, Paris 1954; M. GABORIEAU, ,,Le culte des saints musulmans en tant
que rituel: Controverses juridiques®, dans: Archives de sciences sociales des religions,
85 (1994), pp. 85-98; C. MAYEUR-JAOUEN, ,,Les corps entre sacré et profane:
La réforme des pratiques pelerines en Egypte (XIXe-XX¢ siccles)®, dans: Revwe
des mondes musulmans et de la Méditerranée 113-114 (2006), pp. 301-325. Et al.

4 Dtn 34, 6.

5 Voir par exemple le commentaire de R. Hizqiya b. Manoah (circa 1240), Hiz-
qouni sur Dtn 34, 6: ,,... afin que ceux qui questionnent les morts ne l'invo-
quent pas (2°N7 *HRW 12 WIT XOW).“ Un enseignement rapporté par R. Lévi
b. Haviv (1480-1541) dans son commentaire ‘Ei# Ya'agor sur bSota 13a rap-
porte cependant au nom de I'Amora R. Hama bar Hanina (I1I¢m¢ siécle), que le
lieu du tombeau de Moise ne fut pas divulgué, afin que les Juifs ne puissent y
invoquer son soutien, lequel aurait, le cas échéant, annulé le décret de la des-
truction du second temple, car ,les justes sont plus chéris apres le trépas que
durant leur vie (7°TAT DR DU WR T 1NN 1227 AWH S 113P5 IR RAW
07M2n N annka P78 0°2anw '19n). Ce texte semble par conséquent
démontrer l'utilité et I'efficacité de prier les morts, aux yeux d'un Sage talmu-
dique, a l'emplacement méme de la tombe, ainsi que la puissance de l'interces-
sion de Moise aupres de Dieu, susceptible méme d'annuler la dévastation du
sanctuaire | Certains commentaires rabbiniques modernes s'appuycrent no-
tamment sur ce texte pour affirmer que selon la halakba, il n'y a aucune réti-

349



J'ai mis ma confiance en Dieu, qui voile présentement sa face 2 la maison de Ja-
cob et j'espere en lui. Voici, moi et les enfants que I'Eternel m'a donnés, nous
servirons de signes et d'avertissements de la part de 1'Eternel-Cebaot, qui réside
sur le mont Sion. Que si l'on vous dit: 'Allez consulter nécromanciens et devins,
ceux qui chuchotent et marmottent; n'est-il pas vrai que tout peuple interroge sofl
dieu ? Qu'il s'adresse aux morts en faveur des vivants ?' Tirez-en un enseigne-
ment, une lecon; assurément, on proférera des paroles de ce genre, qui n'ont
aucune lueur de raison.

Et Ez 43, 5.7 de stipuler:

Et l'esprit me souleva et m'amena dans le parvis intérieur et voici que la gloire de
I'Eternel remplissait le temple... 1l me dit: 'Fils de 'homme [c'est ici] l'emplace-
ment de mon trone, le lieu [ou se pose] la plante de mes pieds, ou je résiderai 2
jamais au milieu des enfants d'Israél. Désormais, la maison d'Israél ne profanera
plus mon saint nom — ni eux ni leurs rois — par leurs prostitutions et les cadavres
de leurs rois apres leur mort.

Quant au psalmiste, il exhorte le peuple dans le Ps 115, 17-18:

Ce ne sont pas les morts qui loueront Dieu, ni aucun de ceux qui sont descendus
dans l'empire du silence, tandis que nous, nous bénissons 'Eternel, maintenant et
a tout jamais, louez Dieu..

cence 2 invoquer l'intervention d'un défunt, cf. par exemple les dires explicites
de R. Betzalel Stern (1911-1989), ancien dirigeant de la communauté ortho-
doxe de Vienne (1962-1981) dans son Responsa Betzel ha-Hokbma, V, no. 165:
,--- voila qu'il est donc permis d'invoquer et de supplier le défunt, afin qu'il
intercéde aupreés de Dieu®. Cela dit, il faut souligner que ce texte, bien qu'étant
attribué a un sage de la terre d'Israél du I1I®™e si¢cle, n'apparait en réalité au-
cunement dans le Talmud, ni dans l'édition classique de Vilna ni dans aucun
manuscrit connu a ce jour de ce passage (http://www.lieberman-
institute.com/), mais seulement dans la version du ‘Ein Ya ‘agoy, ainsi que nous
l'avons mentionné en début de note, comme 1'a du reste bien relevé R. Baruch
Epstein dans son commentaire: Tora Temima sur Dtn 34, 6 note 18: ,,Et sache
que cet enseignement fut omis des versions de la Gemara pour n'apparaitre que
dans le commentaire ‘Ein Ya agor.” 1l s'agit donc apparemment d'une interpréta-
tion médiévale et non talmudique. Quand bien méme admettrait-on désormais,
que ce texte reflete une version talmudique authentifiée, force est d'admettre
que son auteur rejette en substance la médiation d'un défunt, aussi illustre soit-il
et qu'en dépit de la toute-puissance incontestable attribuée 4 la supplication de
Moise, l'ensemble du théeme s'achéve par une fin de non-recevoit, puisqu'en dé-
finitive, le texte massorétique ne souhaite pas dévoiler le lieu de l'inhumation de
Moise, méme ses ossements ne pourront étre ensevelis en terre d'Israél (RASHI
sur Dtn 4, 22 s. v. 7 23R ") Autrement dit, selon ce texte, les justes sont chéris
aprés leur mort (voir aussi bHul 7b: R. Hama bar Hanina dit: les justes sont plus
grands aprés leur décés que pendant leur vie), ils ont selon cette tradition un
pouvoir manifeste, cependant méme le plus illustre d'entre eux étant capable
d'annuler un mauvais décret, est concretement écarté, a forfior, les autres.

350



L'Ecclésiaste devait, quant 2 lui, affirmer en Qoh 9, 4-6:

Or, qui demeure dans la société des vivants peut avoir quelque espoir, car un
chien vivant vaut mieux qu'un lion mort. Les vivants savent du moins qu'ils
Mourront, tandis que les morts ne savent rien; pour eux plus de récompense, car
leur souvenir méme s'efface. Leur amour, leur haine, leur jalousie, tout s'est éva-
noui; ils n'ont plus désormais aucune part a ce qui se passe sous le soleil.®

Le texte biblique lie souvent le culte licencieux du Ba'a/ Pe’or 2 l'expression:
QN "mar (= sacrifices des morts).” A I'époque du second temple, il semble-
rait que les morts n'étaient ni respectés outre mesure, ni sanctifiés puisqu'un
texte mishnique évoque indirectement la crainte suscitée par l'utilisation
d'ossements de cadavre pour en faire des couverts de table, motivant ainsi
le besoin pressant d'instituer plus fermement les lois d'impureté ayant trait
au mort et au tombeau. Les fouilles archéologiques prouvent, du reste, que
dans l'antiquité romaine, le pillage de tombes juives était en terre d'Israél
Monnaie courante, expliquant ainsi l'avertissement inscrit sur grand nombre
d'entre elles, notamment celles excavées a Besarar/ Beth-Shéarim en Galilée
du temps du Talmud (I11«-IVe siécles de 1'ére vulgaire) ot l'on peut lire par
cxemple: ,Ici est enseveli Shimon fils de Yohanan, je fais le serment que
quiconque ouvrira [ce tombeau] mourra d'une fin honteuse? Les pillards
ne conféraient donc manifestement pas aux tombes une quelconque sainteté
¢t seule I'appréhension d'une menace 'mystique’ pouvait éventuellement les
dissuader de perpétrer de tels actes; quant a la famille du défunt, elle rajou-
tait, pour sa part, des niveaux d'impureté et nombre de sommations, afin
d'épargner au mieux la sépulture de leur proche d'une quelconque infortune.
Autrement dit, on rajoutait des interdits d'impureté pour assurer, ou du
moins préserver, la ‘sainteté” du mort, suscitant ainsi peut-étre déja a cette

6 Voir pourtant Qoh 4, 2: Et j'estime plus heureux les morts, qui ont fini leur
carriere que les vivants qui ont prolongé leur existence jusqu'a présent®. Sur
cette apparente contradiction, cf. bShab 30a.

7 cf. notamment, Ps 106, 8.

mYad VI, 4; PesZ (LeqT) sur Lév, éd. BUBER, 57b.

9 N. AVIGAD, ,,Excavations at Beth She’arim, 1953 — Preliminary Reports®, dans:
Lsrael Exploration ]0%7725[4 (1954), p. 95: 937 yIawM 1AM 20 YR PTI2 NPT
W2 02 MR 0 1Y MN9*T. Une inscription du caveau no 3, au dessus du arcoso-
linm no 3 précise quant a elle comme suit: (?) M7 1 %% ANNARP K77 7097 1 95
W1 7102 N (,,quiconque ouvrira cette sépulture sur celui qui est a l'intérieur,
mourra d'une fin honteuse™). De nombreuses inscriptions funéraires excavées a
Jérusalem en date de I'époque du second temple enjoignent de ne pas ouvrir les
tombes, cf. N. AVIGAD, ,,The Epitaph of a Royal Steward®, dans: Israe/ Explora-
tion Journal 3 (1953), p. 148.

oo

351



époque, l'apparition du paradoxe, alliant souillure et sainteté du défunt !
Clest aussi peut-étre dans ce contexte, qu'il faille comprendre le dictum de
Rabban Shim‘on b. Gamaliel II, pére de R. Judah le Prince (180-222), lui-
meéme inhumé a Beth-Shéarim,!” promulgant comme suit: ,,On ne fait pas
de tombes [Mwd1 = stéles funéraires] pour les saddigin (D7), leurs paroles
sont leur souvenir.“!! Et Maimonide de reprendre mot pour mot ces dies
en légiférant: ,,... et on signalera (du mot siyus) tous les cimetiéres et 1'on
construit une pierre tombale (avec épitaphe, dans le texte: Wd3) sur la tombe,
et [pour les| saddigim on ne place pas de nefesh sur leur tombe car leurs pa-
roles constituent leur souvenir et RAMBAM d'ajouter a la fin de cette loi:
,»Eit 'homme ne se rendra point au cimetiére®.12

On notera au passage que les intermédiaires en tous genres entre
'homme et Dieu, qu'ils soient angéliques, humains ou trépassés, sont décti€s
par le Talmud de Jérusalem ou nous lisons: ,,R. Youdan [au nom de R. Yitz-
hak (I11¢me siecle)] dit: ... Le Saint Béni Soit-Il n'est pas comme cela [c-a-d:
comme les hommes qui seulement patfois, sauvent les malheureux], si un
malheur afflige 'homme, qu'il ne crie ni a [I'ange] Michaél, ni a [I'ange] Ga-
briel, mais c'est 2 moi [= Dieu] qu'il criera et je lui répondrai immeédiatement
ainsi qu'il est dit: ‘Quiconque appellera au nom de Dieu sera sauvé’ (Joél
3, 5)“13 On raconte que le kabbaliste R. Ttzhak Louria (1534-1572) savait
communiquer avec l'esprit des saddigim.1* R. Avraham Gumbiner (1637-

10 yKil IX, 4/32a-b; yKet XII, 3/35a; bKet 103b-104a; MHG sur Gen 49, éd.
Margulies, p. 871. Pour des preuves archéologiques confirmant l'inhumation de
R. Judah le Prince a Beth-Shéarim, voir: L. I. LEVINE, ,,Beth She'atim in its Pa-
triarchal Context®, dans: L. D. SEGNI / Y. HIRSHFELD / J. PATRICH & R. TAL-
GAM (eds.), Man Near a Roman Arch — Studies Presented to Prof. Yoram Tsafiir, Je-
rusalem 2009, pp. 121-122 (en hébreu).

11 ySheq 11, 5/47a; BerR LXXXII, 10, éd. Vilna.

12 MAIMONIDE, Mishneh Tora — Hilkhot Awvel, IV, 4. Toutefots, il est important de
stipuler que dans ses gloses sur ce passage, R. David Ibn Zimra (= RADBAZ;
1479-1573), écrit sans ambages : ,,La visite des tombes signifie ouvrir la tombe
pour invoquer le mort, ceci est une coutume amorite [= donc interdite, EF],
mais par contre invoquer les tombes de l'extérieur ne suscite aucune crainte
[de coutumes non-juives, EF] et tous les Juifs ont pour coutume de visiter
leurs morts et de se prosterner a méme leurs sépultures.”

13 yBer IX, 1/13a; MTehil IV, 3, éd. BUBER, p. 21a.

14 Sefer Toledoth ha-Ari, éd. M. BENAYAHOU, Jérusalem 1967, chapitre 5. La visite
des tombeaux de justes est souvent évoquée dans le Zohar, cf. par exemple:
Zohar sur Aharei Moz 60b: ,,Et au moment ou le monde a besoin de miséricorde
et de vie, on se rend sur les tombes des justes... et les justes informent les en-
dormis d'Hébron [= le caveau des patriarches, EF] des malheurs du monde...*

452



1683), plus connu du nom de son commentaire, Magen Avraham, rappotte
toutefois dans ses gloses sur le Shubhan ‘Arukh que R. Louria aurait stipulé
que ce n'est que lors de l'enterrement que l'on doit se rendre au cimetiere, et
non pas 2 un autre moment car les 'mauvais esprits' s'attacheraient au visi-
teur imprudent.!5 Le kabbaliste, R. Shlomo Abadi, affirmait que suivant
R. Louria, méme un érudit, connaissant la Bible et la Mishna, est inapte pour
Se rendre au cimetiére de crainte que les hzsonzyiz (3»1¥°1 ou esprits malfai-
sants) ne s'y accrochent, et que de toute maniére, la visite doit étre effectuée
la veille de la néoménie ou au milieu du mois, mais surtout pas a une autre
date, car cela constitue un grand danger.!6 R. Hayim Vital rapporte que son
maitre R. Louria, lui aurait interdit de se rendre sur les sépultures des saddi-
gim durant le Shabbat et les jours de fétes.!” Il semblerait donc que selon la
doctrine de R. Louta, il est déconseillé de se rendre au cimetiére 4 un autre
Moment que celui de l'enterrement et surtout pas durant un jour de féte
Mais uniquement la veille,'® cette coutume étant notamment réservée, le cas
¢chéant, 4 une minorité de grands érudits sous peine de danger. Les com-
Munautés ashkénazes ont, du reste, souvent été réticentes a I'égard de ces
Coutumes. R. Moshé Sofer / Schreiber, le Hatam Sofer (1762-1839) s'étonna
de la Hillula organisée 2 Meiron en Galilée 4 Lag ba- ‘Omer en I'honneur de R.
Shimon bar Yohai, devenu pour beaucoup le saint paradigmatique, pa-
foxysme de piété, un modele d'érudition ésotérique et de thaumaturgie,!® en
affirmant que suivant la tradition talmudique, on commémore la disparition
d'un juste, par un jeune, accompagné de supplications, et non par une féte
dont la source lui demeurait inconnue.?? Et le grand maitre d'affirmer par
ailleurs, que ce sont précisément les événements de cette Hillula, perpétués a
Safed, qui I'amenérent 4 ne pas résider en terre d'Israél2! Au sein du ju-
daisme lithuanien, le fait méme de se rendre au cimetiére pour rendre hon-

15 ¢f. Be'er hetev sur Shuthan Arukh, Orah Hayim, § 559, 17. Cf. également les dires
de R. Meir Poparash (1624-1662), disciple de 'enseignement de R. Louria, dans
son: Or ha-Yashar— Hilkhot Derekh Eres, Amsterdam 1709, 121, p. 24a.

16 SHLOMO ABADI, Sha ‘are Rason, Salonique 1741, p. 37.

17 HAvIM VITAL, Sha‘ar ha-Gilgnlim, Jérusalem 1863, Introduction 38, p. 51b.

18 Cf. également R. ISRAEL MEIR KAGAN (Hofets Hayims), Mishna Berura, Hilkhot
Rosh ha-Shana, no. 581, 27.

19 A YAARI, , The Origins of the Hillulah at Meron®, dans: Tarbiz 31 (1962), pp.
76-100 (en hébreu).

20 HATAM SOFER, Torat Mosheh sur 1évitigue, Jérusalem 1975, p. 59a.

21 Responsa Hatam Sofer — Yoreh De'a, 2, 233. Cf. également les propos incisifs du
Rav YOSSEF S. NATHANSON (1810-1875), Responsa Sho'el n-Meshiv, Lvov 1879,
no. 39 a propos de la Hillula de RASHBY.

355



neur aux sept proches, fut catégoriquement proscrit, une position rigoriste
de loin minoritaire. Ainsi R. Eliahou Kremer, le Gaon de Vilna (1 720-1797)
écrivit comme suit: ,,Prends garde de ne jamais aucunement te rendre au
cimetiére, [car ton corps y sera submergé de kejppor (MDIP) et a fortiors SUL
les femmes] car tous les malheurs et les fautes proviennent de 1a*.? Zvi
Schechter stipule comme suit: ,,].a coutume de la famille de notre maitre =
Le Rav Soloveitchik] (selon celle du Gaon de Vilna) était de ne pas se rendre
dans les cimetiéres pour visiter les tombeaux de nos ancétres, afin de ne pas
étre percu, 2 Dieu ne plaise, comme interrogeant les morts (référence 2
linterdit biblique rapporté supra)“.?> R. Avraham Danzig de Vilna (1748-
1820), auteur des ouvrages halakhiques Hayyé Adam et Hokbmat Adam, écrit
sans ambages : ,,L'interdit d'interroger les morts concerne celui qui s'affame
et dort dans les cimetiéres pour que l'esprit impur repose sur lui. Et toutes
ces femmes et ces ignorants [dans le texte: YR Y] qui se recueillent suf
les tombes des morts et leur parlent prétendument, en leur communiquant
leurs malheurs sont trés proches du cas de celul qui interroge les morts;
certains Guéonim voulaient, du reste, interdire de visiter les tombeaux des
morts.*“?* Quant au grand décisionnaire que fut R. Moshé Feinstein (1895-
1986) il devait affirmer: ,,Depuis la mort de mon pére, mon maitre le Gaon
R. David Feinstein (qui était l'arricre petit-fils du Rav Avraham, le frére du
Gaon de Vilna), je ne me suis pas rendu sur sa tombe car la coutume €
vigueur A Volozhyn était de ne pas visiter les cimetiéres. Toutefois, c'est
avant mon départ [d'URSS pour les USA, EF] que je suis allé a Strabin afin
de visiter la sépulture de mon pere Zt“1“.?> Le judaisme allemand, notam-
ment rhénan, s'opposa également virulemment a cette coutume. R. Azriel

Hildesheimer (1820-1899), grand-rabbin de Berlin, interdit catégoriquement

22 Igeeret ha-GRA (rapportée notamment dans Seder ha-Selihot Nossah 1ita, éd. Esh-
kol, p. 381); cf. aussi: Responsa Shevet ha-Lewi, 11, Jérusalem 1992, no. 212. Dans le
Sefer Ma ‘asse Rav ha-shatem, Quntres Hilkhot ha-GRA, Jérusalem 1987, p. 272 on Y
lit le méme passage mais avec l'addendum suivant : ,,Et j'ai entendu de R. Dov
Beer, rabbin de Vilna... que R. Dov Beer, le frére du Gaon de Vilna, lui avait
raconté qu'une fois il s'était rendu avec son frere le Gaon sur la tombe de leut
mére pour y commémorer son Jabrseit et que plusieurs jours aprés, le Gaon dit 2
son frere, qu'il éprouve le besoin d'étre réconforté, car il fut excessivement mal-
heureux de s'étre rendu sur la sépulture de sa mere... et que, des lors, le Gaon
ne se recueillit plus jamais dans un cimeticre, le restant de sa vie.*

23 ZN1SCHECHTER, Nefesh ha-Rav, Jérusalem 1994, p. 254.

24 Hokbmat Adam, Lois de lidolitrie, Régle 89/7; voir également ses injonctions
non moins lapidaires dans son ouvrage Hayyé Adam dans les lois concernant la
veille de Rosh ha-Shana, Régle 138, 5.

25 Responsa Lggerot Mosheh, 8, Jérusalem 1998, p. 19.

354



a la communauté orthodoxe berlinoise de venir au cimetiére lors du déceés
de sa femme, craignant une résurgence du ,,culte des morts®, version chré-
tienne, parmi les membres de la communauté.26 On a pour coutume de dire
qQue c'est la hasszdnt (M70M), influencée amplement par la littérature d'obé-
dience kabbaliste telle que le Zohar, qui souligne avec acharnement I'impor-
tance du pelerinage sur les tombes des saddigim, via la doctrine de R. Itzhak
Louria (HA-ARI), accentuée singuliérement par le message de R. Nahman de
Bratzlay (1772-1810), a propos duquel on raconte : ,,Alors notre maitre se
Placera en longueur et en largeur et sauvera assurément 'homme. 11 affirma
que c'est par les péor qu'il les extirpera de la Géhenne, peu importe I'homme
qu'il fut durant sa vie, quand bien méme aurait-il transgressé ce qu'il aurait
transgressé, s'il décide dorénavant de quitter son état de faute...“?” Ou en-
core lisons-nous: ,,... Et nous avons également apptis, que sa volonté [= de
R. Nahman, EF] est forte d'étre toujours chez lui & Ouman a Rosh ha-
Shana, aprés sa disparition et qu'il n'existe rien de plus grand...“? Cela dit, il
faut savoir que toute la hassidut ne partage pas obligatoirement cette vision
des choses, notamment R. Menahem Mendel de Kotsk (1787-1859) qui
aurait affirmé: ,,Je ne veux point d'un Rabbi mort, d'un Rabbi du monde
futur... en quoi aurais-je besoin d'un maitre mort ? Je suis fortement lié 4
son ame, littéralement attaché 2 son esprit 4 la suite duquel je marcherai a
Jamais, mais pourquoi aurais-je donc besoin de ses ossements ? Ce qui est
fait de poussiére redeviendra poussiere®.2? Il affirma par ailleurs: ,,Je ne suis
Pas un Juif de cimetiere“0 Il n'y a plus aujourd'hui de hassidut de Kotsk,
c'est le mouvement de Gour, la plus grande hassidut de nos jours en Israél,
qui des 1859 reprit le flambeau, or voila que les hassidim de Gour ne vont
précisément au cimetiére qu'une fois 1'an, le jour de la commémoration de la
disparition de leur ancien maitre, R. Pinhas Menahem Alter (1926-1996). R.
Yoel Teitelbaum (1888-1979), fondateur du courant hassidique Szatmar,
prposa farouchement au pelerinage sur les tombes en affirmant: ,,Toute la

26 M. HILDESHEIMER, "Quelques remarques sur la personnalité de Rabbi Azriel
Hildesheimer", dans: Sinaz, 54 (1964), p. 94 n. 166. (en hébreu).

27 Hayye MoHaRaN, Nessi’ato we-yeshivato be-Uman, p. 225; NAHMAN DE BRATZ-
LAV, Godel yigrat Rosh ha-Shana Shelo, p. 405.

28 NAHMAN DE BRATZLAV, Godel yigrat, p. 405.

29 Rapporté par Y. ERLICH, Ha-Mered ha-gadosh, Jérusalem 1989, pp. 264; 486 (en
hébreu); Y. S. LIECHTENSTEIN, ,,La prosternation sur les tombes des saddigim
dans la conception des dirigeants hassidiques et leurs coutumes®, dans: Da ‘az
~ A Journal of Jewish Philosophy & Kabbalah 46 (2001), pp. 81-97 (en hébreu).

30 Cité par S. Maizelich, Ein Shalen mi-lev shavur — Imrot ha-Rabbi mi-Kotsk, Jérusa-
lem 1992, p. 187 (en hébreu).

355



notion de pclerinage sur les tombeaux des saddigim ne concerne que de
grands hommes qui sont eux-mémes des justes, connaissant et saisissant les
secrets des choses, il s'agit de la symbiose d'une 4me avec une autre. .. mais
pour de simples gens, notamment pour celui qui n'aurait point encotre pufi-
fié les défauts de son ame, un grand danger le guette, celui des hasoniyin qui
le défieront et s'y attacheront, ce faisant, il ressemblera sensiblement a celul
qui interroge les morts... Hormis ces craintes, nous n'avons nullement le
droit d'instaurer de nouvelles coutumes que nos peres refusérent d'accom-
plir pendant plus de deux mille ans...“ et Yoel Teitelbaum de déctier fer-
mement, conformément a son antisionisme légendaire, tant les pelerinages
sur le tombeau des patriarches a Hébron que la Hilloula de R. Shimon bat
Yohai a Metron.3?

11 est surprenant, en réalité, que ni Maimonide, ni les maitres lithuaniens,
ni méme le Hatam Sofer, qui maitrisaient brillamment la littérature talmu-
dique, ne rapportent un enseignement pourtant explicite figurant en bSota
34b, semé d'ordinaire 4 tout vent: ,,Rava enseigna...Kalev [ben Yefouné,
EF] se sépara du conseil des explorateurs et s'en alla se prosternet sur les
tombes des ancétres [a Hébron, EF] et leur dit: Mes peres, demandez pouf
moi la miséricorde pour que je puisse étre épargné du [mauvais, EF] conseil
des explorateurs®.3> Hormis le fait que la tradition rabbinique a peu pouf
habitude de déduire la Halakha d'une Aggada, il semblerait que la réponse 4
cette question fut donnée indirectement par le Rabbin Yossef Messas (1892-
1974), ancien grand-rabbin de Haifa, qui écrivait a Fez** en 1934 dans son
responsa Mayim Hayim, no. 207, comme suit: ,,I1 est clair, que la prosterna-

31 Cf. notamment ses propos acrimonieux a l'encontre du R. ABRAHAM ITZHAK
HA-KOHEN KOOK (Responsa Divre Yo'el, Hoshen Mishpat, pp. 131-132).

32 R.Y.TEITELBAUM, Quntres ‘al ha-ge ulla we-ha-temura, Brooklyn 1967, p. 160.

33 Cf. aussi le commentaire de RASHI sur Num 13, 22.

34 La position de ce rabbin marocain est d'autant plus singuliére au regard de la
popularité du culte des saints dans le judaisme marocain depuis fort longtemps,
cf. Y. BILU, ,,Reconfigurer le sacré : le culte des saints juifs marocains en Israél®,
dans: Arhives juives 38 (2005), pp. 103-123; pp. 103-104: ,,L.a vénération popu-
laire des saints a joué un réle majeur dans la vie de nombreux Juifs au Maroc et
a constitué un élément fondamental de leur identité collective. Tant dans sa
forme, son style, que sa prédominance, ce phénomeéne culturel porte clairement
les caractéristiques du maraboutisme indigene, aspect probablement le plus
marquant de l'islam marocain. Ce phénomeéne est également renforcé par une
conception du saddig profondément ancrée dans les sources juives classiques,
essentiellement talmudiques et midrashiques, et particulierement par son élabo-
ration mystique dans la Kabbale. La convergence de ces deux systémes a crée
une tradition religicuse populaire particulicrement vivante®.

356



tion sur les tombeaux des saddigim n'est ni un commandement ni un hon-
neur pour les justes et méme au moment ou un malheur s'abat sur l'en-
semble de la communauté, cette notion est controversée dans le Talmud...
car méme selon l'avis (bTaan 16a) selon lequel on prie 2 I'emplacement des
tombes pour que [les justes| demandent miséricorde, il est évident que c'est
Précisément la #fila en public qui les incite 2 demander miséricorde. .. mais
les prires des particuliers, stirement pas... et on ne tient pas compte du cas
de Kalev, qui est venu prier en tant que particulier, car le cas du caveau des
Patriarches du monde (= Me arat ha-Makhpela) releve d'une dimension parti-
culiére, ainsi que l'exemple de Ka/er qui était, comme on le sait, une person-
nalité hors norme, en raison de sa sainteté singulicre et parfaite... mais ex-
Cepté cela, il est évident qu'll n'y a aucune miswa et aucun honneur pour les
Justes de s'épancher sur leurs tombes... [et concernant la question de savoir
si l'on doit ériger des stéles monumentales pour que les gens sachent qu'un
Saddig est enseveli en cet endroit, les incitant de la sorte, a se coucher a
méme la tombe, Rav Yossef Messas de répondre]: Clest précisément pour
cela que Maimonide enjoignit I'homme de ne point se rendre au cimetiére
(Voir supra) car cela ne sert 4 rien, puisque celui qui désire prier 4 la faveur du
mérite des justes, poutra tout aussi bien le faire de chez lui, ainsi que 'on dit
dans les prieres de pardon (= Sekhod) ,,Agis pour Abraham, Isaac et Jacob
etc. bien que nous ne soyons pas en présence de leur sépulture.” Tssu 2 la
fois du mouvement hassidique, tout en ayant étudié a la yéshiva lithuanienne
de Volozhyn, étant gendre du Rabbin Eliahou David Rabinowitz Teomim
(Haderet, 1843-1905), grand rabbin de Ponevesh (Panevezys) puis de Jérusa-
lem, le grand-rabbin A. I. Ha-Kohen Kook (1865-1935) ne remit pas inté-
gralement en cause le péletinage des tombes, bien que n'y trouvant aucun
Commandement, mais seulement un soutien. Ceci, contrairement a son
contemporain Hayim Hizqiyahou Médini (surnommé le Sede Hemed: 1833-
1905), rabbin de la communauté juive d'Hébron, lequel est, 4 notre connais-
Sance, le seul décisionnaire a y voir une injonction positive.> Le grand-
tabbin A. I. Kook interdit, en revanche, de quitter la terre d'Israél pour visi-
ter les tombeaux des saddigim a 1'étranger,* tel est également l'avis de I'an-
cien grand-rabbin d'Israél Ovadiah Yossef,?7 et tout récemment du grand-
rabbin de Safed, le kabbaliste Shmouel Eliahou.38

35 Sedei Hemed, Maarekhet Eretz-Lsrael, A.

36 Responsa Michpat Cohen (Inyané Eretz Israel), no. 147.

37 http:/ /www.yeshiva.org.il/midrash/shiur.asp?id=8450.
38 http:/ /www.inn.co.il/News/News.aspx/194358.

357



On rapportera, pour finir, l'explication du Rabbin J. D. Soloveitchik
(1903-1993) expliquant le fond de la pensée de ceux qui s'opposent radica-
lement a cette pratique: ,,L.e Gaon de Vilna, Reb Yossef Beer de Brisk, son
fils Reb Hayim, son petit-fils Reb Moshé, Reb Eliahou de Prozina ne s€
sont jamais rendus dans un cimetiére ni prosternés sur les tombes des
péres. Le souvenir de la mort les tourmentait [et les empéchait] de s'inves-
tir dans I'étude de la Tora... Le judaisme a un rapport négatif vis-a-vis de
la mort et des morts. Le mort profane, une tombe souille, un homme
souillé par un mort est impur pendant sept jours et il lui est interdit de
manger de la nourriture sainte [= godashim = appartenant au temple] et de
pénétrer l'enceinte du temple. Les prétres de Dieu [= &obanin] ont l'intet-
diction de se souiller au contact des morts. Quiconque est 4 un degré plus
haut de sainteté, son niveau d'impureté est proportionnellement plus
grave. Un simple £oben peut profaner sa sainteté pour s'endeuiller pout €S
sept proches, tandis que le grand-prétre (tout comme le nagir) n'est meme
pas autorisé a se souiller pour ses proches parents. Alors que de nom-
breuses religions considérent le phénomeéne de la mort comme une vision
positive, laquelle soutient et alimente la 'sensation' et la conscience reli-
gieuses, et par voie de conséquence, sanctifient la mort, le défunt et le
tombeau, v décelant le seuil de la transcendance, du monde futur, unc
lucarne pleine de lumiére, ouverte sur une dimension supérieure; voici queé
le judaisme promulgua, quant a lui, la souillure vis-a-vis du mort, exécra la
mort, l'anéantissement et I'agonie, pour opter pour la vie et la sanctifier. Le
judaisme authentique, qui est le porte-parole de la halakha, considére 1a
mort comme un antagonisme monumental et une contradiction effrayante
a l'ensemble de la vie religieuse. I.a mort conteste toute I'essence de I'expé-
rience extraordinaire vécue par 'homme de la religion... une sainteté en-
racinée dans la joie... la joie qui est le symbole de la vie réelle, au sein de
laquelle la halakhba se percoit pleinement. Le deuil et la désolation sont liés
au trépas, lequel s'oppose a la sainteté. La mort et le sacré constituent
deux versets antinomiques et nous ne possédons pas encore le troisieme
verset qui les départagera®.3?

En conclusion, le rapport du judaisme vis-a-vis de la question des pele-
rinages sur les tombes des justes a évolué au cours des siécles au regard de
revirements historico-culturels. Assimilée aux coutumes idolatres, depuis
la haute antiquité jusqu'a I'époque romaine, cette coutume est mentionnée

39 J. D. Soloveitchik, Ish ha-Halakba — galui we-nistar, Jérusalem 1979, pp. 36-40
(en hébreu). -

358



exclusivement dans des traditions talmudiques babyloniennes, tandis que
les sources mishniques et talmudiques originaires de la terre d'Israél s'en
démarquent. Aussi n'est-il pas impossible que certaines influences cultu-
relles sassanides, soient a l'origine de la mention de cette coutume uni-
quement dans le corpus talmudique babylonien. Le courant halakhique
fationaliste, d'obédience maimonidienne et plus tard lithuanienne, prendra
d'ailleurs ses distances avec ce phénomene, le reléguant quasiment aux
confins de la normativité juive, le considérant méme parfois comme une
déviance halakhique. T.a littérature zoharique ainsi que les traités médié-
vVaux de mystique juive, furent sans doute partiellement influencés par
I'Tslam, lequel vénérait tant les justes musulmans que juifs, en encoura-
geant notamment le pélerinage sur les tombes. Attendu que I'Islam n'est
Pas une religion idolatre au regard de la halakba, la présence non négli-
geable d'influences cultuelles musulmanes sur le judaisme oriental est plus
que vraisemblable, 4 la différence du nombre restreint d'influences cul-
tuelles chrétiennes - jugées idolatres - sur le judaisme ashkénaze. La cul-
ture kabbalistique influenca amplement la hassidut par le biais de l'ensei-
gnement de Rabbi Louria. Il n'est donc pas surprenant de relever l'impor-
tance occupée par la notion de pelerinage sur les tombes des justes dans
les courants hassidiques d'Europe orientale, nonobstant certaines réserves
¢mises par plusieurs figures emblématiques de ce mouvement. En dépit
des positions critiques de nombreux décisionnaires a 'égard de cette pra-
tique religieuse, il est aujourd'hui indéniable que le mouvement des péleri-
Nages sur les tombes est en pleine croissance. Cette expression religicuse
s'inscrit en réalité au sein d'un débat sociologique bien plus vaste, traitant
des interactions fort complexes entre piété populaire — aux abords parfois
Peu conformistes — et orthodoxie.

359



	Quelques remarques historiques sur les conceptions halakhiques du pèlerinage juif sur les sépultures des Justes : entre opposition et approbation

