
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 67 (2011)

Artikel: Quelques remarques historiques sur les conceptions halakhiques du
pèlerinage juif sur les sépultures des Justes : entre opposition et
approbation

Autor: Friedheim, Emmanuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961475

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Quelques remarques historiques
sur les conceptions halakhiques du pèlerinage juif

sur les sépultures des Justes :

Entre opposition et approbation

par FLmmanuel Friedheitri*

Le défunt est, dans le judaïsme, placé au plus haut degré d'impureté,
quiconque étant en contact avec un mort est souillé pendant sept jours.1 La
tombe souille et quiconque effleure même le toit d'une sépulture, voire
l'un de ses murs est également impur comparativement à la loi biblique
^appliquant à celui qui entre directement en contact avec un cadavre.2

* Dr. Fmmanuel Friedheim, The Israel and Golda Koschitzky Department ofJew¬
ish History, Bar-Ilan University, Ramat-Gan 52900 IL, efriedheim@yahoo.ca.

1 MaÏMONIDE, Mishneh Tora — Hilkhot Tum 'at Met, 1,1.
2 Ibid., 2, 15. La dépouille mortelle de toute personne de confession juive est

impure, y compris celle des Rois de la maison de David, des prêtres, des
prophètes, des patriarches, à moins qu'ils ne remplissent certaines conditions bien
précises (tBB I, 11, éd. LlEBERMAN, pp. 131-132; S. LlEBERMAN, Tosefia Ki-
Fshutah — A. Comprehensive Commentary on the Tosefia, X, Order Nefikin, New York
1988, p. 339; yNaz IX, 5/57d; bBB 58a; EvelRab/Semahot IV, éd. Higger, pp.
115-125). Rabban Yohanan ben Zakkaï (Ier siècle p. C.) pria ses disciples de

quitter les lieux peu avant sa disparition en raison de „l'impureté envahissant la
demeure" (cf. ARN A XXV, éd. SCHECHTER, 40b; vSota IX, 5/24c). Le
Talmud de Jérusalem se pose la question de savoir s'il est autorisé à un prêtre de

profaner sa sainteté pour l'enterrement d'un Nassi d'origine davidique? (yBer III,
5/6a; yNaz VII, 5/26a), insinuant ainsi que la dépouille du Nassi souille sembla-
blement à celle de tout autre Juif. Et le texte de rapporter le cas de l'enterrement
de R. Judah Le Prince, et de son petit-fils R. Judah Nessia pour lesquels on obligea

les prêtres à se souiller au contact du mort. Tout ceci prouve que la
dépouille d'un saddiq, ou d'un sage, ne diffère en rien de celle de tout autre Juif au

regard de son impureté, et que ce n'est qu'en son honneur, dû très probablement

à sa lignée davidique prestigieuse, que le prêtre juif fut astreint à enfreindre
sa sainteté comparativement à l'obligation incombant au prêtre à participer au

cortège funèbre d'un roi d'Israël (ibid.). R. Hiyya (llèrne siècle) racontait d'ailleurs

que le jour du décès de R. Judah le Prince la „sainteté fut abolie" (bKet 103b),
exprimant ainsi l'idée que la sainteté des prêtres fut suspendue et qu'ils eurent
l'obligation de se rendre impurs pour accompagner la dépouille mortelle de R.

Judah le Prince (selon l'explication de l'un des Tossafistes, Rabbénou Hayim

347



Pour autant que l'on sache, le texte biblique n'évoque jamais, explicitement
ou implicitement, la coutume juive de se rendre aux tombeaux. On y

trouve, au contraire, plusieurs mises en garde visant à éloigner le peuple
d'Israël du milieu mortuaire et des coutumes funéraires, liées presque
systématiquement à l'idolâtrie et/ou aux coutumes polythéistes,3 s'agissant

par conséquent de traditions „hagiolâtriques".

Cohen), ibid.; MAÏMONIDE, Hilkhot Avel, III, 10). La dépouille d'un saddiq

souille, par conséquent, à l'instar de celle de tout Juif. (Voir aussi le débat halak-

hique rapporté en bPes 70b à propos de l'impureté du Nassi défunt). Cf.
également: S. SAFRAI, „The Attitude of the Aggada to the Halacha", dans: A. KA-
SHER & A. OPPENHEIMER (eds.), Dor De-Dor — From the End ofBiblical Times up

to the Redaction of the Talmud — Studies in Honor ofJoshua Efron, Tel-Aviv 1995, pp-
225-226 (en hébreu); C. WERMAN, „The Concept of Holiness and the Requirements

of Purity in Second Temple and Tannaitic Literature", dans: M.J. H. M-

POORTHUIS & J. SCHWARTZ (eds.), Purity and Holiness — The Heritage ofEeviticus,
Leiden 2000, pp. 163-179.

3 On retiendra d'ailleurs à cet égard les affirmations incisives du grand savant
des religions antiques, qu'était Franz Cumont, à propos du culte voué aux
trépassés accompli dans de nombreuses religions, un rite remontant à la nuit des

temps attesté encore de manière vivace à l'époque moderne, cf. FRANZ
CUMONT, Eux Perpetua, Paris 1949, p. 40: „Nulle cérémonie de la religion païenne
n'était aussi universellement célébrée que celle du culte des trépassés dans les

régions les plus diverses de l'empire [= romain, EF], Chaque jour, et pour ainsi

dire chaque heure, des familles ou des collèges se réunissaient dans leur tombeau

commun pour y fêter quelque anniversaire en y consommant le repas
funèbre. Les populations restaient fortement attachées à des pratiques dont
l'omission leur eût paru non seulement impie, mais dangereuse, car les esprits
des morts étaient puissants et vindicatifs... Aussi n'est-il pas surprenant que ces

usages aient persisté à l'époque chrétienne malgré les efforts pour les
combattre". Et plus loin à propos de la nécromancie (p. 108): „La nécromancie
participait à la fois de la divination et de la magie, toutes deux réprouvées par les

chrétiens qui avaient ainsi une double raison de la rejeter. Mais la puissance de

l'Eglise, conjuguée avec celle de l'Etat, ne réussit pas à extirper une foi populaire
qui remontait aux origines même de la religion, et la croyance en son pouvoir
fallacieux s'avéra indéracinable en dépit des lois pénales et des anathèmes. Ses

rites, à la fois puérils et cruels, continuèrent à être pratiqués dans les ténèbres,

et l'héritage d'un passé barbare se transmit à travers toute la civilisation

grecque et romaine et les siècles obscurs du Moyen-âge jusqu'à l'aube des

temps modernes"; P. CARREGIO, „Le pèlerinage chrétien de sa première
manifestation en orient à sa diffusion en occident", dans: Proceedings of the Conference:

The Cultural Tum in Geography, Trieste 2003, pp. 119-130; Sur ces

pratiques d'origine païenne chez les premiers chrétiens qui vénéraient les tombes
des prophètes juifs, cf. J. WILKINSON, „Visit to Jewish Tombs by Early
Christians", dans: Jahrbuch für Antike und Christentum 20 (1995), pp. 462-465. Ces

348



En Dtn 14, 1-2 on lit:
Vous êtes les enfants de l'Eternel, votre Dieu: ne vous tailladez point le corps, ne
vous rasez pas entre les yeux en l'honneur d'un mort. Car tu es un peuple consacré

à l'Eternel ton Dieu et c'est toi qu'il a choisi, l'Eternel, pour lui être un peuple
spécial entre tous les peuples répandus sur la terre.

Plus loin, on lira en Dtn 18, 9-14:

Quand tu seras entré dans le pays que l'Eternel, ton Dieu, te donne, ne t'habitue
pas à imiter les abominations de ces peuples-là. Qu'il ne se trouve personne chez
toi, qui fasse passer par le feu son fils ou sa fille; qui pratique des enchantements,
qui s'adonne aux augures, à la divination, à la magie, qui emploie des charmes, qui
ait recours aux évocations ou aux sortilèges ou qui interroge les morts. Car l'Eter-
Qel a horreur de quiconque fait pareille chose; et c'est à cause de telles abominations

que l'Eternel, ton Dieu, dépossède ces peuples à ton profit. Reste entièrement

avec l'Eternel, ton Dieu.

On notera avec intérêt que l'emplacement de la tombe de Moïse ne fut pas
divulgué par le texte massorétique,4 un fait paradoxal en soi, que des

commentateurs juifs médiévaux, motivèrent notamment par le souci d'éviter

sa transformation en lieu de dévotion, contraire aux injonctions
bibliques rapportées en amont.5 En Is 8, 17-20, le prophète met en garde:

coutumes sont également très en vogue chez les musulmans où la piété populaire

dicte parfois celle des décisionnaires qui, pour certains d'entre eux, s'y

opposent virulemment, cf. E. DERMENGHEM, Le culte des Saints dans l'Islam
maghrébin, Paris 1954; M. GABORIEAU, „Le culte des saints musulmans en tant
que rituel: Controverses juridiques", dans: Archives de stiences sociales des religions,
85 (1994), pp. 85-98; C. MAYEUR-JAOUEN, „Les corps entre sacré et profane:
La réforme des pratiques pèlerines en Egypte (XIXL'-XXC siècles)", dans: Revue
des mondes musulmans et de la Méditerranée 113-114 (2006), pp. 301-325. Et al.

4 Dtn 34, 6.
5 Voir par exemple le commentaire de R. Hizqiya b. Manoah (circa 1240), Hi%-

qouni sur Dtn 34, 6: „... afin que ceux qui questionnent les morts ne l'invoquent

pas (DT® tiwtl? "D 1CHT X"?tZ>1)." Un enseignement rapporté par R. Lévi
b. Haviv (1480-1541) dans son commentaire 'Eïn Ya'aqov sur bSota 13a

rapporte cependant au nom de l'Amora R. Hama bar Hanina (IIIème siècle), que le
lieu du tombeau de Moïse ne fut pas divulgué, afin que les Juifs ne puissent y
invoquer son soutien, lequel aurait, le cas échéant, annulé le décret de la
destruction du second temple, car „les justes sont plus chéris après le trépas que
durant leur vie" (nvnn riK bmai titra towi itunrn -cm nra bw v-npb int xac
nimm» -irïP DrirPM rrpUS crrpnntff ^Dü). Ce texte semble par conséquent
démontrer l'utilité et l'efficacité de prier les morts, aux yeux d'un Sage talmu-
dique, à l'emplacement même de la tombe, ainsi que la puissance de l'intercession

de Moïse auprès de Dieu, susceptible même d'annuler la dévastation du
sanctuaire Certains commentaires rabbiniques modernes s'appuyèrent
notamment sur ce texte pour affirmer que selon la halakha, il n'y a aucune réti-

349



J'ai mis ma confiance en Dieu, qui voile présentement sa face à la maison de
Jacob et j'espère en lui. Voici, moi et les enfants que l'Eternel m'a donnés, nous
servirons de signes et d'avertissements de la part de l'Eternel-Cebaot, qui réside

sur le mont Sion. Que si l'on vous dit: 'Allez consulter nécromanciens et devins,

ceux qui chuchotent et marmottent; n'est-il pas vrai que tout peuple interroge son
dieu Qu'il s'adresse aux morts en faveur des vivants ?' Tirez-en un enseignement,

une leçon; assurément, on proférera des paroles de ce genre, qui n'ont
aucune lueur de raison.

Et Ez 43, 5.7 de stipuler:

Et l'esprit me souleva et m'amena dans le parvis intérieur et voici que la gloire de

l'Eternel remplissait le temple... Il me dit: 'Fils de l'homme [c'est ici] l'emplacement

de mon trône, le lieu [où se pose] la plante de mes pieds, où je résiderai a

jamais au milieu des enfants d'Israël. Désormais, la maison d'Israël ne profanera
plus mon saint nom - ni eux ni leurs rois - par leurs prostitutions et les cadavres
de leurs rois après leur mort.

Quant au psalmiste, il exhorte le peuple dans le Ps 115, 17-18:

Ce ne sont pas les morts qui loueront Dieu, ni aucun de ceux qui sont descendus
dans l'empire du silence, tandis que nous, nous bénissons l'Eternel, maintenant et
à tout jamais, louez Dieu..

cence à invoquer l'intervention d'un défunt, cf. par exemple les dires explicites
de R. Betzalel Stern (1911-1989), ancien dirigeant de la communauté orthodoxe

de Vienne (1962-1981) dans son Responsa Bethel ha-Hokhma, V, no. 165:

„... voilà qu'il est donc permis d'invoquer et de supplier le défunt, afin qu'il
intercède auprès de Dieu". Cela dit, il faut souligner que ce texte, bien qu'étant
attribué à un sage de la terre d'Israël du IIIcmc siècle, n'apparaît en réalité
aucunement dans le Talmud, ni dans l'édition classique de Vilna ni dans aucun
manuscrit connu à ce jour de ce passage (http://www.lieberman-
institute.com/), mais seulement dans la version du Em Ya'aqov, ainsi que nous
l'avons mentionné en début de note, comme l'a du reste bien relevé R. Baruch

Epstein dans son commentaire: Tora Temima sur Dtn 34, 6 note 18: „Et sache

que cet enseignement fut omis des versions de la Gemara pour n'apparaître que
dans le commentaire Eïn Ya'aqov." Il s'agit donc apparemment d'une interprétation

médiévale et non talmudique. Quand bien même admettrait-on désormais,

que ce texte reflète une version talmudique authentifiée, force est d'admettre

que son auteur rejette en substance la médiation d'un défunt, aussi illustre soit-il

et qu'en dépit de la toute-puissance incontestable attribuée à la supplication de

Moïse, l'ensemble du thème s'achève par une fin de non-recevoir, puisqu'en
définitive, le texte massorétique ne souhaite pas dévoiler le lieu de l'inhumation de

Moïse, même ses ossements ne pourront être ensevelis en terre d'Israël (RASHI

sur Dtn 4, 22 s. v. fia ''DIS "0)1 Autrement dit, selon ce texte, les justes sont chéris

après leur mort (voir aussi bHul 7b: R. Hama bar Hanina dit: les justes sont plus
grands après leur décès que pendant leur vie), ils ont selon cette tradition un
pouvoir manifeste, cependant même le plus illustre d'entre eux étant capable
d'annuler un mauvais décret, est concrètement écarté, afortiori, les autres.

350



L'Ecclésiaste devait, quant à lui, affirmer en Qoh 9, 4-6:

Or, qui demeure dans la société des vivants peut avoir quelque espoir, car un
chien vivant vaut mieux qu'un lion mort. Les vivants savent du moins qu'ils
rnourront, tandis que les morts ne savent rien; pour eux plus de récompense, car
leur souvenir même s'efface. Leur amour, leur haine, leur jalousie, tout s'est
évanoui; ils n'ont plus désormais aucune part à ce qui se passe sous le soleil.6

Le texte biblique lie souvent le culte licencieux du Ba 'al Pe 'or à l'expression:
ÛTiQ TQT sacrifices des morts).7 A l'époque du second temple, il semblerait

que les morts n'étaient ni respectés outre mesure, ni sanctifiés puisqu'un
texte mishnique évoque indirectement la crainte suscitée par l'utilisation
d'ossements de cadavre pour en faire des couverts de table,8 motivant ainsi
le besoin pressant d'instituer plus fermement les lois d'impureté ayant trait
au mort et au tombeau. Les fouilles archéologiques prouvent, du reste, que
dans l'antiquité romaine, le pillage de tombes juives était en terre d'Israël
rnonnaie courante, expliquant ainsi l'avertissement inscrit sur grand nombre
d'entre elles, notamment celles excavées à Besara / Beth-Shéarim en Galilée
du temps du Talmud (IIIe-IVe siècles de l'ère vulgaire) où l'on peut lire par
exemple: „Ici est enseveli Shimon fils de Yohanan, je fais le serment que
quiconque ouvrira [ce tombeau] mourra d'une fin honteuse".9 Les pillards
ne conféraient donc manifestement pas aux tombes une quelconque sainteté
et seule l'appréhension d'une menace 'mystique' pouvait éventuellement les
dissuader de perpétrer de tels actes; quant à la famille du défunt, elle rajoutait,

pour sa part, des niveaux d'impureté et nombre de sommations, afin
d'épargner au mieux la sépulture de leur proche d'une quelconque infortune.
Autrement dit, on rajoutait des interdits d'impureté pour assurer, ou du
moins préserver, la 'sainteté' du mort, suscitant ainsi peut-être déjà à cette

6 Voir pourtant Qoh 4, 2: „Et j'estime plus heureux les morts, qui ont fini leur
carrière que les vivants qui ont prolongé leur existence jusqu'à présent". Sur
cette apparente contradiction, cf. bShab 30a.

7 cf. notamment, Ps 106, 8.
8 mYad VI, 4; PesZ (LeqT) sur Lév, éd. Buber, 57b.
9 N. Avigad, „Excavations at Beth She'arim, 1953 - Preliminary Reports", dans:

Israel Exploration Journal A (1954), p. 95: b>37 nSTQWm PITT 13 pya© pm T3p7
W3 qi03 rrxa TP Thy nriDT. Une inscription du caveau no 3, au dessus du arcoso-
lium no 3 précise quant à elle comme suit: ITI137 p by nn"TQp N7I7 flDST p bo

W3 filon ma1 („quiconque ouvrira cette sépulture sur celui qui est à l'intérieur,
mourra d'une fin honteuse"). De nombreuses inscriptions funéraires excavées à

Jérusalem en date de l'époque du second temple enjoignent de ne pas ouvrir les

tombes, cf. N. AVIGAD, „The Epitaph of a Royal Steward", dans: Israel Exploration

Journal3 (1953), p. 148.

351



époque, l'apparition du paradoxe, alliant souillure et sainteté du défunt
C'est aussi peut-être dans ce contexte, qu'il faille comprendre le dictum de

Rabban Shim'on b. Gamaliel II, père de R. Judah le Prince (180-222), lui-

même inhumé à Beth-Shéarim,10 promulgant comme suit: „On ne fait pas

de tombes [miPM stèles funéraires] pour les saddiqim leurs paroles

sont leur souvenir."11 Et Maïmonide de reprendre mot pour mot ces dires

en légiférant: et on signalera (du mot siyuri) tous les cimetières et l'on
construit une pierre tombale (avec épitaphe, dans le texte: sur la tombe,

et [pour les] saddiqim on ne place pas de nefesh sur leur tombe car leurs
paroles constituent leur souvenir" et RAMBAM d'ajouter à la fin de cette loi:

„Et l'homme ne se rendra point au cimetière".12

On notera au passage que les intermédiaires en tous genres entre
l'homme et Dieu, qu'ils soient angéliques, humains ou trépassés, sont décriés

par le Talmud de Jérusalem où nous lisons: „R. Youdan [au nom de R. Yitzhak

(IIIème siècle)] dit: Le Saint Béni Soit-Il n'est pas comme cela [c-a-d:

comme les hommes qui seulement parfois, sauvent les malheureux], si un
malheur afflige l'homme, qu'il ne crie ni à [l'ange] Michaël, ni à [l'ange]
Gabriel, mais c'est à moi [= Dieu] qu'il criera et je lui répondrai immédiatement
ainsi qu'il est dit: 'Quiconque appellera au nom de Dieu sera sauvé' (Joël

3, 5)".13 On raconte que le kabbaliste R. Itzhak Louria (1534-1572) savait

communiquer avec l'esprit des saddiqim,14 R. Avraham Gumbiner (1637-

10 yKil IX, 4/32a-b; yKet XII, 3/35a; bKet 103b-104a; MHG sur Gen 49, éd.

Margulies, p. 871. Pour des preuves archéologiques confirmant l'inhumation de

R. Judah le Prince à Beth-Shéarim, voir: L. I. LEVINE, „Beth She'arim in its
Patriarchal Context", dans: L. D. SEGN1 / Y. HlRSHFELD / J. PATRICH & R. TAL-
GAM (eds.), Man Near a Roman Arch - Studies Presented to Prof. Yoram Tsafrir,
Jerusalem 2009, pp. 121-122 (en hébreu).

11 ySheq II, 5/47a; BerR LXXXII, 10, éd. Vilna.
12 MAÏMONIDE, Mishneh Tora — MilkhotAvel, IV, 4. Toutefois, il est important de

stipuler que dans ses gloses sur ce passage, R. David Ibn Zimra RADBAZ;

1479-1573), écrit sans ambages : „La visite des tombes signifie ouvrir la tombe

pour invoquer le mort, ceci est une coutume amorite [= donc interdite, EF],
mais par contre invoquer les tombes de l'extérieur ne suscite aucune crainte
[de coutumes non-juives, EF] et tous les Juifs ont pour coutume de visiter
leurs morts et de se prosterner à même leurs sépultures."

13 yBer IX, 1/13a; MTehil IV, 3, éd. BUBER, p. 21a.

14 Sefer Toledoth ha-Ari, éd. M. BENAYAHOU, Jérusalem 1967, chapitre 5. La visite
des tombeaux de justes est souvent évoquée dans le Zohar, cf. par exemple:
Zohar sur Aharei Mot 60b: „Et au moment où le monde a besoin de miséricorde
et de vie, on se rend sur les tombes des justes... et les justes informent les

endormis d'Hébron [= le caveau des patriarches, EF] des malheurs du monde..."

352



1683), plus connu du nom de son commentaire, Magen Avraham, rapporte
toutefois dans ses gloses sur le Shulhan Arukh que R. Louria aurait stipulé
lue ce n'est que lors de l'enterrement que l'on doit se rendre au cimetière, et
uon pas à un autre moment car les 'mauvais esprits' s'attacheraient au visiteur

imprudent.15 Le kabbaliste, R. Shlomo Abadi, affirmait que suivant
R- Louria, même un érudit, connaissant la Bible et la Mishna, est inapte pour
se rendre au cimetière de crainte que les hisoniyim ("31ÏTI ou esprits malfaisants)

ne s'y accrochent, et que de toute manière, la visite doit être effectuée
la veille de la néoménie ou au milieu du mois, mais surtout pas à une autre
date, car cela constitue un grand danger.16 R. Hayim Vital rapporte que son
maître R. Louria, lui aurait interdit de se rendre sur les sépultures des saddi-

qim durant le Shabbat et les jours de fêtes.17 Il semblerait donc que selon la
doctrine de R. Louria, il est déconseillé de se rendre au cimetière à un autre
moment que celui de l'enterrement et surtout pas durant un jour de fête
mais uniquement la veille,18 cette coutume étant notamment réservée, le cas

échéant, à une minorité de grands érudits sous peine de danger. Les
communautés ashkénazes ont, du reste, souvent été réticentes à l'égard de ces

coutumes. R. Moshé Sofer / Schreiber, le Hatam Safer (1762-1839) s'étonna
de la Hillula organisée à Meiron en Galilée à Lag ba- 'Omer en l'honneur de R.
Shimon bar Yohaï, devenu pour beaucoup le saint paradigmatique,
paroxysme de piété, un modèle d'érudition ésotérique et de thaumaturgie,19 en
affirmant que suivant la tradition talmudique, on commémore la disparition
dun juste, par un jeûne, accompagné de supplications, et non par une fête
dont la source lui demeurait inconnue.20 Et le grand maître d'affirmer par
ailleurs, que ce sont précisément les événements de cette Hillula, perpétués à

Safed, qui l'amenèrent à ne pas résider en terre d'Israël.21 Au sein du
judaïsme lithuanien, le fait même de se rendre au cimetière pour rendre hon-

15 cf. Be 'er hetev sur Shulhan Arukh, Orah Hayim, § 559, 17. Cf. également les dires
de R. Meir Poparash (1624-1662), disciple de l'enseignement de R. Louria, dans

son: Or ha-Yashar— HilkhotDerekh Eres, Amsterdam 1709,121, p. 24a.
16 Shlomo Abadi, Sha 'are Ruson, Salonique 1741, p. 37.
12 Hayim Vital, Sha 'ar ha-Gilgulim, Jérusalem 1863, Introduction 38, p. 51b.
18 Cf. également R. ISRAEL MÉIR KAGAN (Hofets Hayim), Mishna Berura, Hilkhot

Rush ha-Shana, no. 581, 27.
19 A. Yaari, „The Origins of the Hillulah at Meron", dans: Tarbig 31 (1962), pp.

76-100 (en hébreu).
20 Hatam Sofer, Torat Mosheh surLévitique, Jérusalem 1975, p. 59a.
21 Responsa Hatam Sofer — Yoreh De 'a, 2, 233. Cf. également les propos incisifs du

Rav YOSSEF S. NATHANSON (1810-1875), Rassponsa Sho'elu-Meshiv, Lvov 1879,
no. 39 à propos de la Hillula de RASHBY.

353



neur aux sept proches, fut catégoriquement proscrit, une position rigoriste
de loin minoritaire. Ainsi R. Eliahou Kremer, le Gaon de Vilna (1720-1797)
écrivit comme suit: „Prends garde de ne jamais aucunement te rendre au

cimetière, [car ton corps y sera submergé de kelippot et a fortiori sur

les femmes] car tous les malheurs et les fautes proviennent de là".22 Zvl
Schechter stipule comme suit: „La coutume de la famille de notre maître [=
Le Rav Soloveitchik] (selon celle du Gaon de Vilna) était de ne pas se rendre

dans les cimetières pour visiter les tombeaux de nos ancêtres, afin de ne pas

être perçu, à Dieu ne plaise, comme interrogeant les morts (référence a

l'interdit biblique rapporté supra)".23 R. Avraham Danzig de Vilna (1748-

1820), auteur des ouvrages halakhiques Hayjé Adam et Hokhmat Adam, écrit

sans ambages : „L'interdit d'interroger les morts concerne celui qui s'affame

et dort dans les cimetières pour que l'esprit impur repose sur lui. Et toutes

ces femmes et ces ignorants [dans le texte: f"lXn ,ÖS7] qui se recueillent sur

les tombes des morts et leur parlent prétendument, en leur communiquant
leurs malheurs sont très proches du cas de celui qui interroge les morts;
certains Guéonim voulaient, du reste, interdire de visiter les tombeaux des

morts."24 Quant au grand décisionnaire que fut R. Moshé Feinstein (1895-

1986) il devait affirmer: „Depuis la mort de mon père, mon maître le Gaon
R. David Feinstein (qui était l'arrière petit-fils du Rav Avraham, le frère du

Gaon de Vilna), je ne me suis pas rendu sur sa tombe car la coutume en

vigueur à Volozhyn était de ne pas visiter les cimetières. Toutefois, c'est

avant mon départ [d'URSS pour les USA, EF] que je suis allé à Strabin afin
de visiter la sépulture de mon père Zt'T'.25 Le judaïsme allemand, notamment

rhénan, s'opposa également virulemment à cette coutume. R. Azriel
Hildesheimer (1820-1899), grand-rabbin de Berlin, interdit catégoriquement

22 Iggeret ha-GRA (rapportée notamment dans Seder ha-Selihot Nossah Uta, éd. Esh-

kol, p. 381); cf. aussi: Responsa Shevet ha-Lewi, II, Jérusalem 1992, no. 212. Dans le

SeferMa 'asse Rav ha-shalem, Ountres Hilkhot ha-GRA, Jérusalem 1987, p. 272 on y
lit le même passage mais avec l'addendum suivant : „Et j'ai entendu de R. Dov
Beer, rabbin de Vilna... que R. Dov Beer, le frère du Gaon de Vilna, lui avait
raconté qu'une fois il s'était rendu avec son frère le Gaon sur la tombe de leur
mère pour y commémorer son jahr^eit et que plusieurs jours après, le Gaon dit a

son frère, qu'il éprouve le besoin d'être réconforté, car il fut excessivement
malheureux de s'être rendu sur la sépulture de sa mère... et que, dès lors, le Gaon
ne se recueillit plus jamais dans un cimetière, le restant de sa vie."

23 Zvi SCHECHTER, Nefesh ha-Rav, Jérusalem 1994, p. 254.

24 Hokhmat Adam, Lois de l'idolâtrie, Règle 89/7; voir également ses injonctions
non moins lapidaires dans son ouvrage Hayje' Adam dans les lois concernant la

veille de Kosh ha-Shana, Règle 138, 5.

25 Responsa Iggerot Mosheh, 8, Jérusalem 1998, p. 19.

354



a la communauté orthodoxe berlinoise de venir au cimetière lors du décès
de sa femme, craignant une résurgence du „culte des morts", version
chrétienne, parmi les membres de la communauté.26 On a pour coutume de dire
que c'est la hassidut (niTOn), influencée amplement par la littérature
d'obédience kabbaliste telle que le Zohar., qui souligne avec acharnement l'importance

du pèlerinage sur les tombes des saddiqim, via la doctrine de R. Itzhak
Louria (HA-Ari), accentuée singulièrement par le message de R. Nahman de
Bratzlav (1772-1810), à propos duquel on raconte : „Alors notre maître se

placera en longueur et en largeur et sauvera assurément l'homme. Il affirma
que c'est par les péot qu'il les extirpera de la Géhenne, peu importe l'homme
qu'il fut durant sa vie, quand bien même aurait-il transgressé ce qu'il aurait

transgressé, s'il décide dorénavant de quitter son état de faute..."27 Ou
encore lisons-nous: „... Et nous avons également appris, que sa volonté [= de
R- Nahman, EF] est forte d'être toujours chez lui à Ouman à Rosh ha-
Shana, après sa disparition et qu'il n'existe rien de plus grand.. ."28 Cela dit, il
faut savoir que toute la hassidut ne partage pas obligatoirement cette vision
des choses, notamment R. Menahem Mendel de Kotsk (1787-1859) qui
aurait affirmé: „Je ne veux point d'un Rabbi mort, d'un Rabbi du monde
futur... en quoi aurais-je besoin d'un maître mort Je suis fortement lié à

son âme, littéralement attaché à son esprit à la suite duquel je marcherai à

jamais, mais pourquoi aurais-je donc besoin de ses ossements Ce qui est
fait de poussière redeviendra poussière".29 Il affirma par ailleurs: „Je ne suis

pas un Juif de cimetière".30 Il n'y a plus aujourd'hui de hassidut de Kotsk,
c est le mouvement de Gour, la plus grande hassidut de nos jours en Israël,
qui dès 1859 reprit le flambeau, or voilà que les hassidim de Gour ne vont
précisément au cimetière qu'une fois l'an, le jour de la commémoration de la

disparition de leur ancien maître, R. Pinhas Menahem Alter (1926-1996). R.
Yoel Teitelbaum (1888-1979), fondateur du courant hassidique Szatmâr,
s'opposa farouchement au pèlerinage sur les tombes en affirmant: „Toute la

26 M. HILDESHEIMER, "Quelques remarques sur la personnalité de Rabbi Azriel
Hildesheimer", dans: Sinai, 54 (1964), p. 94 n. 166. (en hébreu).

27 Hayye MoHaRaN, Nessi'ato we-yeshivato be-Uman, p. 225; NAHMAN DE BRATZ-

LAV, Godetyiqrat Rosh ha-Shana Shelo, p. 405.
28 Nahman DE BratzlAV, Godetyiqrat, p. 405.
29 Rapporté par Y. ERLICH, Ha-Mered ha-qadosh, Jérusalem 1989, pp. 264; 486 (en

hébreu); Y. S. LIECHTENSTEIN, „La prosternation sur les tombes des saddiqim
dans la conception des dirigeants hassidiques et leurs coutumes", dans: Da'at
— A. Journal ojJewish Philosophy <& Kabbalah 46 (2001), pp. 81-97 (en hébreu).

30 Cité par S. Maizelich, Ein Shalem mi-lev sbavur— Imrot ha-Rabbi mi-Kotsk, Jérusa¬
lem 1992, p. 187 (en hébreu).

355



notion de pèlerinage sur les tombeaux des saddiqim ne concerne que de

grands hommes qui sont eux-mêmes des justes, connaissant et saisissant les

secrets des choses, il s'agit de la symbiose d'une âme avec une autre... mais

pour de simples gens, notamment pour celui qui n'aurait point encore purifié

les défauts de son âme, un grand danger le guette, celui des hisoniyim qui
le défieront et s'y attacheront, ce faisant, il ressemblera sensiblement à celui

qui interroge les morts... Hormis ces craintes, nous n'avons nullement le

droit d'instaurer de nouvelles coutumes que nos pères refusèrent d'accomplir

pendant plus de deux mille ans..." et Yoel Teitelbaum de décrier

fermement, conformément à son antisionisme légendaire,31 tant les pèlerinages

sur le tombeau des patriarches à Hébron que la Hilloula de R. Shimon bar

Yohaï à Meiron.32

Il est surprenant, en réalité, que ni Maïmonide, ni les maîtres lithuaniens,

ni même le Hatam Sofer, qui maîtrisaient brillamment la littérature talmu-

dique, ne rapportent un enseignement pourtant explicite figurant en bSota

34b, semé d'ordinaire à tout vent: „Rava enseigna.. .Kalev [ben Yefouné,

EF] se sépara du conseil des explorateurs et s'en alla se prosterner sur les

tombes des ancêtres [à Hébron, EF] et leur dit: Mes pères, demandez pour
moi la miséricorde pour que je puisse être épargné du [mauvais, EF] conseil

des explorateurs".33 Hormis le fait que la tradition rabbinique a peu pour
habitude de déduire la Halakha d'une Aggada, il semblerait que la réponse à

cette question fut donnée indirectement par le Rabbin Yossef Messas (1892-

1974), ancien grand-rabbin de Haifa, qui écrivait à Fez34 en 1934 dans son

responsa Mayirn Hayim, no. 207, comme suit: „II est clair, que la prosterna-

31 Cf. notamment ses propos acrimonieux à l'encontre du R. ABRAHAM ITZHAK
HA-KOHEN KOOK (Responsa Divre Yo'el, Hoshen Mishpat, pp. 131-132).

32 R. Y. Teitelbaum,Quntres 'alha-ge'ulla we-ha-temura, Brooklyn 1967, p. 166.

33 Cf. aussi le commentaire de Rashi sur Num 13, 22.

34 La position de ce rabbin marocain est d'autant plus singulière au regard de la

popularité du culte des saints dans le judaïsme marocain depuis fort longtemps,
cf. Y. BlLU, „Reconfigurer le sacré : le culte des saints juifs marocains en Israël",
dans: Archives juives 38 (2005), pp. 103-123; pp. 103-104: „La vénération populaire

des saints a joué un rôle majeur dans la vie de nombreux Juifs au Maroc et
a constitué un élément fondamental de leur identité collective. Tant dans sa

forme, son style, que sa prédominance, ce phénomène culturel porte clairement
les caractéristiques du maraboutisme indigène, aspect probablement le plus

marquant de l'islam marocain. Ce phénomène est également renforcé par une

conception du saddiq profondément ancrée dans les sources juives classiques,
essentiellement talmudiques et midrashiques, et particulièrement par son élaboration

mystique dans la Kabbale. La convergence de ces deux systèmes a crée

une tradition religieuse populaire particulièrement vivante".

356



tion sur les tombeaux des saddiqim n'est ni un commandement ni un honneur

pour les justes et même au moment où un malheur s'abat sur
l'ensemble de la communauté, cette notion est controversée dans le Talmud...
car même selon l'avis (bTaan 16a) selon lequel on prie à l'emplacement des

tombes pour que [les justes] demandent miséricorde, il est évident que c'est

précisément la tefila en public qui les incite à demander miséricorde... mais
les prières des particuliers, sûrement pas... et on ne tient pas compte du cas
de Kalev, qui est venu prier en tant que particulier, car le cas du caveau des

patriarches du monde Me 'arat ha-Makhpeld) relève d'une dimension
particulière, ainsi que l'exemple de Kalev qui était, comme on le sait, une personnalité

hors norme, en raison de sa sainteté singulière et parfaite... mais

excepté cela, il est évident qu'il n'y a aucune miswa et aucun honneur pour les

justes de s'épancher sur leurs tombes... [et concernant la question de savoir
si l'on doit ériger des stèles monumentales pour que les gens sachent qu'un
saddiq est enseveli en cet endroit, les incitant de la sorte, à se coucher à

même la tombe, Rav Yossef Messas de répondre]: C'est précisément pour
cela que Maïmonide enjoignit l'homme de ne point se rendre au cimetière
(voir supra) car cela ne sert à rien, puisque celui qui désire prier à la faveur du
mérite des justes, pourra tout aussi bien le faire de chez lui, ainsi que l'on dit
dans les prières de pardon Selihoi) „Agis pour Abraham, Isaac et ]acob
etc. bien que nous ne soyons pas en présence de leur sépulture." Issu à la
fois du mouvement hassidique, tout en ayant étudié à la yéshiva lithuanienne
de Volozhyn, étant gendre du Rabbin Éliahou David Rabinowitz Teomim
(Haderet, 1843-1905), grand rabbin de Ponevesh (Panevezys) puis de Jérusalem,

le grand-rabbin A. I. Ha-Kohen Kook (1865-1935) ne remit pas
intégralement en cause le pèlerinage des tombes, bien que n'y trouvant aucun
commandement, mais seulement un soutien. Ceci, contrairement à son

contemporain Hayim Hizqiyahou Médini (surnommé le Sede Hemed-, 1833-
1905), rabbin de la communauté juive d'Hébron, lequel est, à notre connaissance,

le seul décisionnaire à y voir une injonction positive.35 Le grand-
rabbin A. I. Kook interdit, en revanche, de quitter la terre d'Israël pour visitor

les tombeaux des saddiqim à l'étranger,36 tel est également l'avis de l'ancien

grand-rabbin d'Israël Ovadiah Yossef,37 et tout récemment du grand-
rabbin de Safed, le kabbaliste Shmouel Eliahou.38

35 Sedei Hemed, Maarekhet Eret^-Israel, A.
36 Responsa Michpat Cohen (Inyané Eret^ Israel), no. 147.
33 http://www.yeshiva.org.il/midrash/shiur.asp?id=8450.
38 http://www.inn.co.il/News/News.aspx/194358.

357



On rapportera, pour finir, l'explication du Rabbin J. D. Soloveitchik

(1903-1993) expliquant le fond de la pensée de ceux qui s'opposent
radicalement à cette pratique: „Le Gaon de Vilna, Reb Yossef Beer de Brisk, son

fils Reb Hayim, son petit-fils Reb Moshé, Reb Éliahou de Prozina ne se

sont jamais rendus dans un cimetière ni prosternés sur les tombes des

pères. Le souvenir de la mort les tourmentait [et les empêchait] de s'investir

dans l'étude de la Tora... Le judaïsme a un rapport négatif vis-à-vis de

la mort et des morts. Le mort profane, une tombe souille, un homme
souillé par un mort est impur pendant sept jours et il lui est interdit de

manger de la nourriture sainte [= qodashim appartenant au temple] et de

pénétrer l'enceinte du temple. Les prêtres de Dieu [= kohanim?] ont
l'interdiction de se souiller au contact des morts. Quiconque est à un degré plus
haut de sainteté, son niveau d'impureté est proportionnellement plus

grave. Un simple hohen peut profaner sa sainteté pour s'endeuiller pour ses

sept proches, tandis que le grand-prêtre (tout comme le na^ir) n'est même

pas autorisé à se souiller pour ses proches parents. Alors que de
nombreuses religions considèrent le phénomène de la mort comme une vision

positive, laquelle soutient et alimente la 'sensation' et la conscience

religieuses, et par voie de conséquence, sanctifient la mort, le défunt et le

tombeau, y décelant le seuil de la transcendance, du monde futur, une

lucarne pleine de lumière, ouverte sur une dimension supérieure; voici que
le judaïsme promulgua, quant à lui, la souillure vis-à-vis du mort, exécra la

mort, l'anéantissement et l'agonie, pour opter pour la vie et la sanctifier. Le

judaïsme authentique, qui est le porte-parole de la halahha, considère la

mort comme un antagonisme monumental et une contradiction effrayante
à l'ensemble de la vie religieuse. La mort conteste toute l'essence de 1'experience

extraordinaire vécue par l'homme de la religion... une sainteté
enracinée dans la joie... la joie qui est le symbole de la vie réelle, au sein de

laquelle la halahha se perçoit pleinement. Le deuil et la désolation sont lies

au trépas, lequel s'oppose à la sainteté. La mort et le sacré constituent
deux versets antinomiques et nous ne possédons pas encore le troisième

verset qui les départagera".39
En conclusion, le rapport du judaïsme vis-à-vis de la question des

pèlerinages sur les tombes des justes a évolué au cours des siècles au regard de

revirements historico-culturels. Assimilée aux coutumes idolâtres, depuis
la haute antiquité jusqu'à l'époque romaine, cette coutume est mentionnée

39 J. D. Soloveitchik, Ish ha-Halahha — galui we-nistar, Jérusalem 1979, pp. 36-40

(en hébreu).

358



exclusivement dans des traditions talmudiques babyloniennes, tandis que
les sources mishniques et talmudiques originaires de la terre d'Israël s'en

démarquent. Aussi n'est-il pas impossible que certaines influences culturelles

sassanides, soient à l'origine de la mention de cette coutume
uniquement dans le corpus talmudique babylonien. Le courant halakhique
rationaliste, d'obédience maïmonidienne et plus tard lithuanienne, prendra
d'ailleurs ses distances avec ce phénomène, le reléguant quasiment aux
confins de la normativité juive, le considérant même parfois comme une
déviance halakhique. La littérature zoharique ainsi que les traités médiévaux

de mystique juive, furent sans doute partiellement influencés par
l'Islam, lequel vénérait tant les justes musulmans que juifs, en encourageant

notamment le pèlerinage sur les tombes. Attendu que l'Islam n'est
pas une religion idolâtre au regard de la halakha, la présence non
négligeable d'influences cultuelles musulmanes sur le judaïsme oriental est plus
que vraisemblable, à la différence du nombre restreint d'influences
cultuelles chrétiennes - jugées idolâtres - sur le judaïsme ashkénaze. La
culture kabbalistique influença amplement la hassidut par le biais de
l'enseignement de Rabbi Louria. Il n'est donc pas surprenant de relever l'importance

occupée par la notion de pèlerinage sur les tombes des justes dans
les courants hassidiques d'Europe orientale, nonobstant certaines réserves
émisés par plusieurs figures emblématiques de ce mouvement. En dépit
des positions critiques de nombreux décisionnaires à l'égard de cette
pratique religieuse, il est aujourd'hui indéniable que le mouvement des pèleri-
fages sur les tombes est en pleine croissance. Cette expression religieuse
s inscrit en réalité au sein d'un débat sociologique bien plus vaste, traitant
des interactions fort complexes entre piété populaire — aux abords parfois
peu conformistes — et orthodoxie.

359


	Quelques remarques historiques sur les conceptions halakhiques du pèlerinage juif sur les sépultures des Justes : entre opposition et approbation

