
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 67 (2011)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Walfish, BARRY Dov & Mikhail KiZILOV (eds.): Bibliographia Karaitica. An Annotated

Bibliography ofKaraites and Karaism, Leiden / Boston: Brill 2011 Karaite Texts
and Studies, Bd. 2 / Études sur le Judaïsme Médiéval, Bd. 43), lxxxii, 810 S., ISBN
978-90-04-18927-0.

Habent sua fata libelli, so auch diese in jeder Hinsicht eindrucksvolle Bibliographie.
Lange erwartet, liegt sie nun vor als Ergebnis mehr als zehnjähriger gemeinsamer
Arbeit von mehreren Dutzend Forscherinnen und Forschern aus vielen Ländern
(Liste der Beteiligten S. LIX-LX), denen man für die hier geleistete immense
Arbeit nur dankbar sein kann.

Die Bibliographie selber umfasst 8063 annotierte Einträge in einer beeindruckenden

Vielzahl von Sprachen. Über Anliegen und Prinzipien der Kompilation
informiert eine Einleitung sowohl in English als auch in Russisch (S. liii-lvii und
S. btiit-lxxii). Von einer allgemeinen Einführung in das Karäertum und vor allem
seine bis heute durchaus kontrovers diskutierte Entstehung und Ausbreitung und
deren Motive haben die Herausgeber abgesehen. Die wenigen Sätze dazu am
Anfang der beiden Einleitungen können kaum als solche betrachtet werden. Das
gesammelte bibliographische Material selber ist sorgfältig aufbereitet und wird in einer
an Differenzierung kaum noch überbietbaren Gliederung, Untergliederung, Un-
teruntergliederung etc. auf jeweils zwei Spalten pro Seite präsentiert. Allein das
Inhaltsverzeichnis der Bibliographie bzw. die Übersicht über die Gliederung des

bibliographischen Materials beläuft sich auf nicht weniger als 38 Seiten (S. xiii-li).
Gegliedert ist die Bibliographie in 4 Teile mit insgesamt 30 Kapiteln:

Part I: Generalia, darin Chapter 1: Manuscripts, Archives, Bibliographies, Printing

(S. 3-20), Chapter 2: General Works (S. 21-29), Chapter 3: The Modern Study
of Karaism (S. 30-35);

Part II: History, darin Chapter 4: History — general (S. 39-45), Chapter 5: History

— Origins and Early Development (S. 47-62), Chapter 6: Middle East (S. 63-
67), Chapter 7: Karaites in Erets Israel (9th c. to 1948) (S. 69-87), Chapter 8:
Karaites in Egypt and North Africa (S. 89-104), Chapter 9: Karaites in Byzantium
and Turkey (S. 105-114), Chapter 10: Karaites in Modern Israel (S. 115-126),
Chapter 11: Karaites in Eastern Europe (S. 127-182), Chapter 12: Biographies of
East European Karaites (S. 183-229), Chapter 13: Crimea: the Major Center of
East European Karaism (S. 231-308), Chapter 14: The Rest of Eastern Europe:
Poland, Lithuania, Russia, Ukraine (S. 309-309-363), Chapter 15: Karaites in the
Rest of the World (S. 365-369);

Part III: Religion, darin Chapter 16: Karaites and the Bible (S. 373-414), Chap-
ter 17: Karaite Halakhah and Practice (S. 415-448), Chapter 18: Prayer, Liturgy
and Piyyut (S. 449-471), Chapter 19: Sermons (S. 473-474), Chapter 20: Karaite
Philosophy and Theolog}' (S. 475-494), Chapter 21: Karaites and Rabbanites (S.

495-539), Chapter 22: Karaites and Others: Jewish Groups, Sects, Movements,
and Other Religions (S. 541-575);

321



Part IV: Culture, darin Chapter 23: Karaites, Hebrew, and Other Semitic

Languages (S. 579-597), Chapter 24: Literature by and about Karaites (S. 599-623),

Chapter 25: Turkic Languages of the East European Karaites (S. 625-640), Chapter

26: Literature in the Turkic Languages of the East European Karaites (S. 641-

658), Chapter 27: Karaite Ethnography and Folklore (S. 659-671), Chapter 28:

Karaite Education (S. 673-693), Chapter 29: Karaites and the Arts (S. 695-702),
Chapter 30: Karaites in Science, Medicine, Agriculture, and Industry (S. 703-709).

Die ausführlichen Indices am Schluss des Bandes - Author Index (S. 714-

743), Reviewer Index (S. 744-746), Title Index (S. 747-760), Subject Index (S.

761-783), Geographical Index (S. 784-787), Scriptural Index (S. 788-789), Manuscript

Index (S. 790-792), Printing Index (S. 793-797), dazu einige Abbildungen
(S. 801-810) — helfen beim Erschliessen des bibliographischen Materials.

Erschienen als Bd. 2 der noch jungen Reihe Karaite Texts and Studies ist diese

Bibliographie zum einen eine vorzügliche Bestandsaufnahme sowohl der bisherigen
Forschung zu Karäern und Karaismus als auch der dieser Forschung zur Verfügung
stehenden Quellen in der ganzen Breite und Vielfalt ihrer Sprachen. Doch indem
sie den Stand der bisherigen Forschung und deren Quellen dokumentiert, kann und
will sie zum anderen zugleich zu weiterer Forschung einladen und anregen, und

Anregungen zu weiterer Forschung lassen sich aus dem bibliographisch aufbereiteten

mehr als reichhaltigen Material in grosser Zahl mühelos beziehen. Wenn der
Schein nicht trügt, steht die Karäerforschung am Beginn einer neuen Blüte; die

vorliegende Bibliographie ist dafür jedenfalls ein Indiz und ebenso ein mehr als

willkommener Wegweiser.

Tübingen Stefan Schreiner

TlMMERMAN, CHRISTIANE & Barbara SEGAERT (eds.): How to Conquer the Barriers
to Intercultural Dialogue. Christianity, Islam andJudaism, Brüssel / Frankfurt a. M. etc.:
Peter Lang Verlag 2007 God, Humans and Religions No. 5), 240 S., pb, ISBN
978-90-5201-373-2.

Die Hindernisse auf dem Weg zu einem interkulturellen Dialog in religio
s-weltanschaulich pluralen Gesellschaften sind zahlreich. Sie zu überwinden, indem
Differenzen und Widersprüche (an-)erkannt und gemeinsame Grundlagen gesellschaftlicher

Zukunftsgestaltung erarbeitet werden, bleibt eine drängende Aufgabe —

umso drängender, als die Polarisierung in der Öffentlichkeit nach dem
Minarettbauverbot in der Schweiz Ende 2009 und der „Sarrazin-Debatte" 2010 spürbar
zugenommen hat. Jüngere Dialoginitiativen wie der Brief „A Common Word",
den 138 muslimische Gelehrte an die Weltchristenheit gerichtet haben und auf
den eine ähnliche, wenngleich weniger beachtete Äusserung gegenüber dem
Judentum folgte, führen sowohl das gewachsene Interesse an Annäherungen in
inhaltlichen Fragen wie zugleich die Notwendigkeit kritischer Verständigung über
die Problemfelder multikultureller und multireligiöser Konvivenz vor Augen. Der
am jesuitischen University Centre St-Ignatius im belgischen Antwerpen entstandene

Band zeigte die Notwendigkeit schon vor Jahren auf. Mit kluger Themenauswahl

und differenzierten Einschätzungen der Pluralismusfähigkeit des „Wes-

322



tens" sowie der untersuchten Religionen bietet er wichtige Anknüpfungspunkte
fiir gegenwärtige Debatten. Religion wird als Teil der kulturellen Identität
betrachtet und das inzwischen politisch legitimierte „Recht auf die eigene Kultur
und Religion" in soziologischer, religionswissenschaftlicher, theologischer und
juristischer Perspektive untersucht, was mehrfach Seitenblicke etwa auf den
Buddhismus einschliesst.

Im ersten, dem interreligiösen Dialog gewidmeten Teil lotet Catherine Cornille
(Boston) überzeugend die Voraussetzungen des Dialogs zwischen der Deabsolu-
üerung von Wahrheitsansprüchen einerseits und der propositionalen Kraft religi-
°ser Uberzeugungen andererseits aus. Das die Offenbarungsreligion kennzeichnende

anfängliche historische Ereignis steht einer radikalen Relativierung entgegen,

sodass Dialog sich in der Spannung zwischen rezeptiver Offenheit, gemeinsamer

Suchbewegung und missionarischer Überzeugung vollzieht. „Flexible
Wahrheitsansprüche" stellen dabei nicht ein Hindernis, sondern eine Voraussetzung

des Dialogs dar. Es folgen christliche, jüdische und muslimische Perspektiven.

Gefordert wird die selbstkritische Bestandsaufnahme negativer Folgen
westlicher Säkularisierung im Blick auf eine wahrhaft humane Orthopraxie der Reügi-
°nen („healing of humanity"), die als einziges Kriterium für Akzeptanz im religiösen

Pluralismus gelten könne (Emilio Vlatti). Angeregt wird angesichts der Erneuerung

des Verhältnisses zum Judentum im Kontext von Nostra Aetate die
Neubestimmung gegenüber dem Islam (Michael Barnes). Erhellt wird die intrinsische,
teilweise aporetische Komplexität besonders der jüdisch-christlichen Beziehungen,

nicht ohne auf eine Vielzahl positiver konkreter Ansätze und die wichtige
Vermittlungsfunktion des Dialogs und des Trialogs aufmerksam zu machen
(Jonathan Magonet). Auch Tariq Ramadan betont die Rückbindung an die eigene
Glaubensgemeinschaft als essenzielle Voraussetzung für gelingenden Dialog. Er erläutert

einige umstrittene Koranverse zur Begründung des interreligiösen Dialogs,
den er wesentlich von da'wa („Einladung") im Sinne von Zeugnis bestimmt sieht.
Dialog ziele als Begegnung glaubenstreuer Zeugen auf einen offenen Austausch,
den gemeinsamen Einsatz für eine menschlichere und gerechtere Welt und immer
grössere Übereinstimmung „mit dem, was Gott von der Menschheit erwartet".

Der zweite Teil des Buches wendet sich den „interkulturellen Hindernissen"
und zunächst der „globalen Ebene" zu. Wenngleich hier der eine oder andere
Gesichtspunkt überholt erscheint (etwa die von J. Esposito vorgeführte Jihad-
Diskussion oder D. Kochtus' Beitrag zur Türkeifrage), werden nach wie vor wichtige

Problemkonstellationen skizziert. So illustriert der marxistische Religionssoziologe
François Noutart die Notwendigkeit der Entideologisierung von Religion auf

der Basis des säkularen Staates und der Bemühung um soziale Gerechtigkeit an
Beispielen der „Religionisierung" sozio-kultureller und politischer Konflikte rund
urn die Welt. Der südafrikanische Islamwissenschaftler Abdelkader Tayob stellt eine
interessante Analyse des Säkularisierungs-/Säkularismusphänomens am Beispiel
des Islam zur Diskussion, wonach Säkularisierung, zumal aus islamischer Sicht, als
politische Ideologie nicht ohne den Kolonialisierungshintergrund zu verstehen ist.
Nur scheinbar paradox wird Säkularisierung als Machtinstrument zur Monopolisierung

der Bedeutung von Religion interpretiert, die Grundmuster sowohl für
einen anti-religiösen Säkularismus wie eben auch für einen anti-säkularen Is-
Umismus bereitstellt. Die „gesellschaftliche Ebene" wird mit Beiträgen zur Dis-

323



krepanz zwischen Ideal und Wirklichkeit der Menschenrechte (E. Hirsch Ballin)
und zur Problematik der „ursprünglichen Autochthonie" für multikulturelle Ge-
sellschaftskonzepte am instruktiven Beispiel Belgiens (E. Koosens) abgedeckt. Mit
der „zwischenmenschlichen Ebene" beschäftigen sich zwei gender-bezogene
Texte zur Haltung von Frauen im Spannungsfeld zwischen Fundamentalismus
und Dialog (C. Cornille) sowie zur Rolle von Emanzipation und Feminismus in
multikulturellen Gesellschaften (C. Longman). Ein besonderes Kleinod ist in
diesem Abschnitt schliesslich Jacques Waardenburgs Beitrag über religiöse Identität und
interkulturellen Dialog, der mit beeindruckender Weite und Wärme den Fragen
eines „persönlichen Anforderungsprofils" nachgeht. Mit grosser Sensibilität werden
die problematischen Folgen der Fixierung und Verdinglichung einer bestimmten
Religion im Sinne eines einfach identifizierbaren Gesetzes oder Lehrsystems — und
damit der „Kategorisierung" ihrer Anhänger — aufgespürt und demgegenüber die

Bedeutung persönlicher Qualitäten im Sinne einer „offenen Identität" unabhängig
von der Religionszugehörigkeit in die Waagschale geworfen.

Wissenschaft beschreibt und analysiert, letztlich kann es mehrere valide De-
skriptionen und Interpretationen ein und desselben Phänomens geben. Die
Beiträge dieses Bandes demonstrieren dies eindrücklich und plädieren doch gemeinsam

für die Anerkennung von Kultur, Sprache und Religion als unverletzliche
Aspekte des Kerns menschlicher Identität und Würde. Deren Verwirklichung
liegt freilich jenseits wissenschaftlicher Möglichkeiten. Auch diese Erkenntnis
zieht sich wie ein roter Faden durch das Buch.

Berlin - Friedmann Eißler

Brenner, Michael: M Short History of the Jews, transi. Jeremiah Riemer, Princeton:

Princeton University Press 2010, XIV + 421 S., ISBN 978-0-691-14351-4.

Zwei Jahre nach Erscheinen der deutschen Ausgabe liegt Michael Brenners

Vf) „Kleine jüdische Geschichte" (München 2008) jetzt in englischer Übersetzung

vor; ein Buch, das gut 2000 Jahre Geschichte der Juden knapp, aber
anschaulich für einen breiteren Leserkreis darzustellen unternimmt. Der Erfolg
eines solchen Vorhabens hängt wesentlich vom Charakter der Erzählung ab, in
der Vf sein umfangreiches historisches Material darbietet. In diesem Falle war
nicht nur der chronologische Gang der Ereignisse, sondern auch ihr geographischer

Kontext für die Darstellung massgebend. Dies bot die Chance, ein
möglichst breites Spektrum kultureller Kontexte der Geschichte der Juden zu
berücksichtigen (wenngleich nach der Lektüre der Short History der Eindruck eines
deutlichen eurozentrischen Übergewichts bleibt).

Dass die Geschichte der Juden durchgängig eine Geschichte von (freiwilligen
und / oder erzwungenen) Migrationen ist, ist Leitmotiv des Buches, wobei der
Blick auf die Spannung zwischen dem Prozess der Anpassung und dem Wunsch
nach Beibehaltung jüdischer Identität (Verschiedenheit?) auf individueller wie
kollektiver Ebene gerichtet ist. Nach Vf bilden diese Prozesse, wenngleich unter
sich stets wandelnden historischen Bedingungen, nachgerade die Konstante der
jüdischen Geschichte. Dem entsprechend erhalten die Überschriften der einzel-

324



nen Kapitel die Form "Von nach ..." ('From Ur to Canaan', 'From Lucca to
Mainz' etc.), um Ausgangspunkt und Ziel einer jeder Wanderung von Juden
anzudeuten, auch der, die metaphorisch gemeint ist ('From the Ghetto to Civil
Society'). Bemerkenswert ist, dass sich Vf jedes seiner Kapitel mit einer individuellen

Wanderung zu beginnen bemüht d. h. der Lebensgeschichte einer konkreten
Person oder Familie, mit der er das Paradigma der Mikrogeschichte in seine

Erzählung einbaut. Als Kunstgriff erweist sich dabei auch, dass am Beginn der
einzelnen Kapitel jeweils Ausschnitte aus Illustrationen verschiedener Versionen der
Pessacb-Haggada abgedruckt werden, die bildhaft die eingetretenen Modernisie-
tungs- und Differenzierungsprozesse der jüdischen Gesellschaft abbilden.

Nicht minder bedeutsam ist die Wahl des Ausgangspunkts der eigentlichen Ge-
schichtserzählung: Von Geschichte der Juden kann man (Flavius Josephus folgend)
von dem Augenblick an sprechen, in dem der Bibeltext seine Bestätigung durch
externe historische Quellen findet (d. i. der Untergang des Ersten Tempels 586 v.,
S- 23). Das babylonische Exil ist nicht nur die erste hinreichend belegte „Episode"
to der Geschichte der Juden, nach Meinung des Autors ist sie auch das formative
Ereignis für die Entstehung eines breiteren Nationalgefühls, das über die Zugehörigkeit

zu den einzelnen israelitischen Stämmen hinausgeht (S. 22). Mehr noch, der
Gang ins Exil wird zur Grundlage jüdischer Identität gegenüber, sowie in, der
Auseinandersetzung mit kulturell fremden Gegebenheiten, die fernerhin zum untrennbaren

Kontext der über den eigenen selbständigen Staat auch nach Entstehung des

unabhängigen Israel 1948 hinausgehenden jüdischen Existenz. Das Stigma des
Exils, eine nicht zum ersten Mal in der Geschichtsschreibung vertretene These,
bestimmt daher alle Aspekte der Geschichte der Juden seit der Antike: „The experience

of exile influenced the Torah. If one keeps this in mind, it becomes
understandable why the Biblical narrative begins with the banishment from Paradise,
continues with multiple expulsions from the Promised Land, and ends with the
return to the land of Israel following slavery in Egypt" (S. 27).

Die mehr als 15 Jahrhunderte umfassende Antike und jüdisches Mittelalter
machen kaum die Hälfte des Buches aus, der Rest ist dem Schicksal der Juden in
der neuzeitlichen und gegenwärtigen Welt vorbehalten. Gleichwohl gelingt es Vf
to seiner kompakten Darstellung, den Gang der Ereignisse in beinahe allen nach
und nach entstehenden Zentren jüdischen Lebens in der immer breiter werdenden

damaligen Welt nachzuzeichnen. Dabei hebt er hervor, dass das antike Palästina

Schauplatz unterschiedlicher kultureller Konflikte gewesen ist, denen die
jüdische Gesellschaft nicht gleichgültig gegenüber stand. Angesichts der
Herausforderungen des Hellenismus, persischer Einflüsse, des entstehenden Christentums

und schliesslich des Islams bewahrte sich die jüdische Gesellschaft ihre
tonere Verschiedenheit (S. 62); und als sie nach der Zerstörung des Zweiten
Tempels in neue Regionen vorstiess, adaptierte sie in großem Maße neue kulturelle

Modelle, insbesondere in den Ländern unter islamischer Herrschaft (S. 77-78).
Eabei verweist Vf auf gewisse Parallelen zwischen den Akkumulationsprozessen
to der vor- und frühneuzeitlichen Geschichte, und wenn ein solcher Vergleich
auch übertrieben scheint, zumindest wenn man die Unterschiede im Verständnis
der Identität im Laufe der Jahrhunderte berücksichtigt, so kann er doch in diesem
Zusammenhang für den mit der Thematik nicht Vertrauten ein passender Schlüssel

zur Deutung der Geschichte der Juden sein.

325



Das jüdische Mittelalter, obwohl es außerordentlich lang war, wird nur knapp
abgehandelt, beschränkt auf die Skizzierung des jüdischen Kulturraums, wiederum

mit der Verlagerung der Einflüsse und Migrationen zwischen den alten und

neuen sozio-ökonomischen Zentren als dominierendem Bild. Wichtig dabei ist
zum einen, wie Vf den gesellschaftlichen Status der Juden im Mittelalter beurteilt,
wobei er bemüht ist, eine Balance zwischen den extremen Ansichten der Historiker

in dieser Sache zu finden (Seite 100-101), und zum anderen der Versuch, die

Blickrichtung in der Darstellung der Geschichte zu ändern und die Juden als

aktive Teilhaber gesellschaftlicher Prozesse darzustellen, wie unter anderem an
den folgenden Bemerkungen zur Kräfteverteilung zwischen der jüdischen und
chrisdichen Gesellschaft deutlich wird: „Jews had litde ability to protect themselves

physically. But they did react to the increasing hatred directed against them.
Just as Christians looked down on Jews, Jews looked down on Christians" (S.

107); „Contacts with the Christian world were not rare at the level of everyday
life, and in some places they went beyond purely commercial relations And
even if one community did reject the other's religion, there was subliminal cross-
influence" (S. 110).

Das komplizierte Beziehungsgeflecht zwischen jüdischer und christlicher Welt
sowie zwischen den verschiedenen Gruppen innerhalb des Judentums illustriert
ein kurzer Abschnitt über die jüdischen Immigranten in Amsterdam am Beginn
der Neuzeit: „The lingering influence of the Jesuit school system of Spain and

Portugal, where many of the older community members had grown up, was
unmistakable in this structure. Even though the Ashkenazic community, composed
of German and Polish Jews, soon outnumbered the Portuguese, the most prominent

members of the Ashkenazic community still came from among the Sephar-
dic group" (S. 128). Aufschlussreich ist die Darstellung der Beziehungen zwischen
aschkenasischen und sefardischen Juden, wobei Vf auf die Empfänglichkeit beider

für messianische Idee abhebt (S. 147), um damit zugleich ein Beispiel dafür zu
geben, dass es unangemessen ist, eine scharfen Trennungslinie zwischen Asch-
kenasim und Sefardim zu ziehen, Begriffe, die sich einer einlinigen Definition
entziehen. Die Modernisierungsprozesse, das Entstehen neuer Zentren jüdischen
Lebens in grossen europäischen Städten wie Amsterdam, Livorno, Prag werden
im Gegenüber zur Blütezeit der jüdischen Gemeinschaft im Osmanischen Reich

geschildert. Dabei hat der allmähliche Niedergang, die Verschlechterung der Lage
der Juden in der Welt des Islams Folgen für die Situation in der neuzeitlichen
Welt unter der Herrschaft der Kolonialmächte (S. 280).

Der zweite Teil des Buches, in ihm geht es um die Neuzeit, zeichnet sich
durch weitaus detailliertere Darstellung aus. Assimilationsprozesse und die Spannung,

die sie unter den Juden in verschiedenen Teilen der Welt auslösten, scheinen

wiederum das Leitmotiv zu sein. Dabei begnügt sich Vf nicht mit einer
traditionellen, die aus heutiger Sicht wichtigsten politischen und gesellschaftlichen
Ereignisse berücksichtigenden Darstellung, wie das Aufkommen des modernen
Antisemitismus, den Ersten Weltkrieg, die Masseneinwanderung in die USA, die
Schoa und die Gründung des Staates Israel. Zu finden ist auch eine farbige
Darstellung des jüdischen Anteils am inteUektuellen Leben der wichtigsten europäischen

Zentren (Frankfurt, Wien, Prag), ebenso aber auch am Sport (erwähnt

326



Werden die ersten zionistischen Sportclubs in Deutschland, Österreich, Polen,
aber auch Friedrich Torbergs Roman Die Mannschaft). Platz ist auch, wenngleich
ln gebotener Kürze, für eine Geschichte der Frauen, am Beispiel mehr oder weniger

bekannter Damen: Donna Gracia Mendes im Osmanischen Reich (S. 142),
°der Barbara Streisand in den USA. Dabei fallt auf, dass für den Einfluss
jüdischer Kultur und Tradition in den USA hauptsächlich Beispiele der Volkskultur
stehen (S. 368-372).

Die Darstellung der neuesten Geschichte verlangte von Vf eine gehörige Portion

Verallgemeinerungen, womit man die nicht durchweg präzisen Formulierungen

oder Geschichten erklären kann (wie zum Beispiel jene in Kapitel 20, die das
Entstehen des Staates Israel und das Schicksal der Juden in Osteuropa nach dem
Zweiten Weltkrieg betreffen). Umso mehr verdient das offene Ende des Buches
Aufmerksamkeit. Stellt es doch die — im Sinne der hier vorherrschenden
Blickrichtung — fundamentale Frage nach der jüdischen Identität am Beginn des
21. Jh., nach den die Begriffe „Jude" oder „jüdisch" definierenden Kriterien, nach
der Richtung, in die sich das Judentum entwickelt, sowie nach den verschiedenen
Formen jüdischer Kultur in Europa, Amerika und Israel. Mit Vfs Worten: „We
cannot know what the future holds for the Jews in the twenty-first century, but it
ls certain that their history will continue to fascinate humankind for generations
to come" (S. 387), eine Vermutung, der man schwerlich widersprechen kann, und
die zugleich das Entstehen dieser Short History beflügelt hat, einer gelungenen
Einführung in die Geschichte der Juden in der Welt.
London / Krakow Agata Valuch

(Aus dem Polnischen von Stefan Schreiner)

Ahearne-Kroll, Stephen P. / PaulA. Holloway & James A. Kelhoffer
(eds.): Women and Gender in Ancient Religions, Tübingen: Mohr Siebeck 2010
Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament, Bd. 263), 507 S.,
ISBN 978-3-16-150579-9.
Wie auf allen Feldern der Altertumswissenschaft hat die wissenschaftliche
Beschäftigung mit der Frage nach der sozialen Konstruktion der menschlichen
Geschlechtlichkeit auch auf dem Gebiet der biblischen Exegese und der
Erforschung des antiken Juden- und Christentums neue Florizonte eröffnet und zu
interessanten Ergebnissen geführt. Der anzuzeigende Band ist Frucht einer
internationalen Konferenz, die im März 2009 zu Ehren von Adela Yarbro Collins
(Yale Divinity School) an der Methodist Theological School in Ohio und der
Ohio State University in Nordamerika gehalten wurde. Es handelt sich, dies sei
gleich zu Beginn angemerkt, um ein erfreuliches Beispiel für interdisziplinäres
Arbeiten auf diesem vielversprechenden Forschungsfeld. Herausgegeben von den
Neutestamentlern Stephen P. Ahearne-Kroll (Delaware), Paul A. Holloway (Se-
^anee/USA) und James A. Kelhoffer (St. Louis), versammelt der Band in drei
Hauptkapiteln (1. Narrative — 2. Ritual — 3. Logos) 21 durchweg lesenswerte
Aufsätze zu einer Vielfalt von Themen. Hervorgehoben werden sollen hier
zuwachst die Aufsätze, die für die Judaistik von besonderem Interesse sind: Patricia

327



D. Ahearne-Krolls Beitrag „The Portryal of Aseneth in Joseph and Aseneth. Women's

Religious Experience in Antiquity and the Limitations of Ancient Narratives
(S. 39-58) sowie Jan Willem von Hentens Untersuchung „Blaming the Women-
Women at Herod's Court in Josephus' Antiquitates 15.23-231" (S. 153-176) über

das konfliktreiche Verhältnis des Königs Herodes zu seiner Ehefrau, der Hasmo-

näerprinzessin Mariamme, die er schliesslich ermorden Hess.

Doch auch diejenigen Texte, die den Bezug zum Judentum nicht im Titel
tragen, sind im Hinblick auf judaistische Fragestellungen meist anregend. Die beiden

Autorinnen Turid Karisen Seim (Motherhood and the Making of Fathers in Antiquity.

ContextuaHzing Genetics in the Gospel of John", S. 99-123) und Clare K-

Rothschild („Embryology, Plant Biology, and Divine Generation in the Fourth

Gospel", S. 124-151) beschäftigen sich prima vista zwar mit der Interpretation der

johanneischen Vorstellung vom „eingeborenen Sohn vom Vater" (Joh. 1,14), der

„in des Vaters Schoss ist" (Joh 1, 18), bzw. mit der Wiedergeburtsvorstellung im

JohannesevangeHum (3,5-6); zugleich geht es ihnen aber um die ganze Vielfalt der

antiken Vorstellungen von Embryologie: diese reichen von der aristoteHschen und

auch im Talmud vertretenen Epigenese (der Sukzessiv-Beseelung des Embryos im
Mutterleib) über die Theorie des Präformationismus (ein vorab gebildeter „Mini-
Mensch" ist bereits im mänrdichen Samen enthalten) bis zur hippokratischen Pan-

genese, jener offensichtlich in der Hebräischen Bibel vertretenen Vorstellung, nach

der sowohl Männer als auch Frauen ihren „Samen" zur Entstehung der Leibesfrucht

beisteuern (vgl. Lev 12, 2: „Wenn eine Frau Samen gibt.Fluchtpunkt der

johanneischen und später dann der altkirchüchen Vorstellung der ewigen Zeugung
des Sohnes durch den göttlichen Vater ist eine bestimmte metaphysische Konstruktion

von Vaterschaft, die man einerseits vor der Foüe der antiken Konzeption von
patria potestas verstehen kann: Kinder galten als weniger mit ihrer Mutter als mit
ihrem Vater verwandt, und sie waren erst dann „legitim", wenn sie von ihren
Vätern „aufgehoben" (infantem toHere) und als solche anerkannt worden waren. Diese

Vorstellungen heben sich aber (abgesehen von den theologischen Unterschieden)
bereits rechtlich deutlich von der jüdischen FamiHenkonzeption ab. Es ist vor dem

Hintergrund dieser Beobachtungen vielleicht kein Zufall, dass das rabbinische
Judentum derselben Epoche sich - in Abkehr von den rechtlichen Verhältnissen zu

bibüscher Zeit - matrilinear (und nicht mehr patrilinear) definieren wollte. Am Ende
des Bandes stehen schHessHch zwei Aufsätze von Judith L. Kovacs („Becoming the

Perfect Man. Clement of Alexandria on the Philosophical Life of Women", S. 401-

426) und Susan E. Myers („The Spirit as Mother in Early Syriac-Speaking Christianity",

S. 427-462), die in ähnücher Weise zu reHgionsvergleichenden Überlegungen
zwischen Christentum und Judentum einladen, ohne dies freüich auszuführen.
Wenn christHche Frauen nach Clemens die Tugend der „andreia" („Männlichkeit
erwerben sollten, so wäre dem (nach Daniel Boyarin: Unheroic Conduct. The Rise

of HeterosexuaHty and the Invention of the Jewish Man, 1997) das rabbinische
Ideal des Talmud lernenden und dabei „effeminierten" Mannes gegenüberzustellen,
und die Ausführungen zur weibHchen Semantisierung des Bildes vom „Geist Gottes"

in der syrischen Literatur (Aphrahat) verlangen geradezu nach vergleichenden
Untersuchungen in den klassischen rabbinischen Texten, vor allem im Midrasch.

Tübingen Matthias Morgenstern

328



RUDERMAN, DAVID B.: CLarly Modern Jewry. A. New Cultural Histoty, Princeton and
Oxford: Rinceton University Press, 2010, XV + 326 S, ISBN 978-0-691-14464-1.

Mit dem vorliegenden Band hat David Ruderman von der University of
Pennsylvania eine Synthese seiner Arbeiten zum frühneuzeitlichen Judentum vorgelegt.
Dabei möchte er grossflächig strukturelle Entwicklungsmuster innerhalb des

Untersuchungszeitraums darstellen, indem er die Wechselwirkungen jüdisch-intellektueller

Kreativität und politischer, sozialer und technologischer Bedingungen
jüdischen Lebens in den Blick nimmt. Dabei werden fünf Themenbereiche analysiert.
Oer erste ist die im Vergleich zu ihren mittelalterlichen Vorgängern grössere
Mobilität der frühneuzeitlichen Juden, die mit der Vertreibung der Juden von der
Iberischen Halbinsel einsetzt (S. 23-55). Insbesondere die grosse räumliche
Beweglichkeit der Intellektuellen kommt dabei in den Blick. Dagegen steht als zweites

Themenfeld die regionale, gelegentlich durchaus auch ins Politische ragende
Bindekraft, wie sie sich insbesondere in Osteuropa ausgebildet hatte und die mit
einem Bedeutungsverlust rabbinischer Autorität einherging (S. 57-98). Hierbei
sind jedoch regionale Unterschiede unter den Bedingungen der jeweiligen Staaten
zwischen Frankreich und dem Osmanischen Reich bzw. Osteuropa, in denen
Juden wohnten, in Rechnung zu stellen. Der dritte Bereich wird durch die Ver-
gtösserung erreichbaren Wissens in der Folge der Gutenberg'schen Revolution
Bezeichnet (S. 99-132). Dies begünstigte u. a. die schnell wachsende Bedeutung
des Shulhan Arukh, aber auch die Verbreitung kabbalistischer Schriften, die ihrerseits

mit einer wachsenden christlichen Kabbala und Hebraistik einherging. Ein
viertes Feld wird durch die Krise der rabbinischen Autorität markiert, die durch
teessianische Bewegungen (z. B. Shabbatai Zwi, mystische Prophetien, radikale
Enthusiasmen und offenen „Häresien", letztere einhergehend mit der Ausbildung
von „Orthodoxien") zum Ausdruck kommt (S. 133-158). Ein fünfter Themenbereich

wird schliesslich durch die unscharfen religiösen Identitäten in der Folge
Von Konversionen zum Judentum, aber auch marranischen religiösen Scheinidentitäten,

dem Einbringen messianischer Ideen, die ihrerseits die Grenzen zwischen
Ben „abrahamitischen" Religionen verschwimmen lassen, gegeben (S. 159-189).

Diese fünf skizzierten Themenbereiche werden ihrerseits im Gespräch mit
aktueller Forschungsliteratur und mit zahlreichen Beispielen belegt. Auf die Entfaltung

in den bezeichneten Kapiteln folgen ein zusammenfassendes (und insbesondere

den Begriff „early modernity") reflektierendes Schlusskapitel (S. 191-206),
sowie als Anhang historiografische Reflexionen, in denen eine Auseinandersetzung

mit Jonathan Israel und anderen Frühneuzeithistorikern erfolgt (S. 207-226).
Anmerkungen (S. 231-286), Bibliografie (S. 287-317) und Register (S. 319-326)
Beschliessen den Band, der eine überaus nützliche Einführung für das Studium
der jüdischen Geschichte zwischen dem ausgehenden 15. und dem ausgehenden
18. Jh. darstellt. Ob der Untertitel allerdings mehr als nur eine Verlagswerbemass-
tiahme darstellt, sei dahingestellt.
Mülheim an der Ruhr Gorge. K. Hasselhojf

329



BAER, Marc David: The Dönme. Jewish Converts, Muslim Revolutionaries, and. Secular

Turks. Stanford, CA: Stanford University Press, 2010, geb.: 70$, ISBN 978-0-

8047-6867-2, brosch.: 24,95$, ISBN 978-0-8047-6868-9

Baers Studie schliesst eine lange bestehende Lücke in der Forschung über die

Geschichte des späteren Sabbatianismus. Die messianische Bewegung um den

Messias Shabbetai Zwi (1626-1676) hatte mit ihrem Zusammenbruch' 1666

nicht nur die schwerste Erschütterung des mittelalterlichen und frühneuzeitlichen
Judentums zur Folge, sondern brachte zugleich eine ganze Reihe von religiösen,
häretischen Bewegungen hervor, deren mit Abstand langlebigste aus dem engeren
Kreis um Shabbetai selbst hervorging. Seinem Vorbild folgend trat ein Teil der

Gruppe in mehreren Wellen zum Islam über und bildete die unter dem Namen
Dönme bekannte Gemeinschaft, einer aus dem (pejorativ verstandenen) türk.
dönmeler („Konvertiten", „Wendehälse" o. ä.) gebildeten Bezeichnung. Im Lauf
des 17. und 18. Jh. spaltete sich die Gemeinschaft der ma'aminim („Gläubige"), wie
sie sich selbst nannten, in drei Untergruppen, den Yakuhi genannten, von dem

Schwager Shabbetais, Jakob (Yakup) Querido (ca. 1650—ca. 1695), gegründeten
Zweig, die von Baruchja Russo (Osman Baba 1676—1720) ins Leben gerufene
Gruppe der Kanakas, sowie die Kapanol, eine Abspaltung von den Karakaj deren

Angehörige dem messianischen Anspruch Baruchias zurückwiesen. Die Dönme
bildeten eine streng gegen ihre Umwelt abgegrenzte, endogame Gemeinschaft mit
eigenen, im Geheimen sorgsam gepflegten religiösen und kulturellen Traditionen,
durch die sie sich von der muslimisch dominierten Majorität (und natürlich von
der jüdischen Gemeinde) unterschieden.

Nach einem einleitenden Kaptitel über die Ursprünge der Dönme (S. 1—21)

widmet sich Baer im Hauptteil seines Buches deren Geschichte zwischen Mitte 19.

und 20. Jh. Er arbeitet die Rolle dieser kleinen, einige tausend zählenden Minderheit
innerhalb der osmanischen Gesellschaft heraus, die massgeblich an der Modernisierung

von Bildung, Verwaltung und Wirtschaft des Reiches und der Herausbildung
einer bürgerlichen Schicht beteiligt war. Mit ihrer kosmopolitischen Orientierung,
der neben ihrem Traditionsbewusstsein gehegten Hochschätzung säkularer Bildung
und ihren internationalen Geschäftsbeziehungen stellten Dönme einen überproportional

hohen Anteil an den Akteuren der Tanzimät-Periode (1838—1876) sowie an

der Jungtürkischen Bewegung und deren Revolution von 1908.

Siedlungszentrum der Dönme war das multiethnische, -kulturelle und
-religiöse Saloniki, wo sie enge Beziehungen zu Derwisch-Orden (Karakaj zum Mev-
levi- und Kapanci zum Bektaji-Orden) sowie zu verschiedenen Freimaurer-Logen
unterhielten. Es war ihre Beteiligung an der Vorbereitung der säkularen Republik,
die, zusammen mit antisemitischen Stereotypen, die Dönme zum bevorzugten
Ziel von Verschwörungstheorien seitens radikaler Nationalisten und Islamisten
gemacht hat und bis heute macht. Über weite Strecken ist Baers Buch denn auch

der Nachzeichnung der in der osmanischen bzw. türkischen Öffentlichkeit seit
1908 geführten nationalistisch-rassistischen Diskurse gewidmet, sowie den Strategien,

mit denen Dönme sich unter den Bedingungen zunehmender Feindseligkeit
und Diskriminierung — mehr schlecht als recht — behaupteten. Nach dem
Griechisch-Türkischen Krieg von 1922 waren die „Türken", die Muslime der
Balkanhalbinsel, gemäss dem im Vertrag von Lausanne festgelegten „Bevölkerungsaustausch"

zwischen diesen und den türkischen „Griechen" gezwungen, nach Klein-

330



asten umzusiedeln, ein Schicksal, das auch die Dönme teilten; Saloniki wurde eine
griechische Stadt (Thessaloniki), der kosmopolitische „Biotop", in dem die
Gerneinschaft hatte florieren können, zerstört. Die türkische Republik hatte gemäss
ihres Selbstverständnisses als Nationalstaat keinen Platz für ethnisch-religiöse
Sonderidentitäten, wie sie sich die Dönme über fast 250 Jahre bewahrt hatten; in
dem Mass, in dem ihnen die Integration in die türkische Gesellschaft gelang,
vergassen oder verdrängten sie ihre Herkunft. Unter ihren heute lebenden
Nachfahren, ist diese weithin nur eine ferne Erinnerung.

Was Baer hier vorlegt, ist nicht weniger (aber auch wenig mehr), als ein
wissenschaftliches Plädoyer für die Anerkennung ebendieser Sonderidentität. Dönme
Waren, wie er überzeugend darlegt, nie bloss Kryptojuden, auch keine schlichte
muslimische ,Sekte', sondern sie bildeten eine ethnisch-religiöse Gemeinschaft
eigener Art; - alles andere sind reduktionistische Missrepräsentationen. Neben
teils sehr detaillierten sozial- und wirtschaftsgeschichtlichen Ausführungen hätte
man sich auch solche zu den religiösen und kulturellen Eigenheiten der Gruppe
gewünscht, die (häufiger) über Andeutungen und Einzelbefunde hinausgingen.
(Zu hoffen ist, dass die Verantwortlichen eines so renommierten Wissenschaftsverlages

wie Stanford U. P. bei künftigen Auflagen und / oder Ausgaben grössere
Sorgfalt bei der Transkription und dem Druck transkribierter Schriftzeichen walten

lassen, als dies hier geschehen ist.)
Bedenkt man das bis in die Gegenwart streng beobachtete Geheimhaltungsgebot
der Dönme hinsichtlich ihres innergemeinschaftlichen Lebens, so stellt Baers

Buch dennoch eine beachtliche Leistung dar, die Hoffnungen auf künftige,
weitergehende Forschungen weckt.

Leipzig Fut% Greisiger

Maciejko, PAWEL: The Mixed Multitude. Jacob Trank and the Frankist Movement,
1755-1816. Philadelphia: University of Pennsylvania Press 2011, 361 pp., ISBN-
13: 978-0-812-24315-4.

The new and comprehensive analysis of the Frankist movement, one of the most
scandalous and unusual phenomena in the history ofJudaism and Jewish civilization,

has long been a desideratum. Classical studies by Majer Balaban, Heinrich
Graetz, and Gershom Scholem, which certainly provided readers with important
data about the Frankists, had already been rather out-of-date and — as Maciejko
persuasively argues in his study - somewhat oversimplified the issue (pp. 18-20).
Furthermore, it was only in the 1990s that readers and scholars finally received a

possibility to consult a collection of perhaps the most important Frankist source,
Ksiçga Slow Panskich (The Collection of the Words of the Lord), published in 1996
by Jan Doktor. A new study of Frankism, based on this and many other hitherto
unknown sources, published by the Israeli scholar Pawel Maciejko, certainly fills
m this gap and, furthermore, offers a new reading of the already known sources.

The title of the book, "The Mixed Multitude" (31 313?), is a reference to Exod.
12:37-38, which originally denotes a group of foreigners who joined the Israelites

331



following Moses from Egypt. Later the topos of the mixed multitude became the

image of the ultimate enemy within, as opposed to Gentile haters of Israel (pp. 2-4).

The book starts with the "Lanckoronie affair" of 1756, when the Franktst

movement for the first time became known to the public. In January 1756, Jacob

Frank, the founder of the movement, and a group of other Sabbatians were
discovered conducting a secret ritual in the little Polish town of Lanckoronie (Lands -

kron). All those involved in the incident were put under herem (excommunication)
while Frank himself left Podolia and headed back home to Salonika. Polish rabbis,

who first were not unanimous regarding this strange crypto-Sabbatianism,
finally "excommunicated and cut off the mixed (multitude] from Israel" (p. 52).

Those excommunicated ones, however, decided to counterattack. In August 1756

a group of 21 Sabbatians submitted a manifesto to the Catholic consistory id
Kamieniec in which the)' stated that they believed in the doctrine of Trinity — and

also attacked Rabbinic Judaism by saying that the Talmud was "full of scandalous

blasphemies" (pp. 64-65).
Frank, however, was not present during the Kamieniec disputation. Having left

Poland in April 1756, he soon decided to follow the footsteps of Shabbatai Zvi and

— converted to Islam. In 1758 most of Podolian Sabbatians joined their leader and

converted to Islam, too; thus, it seemed for a while that the story of Sabbatians m
Poland was over (p. 90). Chapter 2 and 3 of the book are largely dedicated to the

birth of the new faith (or heresy) — and the problem of where the early Franktsm
fits in (pp. 41-91). Indeed, it was very difficult to define the position of the new

movement from its inception — and in later periods as well. In the beginning the

followers of the movement were called by external observers "Contra-
Talmudistes," "Karaites," or were denoted by two neologisms, poharishten and kab-

balisshten (both meaning, roughly, "Kabbalists;" pp. 80-81). In addition to these

terms, Polish sources called them sabsacwinniki and siapwscieauchy (a corruption of
Yiddish shabsetsvinikes, i.e. the Sabbatians (pp. 83, 105)). Chapter 4 analyzes the
return of Frank and his followers to Poland — together with the famous Lwow disputation

of 1759 — in the general context of the "blood libel" accusations and trials.

Frank and his followers expressed the wish to convert to Christianity and - being
Jews themselves — attacked the Talmudic Jews accusing them of using blood for
ritual purposes (pp. 92-126).

Consequently, even before the end of the Lwöw disputation, Frank and a

large number of his followers (perhaps up to a few thousands) converted to
Catholicism. Chapter 5 analyzes this radical step of the movement — and argues that
the Frankists in fact decided to convert largely under the influence of the Rabbis
and catholic priests' attitude towards them (pp. 127-156). This, however, was not
Frank's last (and the only) conversion. In November/December 1759 he and a

few of his most prominent followers converted to Catholicism again, this time in
Warsaw, with the King Augustus III serving as Frank's godfather (p. 158).
Nevertheless, it became soon known that in fact Frank and his followers did not really
believe in Christ and continued conducting some strange rituals centered around
Frank as their leader. As a consequence, Frank had been arrested in January 1760

and subsequently sent to be kept under the surveillance in the military fortress in
Czçstochowa (p. 167). Chapter 6 analyzes the influence of the imprisonment in

332



Czçstochowa (with special emphasis on the role of the famous Czçstochowa
icon) on Frank's doctrine of Shekhinah (pp. 157-179). It was only in 1772 that
Frank was released from the imprisonment by the Russian army (interestingly, for
a while Frank and Russian authorities had been thinking about Frank's conversion

to Russian Orthodox faith; pp. 183-191).
Having been released from imprisonment, Frank went to Moravia, largely

because of the presence of a fairly large Sabbatian community there. Subsequently,
chapter 8 studies the stay of Frank in the Habsburg Empire (pp. 199-231). In spite
of the contacts with such illustrious persons like Joseph II and Maria Theresa,
Frank' s cause was not successful — and having paid all his debts, he left the country
and headed in the direction of Frankfurt am Main in 1786 (p. 231). There he settled
to the town of Offenbach where he spent the rest of his life in a casde. There he
took pride in showing himself to astonished inhabitants of this provincial town in a
solemn manner, being dressed in some sort of "Turkish" robes with a pompous
escort. Frank died in 1791 leaving after himself three children; one of them, Eva
Frank, continued to fulfil his father's task, remaining the leader of the Frankists, the
incarnation of the Shekhinah. Nevertheless, the financial situation of the once
prosperous Frank's clan rapidly deteriorated — largely because of the disillusionment on
the part of its supporters after the death of the allegedly "immortal" Frank. Eva
Frank died in 1816 leaving after her the debt of 800,000 guldens (p. 238). This was
toore or less the end of the Frankist movement. Numerous descendants of the
former members of the sect continued living in Poland and Czech lands. Somewhat
surprisingly, they took great efforts to erase their names from the list of Frank's
followers — and heavily influenced the nineteenth-century scholarship and literature
about Frankism, trying to show the movement as an already closed chapter in history

Despite all this, the debates about Frankist origin of such world-famous Poles as
the poet Adam Mickiewicz and the composer Frédéric Chopin were very heated
and loud (p. 262). At the end of the study, Maciejko once again raises the question:
What makes Frank and Frankism so interesting? According to him, the answer lies
first of all in the originality of Frank's teaching and the diversity of responses to the
movement among Jews and non-Jews alike: "seen as an aberration, a movement of
social unrest, or a theological innovation, it affected Jewish-Christian relations and
revamped the mutual attitudes and perceptions of everyone concerned" (p. 264).

To conclude, Maciejko's monograph is a new and highly impressive word in
the discussion about Frank and the Frankist movement. Being based on numerous

hitherto unknown sources in the host of languages, the monograph provides
us with such new facets of the Frankist movement as, say, their relations with the
Old Believers-Philipovtsy, details of Frank's conversion to Islam, his alleged
contact with Casanova, the implicit role of the Rabbis and Catholic clergy in the
creation of Frankism, and many other. Shortcomings are few: the representation
°f Karaism is somewhat perfunctory (pp. 67-70); Ukrainian for Zolkiew is Zhov-
kva pKoBKBa) (p. 265); transliteration of Russian titles in the bibliography is not
always consistent. While speaking about literary reactions to Frankism one may
have mentioned Aaron Zeitlin's drama Yakov Frank (Vilno, 1929). This, however,
does not make this highly important and innovative study less impressive.

Simferopol' / Tübingen MikhailKi^ilov

333



GUESNET, FRANÇOIS (ed.): Zwischen Graet^ und Dubnow: Jüdische Historiographie in

Ostmitteleuropa im 19. und 20. Jahrhundert, Berlin: Akademische Verlagsanstalt 2009

Geschichtswissenschaft und Geschichtskultur im 20. Jahrhundert, Bd. 10),

297 S., ISBN 978-3-931982-60-7.

Das Thema des Buches sind die unterschiedlichen Konzeptionen jüdischer
Geschichte, deren Entstehung die Herausbildung moderner jüdischer Identitäten und

die Entwicklung der jüdischen Minderheit vom blossen politischen Subjekt zum

politischen Akteur begleitet hat. Ostmitteleuropa wird hier als ein selbständiger

„Zwischenraum" verstanden, in dem die Konzeptionen von Graetz und Dubnov
nicht nur kritisch rezipiert, sondern im Gegenzug eigene Ideen der Geschichtsinterpretation

entwickelt wurden. Der Herausgeber definiert diese sich selbst auferlegte

Aufgabe der jüdischen Gelehrten als Versuch, den „Strang eines denkbar verflochtenen

Geschichtsraums zu begreifen und zu schreiben" (S. 11). Dabei müssen die

vielfältigen ostmitteleuropäischen Kontexte berücksichtigt werden: der Kontext der

Geschichte des jüdischen Volkes und des Judentums, der Kontext „einer PluraLität

von nichtjüdischen umgebenden Kulturen, deren Lebensverhältnisse häufig durch
ein fernes Machtzentrum diktiert waren, sowie [...] der Kontext imperialer
Geschichtsdeutung" (S.ll). Dieses Ziel haben damalige Historiographen nur ansatzweise

erreicht. Vielmehr steht eine solche Geschichtsschreibung bis heute aus, da

die vergleichende Historiographie weiterhin über keine Modelle einer entsprechenden

Interpretation verfüge. Deswegen weist Herausgeber zwar auf diesen Anspruch
hin, beschränkt den Sammelband aber bewusst weitgehend auf eine Wiedergabe der

im politischen Kommunikationsraum miteinander konkurrierenden Narrative.
Guesnet zeichnet kurz den Werdegang der Autoren der Synthesen der jüdischen

Geschichte nach, die von Religionslehrern zu Geschichtslehrern mutierten und

weiterhin das dialektische Verhältnis von Religion und Politik verkündeten (S. 12).

In dieser Hinsicht waren die jüdischen Geschichtsschreiber jedoch keine Ausnahmen,

denn es war ein Charakteristikum vieler geschichtlicher Synthesen dieser Zelt
(zum Beispiel deren, die im Geiste des polnischen Konservatismus verfasst worden
sind). Ganz im Sinne des Historismus fing die moderne jüdische Geschichtsschreibung

mit Darstellungen der Politik- und Rechtsgeschichte an. Wie in den
Vergangenheitsvorstellungen allgemein üblich ging es auch den jüdischen Autoren eigentlich

um die Zukunft und deren Vorstellungen, die ein Hadern mit der Moderne und
der Modernisierung aller Lebenswelten voraussetzten. Eine grosse Rolle spielte für
die Gründer der in den verschiedenen Staaten entstandenen regionalen „Schulen"
die durchaus emotionale Einschätzung, welche Trägerschichten und welche
Einsichten sich überlebt haben, welche dagegen zukunftsträchtig seien und wie sich das

Zusammenleben mit der nichtjüdischen Bevölkerung zu gestalten habe. Während
die Vergangenheitsbetrachtung in der deutsch-jüdischen Tradition eher einer ge-
schichtsphilosophischen Übung glich, ist sie in der polnisch-jüdischen Tradition —

jedenfalls nach Guesnet — in stärkerem Masse politisches Argument (S. 14). Da er
kurz darauf jedoch Carsten Schapkows Beitrag (Konstruktionen jüdischer
Geschichte: die iberisch-sephardische und polnisch-jüdische Lebenswelt im Werk von
Heinrich Graetz, S. 63-86) folgen lässt, der die stereotype Verkürzung der (osteuropäischen

Lebenswelt in Graetz' Werk thematisiert (S. 17), ist dieses Argument nicht
eben überzeugend. Vielmehr scheint Graetz' Verformung des Ostjudentums zum

334



(negativen) Gegenbild der sefardischen Kultur auf der iberischen Halbinsel eine

argumentative Absicht zu bergen, die auf eine Gleichberechtigung der Juden im
deutschen Reich abzielte.

„Gelehrsamkeit bedeutete auch die Verantwortung für die spirituelle Einheit
der gesamten jüdischen Gemeinschaft" (S. 14). Für diese Verantwortung war
jedoch der gestaltende Wille von grosser Bedeutung; denn dieser Hess unbequeme
Passagen in übersetzten Werken anderer jüdischer Historiker, darunter Graetz
kurzerhand streichen und durch der Intention entsprechende ersetzen (Heidemarie

Petersen, Geschichtsschreibung als Gedächtnisort: Zur Rezeption von Heinrich

Graetz in Ungarn, S. 87-98), oder aber moderne Fälschungen als historische
Dokumente präsentieren (Louise Hecht, Kreative Geschichtsschreibung: Die
Ramschak-Chronik und die Geschichte der Juden in Böhmen, S. 33-61). Auch
dabei bildeten die jüdischen Historiker keine Ausnahme, sondern fügten sich in
eine historiographische Zunft ein, in deren Geschichtsschau Fälschungen wie die
Lieder von Ossian wunderbar passten.

Auf die Diskussion der Graetz'schen Konstruktion der jüdischen Geschichte
folgt die Auseinandersetzung zwischen den Vertretern der Dubnov-Schule und
der „polnischen Schule" (Kerstin Armborst-Weihs, Polnisch-jüdische Historiographie

in Russland: Die Beiträge gaHzischer Historiker in der üvrejskaja Starina,
S. 99-118). Diese Kontroversen betrafen den Charakter und den Ursprung der
jüdischen Kolonisation im mittelalterHchen Polen (Juden als Bauern), denn damit
"wurde die These von der Fremdheit der Juden und der „Einwanderung von Handel

treibenden Elementen aus dem Westen" ausser Kraft gesetzt (S. 113).
Während die Dubnov-Anhänger die Einheit der Geschichte der osteuropäischen

Juden unterstrichen, kämpfte die „polnische Schule" um Anerkennung ihrer eigenen
regionalen Charakteristika, die sich u. a. in ihrer Verflechtung mit der nicht-jüdischen
Welt äusserte — jüdische Geschichte wurde im Kontext der allgemeinen Geschichte
untersucht und wurde damit u.a. zu einem integralen Teil der polnischen Geschichte.
Dies war umso eher mögüch, als man in den polnischen Ländern empirisch vorging
und eine unter marxistischem Vorzeichen stehende Wirtschafts- und Sozialgeschichte
betrieb (CorneHa Aust, KapitaKsten, Proletarier, Bauern und Vermittler: Vermittler:
Historische Narrative zur jüdischen Wirtschaftstätigkeit im östlichen Europa, S. 177-
201). Deswegen interpretierte man das Anderssein der Juden nicht reBgiös, sondern
als Folge einer standesähnlichen, spezifischen Wirtschafts- und Rechtsstruktur, die
wiederum aus der allgemeinen Rechtslage resultierte (S. 182).

Für die „polnische Schule" steht ein universitäres Seminar (Natalia Aleksiun,
Training a New Generation of Jewish Historians: Majer Balaban's Seminar on the
History of PoHsh Jews, S. 147-176). Sie war zukunftsorientiert; sollten doch dort künftige

Lehrer für Mittelschulen und moderne Rabbiner ausgebildet werden (S. 150f.)
Einerseits setzte die Kenntnis der Geschichte Mythen ausser Kraft (Fremdheit der
polnischen Juden, S. 165-170) und hat dadurch zur Verbesserung des Verhältnisses
Zwischen Polen und Juden beitragen können (S. 164); andererseits konnte die jüdische
Geschichte durch Heranziehung bis dahin nicht berücksichtigten jüdischen Quellen
enorm profitieren und so die negative Selbst- und Fremdwahrnehmung eines Juden
entkräften (Stefan Litt, Selbstsicht und Historiographie: Die Edition innerjüdischen
Quellen aus Polen und Deutschland um 1900, S. 203-222).

335



In deutlicher Spannung zu diesen die „polnische Schule" thematisierenden

Beiträgen steht François Guesnets Aufsatz, der sich mit dem Wirken Ezriel Natan
Frenks (1863-1924) beschäftigt (Geschichte fürs jüdische Volk: Ein vorläufiges
Porträt des Historikers Ezriel Natan Frenk, S. 119-145). Dieser um nur eine halbe

Generation ältere Historiker als Balaban übertrat gerne die innerhalb des
Warschauer jüdischen Milieus verlaufenden Grenzen: er betrieb zwar eine moderne

Geschichtsschreibung, hielt aber die Akkulturation dennoch für eine Selbsttäuschung

und schrieb trotz seiner zionistischen Sympathien meistens auf Jiddisch.
Für Frenk war die Geschichte der Juden in Polen „die Geschichte einer jüdischen
Gemeinschaft, die über ein distinktes politisches Fatum verfügte, durch das diese

Gemeinschaft zu einem historischen Subjekt wurde" (S. 127). Für ihn waren die

Juden eine „historisch-politische Entität" (S. 138); die Beziehungen zwischen
ihnen und den Nichtjuden erklärte er dementsprechend auf der Basis
wirtschaftsgeschichtlicher Analyse.

Besonders aufschlussreich sind die beiden letzten Beiträge von Guy Miron
(Am Vorabend der Zerstörung. Krisenbewusstsein und Geschichtsverständnis in
der ungarisch-jüdischen Presse 1938-1944, S. 223-247) und Krzysztof Makowski

(Historiographie und Ideologie: Zur Geschichtsschreibung über die Juden im Po-

sener Land in der Teilungszeit [1772—1918], S.250-283). Miron stellt vier Haupt-
narrative der politisch und religiös unterschiedlich verorteten jüdischen Milieus in

Ungarn vor, die Vergangenheitsbilder sowohl zur Abgrenzung von anderen
jüdischen Milieus als auch zur Erklärung ihrer aktuellen politischen Strategien
verwenden. Dem gegenüber zeigt Makowski am Beispiel der nationalen Verortung
der Posener Judenheit und deren politischer Positionierung auf, dass die Vorstellungen

von der der Geschichte der Juden weit weniger von der Empirie als
vielmehr von den politischen Positionen ihrer Verfasser und deren unterschiedlichen
Ideologien herrühren. Dem zufolge ist die Geschichte der Juden seiner Meinung
nach weniger Teil einer historischen als vielmehr einer mentalen Problematik.

Summa summarum\ ein sehr nützlicher Band, ein weiteres Steinchen im
wissenschaftlichen Mosaik, das in den 1980er Jahren begonnen worden ist und eine

Neubewertung der Geschichte der Juden im ostmitteleuropäischen Kontext zum
Ziel hat.

Rostock Hanna Ko^inska-Witi

GALAS, MICHAL (ed.): I^aak Cylkow (1841 -1908) — iycie i d^ielo, Krakow / Budapest:

Austeria 2010, 125 S., ISBN 978-83-61978-61-9.

Der vorliegende Band erinnert an den heute weithin vergessenen Rabbiner und
Gelehrten Izaak Cylkow, den allein der Literaturnobelpreisträger Czeslaw Milosz
(1911-2004) vor dem völligen Vergessen-werden bewahrt hatte.

Cylkow, der an der der Reformbewegung nah stehenden Warschauer
Rabbinerschule gelernt hatte, bevor er zum weiteren Studium u. a. der Philosophie nach
Berlin ging und später an der Universität Halle zum Doktor der Philosophie und
semitischen Philologie promoviert wurde, amtierte von 1865 bis 1878 als Rabbiner

zunächst an der „die deutsche Synagoge" genannten Synagoge an der Dani-

336



Kwiczowska-Strasse in Warschau und danach 30 Jahre lang an der Grossen Synagoge

an der Ttomackie in Warschau. Er war nicht nur der erste Rabbiner an dieser

1878 eingeweihten Reformsynagoge, sondern war zugleich der erste, der den
Titel Prediger [kaynodsfejd) trug, gefolgt von Samuel Abraham Poznanski (1908-
1921) und Mojzesz Schorr (1922-1939). Darüber hinaus war er Übersetzer und
Bibelkommentator. Neben dem Machtpr, c^yli modty na wspystkie swiçta (Mah^or oder
Gebete für alle Feiertage, 2 Bde, Warszawa 1912) übertrug er als erster und bislang
einziger jüdischer Gelehrter die Hebräische Bibel ins Polnische.

Hervorgegangen sind die in diesem Band versammelten Aufsätze aus einer
Konferenz, die zu Cylkows 100. Todestag am 8. Dezember 2008 im jüdisch-
Historischen Institut in Warschau stattfand. Im ersten Teil beschreibt Agnieszka
Jagodzinska zunächst die Vielfalt der Warschauer jüdischen Gemeinschaft mit
Besonderer Berücksichtigung der Reformbewegung und gibt damit einen Einblick
111 den religiösen und sozio-kulturellen Kontext, innerhalb dessen Cylkow
aufgewachsen ist und später als Rabbiner wirkte (S. 11-37). Im Anschluss daran schildert

Zofia Borzyminska Cylkows Lebensweg, vor allem seine jungen Jahre und
den Beginn seiner Tätigkeit als Prediger (S. 39-55), während sich Eleonora Berg-
toan anhand des „Goldenen Buches" (Zlota Ksiçga), einer Chronik der wichtigsten
Ereignisse aus dem Leben der beiden Reformsynagogen an der Danilowiczowska
und der Tlomackie und ihrer Gemeinden, mit dem Umfeld seines Wirkens be-
fasst (S. 57-67).

Der zweite Teil ist Cylkows Werken gewidmet. Zuerst stellt Maciej Tomal
anhand ausgewählter Beispiele aus dem o. e. Mach^or Cylkow als Übersetzer liturgischer

Texte bzw. Pijyutim vor (S. 71-81). Danach würdigt Michal Galas den Prediger
Cylkow und — anhand von seinen gedruckten Predigten und Reden — dessen Beitrag
Zur Reformbewegung (S. 83-93). Schliesslich ist Cylkows magnum opus, die Übersetzung

(mit Kommentar) der BibHa Hebraica, Gegenstand des Aufsatzes von Piotr
Pazinski (S. 95-118), dem es nicht allein um eine Einführung in die zwischen 1883
und 1914 erschienene, für polnische Juden ebenso wie für Polen bestimmte
Übersetzung der Bibel und deren Entstehung geht, sondern im Vergleich mit anderen,
alteren und neueren polnischen Bibelübersetzungen vor allem um den Aufweis des
Besonderen der Cylkow'schen Übersetzung, von der einzelne biblische Bücher u. a.
der Verlag Austeria in den letzten Jahren als Neudruck wieder zugänglich gemacht
hat (S. 95-118). Zum Besonderen gehören ohne Zweifel Cylkows Kommentare zur
Bibel, in denen — so Pazinski — „sich der Philologe und der Rabbiner, der von der
Moderne faszinierte Theologe und der Mensch begegnen, der der Tradition gerecht
Werden möchte" (S. 109), ablesbar nicht zuletzt an der langen Liste jüdischer
Bibelkommentatoren aller Jahrhunderte, aus deren Werken er geschöpft hat.

Nur dankbar kann man den Autorinnen und Autoren dafür sein, dass sie mit
thren Aufsätzen den Gelehrten, Rabbiner, Prediger und vor allem Übersetzer und
Kommentator der Hebräischen Bibel wieder in Erinnerung gebracht haben, dessen

Werke, wie Henryk Halkowski (1951-2009) mit Recht sagte, „ohne Holocaust
Wele Male neu verlegt und bis heute studiert und kommentiert würden", so aber,
Wie Czeslaw Milosz schrieb, „ein einsames Denkmal auf dem Friedhof der polni-
schen Juden bilden" (S. 11).

Tübingen Stefan Schreiner

337


	Rezensionen

