
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 67 (2011)

Artikel: Jüdische Mittelalterrezeption : Heinrich Heines Der Rabbi von
Bacherach und Michael Chabons Gentlemen of the Road

Autor: Preuss, Monika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961473

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jüdische Mittelalterrezeption -
Heinrich Heines DerRabbi von Bacherach

und Michael Chabons Gentlemen ofthe Road

von Monika Preuße

„Wer über das Mittelalter redet, redet über die eigene
Gegenwart - das ist seit dem späten 18. Jahrhundert so."1

Seit mehr als zweihundert Jahren dient das Mittelalter als literarische
Projektionsfläche.2 Kaiser, Könige, Ritter und Burgfräulein werden
farbenprächtig in Szene gesetzt, Turniere gewonnen, dunkle Mächte bezwungen,
Jungfrauen aus den Fängen fabelhafter Wesen befreit oder vor gewaltsam
freienden schwarzen Rittern errettet.3 Der Lohn der Mühe liegt in der
Regel darin, dass der rechtmässige und weise Herrscher seinen Thron
zurück erobern kann, die bösen Mächte besiegt und unschädlich gemacht
werden. Dem Ritter wird seine Treue durch eine schöne Frau vergolten,
der wackere Kämpfer erhält den Ritterschlag als Verdienst. Wenn auch

holzschnittartig vereinfacht, zeigen die Requisiten des Mittelalterromans

* Dr. Monika Preiß, Zentralarchiv zur Erforschung der Geschichte der Juden in
Deutschland, Landfriedstrasse 12, D-69117 Heidelberg.

1 VALENTIN Grobner, Vorwärts ins Mittelalter, in: Hiteraturen 2008, Heft 11,
S. 14-20, dortS. 16.

2 Natürlich wurden auch im 16. und 17. Jahrhundert Werke gedruckt, die mittelal¬
terliche Themen aufgriffen. Dies waren jedoch in der Regel auf mittelalterlichen
Sagen und Epen beruhende Texte. Zu deutschen frühneuzeitlichen Ausgaben
mittelalterlicher Literatur bieten PETER JÖRG BECKER & EEF OVERGAAUW
(eds.), Aderlass und Seelentrost. Die Überlieferung deutscher Texte im Spiegel berliner
Handschriften, Berlin 2003, vor allem S. 39-146, einen guten Überblick; hier auch
Verweise auf entsprechende Sekundärliteratur zu einzelnen Werken. Zu hebräischen

und jüdisch-deutschen Bearbeitungen mittelalterlicher Literatur siehe

Erika Timm & Hermann Süss, Yiddish Literature in a Franconian Geniyah.

A Contribution to the Printing and Social History of the Seventeenth and Eighteenth Centuries,

Jerusalem 1988, und SARAH ZFATMAN, Yiddish Narrative Prose from its Beginnings

to ,Shivhei ha-Besht'. An annotated Bibliography, Jerusalem 1985 (hebr.).
3 VALENTIN Grobner, Das Mittelalter hört nicht auf Über historisches Erzählen, München

2008, passim, verdeutlicht sehr anschaulich, wie seit dem 18. Jahrhundert
„das" Mittelalter und mit ihm die oben genannten Versatzstücke mit
unterschiedlichen Gewichtungen immer wieder literarisch ausgestaltet wurden.

289



doch deutlich, welche Hürden sich einer jüdisch-literarischen Mittelalterrezeption

entgegenstellen: Das literarische Mittelalter, so erfunden es auch

sein mag, ist ein christliches. Die attraktiven Rollen sind für christliche

Könige und Ritter vorgesehen,4 und auch die Jungfrau sollte wegen ihrer

Verfügbarkeit für eine spätere Heirat christlich sein. Auch die schönste

Jüdin kann als Identifikationsfigur nicht mit der Christin konkurrieren,
deren einziger Beitrag zur Handlung sein mag, dem tapferen Ritter die

Hand zur Vermählung zu reichen, und dadurch zumindest passiv Anteil

an Abenteuer und Heldentum zu erlangen.5 So ist es auch kein Zufall, dass

die Abschiedsworte Rebeccas — wohl eine der prominentesten Vertreterinnen

der literarischen Figur der schönen Jüdin — in Walter Scotts Ivanhoe

(1819) die christliche Vorstellung eines klösterlichen Lebens evozieren,

während die christliche Lady Rowena den Helden Ivanhoe heiraten darf-

Rebecca und ihr Vater Isaac sind auch die beiden Personen, die, nachdem
sie im Verlauf der Geschichte vor schrecklichen Todesmartern gerettet
wurden, kein wirkliches happy end erwartet: Sie gehen nach Cördoba ins

Exil, wo ein Bruder Isaacs eine hohe Position am Hofe König Mohammed

Boabdils von Granada innehat.7 Und damit teilen sie das Schicksal

4 Bezeichnenderweise behielten die hebräischen und jüdisch-deutschen Fassun¬

gen z. B. der Artussage die christlichen Elemente bei, versuchten also keine

Umdichtung in eine jüdische Erzählung mit jüdischen Helden. Zur jüdischen
Rezeption der Artussage siehe LEO LANDAU, Arthurian legends Or the Hebrew-

German Rhymed version of the Hegend ofKingArthur, Leipzig 1912.

5 Die „klassische" Aufgabenteilung der Frauenfiguren geht auf Walter Scotts
Romane zurück, in denen die passive Blondine und die aktive dunkle Verliere-
rin einander gegenübergestellt werden, und wurde richtungsweisend für
Abenteuerromane: „Avid plotters, such women [die brünette Verliererin - Vfn.]
attempt to control their own destinies and exercise choice, and are condemned

to spinsterhood and sometimes to death. They are usually presented as the

'other' choice for the hero, an illusory choice that disguises the fundamental
stasis of the adventure plot. Ultimately, of course, the hero has no choice but
to marry the plot-less maiden, while the plotter is relegated to the fringe of the

public world." MARGARET BRUZELIUS, Romanring the Novel. Adventurefrom Scott

to Sebald, Lewisburg 2007, S. 115.

6 Auf die Frage Lady Rowenas, ob Rebecca in ein Kloster eintreten wolle, ant¬

wortet diese: „No lady, [...] but among our people, since the time of Abraham

downward, have been women who have devoted their thoughts to
Heaven, and their actions to works of kindness to men, tending the sick, feeding

the hungry, and relieving the distressed [...]" (WALTER SCOTT, Ivanhoe,

London 2000, S. 401).
7 Vorbild für Mohammed Boabdil ist der letzte Nasride von Granada Abu

YAbdalläh Muhammad XII. (Boabdil), der 1482/83 und von 1487-92

290



der Bösen oder weiter gefasst derjenigen, für die kein Platz unter den
nunmehr versöhnten Angeln und Sachsen ist.

Scotts Werke, die das Genre des historischen Romans begründeten,
erschienen zu Beginn des 19. Jahrhunderts, zu einer Zeit, als eine säkulare
Gesellschaft noch nicht denkbar war.8 Doch selbst in dem 1999 erschienenen

Mittelalterroman Michael Crichtons Timeline, in dem ein ebenso
reicher wie skrupelloser Geschäftsmann einen Trupp Archäologen und
Mittelalterexperten mittels einer Zeitmaschine auf eine Reise in die
Vergangenheit schickt, und dessen Romanfiguren, ob mittelalterlich oder
neuzeitlich, einen recht säkularen Eindruck vermitteln, verzichtet nicht auf
das übliche Bündel christlich-religiöser Requisiten: Kloster, Mönche und
eine Kapelle, in der ein wahnsinniger Ritter als Eremit lebt. Und während
Frauen auch in diesem Roman in einer emanzipierteren Version ihre
Funktion als Lohn für die verdienstvollen Helden erfüllen, ereilt den
skrupellosen Geschäftsmann seine Strafe, indem er ohne Chip für die
Rückreise mit seiner eigenen Zeitmaschine in die Zeit der Pest zurück
versetzt wird und durch eine Gruppe vorüberziehender Mönche, die als

Flagellanten [sie] auftreten, des ihm drohenden Schicksals gewahr wird.9
Für Minderheiten ist in diesen Entwürfen zwangsläufig kein oder nur

ein Nebenschauplatz vorgesehen. Wenn es im Folgenden also um eine
jüdisch-literarische Mittelalterrezeption geht, so wird in erster Linie zu
fragen sein, wie ein jüdisches Mittelalter entworfen wird und was dies —

die Aussage Gröbners aufgreifend — über die jeweilige Gegenwart der
Autoren aussagt.10 Das eine Beispiel, Heines Der Rabbi von Bacherach

herrschte, also gut zwei Jahrhunderte nach der in Ivanhoe geschilderten, zu
Richard Löwenherz' Zeit spielenden Geschichte.

8 Zur begeisterten Aufnahme der Romane Walter Scotts in Deutschland siehe
RAINER Schüren, Die Romane Walter Scotts in Deutschland, Berlin 1969.

9 Bei den Geisslern handelte es sich um eine Laienbewegung. Zur Gemengelage der
unterschiedlichen Krisenelemente im 14. Jahrhundert siehe FRANTTSEK GRAUS,
Pest— Geiss1er—Judenmorde. Das 14. Jahrhundert als Krisen^eit, Göttingen 1987.

10 Es geht im Folgenden also weniger um die Frage, welcher historiographische
Entwurf jüdischer Geschichte insgesamt entwickelt wird, sondern um den

Einzelaspekt der Mittelalterrezeption. Zum Rabbi von Bacberach als Entwurf
einer jüdischen Historiographie siehe etwa CHRISTHARD HOFFMANN, History
versus Memory: Heinrich Heine and the Jewish Past, in: JOST Hermand &
ROBERT C. Holub (eds.), Heinrich Heine's Contested Identities: Politics, Religion, and
Nationalism in Nineteenth-Centuy Germany, New York / Frankfurt am Main /
Berlin [u.a.] 1999, S. 25-48; und überzeugend ALFRED BODENHEIMER, „Die
Engel sehen sich alle ähnlich". Heines Rabbi von Bacherach als Entwurf einer
jüdischen Historiographie, in: FERDINAND SCHLINGENSIEPEN & MANFRED

291



(1840), steht am Anfang moderner jüdischer Mittelalterrezeption,11 das

zweite, Michael Chabons Gentlemen of the Road (2007), ist eine zeitgenössische

jüdische Abenteuererzählung.12
Da in der Literaturwissenschaft die Frage, was es mit Heines Jüdischkeit

auf sich habe, immer noch lebhaft diskutiert wird, einige kulturhistorische

Anmerkungen vorab.13 Ein wesentlicher Beitrag, den die gegenwärtigen

Definitionen von Kultur als hybrider Erscheinung zum Verständnis
historischer und menschlicher Phänomene leisten, ist die Auflösung binärer

Denkmodelle, die sich im entweder-oder verfangen.14 Indem die

christliche Vorstellung, durch die Taufe werde ein neuer Mensch geschaffen,

durch binäre Kategorisierungen nachgeahmt wird, sind erhebliche

argumentative Anstrengungen nötig, um zu beschreiben, was an einem

getauften Juden noch jüdisch sein könnte. Als scheinbarer Ausweg werden
dann Begriffe wie „marranisch", die das „Getauftsein und Leben unter
den dauernden Gewaltverhältnissen" begrifflich fassen sollen, aus dem

mittelalterlichen und frühneuzeitlichen Spanien auf die mitteleuropäische
Moderne übertragen.15 Und während der Bezug auf das Marranentum
scheinbar das Binäre auflöst, indem es Juden, die öffentlich als Christen

leben, im Verborgenen aber ihr Judentum bzw. jüdisch-religiöse Riten

WINDFUHR (eds.), Heinrich Heine und die Religion, ein kritischer Rückblick. Ein
Symposium der Evangelischen Kirche im Rheinland vom 27.-30. Oktober
1997, Düsseldorf 1998, S. 49-64, eine anti-hegelianische Interpretation des

von Heine im Rabbi entwickelten Geschichtsentwurfs.
11 Heines Rarbbi von Bacherach gilt als Ursprung einer eigenständigen jüdischen

Literatur im 19. Jahrhundert; vgl. BERND WITTE, Der Ursprung der
deutschjüdischen Literatur in Heinrich Heines Der Rabbi von Bacherach, in: EMILE G. L.

SCHRIJVER & FALK Wiesemann (eds.), Die von Geldern Haggadah und Heinrich

Heines 'Der Rabbi von Bacherach', Wien 1997, S. 37-47.

12 Einen Uberblick über jüdisch-historische Literatur im 19. Jahrhundert gibt
NlTSA Ben-Ari, Raomange mit der Vergangenheit. Der deutsch-jüdische historische

Roman des 19. Jahrhunderts und seine Bedeutungfür die Entstehung einer neuen jüdischen

Nationalliteratur, Tübingen 2006. Die deutsche Übersetzung von Gentlemen of

the Road erschien unter dem Titel Schurken der Eandstrasse. Eine Abenteuergeschichte,

Köln 2010.
13 Zur literaturwissenschaftlichen Diskussion siehe CASPAR BATTEGAY, Wie

nicht erinnern? — Die Frage nach der Jüdischkeit in Heinrich Heines
autobiographischen Texten, in: PaRDeS 12 (2006), S. 8-26, dort S. 8f.

14 Zur Hybridität von Kulturen siehe HOMI K. BHABHA, The Eocation of Culture,

London 1994.

15 KLAUS BrieGLEB, Bei eleu Wassern Babels. Heinrich Heine, jüdischer Schriftsteller m
der Moderne, München 1997, S. 5.

292



bewahren, bezeichnet, läuft auch dieser Begriff Gefahr, wieder das binäre
christlichen Stereotyp aufzugreifen, ein Jude bleibe immer Jude, Taufwasser

hin oder her, wenn er auf Menschen bezogen wird, die weder öffentlich

noch privat überhaupt irgendeine Religion praktizieren. Das Konzept
der Hybridität hingegen erlaubt es, Menschen als komplexe Wesen zu
begreifen, die mit eindimensionalen Modellen nicht angemessen zu
beschreiben sind. Und so ist es aus einer kulturhistorischen Perspektive
möglich, die Taufe Heines als eine jüdische Erfahrung der Emanzipationszeit
zu begreifen.16 Dies sagt nichts über die jeweils individuelle Motivation
derjenigen aus, die den Weg der Taufe wählten, sondern will die festgefahrene

Diskussion dadurch aufbrechen, dass die Perspektive gewechselt
wird: weg von der Fokussierung auf einen zu terminierenden Transformationsakt,

hin zu einem Verständnis von Lebensentscheidungen als

prozesshafte, nichtlineare Bewegungen, die ohne ihre komplexe individuelle,
gesellschaftliche und historische Gemengelage nicht zu verstehen sind.17
Der Rabbi von Bacherach ist geradezu beispielhaft für eine solche prozesshafte

Bewegung: Recherchearbeiten und der erste Entwurf fallen in die
Lebensphase Heines, während der er sich intellektuell am intensivsten mit
(seinem) Judentum und jüdischer Geschichte auseinandersetzte und
Mitglied im „Verein für Cultur und Wissenschaft der Juden" in Berlin war.18
Seine Taufe setzte diesen Auseinandersetzungen und damit auch der
Arbeit am Rabbi ein vorläufiges Ende. Das anderthalb Jahrzehnte liegen
gelassene und durch das dritte Kapitel, in dem der getaufte Don Isaac Ab-
arbanel seinen Auftritt hat, ergänzte Fragment veröffentlichte Heine
schliesslich in einem die europäischen J uden erschütternden Moment: délais

Damaskus-Affaire bekannt gewordenen Ritualmordbeschuldigung
von 1840.19

16 TODD M. ENDELMAN, Memories of Jewishness: Jewish Converts and their
Jewish Pasts, in: ELISHEVA CARLEBACH, JOHN M. EFRON & DAVID M. MYERS

(eds.), Jewish History andJewish Memory. Essays in Honour ofYosefHayim Yerushalmi,
Hanover / London 1998, S. 311-328 beschreibt in ähnlicher Weise die Konversion

von europäischen Juden vor dem 2. Weltkrieg als einen pragmatischen Akt,
der weniger religiös als vielmehr kulturell und sozial bestimmt war.

11 Überzeugend dargelegt durch BATTEGAY, Wie nicht erinnern? (Anm. 13),
S. 16-21, am Beispiel körperlich eingeschriebener Erinnerung.

18 Zur Geschichte des Vereins und seines Mitglieds Heine siehe EDITH LUTZ, Der

„ Hereinfür Cultur und Wissenschaß derJuden " und sein Mitglied H. Heine, Stuttgart 1997.
19 Zur Bedeutung der Damaskus-Affaire für Heine siehe JAKOB HESSING, Wahrheit

und Dichtung. Die Damaskusaffaire und Heines Der Rabbi von Bacherach,
in: PaKDeS 12 (2006), S. 41-51. Zur Damaskus-Affaire insgesamt siehe JONA-

293



Der Rabbi von Bacherach, ein Prosafragment, beschreibt die Flucht eines

Ehepaares, Rabbi Abrahams und seiner Frau Sara, vor einer drohenden

Ritualmordbeschuldigung in ihrer Fleimatstadt Bacharach nach Frankfurt

am Main, wo sie in der Judengasse Zuflucht suchen und zufällig Don Isaak

Abarbanel, einem — mittlerweile getauften — spanischen Studienfreund Rabbi

Abrahams begegnen. Die Handlung umspannt nicht einmal einen ganzen

Tag, sie reicht von der abendlichen Seder-Feier in Bacharach, in deren Verlauf

Rabbi Abraham die von zwei fremden, als Juden getarnten christlichen
Gästen hereingeschmuggelte Leiche eines Knaben unter seinem Tisch
entdeckt, über die nächtliche Flucht auf dem Rhein und Main bis kurz nach

Ende des Morgengottesdienstes in der Frankfurter Synagoge. Historisch
anzusiedeln ist die Handlung gegen Ende des 15. Jahrhunderts. Heines

euphorische Äusserung Der RLabbi von Bacherach werde „ein Buch seyn das von
den Zunzen aller Jahrhunderte als Quelle genannt werden wird"20 sowie
sein intensives Quellen- und Literaturstudium haben dazu verleitet, das s in
der Sekundärliteratur zum Raibbi häufig eine „exakte" Jahresangabe bis hin

zu Monats- und Tagesangaben für die Ereignisse gemacht werden. Anhand
dieser Datierungsversuche lässt sich sehr gut zeigen, welche Elemente Heine

verwendete, um sein Bild eines „authentischen" Mittelalters zu entwerfen
und wie diese Elemente wiederum heutige Forscher zu einer historischen

Verifizierung verleiten. Diese Versuchung wird durch das 1. Kapitel des

Rabbi noch bestärkt, in dem Heine stilistisch eine historische Chronik
nachahmt. Er lässt die Geschichte Bacharachs beginnend in der Römerzeit
Revue passieren, die mittelalterlichen Herrschaftsverhältnisse werden ebenso

aufgezählt, wie das gegenwärtige Erscheinungsbild Bacharachs mit dem

mittelalterlichen verglichen. Romantisierende Elemente finden sich

überwiegend bei den Naturbeschreibungen, vornehmlich bei der Schilderung des

THAN FRANKEL, The Damascus Affair. Titual lÄurder\ Politics, and the Jews in 1840,

Cambridge 1997. Zur komplexen Entstehungsgeschichte des Der Rabbi von

Bacherach siehe HEINRICH Heine, Historisch-kritische Gesamtausgabe der Werke
(Düsseldorfer Ausgabe), in Verbindung mit dem Heinrich-Heine-Institut ed. MANFRED

WINDFUHR, Hamburg 1973-1997, im Folgenden: DHA, gefolgt von römischer

Band- und arabischer Seitenangabe, hier: V, 498-624.

20 FlEINRICH HEINE, Werke, Briefe, Lebeusgeugnisse. Säkularausgabe, ed. Nationale
Forschungs- und Gedenkstätten der Hassischen Literatur in Weimar (seit
1991: Stiftung Weimarer Klassik) und Centre National de la Recherche
Scientifique in Paris, Berlin / Paris 1970ff, Bd. XX, S. 204. Die Anspielung bezieht
sich auf den jüdischen Gelehrten Leopold Zunz (1794-1886), der als Begründer

der Wissenschaft des Judentums gilt und zu den Gründern des Vereins für
Cultur und Wissenschaft der Juden gehörte.

294



Rheins.21 Die Beschreibung der Lebensverhältnisse dagegen bietet ein
differenziertes Bild:
Dieses [Gemeinwesen - Vfn.] bestand aus einer Verbindung einzelner
Körperschaften, wovon die der patrizischen Altbürger und die der Zünfte, welche sich
wieder nach ihren verschiedenen Gewerben unterabtheilten, beiderseitig nach der
Alleinmacht rangen: so daß sie sämmtlich nach außen, zu Schutz und Trutz gegen
den nachbarlichen Raubadel, fest verbunden standen, nach innen aber, wegen
streitender Interessen, in beständiger Spaltung verharrten; und daher unter ihnen
wenig Zusammenleben, viel Mißtrauen, oft sogar thätliche Ausbrüche der Leidenschaft.

Der herrschaftliche Vogt saß auf der hohen Burg Stahleck, und wie sein
Falke schoß er herab wenn man ihn rief und auch manchmal ungerufen. Die
Geistlichkeit herrschte im Dunkeln durch die Verdunkelung des Geistes. Eine am
meisten vereinzelte, ohnmächtige und vom Bürgerrechte allmählig verdrängte
Körperschaft war die kleine Judengemeinde, die schon zur Römerzeit in Bacherach

sich niedergelassen und späterhin, während der großen Judenverfolgung,
ganze Schaaren flüchtiger Glaubensbrüder in sich aufgenommen hatte.22

Die mittelalterliche Stadtgesellschaft mit ihren feudalen Herrschaftsstrukturen
wird als von machtpolitischen Spannungen, dem Zerfall in widerstreitende

Interessensgruppen geprägt beschrieben. Auch ein aufklärerischer Seitenhieb
auf die Geistlichkeit fehlt nicht. Im direkten Anschluss wendet Heine sich der
Geschichte der jüdischen Gemeinde Bacharachs zu. Er beschreibt sie als seit

römischen Zeiten in Bacharach ansässig — und betont damit die historische

Verwurzelung der Juden in Deutschland.23 Ungeachtet dieser Verwurzelung
wird die jüdische Gemeinde jedoch gleich bei ihrer ersten Erwähnung als

gedrückt, minderberechtigt und von Verfolgungen bedroht geschildert. Das
Motiv des Gedrücktseins und die daraus resultierende enge Zusammenschliessung

der jüdischen Gemeinden wird noch mehrfach auftauchen24 — am
extremsten bei der Schilderung der Judengasse in Frankfurt.25

21 Zur Begründung der Rheinromantik siehe JÖRG-ULRICH FkCHNER, Erfahrene
und erfundene Kundschaft. A.urelio de'Giorgi Bertolas Deutschlandbild und die Begründung
der Rheinromantik, Opladen 1974. Zu Heines Rheindarstellung siehe BRIEGLEB,
Bei den Wassern Babels (Anm. 15), S. 212-232 und ERNST ERICH METZNER,
Jüdisch-deutsche und deutsche Rhein- und Nationalromantik zwischen 1824/25
und 1840/41, in: RENATE HEUER (ed.), I !erborgene Eesarten. Nene Interpretationen

jüdisch-deutscher Texte von Deine bis Rosenpiveig, Frankfurt am Main 2003, S. 33-58.
22 DHA V, 109f.
23 Zum hohen Stellenwert der dauerhaften und dokumentierbaren Ansässigkeit an

einem Ort siehe MONIKA PREUSS, aber die Krone des guten Namens überragt sie.

Jüdische Ehrvorstellungen im 18. Jahrhundert im Kraichgau, Stuttgart 2005, S. 25-28.
24 DHA V, lllf.
25 DHA V, 126-138.

295



Der Erinnerung an die Verfolgungen während der Kreuzzüge, von
denen die Bacharacher Gemeinde verschont geblieben sei, folgt die Erzählung

einer neuerlichen Verfolgung im 13. Jahrhundert.
Zu Ehren dieses Heiligen [St. Werner — Vfn.] wurden am Rhein noch drey andre

grosse Kirchen errichtet, und unzählige Juden getödtet oder mißhandelt. Dies

geschah im Jahr 1287, und auch zu Bacherach, wo eine von diesen Sankt-

Wernerskirchen gebaut wurde, erging damals über die Juden viel Drangsal und
Elend. Doch zwey Jahrhunderte seitdem blieben sie verschont von solchen
Anfällen der Volkswuth, obgleich sie noch immer hinlänglich angefeindet und
bedroht wurden.26

Heine stellt hier eine Verbindung zwischen den historisch rekonstruierten

Verfolgungen nach der Auffindung der Leiche eines unbekannten Knaben,
der später zu St. Werner werden sollte, im Frühjahr 1287 mit den Ereignissen

seiner erfundenen Geschichte um die Bedrohung durch einen
Ritualmordvorwurfher.27 Die offene Datierung — „zwey Jahrhunderte seitdem" —

situiert die Handlung also plus/minus um das Jahr 1487, grosszügiger in das

letzte Drittel des 15. Jahrhunderts.
Die Flucht des Ehepaares wird durch einen Christen ermöglicht. Während

Heine die Leser durch den chronikartigen Vorspann nach Bacharach

führt, nutzt er die nächtliche Flucht auf dem Rhein dazu, Mythen,
Märchen und Legenden vorzustellen, indem er Sara die religiösen und
volkstümlichen Erzählungen ihrer Kindheit an sich vorüberziehen lässt.28

Nachdem der stumme Wilhelm, der den Rabbiner und seine Frau mit
seinem Kahn nach Frankfurt geführt hat, die beiden am Mainufer hat

aussteigen lassen, begeben sich diese in die Stadt. Der Rabbiner

sein Weib bey der Hand ergreifend, führte [...] sie durch das Menschengewimmel
des Ufers, wo jetzt, weil es die Zeit der Ostermesse, eine Menge hölzerner Krambuden

aufgebaut standen. [...] Wie staunte die schöne Sara ob der Masse kostbarer

Sachen und ihrer niegesehenen Pracht! Da standen Venezianer, die allen Luxus

des Morgenlandes und Italiens feil boten, und die schöne Sara war wie
festgebannt beim Anblick der aufgeschichteten Putzsachen und Kleinodien, der
bunten Mützen und Mieder, der güldnen Armspangen und Halsbänder, des ganzen

Flitterkrams, das die Frauen sehr gern bewundern und womit sie sich noch
lieber schmücken.29

26 DFIA V, 11 Of.

27 Zu den Verfolgungen von 1287 siehe GERD MENTGEN, Die Ritualmordaffaire
um den „Guten Werner" von Oberwesel und ihre Folgen, in: Jahrbuch für
westdeutsche Laiidesgeschichte 21 (1995), S. 159-198.

28 Zu Saras Traum siehe BODENHEIMER, „Die Engel sehen sich alle ähnlich"
(Anm. 10), S. 57-60.

29 DHA V, 122.

296



Heine schliesst hier den Kreis Kinderleichnam — Pessach — Ostern, da eine
der mittelalterlichen Varianten der Ritualmordlegende behauptete, das Blut
der Opfer werde für die Zubereitung der Matzot verwendet.30 Bei der

Erwähnung der Ostermesse handelt es sich also nicht um eine chronologische
Hilfestellung. Unter Heines Vorarbeiten finden sich keine, die sich der Frage

zuwenden, in welchen Jahren um 1487 Pessach und Ostern zeitlich so
zueinander lagen, dass die Daten zu den geschilderten Ereignissen gepasst
hätten. Man wird unterstellen dürfen, dass Heine, der so viel Energie auf
eigene Recherchen aber auch auf Erkundigungen bei Freunden in Fragen, in
denen er sich unsicher fühlte, verwendet hat, die Chronologie nicht ausser
Acht gelassen hätte, wenn sie ihm wichtig gewesen wäre.31 Es scheint
wahrscheinlicher, dass liier eine zeitlich-chronologisch schlüssige Nähe der beiden

Feste als literarische Fiktion vorausgesetzt wird.
Noch deutlicher wird die Unterordnung der historischen Anleihen unter

die illustrativen Erfordernisse, wenn wir hören, was Rabbi Abraham und
seine Frau Sara auf dem Römer, dies dient als Doppelbezeichnung für den
Platz wie auch für das darauf befindliche Rathaus Frankfurts, erblicken:
In diesem Gebäude [dem Römer — Vfn.J wählte man Deutschlands Kaiser und
vor demselben wurden oft edle Ritterspiele gehalten. Der König Maximilian, der
dergleichen leidenschaftlich liebte, war damals in Frankfurt anwesend, und Tags
zuvor hatte man ihm zu Ehren vor dem Römer ein großes Stechen veranstaltet.
An den hölzernen Schranken, die jetzt von den Zimmerleuten abgebrochen wurden,

standen noch viele Müßiggänger und erzählten sich wie gestern der Herzog
von Braunschweig und der Markgraf von Brandenburg unter Pauken- und
Trompetenschall gegen einander gerannt, wie Herr Walter der Lump den Bärenritter so

gewaltig aus dem Sattel gestoßen, daß die Lanzensplitter in die Luft flogen, und
Wie der lange blonde König Max, im Kreise seines Hofgesindes, auf dem Balkone
stand und sich vor Freude die Hände rieb. Die Decken von goldnen Stoffen lagen
noch auf der Lehne des Balkons und der spitzbögigen Rathausfenster. [...]32

30 Einen Überblick über den Ritualmordvorwurf gibt RAINER Erb, Der „Ritu¬
almord", in: JULIUS H. SCHOEPS & JOACHIM SCHLÖR (eds.), Bilder der

Judenfeindschaft. Antisemitismus, Vorurteile und Mythen, Augsburg 1999, S. 74-79.
31 Für Freunde eines historisch fixierbaren Handlungsdatums des Rabbi: 1487 fiel

Ostersonntag, 08. April (julianischer Kalender) mit dem 15. Nissan zusammen,
an dem die Handlung spielt. Messegeschehen und das muntere Treiben auf den
Strassen lassen sich mit einem Sonntag aber nicht vereinbaren. 1488 fiel
Ostersonntag auf den 30. März (julianischer Kalender), das entspricht dem 18.
Nissan. 1489 wäre, wenn man sich die Sichtweise der DfLA in Datierungsfragen
zu Eigen machen möchte, passend: Ostersonntag, 22. März (julianischer Kalender)

entsprach dem 20. Nissan, das Ehepaar wäre demnach am Dienstag vor
Ostern in Frankfurt angekommen.

32 DHA V, 123.

297



Nachdem beim Betreten der Stadt bereits Gelegenheit war, die Frankfurter
Messe und die feilgebotenen Waren zu beschreiben, bietet der Weg über

den Römer die Möglichkeit das zweite Kennzeichen Frankfurts in Szene zu

setzen: Frankfurt fungierte seit 1356 als Wahl- und seit dem 17. Jahrhundert
auch als Krönungsstadt der deutschen Könige und erwählten römischen
Kaiser.33 In der Beschreibung der Uberreste der Aufbauten für das Turnier
und der Zuschauerloge Maximilians bündelt Heine mehrere Elemente: Er
erwähnt die Anwesenheit Maximilians — Frankfurt war auf seine Gastgeberrolle

für Königswahlen und Reichstage besonders stolz — das Turnier und

einige Teilnehmer an demselben.34 Die edlen Stoffe, mit denen der königliche

Balkon geschmückt war, unterstreichen die gerne mit dem Mittelalter
assoziierte Farben- und Stoffpracht. Die spitzbogigen Rathausfenster
verweisen auf den als besonders deutsch geltenden gotischen Baustil.35 Die

33 Einen aktuellen Überblick über Frankfurt als Wahl- und Krönungsstadt bietet
Evelyn Brockhoff,Jan Gerchow, Raphael Gross u. a. (eds.), Die
Kaisermacher. Frankfurt am Main und die Goldene Bulle, 1356-1806; Aufsätze, Frankfurt
am Main 2006.

34 Briegleb, Bei den Wassern Babels (Anm. 15), S. 297 nimmt die Nennung Maxi¬

milians im Anschluss an die Erwähnung von Frankfurt als Krönungsstadt als

kontrafaktischen Kniff Heines, indem die fiktive Königskrönung (16.02.1486)
Maximilians und der Pogrom in Bacharach als Eintritt Abrahams und Saras in
die Moderne gedeutet werden und verweist auf für Heine gewöhnliche verdeckte

Datierungen, die in Brieglebs Ausführungen wie eschatologische Zahlenspiele
anmuten. Wenn Texte natürlich immer auch auf unterschiedlichste Art interpretiert

werden können, scheint Brieglebs Versuch den Text doch ein wenig zu

strapazieren. Dort wird nicht von Krönungsfeierlichkeiten gesprochen, und in
Heines historischen Recherchen verlagerte sich das Interesse auf die Ereignisse
während Maximilians Anwesenheit auf dem Reichstag zu Frankfurt am St.

Albanstag (22.06.) 1487.

35 Am deutlichsten zeigt sich dies wohl im Kölner Dombaufest von 1842, das die

Vollendung des gotischen Domes ideell, vor allem aber finanziell befördern wollte.

Zum Dombaufest siehe NIKOLAUS GRISONNE (ed.), Das Kölner Dombaufest von

1842. Emst Friedrich Zwimer und die Vollendung des Kölner Doms; Beiträge syu einer

Ausstellung aus Anlass des 150. Jahrestages derfeierlichen Grundsteinlegung syttm Fortbau des Kölner

Doms, Ratingen-Hösel 1992. Zur Frage eines nationalen Architekturstils siehe

KLAUS Dohmer, „In welchem Style sollen wir bauen?". Architekturtheorie typischen
Klassizismus und Jugendstil, München 1976. Dass sich die Begeisterung für den gotischen
Stil auch in der Profanarchitektur niederschlug, ist in deutschen Städten allenthalben

zu sehen. Die Spannung zwischen Modernisierung im Städtebau und der
Gesellschaft und den vorhandenen Überresten mittelalterlicher Architektur bei

gleichzeitiger „Neuschaffung" gotischer Baudenkmale hat am Beispiel Nürnbergs
NORBERT Götz, Um Neugotik und Nürnberger Stil. Studien tyum Problem der künstlerischen

I 'ergangenheitsregeption im Niemberg des 19. Jahrhunderts, Nürnberg 1981 heraus-

298



Verbindung von architektonischen Details, Lustbarkeiten und Opulenz der
Ausstattung als mittelalterliche Gesamtinszenierung wurde in der ersten
Hälfte des 19. Jahrhunderts nicht nur literarisch und künstlerisch umgesetzt,
auch Volksfeste mit ihren Festumzügen der einzelnen Gewerke führten den
Einwohnern und Teilnehmern in vielen Städten ein idealisiertes Mittelalter
vor Augen.36 Während die DHA V, 687 die Beschreibung als historische
Nacherzählung der Ereignisse von 1489 betrachtet, damals war Maximilian
atn St. Albanstag (22.06.) auf Besuch zu einem Reichstag in Frankfurt,
erscheint es wahrscheinlicher, die Beschreibung als Illustration dessen zu
nehmen, was kleine als „typisch" für das Ende des 15. Jahrhunderts hielt
und von dem er annehmen durfte, dass seine Leser es ebenfalls als typisch
erkennen würden. Maximilian, der seit dem 19. Jahrhundert „der letzte Ritter"

genannt wird, weil er dem Ritterideal verbunden blieb, als es bereits im
Schwinden begriffen war, wird fast schon automatisch mit Turnieren assoziiert.37

Und da bei einem Turnier im Jahr 1471 „Herr Walter der Lump den
Bärenritter so gewaltig aus dem Sattel gestoßen, daß die Lanzensplitter in
die Luft flogen", und Heine sich die Verwendung eines solchen Personennamens

wohl kaum entgehen lassen wollte - denn nicht nur die Bewohner
der Judengasse werden mit „sprechenden" Namen versehen — liegt erneut
der Schluss nahe, dass es Heine nicht um sklavische Chronologie ging,
sondern um ein möglichst eindrückliches Einfangen einer von ihm gestalteten
spätmittelalterlichen Atmosphäre.38 Maximilian 1. war dem belesenen und
kulturell interessierten Publikum der ersten Jahrhunderthälfte des 19.
Jahrhunderts durch den populären Romanzenzyklus Der letzte Ritter (1829) von
Anastasius Grün (1806-1876) bekannt. Dieses Buch erfuhr 1847 bereits
seine fünfte Auflage. Teile aus Grüns Der letzte Ritter wurden 1853 von Carl

gearbeitet. Wie sich die Begeisterung für den gotischen Stil in Köln ins Stadtbild
einprägte, zeigt SYBILLE FRAQUET.T.T, Im Schatten des Domes. Architektur der Neugotik
in Köln 1815-1914, Köln / Weimar / Wien 2008.

36 Am Beispiel Nürnbergs zu sehen bei BERNWARD DENEKE, Zur Rezeption
historisierender Elemente in volkstümlichen Festlichkeiten der ersten Flälfte
des 19. Jahrhunderts, in: Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums Nürnberg
1973, S. 107-135.

37 Maximilian inszenierte sich nicht nur durch die Teilnahme an Turnieren als

Ritter, sondern auch literarisch durch die Epen Weißkunig, Theuerdank und
Freydal. Siehe hierzu JAN-DIRK MÜLLER, Gedechtnus. Fiteratur und Hofgesellschaft
utn Maximilian /., München 1982. Zum Leben Maximilians siehe die Biographie

von HERMANN WIESFLECKER, Kaiser Maximilian /., 5 Bde., München
1971-1986, bzw. die gestraffte Fassung HERMANN WIESFLECKER, Maximilian

I. Die Fundamente des habsburgischen Weltreichs, Wien u. a. 1991.
38 Zur historischen Einordnung Walters des Lumpen siehe DHA V, 687.

299



Löwe (1796-1869) in einem Liederzyklus (op. 124: Der letzte Ritter— Drei

historische Balladen-, gedruckt Wien 1854) vertont. Die Charakterisierung
Maximilians I. als letztem Ritter macht ihn literarisch zu einer überzeugenden

Herrscherfigur mit Scharnierfunktion. Durch seine Ideale, dem Festhalten

am ritterlichen Ethos, gehört er dem Mittelalter an, zugleich ist er aber der

erste Kaiser, dem 1508 durch Papst Julius II. das Tragen des Titels „erwählter

römischer Kaiser" ohne päpstliche Krönung gestattet wurde, und kann

so für ein „modernes", von der päpstlichen Initiation sich befreiendes

Kaisertum stehen.39

Die Ankunft Abrahams und Saras an den Toren der Judengasse und

der Eintritt in diese wird wieder von einem chronikartigen Einschub
unterbrochen, der die spätmittelalterliche Situation mit der in den ersten

Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts vergleicht:

Langsam wanderten die beiden durch die lange, leere Straße, wo nur hie und da ein

blühender Mädchenkopf zum Fenster hinausguckte, während sich die Sonne in den

blanken Scheiben festlich heiter bespiegelte. Damals nemlich waren die Häuser des

Judenviertels noch neu und nett, auch niedriger als jetzt, indem erst späterhin die

luden, als sie in Frankfurt sich sehr vermehrten und doch ihr Quartier nicht erweitem

durften, dort immer ein Stockwerk über das andere bauten, sardellenartig
zusammenrückten und dadurch an Leib und Seele verkrüppelten. Der Theil des

Judenquartiers, der nach dem großen Brande stehen geblieben und den man die alte

Gasse nennt, jene hohen schwarzen Häuser, wo ein grinsendes, feuchtes Volk
umherschachert, ist ein schauderhaftes Denkmal des Mittelalters. Die ältere Synagoge
existiert nicht mehr; sie war minder geräumig als die jetzige, die später erbaut wurde,
nachdem die Nüremberger Vertriebenen in die Gemeinde aufgenommen worden.
Sie lag nördlicher. Der Rabbi brauchte ihre Lage nicht erst zu erfragen.40

Im Gegensatz zum lebensprallen, bunten Treiben an den Messeständen und

der noch einen Tag nach dem Turnier erkennbaren Prachtentfaltung auf

dem Römer nimmt sich die Beschreibung der Judengasse recht nüchtern

aus. Lediglich die Fensterscheiben blitzen vor feiertäglicher Sauberkeit. Und
die Bevölkerungsentwicklung der Judengasse über die Jahrhunderte bietet
Heine die Gelegenheit, das mittelalterliche Erbe als abstossend zu beschreiben.

Damit setzt Heine sich deutlich von den romantisierenden, die deutsche

Einheit und Macht feiernden christlichen Mittelalterentwürfen des

frühen 19. Jahrhunderts ab.41 Die Ausdehnung des jüdischen Mittelalters bis

39 Zur allmählichen Loslösung der Kaiser des Heiligen römischen Reiches vom
päpstlichen Krönungsakt siehe BROCKHOFF, GERCHOW, GROSS U. A. (eds.),

Die Kaisermacher (Anm. 31), S. 10.

40 DHA V, 131 f.

41 Zur emotional aufgeladenen und national überhöhenden Betrachtung des

Mittelalters siehe GrÖBNER, Das Mittelalter hört nicht auf (Anm. 3), S. 52-62.

300



hi die Gegenwart der Leser — angezeigt durch das Überwechseln ins Präsens
~ bedeutet eine doppelte Distanzierung von der christlichen Mittelalterbegeisterung:

Zum einen wird das Mittelalter als eine Schaudern erregende,
Menschen bedrückende Zeit präsentiert, zum anderen wird das Mittelalter
als nicht abgeschlossen und vergangen betrachtet. Während Christen sich
nach den glorreichen Zeiten mittelalterlicher Grösse und Einheit zurücksehnen

konnten, war für Juden das Mittelalter kein Sehnsuchtsraum.
Vielmehr war es gekennzeichnet von all dem, was es zu überwinden galt:
Verfolgung, Unterdrückung und Entrechtung.42

Eine dem Turniergelände entsprechende Pracht an Stoffen und
Gegenständen wird allerdings bei der Beschreibung des Synagogenraumes entfaltet:
Die Wände der Synagoge waren ganz einförmig geweißt, und man sah dort keine
andre Zierrath als etwa das vergüldete Eisengitter um die viereckige Bühne, wo
die Gesetzabschnitte verlesen werden, und die heilige Lade, ein kostbar gearbeiteter

Kasten, scheinbar getragen von marmornen Säulen mit üppigen Capitälern,
deren Blumen- und Laubwerk gar lieblich emporrankte, und bedeckt mit einem
Vorhang von kornblauem Sammet worauf mit Goldflittern, Perlen und bunten
Steinen eine fromme Inschrift gestickt war. Hier hing die silberne Gedächtniß-
Ampel und erhob sich ebenfalls eine vergitterte Bühne, auf deren Geländer sich
allerley heilige Geräthe befanden, unter andern der siebenarmige Tempel-
Leuchter, und vor demselben, das Antlitz gegen die Lade, stand der Vorsänger,
dessen Gesang instrumentenartig begleitet wurde von den Stimmen seiner beiden
Gehülfen, des Bassisten und des Diskantsingers. [.. .]43

Vergleichbar der Schilderung der Seder-Feier im Hause Rabbi Abrahams
und ihrer liebevollen, häuslichen Prachtentfaltung (DHA V, 112ff) wird
auch bei der Beschreibung der Synagogenausstattung der Akzent auf die

"würdige, wertvolle und ästhetisch ansprechende Gestaltung der einzelnen
Gegenstände gelegt. Während in der christlichen Stadt die Prachtentfaltung

dem weltlichen Herrscher gilt und zur Ausschmückung eines — wenn
auch in seiner sportlichen Version vorgeführten - Kampfes, der im
Unglücksfall die Tötung des Gegners zum Ergebnis hatte, dient, gelten die
ästhetischen Anstrengungen sowohl im jüdischen Haushalt in Bacharach
als auch in der Synagoge in Frankfurt dem religiösen Ritual und seiner

Ausübung. Die Konzentration und Wertschätzung religiöser Praxis und
Werte, wie sie sich in der Gestaltung und Ausstattung von Feier und
Gebetsraum ausdrücken, birgt aber sowohl in Bacharach wie in Frankfurt

42 Allgemein hierzu siehe JOST HERMAND, Die nur schwer zu romantisierende
Geschichte der Juden. Heines Rabbi von Bacherach, in: BURGHARD DEDNER &
ULLA Hofstaetter (eds.), Romantik im Vormärsj, Marburg 1992, S. 129-145.

43 DHA V, 132.

301



eine Gefahr in sich: In Bacharach ist das Haus und die Seder-Feier auch

für durchreisende Fremde geöffnet, der Hausherr hat die Mörder seiner

Familie und Gemeinde selbst an seinen Tisch geladen;44 in Frankfurt wird

das Tor zur Judengasse von schwachen, ihrer Schutzfunktion nicht
gewachsenen Personen bewacht.45

Das Mittelalter, dem die Leser in Heines Rabbi von Bacherach begegnen,
ist ein düsteres. Heine widerspricht mit seinem Mittelalterentwurf romantischen

Verklärungen. Der Rabbi ist nicht zuletzt auch das Ergebnis einer

unter anderem durch die Auseinandersetzung mit jüdischer Geschichte

veränderten Wahrnehmung des Mittelalters beim Verfasser selbst. Heine

hatte sich noch 1822 in Über Polen von den mittelalterlichen Überresten,

speziell dem Kölner Dom und dem Nibelungenlied, begeistert gezeigt.46

Möge bald die Zeit kommen, wo man auch dem Mittelalter sein Recht widerfahren

läßt, wo kein alberner Apostel seichter Aufklärung ein Inventarium der
Schatten-Partien des großen Gemäldes verfertigt, um seiner lieben Lichtzeit dadurch

ein Compliment zu machen; wo kein gelehrter Schulknabe Parallelen zieht
zwischen dem Cöllner Dom und dem Pantheon, zwischen dem „Nibelungen-Lied
und der „Odyssee", wo man die Mittelalter-Herrlichkeiten aus ihrem organischen
Zusammenhange erkennt, und nur mit sich selbst vergleicht und das Nibelungen-
Lied einen versifizierten Dom und den Cöllner Dom ein steinernes Nibelungen-
Lied nennt.47

Diese begeisterte Haltung änderte sich in den folgenden Jahren, also w
der Zeit, in der Heine sich unter anderem intensiv mit jüdischer Geschichte

auseinandersetzte.48 In Reisebilder von 1828 ist von einer ungebrochenen
Schwärmerei für mittelalterliche Relikte keine Spur mehr vorhanden, die

Münchner Frauenkirche nennt Heine hier einen „barbarischen Dom":49

München nemlich ist eine Stadt, gebaut von dem Volke selbst, und zwar von auf
einander folgenden Generazionen, deren Geist noch immer in ihrem Bauwerken
sichtbar, so daß man dort, wie in der Hexenscene des Makbeth, eine chronologi-

44 DHAV, 114.

45 DHA V, 124-131. Eine Auslegung der Szene beim Eintritt in die Judengasse bei

HARTMUT Kircher, „Wie schlecht geschützt ist Israel ...". Zur Szene am

Frankfurter Ghetto-Tor in Heines „Rabbi von Bacherach", in: Heine-Jahrbuch 11

(1972), S. 38-55.

46 Siehe WILLIAM D. ROBSON-SCOTT, The Uteraiy Background of the Gothic Revival

in Germany. M Chapter in the History ofTaste, Oxford 1965, S. 303.

47 DHA VI, 79f.
48 Eine durch ihren durchgängig missbilligenden Ton allerdings tendenziöse Dar¬

stellung der Wandlung der Heineschen Mittelalterbegeisterung siehe bei GEORG

MÜCKE, Heinrich Heines Begehungen %um deutschen Mittelalter, Berlin 1908, S. 83-91 -

49 DHA VII/1, 18. ROBSON-SCOTT, The ITterary Background (Anm. 43), S. 303f.

302



sehe Geisterreihe erblickt, von dem dunkelrohen Geiste des Mittelalters, der
geharnischt aus gotischen Kirchenpforten hervortritt, bis auf den gebildet lichten
Geist unsrer eignen Zeit, der uns einen Spiegel entgegenhält, worin jeder sich
selbst mit Vergnügen anschaut. In dieser Reihenfolge liegt eben das Versöhnende;
das Barbarische empört uns nicht mehr und das Abgeschmackte verletzt uns
Weht mehr, wenn wir es als Anfänge und nothwendige Ubergänge betrachten.
Wir sind ernst, aber nicht unmuthig bey dem Anblick jenes barbarischen Doms,
der sich noch immer, in stiefelknechtlicher Gestalt, über die ganze Stadt erhebt
und die Schatten und Gespenster des Mittelalters in seinem Schooße verbirgt.50

Der versöhnliche Blick auf das finster gezeichnete Mittelalter wird nur
dadurch möglich, dass es vergangen ist, seine Schrecken nur noch als Vorstufe

einer besseren Gegenwart eingeschätzt werden können. Die mittelalterliche

Architektur hat hier ihre ästhetische Eleganz verloren, „in
stiefelknechtlicher Gestalt" steht sie für Unterdrückung und Unterwerfung, ist ein
furchteinflössendes Monument. Beruhigung verschafft den Betrachtern
lediglich das Wissen, dass der Dom Sinnbild einer vergangenen Zeit ist.

Genau dieser versöhnte Blick auf das vergangene Mittelalter ist der
jüdischen Gegenwart Heines aber nicht möglich. Zwar werden im Rabbi die

farbenprächtigen, romantischen Aspekte, wie sie sich in den Überresten
des Turniers und dem bunten Treiben auf der Frankfurter Messe sowie
der ästhetischen Gestaltung des jüdisch-religiösen Lebens finden lassen, in
aller Eindrücklichkeit geschildert, gleichzeitig sind diese aber überschattet
von den gewalttätigen, bedrohlichen Gesellschaftszuständen. Die chronikartigen

Einschübe, die die immer wiederkehrenden Verfolgungen, denen
die jüdischen Gemeinden ausgesetzt waren, belegen und die durch den

stetigen Wechsel zwischen Präsens und Präteritum51 die Leser dazu zwingen,

sich die Fortsetzung nicht nur der Geschichte des Rabbi Abraham
und seiner Frau, sondern auch der zeitgenössischen Juden auszumalen,
"Werden durch die Unabgeschlossenheit des Textes unterstrichen. Der
Zusatz am Ende des Fragments „Der Schluß und die folgenden Kapitel
sind, ohne Verschulden des Autors, verlorengegangen"52 kann pessimistisch

so gedeutet werden, dass sich die Ergänzung nicht nur aus zeitlichen
Gründen auf Seiten des Schriftstellers, sondern aus historischen Gründen
erübrigt hatte: Die chronikartigen Einschübe haben die sich in Schüben
wiederholenden Verfolgungen europäischer Juden zur Genüge gezeigt.
Und zum Zeitpunkt der Veröffentlichung holte „das Mittelalter" die jüdi-

50 DHA VII/1, 18.
51 Wechsel des Tempus u. a. an folgenden Stellen DHA V: S. 110, 112, 113 (2x),

114 (2x), 115 (4x), 116, 123, 125, 131, 134, 135 u. ö.
52 DHA V, 145.

303



sehe Gemeinde von Damaskus ein, indem diese von einer Ritualmordbeschuldigung

heimgesucht, Gemeindemitglieder der Folter unterworfen
wurden. Der Schlusssatz lässt sich aber auch als Aufforderung an die

Zeitgenossen lesen, sich der Aufgabe zu stellen, der Geschichte eine neue

Richtung zu geben, den Teufelskreis der sich wiederholenden Verfolgungen

aufzubrechen, in eine wahrhafte Moderne einzutreten und ein anderes

Kapitel jüdischer Geschichte zu schreiben.53

In Heines Rabbi von Bacherach spiegeln sich sowohl die zeitgenössische

Begeisterung für mittelalterliche Quellen und Relikte als auch der Zwiespalt
des deutschen Judentums hinsichtlich einer Verengung der Rezeption auf

positive, Identität in Hinsicht auf (deutsche) Grösse, Macht und Tugenden
stiftende Merkmale. Die Vermischung von idealisierten historischen Bezügen

und der Stiftung eines deutschen Nationalgefühls sowie des Gedankens

eines geeinigten Deutschen Reiches machte es jüdischen Stimmen
problematisch, vorbehaltlos mit einzustimmen. Man mochte politisch ja für die

Überwindung der Kleinstaaterei sein, aber eine Fortsetzung der die jüdische

Bevölkerung ausgrenzenden Rechtsverhältnisse, die geradezu regelmässig

von gewaltsamen Übergriffen gegenüber Juden begleitet wurden, schloss ein

solcher Bezug auf eine unterstellte mittelalterliche, als deutsch verstandene

Reichseinheit sicher nicht ein. War das Mittelalter im 19. Jahrhundert in

erster Linie ein nationaler Sehnsuchtsraum, so hat sich die literarische

Mittelalterrezeption mittlerweile demokratisiert. Hauptpersonen müssen nicht

zwingend adelig sein, Frauen werden selbstbestimmtere Rollen zugestanden,
Herrschaftsformen rücken in den Hintergrund. Wie wirkt sich diese

Entnationalisierung auf die jüdische Mittelalterrezeption aus?

Michael Chabons Gentlemen of the Rjoad. A Tale ofAdventure erschien zuerst als

Fortsetzungsgeschichte im New York Times Magafn, bevor sie 2007 als Buch

veröffentlicht wurde. Chabon erzählt darin die Geschichte eines ungleichen
Paares von Abenteurern, die auf ihren Reisen zueinander gefunden haben:

Zelikman, ein jüdischer Arzt aus Regensburg, und Amram, ein jüdischer
Exsoldat in byzantinischen Diensten aus Äthiopien. Die Handlung spielt

um die Mitte des 10. Jahrhunderts im Kaukasus und führt die beiden Hel-

53 Verschiedentlich angestellte Spekulationen über die Fortführung des Frag¬

ments schlagen Amerika oder Palästina als endgültige Fluchtziele für das Ehepaar

vor; vgl. BoDENHEIMER, „Die Engel sehen sich alle ähnlich" (Anm. 10),
S. 52, Anm. 8. Die Möglichkeit, dass das Gerücht des Ritualmordes die

Flüchtlinge einholt und es auch in Frankfurt zu einem Pogrom kommt, wird
anscheinend nicht in die Überlegungen einbezogen.

304



den ins Reich der Chasaren, einem Volk rothaariger Juden, deren Vorfahren
zum Judentum konvertierten.54 Als Folge von Herrschaftsstreitigkeiten
Wurde der rechtmässige, noch jugendliche Herrschaftsanwärter, der als

einziger ein Massaker überlebt hat, in Sicherheit gebracht und fällt Zelikman
und Amram zufällig in die Hände. Diese sind Helden wider Willen, sie

stolpern in Abenteuer und gefahrvolle Situationen, provozieren sie aber teilweise

auch selbst. Bei ihrem Versuch, dem Knaben (der sich am Ende als junge
Frau entpuppt) zu helfen, geraten sie in Kämpfe mit Wikingern und führen
ein Heer in die Schlacht. Zelikman durchläuft zwar gegen Ende der Erzählung

eine — wie es sich für den Helden einer Abenteuererzählung gehört —

entscheidende Erfahrung, da er seine erste sexuelle Begegnung mit der sich
für ihn demaskierenden chasarischen Herrschaftsanwärterin erlebt:

They took off their clothes, and climbed under the thin blanket, and warmed their
hands in the darkness at the litde fire they made. He verified, too quickly at first,
that she was indeed female in all her particulars, and both of them were content-
ed, for the moment, with that,
will you go to Africa?" she asked him.

'Maybe," Zelikman said. "Filaq, ride with us. With me. Follow the roads, see the
kingdoms." He took hold of her again, improving somewhat upon his first
performance. She stroked his hair and ran her hand along the check that he had
shaved of its bogus Radanite beard.
That isn't my true name, by the way," she said. "Filaq."
Will you tell me your true name?"
Only if you promise not to ask me to come with you," she said.
'I promise."

She paused, as if for effect, and then looked straight into his eyes.
My name is Alp," she said. "I am the bek and kagan of Khazaria." [.. ,]55

Allerdings hat der Held, obwohl er weit in die Fremde gereist ist, um diese

Erfahrung machen zu dürfen, keine zukunftsträchtige Wahl getroffen:
Seine Partnerin für eine Nacht gehört dem Typus der in Abenteuergeschichten

nicht ehetauglichen Frauen an, den Frauen, die eine eigene
Geschichte zu schaffen imstande sind.56 Filaq/Alp ist die rechtmässige Herr-

54 Zur Konversion der Chasaren zum Judentum siehe PETER B. GOLDEN, The
Conversion of the Khazars to Judaism, in: PETER B. GOLDEN, HAGGAI Ben-
SHAMMAI & AnDRÂS RoNA-TAS (eds.), The World of the Khaspirs. New Perspectives.

Selected Papers from the Jerusalem 1999 International Khazar Colloquium
hosted by the Ben Zvi Institute, Leiden / Boston 2007, S. 123-162.

55 MICHAEL ChABON, Gentlemen of the Toad, New York 2007, S. 194f. Im Fol¬

genden zitiert als GoR und Seitenangabe.
56 Zur Bedeutung der exotischen Landschaft, die dem Helden eine persönliche

Entwicklung erlaubt, in Abenteuergeschichten siehe das 1. Kapitel „The
Importance of Elsewhere". Exotic Landscapes, Generative Spaces in BRUZE-

305



scherin der Chasaren und hat somit eine eigene Lebensaufgabe und

Verpflichtungen.

Eine typologisch schlechte Wahl hat auch Zelikmans Freund Amram,
der die Nacht mit der jüdischen Prostituierten Flower of the Night
verbracht hat, getroffen. Und so sehen wir die beiden Gentleman of the Road

am Ende der Geschichte und nach bestandenen Kämpfen und Abenteuern
noch immer auf der Suche:

And then they took the first road that led out of the city, unmindful of whether it
turned east or south, their direction a question of no interest to either of them,
their destination already intimately known, each of them wrapped deep in his

thick fur robes and in the solitude that they had somehow contrived to share.37

Auch wenn die Quelle des Einsamkeitsgefühls bei den beiden Freunden
unterschiedlich ist — „Amram had lost much and fared widely alone, but
Zeükman was simply born lonely."58 — so teilen sie doch zusätzlich ähnliche

Gewalterfahrungen, die die Einsamkeit verstärkt oder produziert haben:

Zelikman musste als Knabe den Überfall und die Schändung seiner Mutter
und Schwester hilflos miterleben,59 Amram hat seine Tochter an Sklavenhändler

verloren und sein Umherziehen speist sich auch aus der Vorstellung,

die verlorene Tochter irgendwo wieder zu finden.60 Ihre Erfahrungen,
ihre überstandenen Kämpfe haben die beiden jedoch nicht zu rohen, wüsten

Schlägertypen verkommen lassen. Zelikman, der immer sein medizinisches

Besteck und die nötigsten Heilmittel mit sich führt, „was a healer by

nature and heritage".61 Sein feingliedriger Körper, sein langes blondes Haar,
das weich um sein Haupt fliesst, lassen nicht auf einen Abenteurer schlies-

sen, der seinen Lebensunterhalt mit Betrügereien und tödlichen Kämpfen
verdient. Selbst in den Fällen, in denen Zelikman andere Männer überwältigen

muss, bettet er sie anschliessend sanft auf dem Boden:

When, rarely, Zelikman recalled his mother to Amram, it was often a bedside

memory of her seeing to him through fevers and nightmares, or singing to him in
the soft Latin dialect of her grandmothers, and the shade of that unknown Jewess
always seemed to appear in Zelikman when he anesthetized a guard or watchman
and laid him tenderly on the ground.62

LIUS, ILomancing the Novel, S. 40-73. Zum Motiv der „marriageable" und der

„unmarriageable" Frauen siehe ebd., vor allem S. 28 und 115.

57 GoR, 196.

58 GoR, 103.

59 GoR, 19.

60 GoR, 57.

61 GoR, 19.

62 GoR, 61.

306



Amram hingegen, dessen kampferprobter Körper und grosse, kräftige
Gestalt keinen Zweifel an seiner Gefährlichkeit lässt, wird zugleich als schöner
Mann beschrieben: „ [...] his skin that was lustrous as the tarnish on a copper

kettle, and his eyes womanly as a camel's [.. .]".63 Ebenso doppeldeutig
wie die körperliche Erscheinung ist auch Amrams Charakter. Er ist kein
roher, gefühlloser Schlächter, wie es die Inschrift auf seiner Wikingerstreitaxt
»Dehler of Your Mother"64 nahezulegen scheint. Auch er kennt moralische
Grenzen für sein Tun. Wohl aufgrund des Verlustes seiner eigenen Tochter
gelten ihm Frauen bei seinen räuberischen Unternehmungen als tabu:

It so happened that soon after he first set out from his village in pursuit of his
stolen daughter, Amram had been employed as a horse thief. It was a trade that
he had continued to pursue intermittently ever since, in particular during his ten
years of service in the armies of Constantinople, when he had been obliged,
through the improvidence and cheeseparing of the emperor's quartermasters and
longstanding custom of his border troops, to steal not only horses but also cattle,
sheep, goats, fowl, grain, cheeses, fuel, skins, wool, and hides. Everything but
Women: that was one custom Amram had always declined, while he held a
command, to observe or to tolerate in his own men.65

Ihre Jüdischkeit leiten beide von ihrer Abstammung her, der Regensburger

Zelikman von Rabbinern und Ärzten, Amram von der Königin von
Saba und König Salomon;66 die religiöse Praxis ist auf Gebete beschränkt
und in der Regel nicht zwingend an einen gemeinschaftlichen Gottesdienst

gebunden.67
Woran lässt sich festmachen, dass die Handlung im Mittelalter spielt und

nicht in einer beliebigen anderen Zeit? Der im Verlag Ballantine Books in
New York erschienenen Druckausgabe ist, als moderne Form der Beschreibung

der geographischen und historischen Situation, auf den Vorsatzblättern

eine Karte beigegeben, die die räumliche Orientierung erleichtert. Eine
zeitliche Eingrenzung wird in der Geschichte selbst indirekt durch die
kriegerischen Auseinandersetzungen um die chasarischen Städte und die dabei

angebliche Anwesenheit der Wikinger um die Mitte des 10. Jahrhunderts
gegeben.68 Bei der Herkunft der Helden wählte Chabon mit Regensburg die

63 GoR, 4.

64 GoR, 16.

65 GoR, 57.
66 GoR 16-20.
67 GoR, z. B. 57, 58; 107 f und 112 Minjan.
68 Historisch sind die Überfälle der Kiewer Rus' - Skandinavier, die wohl keine

Wikinger waren — auf chasarische Städte im Jahr 969 belegt. Zur Problematik
der historiographischen Behandlung der Anwesenheit von Skandinaviern in
der Gegend nordwestlich des Schwarzen Meeres siehe BIRGIT SCHOLZ, I 'on

307



jüdische Gemeinde, die der Sage nach bereits um die Zeitenwende existierte
und die mit dem jüdischen Reisenden Petachja ben Jakob von Regensburg
(2. Hälfte 12. Jh.) assoziiert wird, dessen Reise ihn auch nach Kiew führte;69

mit Äthiopien als Heimat Amrams wählte Chabon eine eher exotische
Gegend, deren jüdische Bevölkerung den stereotypen Vorstellungen jüdischen
Aussehens nicht entspricht.7" Hanukkah, der Dritte im Bunde, der kurzfristig

die beiden Helden begleitet, ist eine Art verkrachte Existenz, der sich als

Menschenjäger betätigt.71 Hanukkah ist ein Name, der unter Karäern auf
der Krim im Mittelalter gebräuchlich war, zeitlich und geographisch also

passend gewählt ist.72

Abgesehen von der Verwendung selbstverständlicher altertümlicher
Requisiten — Reittiere zur Fortbewegung, Kerzen oder Ollampen zur Beleuchtung,

Äxte, Lanzen, Pfeile und Messer als Waffen — wird kein Wert auf eine

historisch adäquate Schilderung von Kleidung, Gebäuden oder Sitten gelegt.
Beim Verfassen historischer Romane und Erzählungen der Gegenwart sind

im Gegensatz zur Praxis im 19. Jahrhundert durch Quellenstudium abgesicherte

Beschreibungen kein Muss mehr.73 Vielmehr schrumpfen die

Jahrhunderte, die wir als Mittelalter bezeichnen, zu einer komprimierten
Zeitschicht, aus deren Requisitenrepertoire man sich nach Bedarf bedient.74 Die

der Chronistik %ur modernen Geschichtswissenschaft. Die Warägerfrage in der russischen,

deutschen und schwedischen Historiographie, Wiesbaden 2000.

69 Zum Reisebericht Petachjas siehe ANNELIES KUYT, Die Welt aus sefardischer
und ashkenazischer Sicht. Die mittelalterlichen hebräischen Reiseberichte des

Benjamin von Tudela und des Petachja von Regensburg, in: Chloe 34 (2003),
S. 211-231.

70 Zur Geschichte der jüdischen Gemeinde Regensburgs allgemein siehe SIEG¬

FRIED WlTTMER, Jüdisches Gehen in Regensburg. Vom frühen Mittelalter bis 1519,

Regensburg 2001. Zur Geschichte der äthiopischen Juden allgemein siehe

Tudor PARFITT & EMANUELA TREVISAN Semi (eds.), The Beta Israel in Ethiopia

and Israel. Studies on Ethiopian Jews, Richmond 1999.

71 Hanukkah wird im vierten Kapitel eingeführt, GoR, S. 43-55.
72 Belege aus Grabinschriften auf der Halbinsel Krim siehe bei ARTEM FEDOR-

CHUK, New Findings Relating to Hebrew Epigraphic, in: GOLDEN, BEN-
Shammai & RÖNA-TAS (eds.), The World of the Khagars (Anm. 54), S. 109-122,
dortS. 119.

73 Ausnahmen bestätigen auch in diesem Fall die Regel. So betätigen sich vor
allem im angelsächsischen Bereich Historiker als Kriminalschriftsteller und
lassen ihre wissenschaftlich erworbenen Kenntnisse natürlich nicht beiseite,
sondern versuchen historische Kenntnisse und spannende Geschichten in
Einklang zu bringen. Es sei hier nur auf die im Mittelalter spielendenden
Kriminalromane von Peter Tremayne und Paul Harding verwiesen.

74 GrÖBNER, Das Mittelalter hört nie auf (Anm. 3), S. 136 beschreibt diesen gegen-

308



Aneignung der Vergangenheit ist bunt und vielfältig, sie entgrenzt menschliche

Erfahrungen zeitlich und räumlich. Wir steigen hinein in eine vergangene
Zeit und beleben sie mit unseren Sehnsüchten und Gegenentwürfen

überkommener Geschichtsentwürfe.
Chabon selbst begründet seine Wahl des mittelalterlichen Chasaren-

teichs als historischem Schauplatz seiner Erzählung mit der Faszination
eines einstmals berühmten jüdischen Landes, das Kriege gegen Byzanz
und die Wikinger geführt haben soll und das heute vergessen ist.75 Wichtiger

als historisch exakte Beschreibungen oder die korrekte Einordnung
von historischen Ereignissen ist für Chabon das Spielen mit bestehenden
Geschichtsbildern und stereotypen Zuschreibungen. In seinem Nachwort
zu der Buchausgabe der Gentlemen of the Road gibt Chabon als Arbeitstitel
seiner Abenteuererzählung einen provokanteren Titel an:

The original, working - and in my heart the true — title of the short novel you
hold in your hands was Jews with Swords.

When I was writing it, and happened to tell people the name of my work in
progress, it made them want to laugh. I guess it seemed clear that I meant the tide
as a joke. [...] nobody seemed to flash on the image of doomed Jewish troopers
at Inkerman, Antietam, or the Somme, or of dueling Arabized courtiers at Muslim
Granada, or even, say, on the memory of some ancient warier Jew, like Bar
Kochba or Judah Maccabee, famed for his prowess at arms. They saw, rather, an
unprepossessing little guy, with spectacles and a beard, [.. .].76

»Jews with Swords" entsprechen in der Tat nicht dem gerne gepflegten
Stereotyp des schmächtigen Talmid hakham und sind der Versuch, diesen
Stereotyp zu brechen.77 Chabons jüdisches Mittelalter ist der selbstbe-
Wusste Entwurf einer anderen jüdischen Erfahrung als der von Verfolgung

und Machtlosigkeit. Juden sind Herrscher über ein Reich, sie tragen
Waffen, begeben sich auf die Suche nach sich selbst, indem sie vorgege-

wärtigen Rezeptionsmodus so: „ [...] das Mittelalter als Fragmentierung, Alteri-
tät, als pittoreske Rekombination verschiedener Bilder [...]" und S. 139: „[...
heute] ist das Mittelalter elastisch, dehnbar und vieldeutig geworden. Es ist nicht
mehr ferner Spiegel in der Einzahl, sondern Kaleidoskop. Oder Discokugel."

75 Vgl. beispielsweise die Interviews mit Michael Chabon
http: / /www.washingtonpost.com/wp-
dyn/content/article/2007/11 /Ol /AR20071101 und
http://www.jewishjournal.com/articles/print/adventures_of_tom_chabon_2
0071109/ beide eingesehen am 26.12.2007.

76 GoR, 197f.
77 Zur Formung des nicht-kriegerischen jüdischen Männlichkeitsideals siehe

DANIEL BOYARIN, Unheroic Conduct. The Rise of HeterosexuaHty and the Invention of the

Jewish Man, Berkeley, CA [u. a.] 1997.

309



bene Wege verlassen, keine intellektuellen, sondern abenteuerliche
Waghalsigkeiten suchen, religiöse Praxis als selbstverständlichen jedoch nicht
dominanten Teil ihres Lebens ausüben; ihre engsten Freunde und Weggefährten

sind ebenfalls jüdisch. Man könnte es auch als kalifornischjüdisches

Mittelalter bezeichnen, wenn man Chabons jüdisches Selbstverständnis

zugrunde legt, wie es sich in der Beschreibung der Bat Mitzwa
seiner ältesten Tochter ausdrückt:

It was an independent bat mitzvah. She studied independendy with a teacher, a

lay teacher, who then led the service, along with my daughter; my sister-in-law,
who's a cantor, sang, and I made the siddur myself.

So we're definitely part of that overall experience (and certainly not just by

any means Jewish experience) [that is] part of the California ethos to find your
own way to do things — whether it's spiritual things or creative things or putting
Thai barbecue chicken on pizza.78

In den etwas mehr als hundertfünfzig Jahren, die zwischen Heines Rabbi

von Bacherach und Chabons Gentlemen of the Road liegen, hat sich nicht nur
der literarische Umgang mit historischen Stoffen geändert, auch die

Handlungsoptionen der jüdischen Figuren sind vielfältiger geworden. Auch
wenn Chabons Jews with Swords vorläufig noch Gentlemen of the Road

genannt werden mussten, zeigt der Erfolg der Erzählung, dass jüdische
Selbstwahrnehmung im 21. Jahrhundert jenseits traditioneller historiogra-
phischer Muster von Verfolgung und Unterdrückung denkbar und auf
spannende und unterhaltsame Weise beschreibbar geworden ist.

So unterschiedlich Heines Rabbi von Bacherach und Chabons Gentlemen of
the Rjoad hinsichtlich der Hauptpersonen, der Handlung und dem
Erzählcharakter sind, blenden sie eines aber dennoch nicht aus: Die Erfahrung

von Gewalt und Verfolgung aufgrund des Jüdischseins.79 Bei Heine
ist diese Frage zentral, bei Chabon wird sie nebenbei bei der Vorstellung
der Figuren thematisiert. Einer jüdischen Mittelalterrezeption stehen
demnach nicht nur die mit Christen besetzten attraktiven Rollen im Weg,
vielmehr lässt menschliches Leiden sich nicht ohne weiteres weghistorisieren.

Jüdische Mittelalterromane verweisen auf eine gebrochene Vergangenheit.

Und sie stellten und stellen damit auch die Frage nach der
Beschaffenheit der Gegenwart.

78 S. das Interview mit Michael Chabon

http : / /www. j ewish j ournal.com /article s/print/adventures_of_tom_chabon_2
0071109/ eingesehen am 26.12.2007.

79 Dies scheint auch auf andere jüdische Autoren, die Unterhaltungsliteratur mit
jüdischen Helden schreiben, zuzutreffen. So finden sich z. B. auch in den
Kriminalromanen von David Liss, die im 17. und 18. Jahrhundert angesiedelt
sind, solche Verweise.

310


	Jüdische Mittelalterrezeption : Heinrich Heines Der Rabbi von Bacherach und Michael Chabons Gentlemen of the Road

