
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 67 (2011)

Artikel: Die Debatte um das "Ethos der hebräischen Propheten" : ein
gesellschaftspolitischer Streit um die Zugehörigkeit des deutschen
Judentums im Ersten Weltkrieg

Autor: Lattki, Torsten

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961472

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Debatte um das „Ethos der hebräischen Propheten"
Ein gesellschaftspolitischer Streit um die Zugehörigkeit

des deutschen Judentums im Ersten Weltkrieg

von Torsten Tattki*

Das Jahr 1916 bedeutet in der Geschichte des Ersten Weltkrieges eine

Brutalisierung bisher unbekannten Ausmasses. Materialschlachten und
zermürbender Grabenkampf werden Kriegsalltag, die Siegeszuversicht
lässt nach den Niederlagen an der Somme und bei Verdun1 nach, und in
Deutschland wird nach einem Sündenbock2 gesucht. Der Blick richtet sich
neben Pazifisten und Sozialdemokraten auch auf die Juden, die als feige
beschimpft und mit einer „Judenzählung"3 im deutschen Heer diffamiert
werden. In dieser aufgeheizten Situation stösst der evangelische Theologe
und Kulturphilosoph Ernst Troeltsch mit seinem Aufsatz „Das Ethos der
hebräischen Propheten" eine vorgeblich religionshistorische Diskussion
um die Deutung der alttestamentlichen Propheten an, die tatsächlich aber
eine gesellschaftspolitische Debatte um die Identität und den Platz des
deutschen Judentums im Kaiserreich ist. Aus der Deutung der hebräischen

Prophétie als wesenhaft partikular erwächst bei Troeltsch die These,
die Juden hätten keinen Eigenanteil an der Entwicklung Europas und
könnten an seiner Kultur schwerlich partizipieren. Das liberale Judentum
fühlt sich von dieser Absage an die christlich-jüdische Kultursynthese (Eckart
Otto) scharf angegriffen und verteidigt seinen Platz in der Geschichte
Deutschlands und Europas. Vor allem die Philosophen Hermann Cohen

* Torsten Tattki M.A., Max-Weber- Kolleg für kultur- und soziahvissenschafdi-
che Studien, Am Hügel 1, D-99084 Erfurt.

1 Vgl. MICHAEL SalewSKI, Der Erste Weltkrieg, Paderborn 2003, S. 186-215;
JOHN KeeGAN, Der erste Weltkrieg. Eine europäische Tragödie, Reinbek bei Hamburg

2000, S. 385-428.
2 Vgl. dazu STEFFEN BruenDEL, Wolksgemeinschaft oder Wolksstaat. Die „Ideen von

1914" und die NeuordnungDeutschlands im Ersten Weltkrieg, Berlin 2003, S. 191-204.
3 Vgl. WERNER T. AnGRESS, The German Army's „Judenzählung" of 1916.

Genesis — Consequences — Significance, in: Leo Baeck Institute Year Book 23
(1980), S. 117-135. Zur jüdischen Wahrnehmung vgl. ULRICH SIEG, Jüdische
Intellektuelle im Ersten Weltkrieg Kriegserfahrungen, weltanschauliche Debatten und kulturelle

Neuentwürfe, Berlin 2001, S. 89-96.

263



und dessen Schüler Benzion Kellermann widersprechen Troeltsch. Der

vorliegende Aufsatz konzentriert sich daher auf die Analyse der
Argumentationsstruktur dieser drei Diskussionspartner. Der Disput selber ist in der

Forschung bislang in nur wenigen Aufsätzen4 und Monographien5 dargestellt

oder lediglich erwähnt. Eine detaillierte Nachzeichnung der
Auseinandersetzung unter Einschluss Benzion Kellermanns und seines Werkes

ist ein Desiderat geblieben.
Am 17. Dezember 1915 hält Ernst Troeltsch (1865-1923)6 vor der

„Religionswissenschaftlichen Vereinigung zu Berlin" einen Vortrag über

„Israelitische Prophetic",7 an den sich eine Diskussion mit Benzion
Kellermann als Vertreter der jüdischen Religion anschliesst. Das zwischen
Oktober und Dezember 1915 dafür ausgearbeitete Manuskript8 wird ein

4 ECKART OTTO, Die hebräische Prophétie bei Max Weber, Emst Troeltsch
und Hermann Cohen. Ein Diskurs im Weltkrieg zur christlich-jüdischen
Kultursynthese, in: Wolfgang Schluchter & Friedrich W. Graf (eds.), As-
ketischer Protestantismus und der Geist des modernen Kapitalismus. Max Weber und

Emst Troeltsch, Tübingen 2005, S. 201-255; ULRICH SIEG, Der Streit um das

„Ethos der hebräischen Propheten", in: Mitteilungen der Emst-Troeltsch-Gesell-

schaft 15 (2002), S. 1-20.
5 KARLHEINZ Schneider, Judentum und Modernisierung. Ein deutsch-amerikanischer

I 'ergleich 1870-1920, Frankfurt a. M. 2005, S. 356-361; THOMAS Meyer, Ernst
Cassirer, Hamburg 22007 Hamburger Köpfe), S. 78; ECKART OTTO, Max
Weber und Ernst Troeltsch zur hebräischen Prophétie. Eine Interaktion
zwischen Soziologie und Religionsphilosophie, in: DERS., Max Webers Studien des

Antiken Judentums. Historische Grundlegung einer Theorie der Moderne, Tübingen
2002, S. 246-275; SIEG, Jüdische Intellektuelle (Anm. 3), S. 217-231; CHRISTIAN

WIESE, Wissenschaft des Judentums und protestantische Theologie im wilhelminischen

Deutschland: ein Schrei ins Teere?, Tübingen 1999 Schriftenreihe wissenschaftlicher

Abhandlungen des Leo-Baeck-Instituts, Bd. 61), S. 205; ROBERT S.

SCHINE, Jewish Thought Adrift. Max Wiener 1882-1950, Adanta 1992 Brown
Judaic Studies, Bd. 259), S. 54-67; WENDELL S. DIETRICH, The Prophetic
Ethos in Dispute, in: DERS., Cohen and Troeltsch. Ethical Monotheistic Religion and

Theory of Culture, Atlanta/Georgia 1986 Brown Judaic Studies, Bd. 120), S.

29-43. — Sowohl die Biographie von WALTHER KÖHLER, Emst Troeltsch,

Tübingen 1941, S. 166f., als auch von HANS G. DRESCHER, Ernst Troeltsch. Heben

und Werk, Göttingen 1991, S. 482-484 gehen auf den Propheten-Aufsatz ein,
erwähnen aber mit keinem Wort die sich daran anschliessende Debatte.

6 Zu Werk und Leben: TRUTZ ReNDTORFF, Art. Troeltsch, Ernst, in: Theologische

Realen^yklopädie Bd. 34, Berlin & New York 2002, S. 130-143; FRIEDRICH W-

GRAF & Hartmut Ruddies (eds.), Emst Troeltsch Bibliographie, Tübingen 1982.

7 Vgl. o. Verf., Ein Vortrag von Geheimrat Dr. Troeltsch, in: Berliner Tageblatt

undHande/sgeitungNi. 645 vom 18.12.1915, 2. Beiblatt.
8 In einem Brief an Heinrich Rickert vom 9. Dezember 1915 gibt Troeltsch an,

264



Jahr später im Logos unter dem Titel „Das Ethos der hebräischen Propheten"9

veröffentlicht. Eine geringfügig überarbeitete und mit Zusätzen
versehene Fassung des Essays findet sich im 1925 posthum von Hans
Baron herausgegebenen vierten Band der Gesanmelten Schriften.10 Als Quellen

seiner Untersuchungen der alttestamentlichen Prophétie dienen Tro-
eltsch die exegetischen Untersuchungen seines Lehrers Bernhard Duhm
(1847-1928)11 und die durch die Wellhausen-Schule gewonnenen Ergebnisse

und Urteile über die jüdische Religion. Soziologisch und historisch
rezipiert Troeltsch zum einen die 1912 erschienene Monographie „Sociological

Study of the Bible" von Louis Wallis, die er auch rezensiert.12 Zum
anderen übernimmt er Behauptungen und Methoden seines Freundes Max
Weber,13 etwa die Analyse der Entwicklung eines von den Ursprüngen
abgelösten Gegenstandes in gewandelten Kontexten. Die Frage, „wie
Ideen in der Geschichte wirken",14 hatte grossen Einfluss auf Troeltsch
und ist für ihn der hermeneutische Schlüssel\ um die Ethik der alttestamentlichen

Propheten in ihrer Aufnahme und Transformation durch Jesus und
die christliche Religion zu untersuchen. In seinen Schriften lässt sich stets
sie Absicht erkennen, das Christentum durch Historisierung so zu
modernisieren, dass es den aktuellen wissenschaftlichen und kulturellen Heraus-

dass er den Propheten-Aufsatz „fertig" habe und an den Logos schicken möchte
(Ernst Troeltsch, Briefe an Heinrich Rickert, ed. FRIEDRICH W. GRAF, in:
Mitteilungen der Ernst-Troeltsch-Gesellschaß 6 [1991], S. 108-128, dort S. 114). Vgl.
zur Datierung auch OTTO, Webers Studien des Antiken Judentums (Anm. 5), S. 265-
269; GRAF & Ruddies (eds.), Ernst Troeltsch Bibliographie (Anm. 6), S. 143f.

9 ERNST Troeltsch, Das Ethos der hebräischen Propheten, in: Logos. Internati¬
onale Zeitschriftfür Philosophie und Kultur 6 (1916/17), S. 1-28.

10 Ernst Troeltsch, Glaube und Ethos der hebräischen Propheten, in: DERS.,

Aufsätze pur Geistesgeschichte und Theligionssopiologie, ed. HANS BARON, Tübingen
1925 Gesammelte Schriften, Bd. IV), S. 34-65 (Zusätze: S. 818-821).

11 Vgl. zu seiner Prägung durch Duhm: OTTO, Prophétie (Anm. 4), S. 213f.
12 Louis WALLIS, Sociological Study of the Bible, Chicago 1912; ERNST TROELTSCH,

[Rez.] Louis Wallis, Sociological Study of the Bible, in: Theologische Utera-
turgeitungS'è (1913), Sp. 454-458.

13 Vgl. zur Beziehung der beiden FRIEDRICH W. GRAF, Fachmenschenfreund¬
schaft. Bemerkungen zu Max Weber und Ernst Troeltsch, in: WOLFGANG J.
MoMMSEN & WOLFGANG SchweNTKER (eds.), Max Weber und seine Zeitgenossen,

Göttingen & Zürich 1988, S. 313-336; SCHLUCHTER & Graf (eds.), Max
Weber und Ernst Troeltsch (Anm. 4).

14 Vgl. dazu WOLFGANG SCHLUCHTER, „Wie Ideen in der Geschichte wirken".
Exemplarisches in der Studie über den asketischen Protestantismus, in:
SCHLUCI ITER & GRAF (eds.), Weber und Troeltsch (Anm. 4), S. 49-73.

265



Forderungen standhalten kann. Troeltsch erkennt aber auch die Probleme
der „grundsätzliche[n] Historisierung alles unseres Denkens über den

Menschen, seine Kultur und seine Werte".15 Entgegen der Relativität, die

der Historismus mit sich bringt, beschäftigt ihn die Frage, wie in der wer-

tepluralen Moderne mit Hilfe der christlichen Ethik noch allgemeingültige
Handlungsnormen ausgebildet werden können.

Troeltsch, der stets die Entwicklungen in anderen Wissenschaftsdisziplinen

verfolgt, erkennt in seinem Aufsatz innerhalb der zeitgenössischen

Religionswissenschaft eine „positivistisch-empiristische" und eine
„idealistisch-transzendentale"16 Strömung. Ersterer gelte die Religion und ihre

praktische Ausübung allein als ein Anhängen an alten romantisch-primitiven

Vorstellungen, die nach dem „Drei-Stadien-Gesetz" Auguste Comtes17

seit der Aufklärung durch die modernen empirisch verfahrenden
Wissenschaften schrittweise überwunden werden. Die zweite Strömung
hingegen versuche im Anschluss an die Philosophie Kants den einen

Ursprungspunkt, der alle Religionen der Welt miteinander verbindet, „innerhalb

der Grenzen der reinen Vernunft herauszuarbeiten und zur
Menschheitsreligion der Zukunft werden zu lassen",18 in der die religiöse mit der

moralisch-ethischen Idee koinzidiert. Das ist ein Seitenhieb auf Cohens

Verbindung von jüdischer Religion mit Kants Kritik der reinen Vernunft,

gegen den später dann auch ausdrücklich Stellung bezogen wird. Beide

Theorien würden die von Troeltsch abgelehnte „Entwickelungslehre" und

den Versuch teilen, den Offenbarungscharakter von Religion zu negieren.
Sie würden der Realität von religiösen Individuen und Gruppen aber nicht

gerecht, die „vielmehr eine immer und überall, wenn auch verschieden

stark auftretende Erregbarkeit und Reizbarkeit des religiösen Gefühls"19

zeigen. Dies sei nur „zu verstehen und nachzufühlen, aber wenig zu erklären

und herzuleiten". Die Methode des Nachfühlens ist von der „divinatori-
sche[n] Hermeneutik"20 in Duhms Exegese inspiriert: „Das beste, was

15 ERNST Troeltsch, Der Historismus und seine Probleme. Erstes Buch: Das logische

Problem der Geschichtsphilosophie, Tübingen 1922 Gesammelte Schriften, Bd. III)>
S. 102.

16 TROELTSCH, Ethos der hebräischen Propheten (Anm. 9), S. lf.
17 Vgl. dazu MICHAEL Bock, Auguste Comte (1798-1857), in: DIRK KAESLER

(ed.), Klassiker der Soziologie, Bd. I: Von Auguste Comte bis Alfred Schiitz, München
52006, S. 39-57, dort S. 43f.

18 TROELTSCH, Ethos der hebräischen Propheten (Anm. 9), S. 2.

19 TROELTSCH, Ethos der hebräischen Propheten (Anm. 9), S. 3.

20 OTTO, Max Webers Studien, S. 247.

266



Uian tun kann, ist versuchen, in die Persönlichkeit des Schriftstellers selber
so tief wie möglich einzudringen'".21 Troeltsch versucht in seinem Essay
»tief in das Phänomen der Prophétie vorzustossen und referiert die
Entwicklung der Sittlichkeit und Prophétie innerhalb der Geschichte Israels,
Wie sie in der zeitgenössischen alttestamentlichen Bibelwissenschaft dargestellt

wurden. Dabei versteht er unter Propheten und „Prophetismus"
tiicht nur die eigentlichen prophetischen Gestalten wie Jesaja oder
Ezechiel, sondern auch „das Prophetengesetz, das sog. Deuteronomium, und
die prophetisch gefärbte Urgeschichte",22 deren Umfang er aber nicht
näher definiert. Die Propheten hätten die Existenz einer alten idealen
Ethik der vorstaatlichen und Königszeit propagiert, zu der zurückzukehren

sie von den Israeliten verlangten. Dafür würden sie die Form „der
orgastischen Mantik mit Orakeln, Visionen und Offenbarungen,
Fluchformeln und Defixationen, Namenzauber und Zwang durch symbolische
Handlungen" verwenden. Die Propheten forderten dazu auf, den in der
Tora niedergelegten Forderungen Treue zu erweisen, um Unheil
abzuwenden. „Diese Gebote sind teils religiös-kultische [...], teils sind sie
sittliche und rechtliche und bedeuten die gute alte Sitte Israels."23 In ihren
Aussagen lasse sich keine „religiöse und keine allgemeine rationale Sittlichkeit"

erkennen, wie das von Cohen und Kellermann behauptet wird. Viel-
rnehr trügen die prophetischen Zeugnisse selbst „Züge einer alten einfachen
bäuerlichen und kleingewerblichen Sitte mit manchen Resten aus der alten

Nomadenzeit", in denen sich immer dieselben „einfachen Forderungen"
fänden:24 „Gerechtigkeit gegen Witwen und Waisen", „Freiheit und Ehre",
»Unterhaltspflicht gegenüber dem Armen" und „Milde".

In der Geschichtsdeutung der Propheten habe Israel diese reine Ethik
verlassen, wofür es durch den Schöpfer- und Weltgott JHWH verschiede-
tie Strafen, wie die Zerstörung des Ersten Tempels oder das Exil erlitten
habe. Durch dieses Erziehungskonzept haben sich die Leidensbereitschaft
und das Mideid erweitert und sei die Fürsorge gegenüber dem Volksge-

21 BERNHARD Duhm, Vorwort zur 1. Auflage 1892, in: DERS., Das Buch Jesaia.

Übersetz und erklärt von demselben. Mit einem biographischen Geleitwort, Göttingen
51986 (Nachdruck der 4. Aufl., 1922), S. 3f., dort S. 3.

22 Troeltsch, Ethos der hebräischen Propheten (Anm. 9), S. 16. Folgendes
Zitat: ebd., S. 9.

23 TROELTSCH, Ethos der hebräischen Propheten (Anm. 9), S. 14. Folgende
Zitate: ebd., S. 16.

24 TROELTSCH, Ethos der hebräischen Propheten (Anm. 9), S. 17. Folgendes
Zitat: ebd., S. 20.

267



nossen zur Menschenliebe ausgedehnt wurden. Somit entfernte sich die

prophetische Ethik schon ein Stück von der „bäuerlichen Härte und

Selbstgerechtigkeit" der alten Sitte in der vorstaatlichen und Königszeit.
Die exilischen Propheten hätten mit ihren Botschaften das Verhältnis
Israels zu seinem Gott so transformiert, dass eine Form der ,,alte[n]

Nachbarschaftsethik ohne ihren harten Vergeltungscharakter und ihren
derben Nützlichkeitsstandpunkt" entstand, die als „Ethik der Brüderlichkeit"25

bezeichnet werden könne. Sie hätten also in Erinnerung an das

ethische Ideal der vorexilischen Zeit, durch das Drängen auf die „strengste

Beschränkung auf das eigene völkische Dasein" und die Forderung
nach unbedingter JHWH-Treue die Reste des Volkes in Israel und der

Diaspora zusammengehalten und deswegen am Überleben der Stämmegemeinschaft

den entscheidenden Anteil gehabt. Die Situation der aus dem

babylonischen Exil Zurückkehrenden sei den prophetischen messianisch-

utopischen Vorstellungen eines Gottesreiches, „wo Jahves Wille überall

geschehen und Israel über seine Dränger und Feinde glanzvoll herrschen
werde"26 aufgrund der Fremdherrschaft der Perser nicht gerecht geworden.

Die Israeliten hätten durch strengste Observanz „im Gesetze den

strengen Zaun um sich [gezogen]" und somit den prophetischen
Monotheismus in eine „enge Verschalung" eingeschlossen. Wellhausen fasste

diesen Vorgang mit folgenden Worten zusammen: „Aus dem Exil kehrte

nicht die Nation zurück, sondern eine religiöse Sekte".27 Troeltsch
übernimmt diese These Vatkes und Wellhausens von der nachexilischen
Ausbildung der „Jerusalemer Kultgemeinde", die die Trennungsscheide
zwischen dem alten Israel mit seinem „urwüchsigen" Glauben und Judentum

des Gesetzes markiert.28 Deutlich wird das an seiner steten Trennung
der Begriffe Hebraismus (vorexilisch) und Judentum (nachexilisch), wie sie

sich in der Bibelwissenschaft des 19. Jahrhunderts durchgesetzt hatten.

Die Ethik der Propheten hatte „mit der endgültigen Verinnerlichung
Jahves zum Gott der Seele" zwar das Potenzial, „auch eine Forderung an

25 TROELTSCH, Ethos der hebräischen Propheten (Anm. 9), S. 21f. Folgendes
Zitat: ebd., S. 10.

26 TROELTSCH, Ethos der hebräischen Propheten (Anm. 9), S. 7. Folgende Zita¬

te: ebd.

27 JULIUS Wellhausen, Prolegomena gur Geschichte Israels (1878), Berlin / New
York 2001 Nachdruck der 6. Aufl., 1927), S. 28.

28 Vgl. dazu ERHARD Blum, Volk oder Kultgemeinde? Zum Bild des nachexili¬

schen Judentums in der alttestamentlichen Wissenschaft, in: Kirche und Israel

Neukirchener Theologische Zeitschrift 10 (1995), S. 24-42.

268



die Menschheit [zu] werden".29 Da es aber nie zur völligen Loslösung
JHWHs von seinem Volk kam, sei der hebräische „Prophetismus" den
letzten Schritt zur Universalreligion nicht gegangen und mit seinen Idealen
auf dem Boden des geschichtlich gewordenen Volkes verblieben. Die
Forderungen seien utopisch und fern jeder gesellschaftlich-politischen Realität
gewesen und zeigen eine „Kulturindifferenz" und einen „Weltgegensatz".
Als Beispiele hierfür zitiert Troeltsch die im Deuteronomium stehenden
Befehle an des Königs Verhalten (Dtn 17,15-20), das dortige Militärgesetz
(Dtn 20,1-8) oder das „Zukunftsprogramm Ezechiels", das mit seinem
Eintreten für gegenseitige Fürsorge, gereinigtes Leben und Zentralisation
des Kultus ein „prophetisch-orientalisches Gegenstück der platonischen
Politeia"30 darstelle. Israel erscheine in dieser politisch-religiösen Utopie
als „das sittliche Vorbild der Menschheit", welches von JHWH erwählt
"Wurde und erzogen wird. Von jenem Gedanken ausgehend, hätten manche

Zeitgenossen in ,,eine[r] gründlichefn] Missdeutung der Propheten" in
Aren Predigten „die Erhöhung Jahves zur sittlichen Weltordnung
gesehen", was auf „eine Art Kantischer Religionsphilosophie vor Kant"
hinausliefe. Der Verweis auf Cohen und seinen Begriff Gottes als die univer-
sale „Macht des Guten" ist nicht zu überhören, wenn er ferner davon
spricht, dass jene Personen eine „reine sittliche Menschheitsreligion"
entwerfen wollen.

So wie die Propheten Ideen der alten israelitischen Sitte aufgenommen
und umgewandelt hätten, so unterlägen auch ihre Worte selbst einer
Rezeption, die sich teilweise von ihnen entfernte und unabhängig vom sozialen

und historischen Kontext der Unheilsprophetie etwas Neues schuf. In
der Periode der Isolierung durch die strenge Gesetzesobservanz habe sich
die Ethik „Jahve vertrauender, an der Vätersitte hängender Bauern immer
mehr zu de[r] von fländlern und Gewerbetreibenden" geändert, die gegen
die Heiden und Nichtjuden „die Moral des Ressentiment entfalteten".31
Atit der Zerstörung Jerusalems und des Zweiten Tempels durch die
Römer 70 n. Chr. sei es nach dem babylonischen Exil zur „zweiten grossen
Katastrophe" gekommen, womit das Judentum „endgültig dem Schicksal

29 TROELTSCH, Ethos der hebräischen Propheten (Anm. 9), S. 16. Folgende
zwei Zitate: ebd.

30 TROELTSCH, Ethos der hebräischen Propheten (Anm. 9), S. 24. Folgende
Zitate: ebd., S. 15.

31 TROELTSCH, Ethos der hebräischen Propheten (Anm. 9), S. 26. Folgendes
Zitat: ebd., S. 7.

269



der Pariavölker [...] verfallen [sei]". Wie das neue Ethos der Juden aussah,

beschreibt Troeltsch im Anschluss an die Thesen Max Webers: „[••]
Moral eines auf Handel und Zinsgeschäft abgedrängten Pariavolkes, das in

antiker Weise eine hohe Moral gegenüber seinen eigenen Gliedern
behauptet, den Fremden gegenüber sie einschränkt und im Ressentiment
sich entschädigt, sein Händlerwesen mit seinem erhabenen Jahveglauben
durch den Glauben an göttlichen Lohn für fleißige Arbeit verbindet".32

Die „Paria"-These Max Webers, die er hier übernimmt und selbst als

„höchst erleuchtend" benennt, findet sich schon in dessen „Protestantischer

Ethik" (1904/05)33 und detaillierter dann in seinen zwischen 1917

und 1920 verfassten „Aufsätzen zur Wirtschaftsethik des Antiken
Judentums".34 Die Juden würden ohne eigenes Staatsgebiet innerhalb verschiedener

europäischer Gesellschaften leben, die sie aber ausschliessen.
Zwischen ihnen und der Mehrheitsgesellschaft gebe es einen Gegensatz
zwischen „orientalischer" und „okzidentaler" Lebensweise, der sich etwa in
wirtschaftlichem Handeln niederschlage. Juden könnten nur einen „p°h-
tisch oder spekulativ orientierten Abenteurer-Kapitalismus", d. h. einen

„Paria-Kapitalismus"35 hervorbringen, der sich von dem okzidentalen

rational-bürgerlichen Industriekapitalismus deutlich unterscheide.

Insgesamt habe sich eine jüdische Ethik entwickelt, die nur noch wenig
mit den Idealen der Propheten zu tun hatte. Troeltsch interessiert dabei

vor allem das „schwierige Verhältnis des reinen Ghetto-Judentums zur
abendländischen Kultur",36 denn diese Frage nach Einbezug der jüdischen
Mitbürger in die europäischen Gesellschaften stehe „heute noch im
Zionismus als lebendiges Problem vor uns". Auf den ersten Blick scheint es,

Troeltsch problematisiere nur die zionistische Bewegung, die eine Assimilation

an die deutsche Gesellschaft ablehnte. Dies wäre aber zu kurz
gegriffen, denn eine genaue Lektüre des Aufsatzes und der Zusätze macht

deutlich, dass er die Juden generell als „Andere" zeichnet, die einem deut-

32 TROELTSCH, Ethos der hebräischen Propheten (Anm. 9), S. 26. Folgendes
Zitat: ebd., S. 7, Anm. 1.

33 MAX Weber, Die Protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in:

DERS., Religion und Gesellschaft. Gesammelte Aufsätze %ur Religionsso^iologie, Frankfurt

a. M. 2006, S. 23-183.
34 Vgl. MAX Weber, Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen III. Das antike

}udentum, II: Die Entstehung des jüdischen Pariavolkes, in: DERS., Religion und

Gesellschaft (Anm. 33), S. 1101-1193.
35 WEBER, Protestantische Ethik (Anm. 33), S. 162 (Hervorh. im Orig.).
36 TROELTSCH, Ethos der hebräischen Propheten (Anm. 9), S. 26. Folgende

Zitate: ebd.

270



sehen Volk als ebenso konstruierter homogener Abstammungsgemeinschaft

im Sinne Fichtes kaum zu integrieren seien. Da das Judentum, wie
übrigens auch der Islam, „mit einer ursprünglich kriegerischen Stammesreligion

und mit einer einfach persönlichen Ethik zusammenhängt]",
vermag es „die rein humane abendländische Kultur und ihre verwickelten
Weltinteressen nur schwer aufzunehmen". In den Zusätzen führt er aus,
dass diese „Hindernis [se] einer dem Abendlande analogen wirtschaftlichen
Entfaltung"37 entgegenstehen würden. Dies bedeutet, dass Muslime und
Juden für Troeltsch ein Defizit haben, das es ihnen schwer, wenn nicht unmöglich
macht, an der europäischen, und das heisst hier: christlichen Kultur und Lebensweise

teilzunehmen. Ferner könne das Judentum keinesfalls den Anspruch erheben

— wie es eine Grundüberzeugung besonders seiner liberalen Vertreter
war —, die abendländische Kultur aktiv vorbereitet und mitgestaltet zu
haben. Stattdessen sieht er mit dem Ende des 1. Jahrhunderts n. Chr. eine

Entwicklung des jüdischen Ethos einsetzen, in der sich der prophetische
Monotheismus „endgültig in Talmudismus und Apokalyptik
verkapselt^]".38 Schon 1898 formulierte Troeltsch ähnlich, dass die „jüdische
Theologie" paradigmatisch aufzeige, wie „das religiöse Erlebnis sich in
einen Inbegriff rechtlicher Satzungen"39 verwandeln kann.

Mit der Darstellung des „Verfalls" des prophetischen Ethos ist Troeltsch

in der frühchristlichen Zeit angelangt, in der er die Transformation des

»Prophetismus" erreicht sieht. Hier „befreite sich der prophetische Geist
to einer neuen Belebung und Verinnerlichung durch Jesus und riss als

Christentum sich von der jüdischen Verengung los, um dann in enger
Verbindung mit der hellenistischen Erlösungs- und Mysterienreligion eine
neue und universale, national nicht mehr gebundene Entwickelung zu
nehmen".40 Dennoch beschreibt Troeltsch Jesus in weiten Teilen noch in
der Ideenwelt der hebräischen Propheten. So sei auch bei ihm die Folgerung

der notwendigen Universalisierung der brüderlichen Ethik und
Verinnerlichung JHWHs „nur zurückhaltend gezogen" worden und galt alle
Hilfe „zunächst nur den Kindern vom Hause Israel". Auch bei ihm gebe
es Unheils- und Heilsprophetie sowie die Anschauung, dass nur ein gerin-

37 Troeltsch, Glaube und Ethos (Anm. 10), S. 819.
38 Troeltsch, Ethos der hebräischen Propheten (Anm. 9), S. 8.

39 TROELTSCH, Zur theologischen Lage (1898), in: DERS., Kritische Gesamtausgabe,

Bd. I: Schriften zpr Theologie und Religionsphilosophie (1888-1902), ed. CHRISTIAN

Albrecht, Berlin / New York 2009, S. 683-704, dort S. 695.
40 TROELTSCH, Ethos der hebräischen Propheten (Anm. 9), S. 8. Folgendes

Zitat: ebd., S. 22.

271



ger Rest am Ende der Zeiten „durch die schmale Pforte geht".41 Wie sie

tritt er für „die Innerlichkeit der Gesinnung und gegen die Selbstberuhi-

gung bei Kult und Ritus" ein und predigt, dass es keine Werte und Normen

ausserhalb der religiösen Verbindung zwischen Mensch und Gott
geben könne. Die geforderte Sittlichkeit orientiere sich also wie bei den

Propheten nicht an den Gegebenheiten und Bedingungen der Welt,
sondern bleibt eine ideale Grösse, die auch in der Predigt }esu eine Welt- und

Kultnrindifferen% aufscheinen lasse. An anderer Stelle schreibt er diesbezüglich,

Jesus stehe der ,,jüdisch-apokalyptische[n] Erregtheit und entsprechend

[einer] Spannung gegen die Welt"42 nahe. Trotzdem tritt, ohne das Troelt-
sch hier eine stringente Argumentation liefert, die globale Wirkung der

Prophétie erst mit der Botschaft Jesu zutage. Er sei „die Verkörperung des

Menschlichsten und Innerlichsten im hebräischen Prophetismus", denn bei

ihm sei alles „noch viel innerlicher, persönlicher, allgemein-menschlicher

[...], jenseitiger geworden".43 Die von Jesus begonnene Entschränkung der

nationalen Gebundenheit der prophetischen Ideale hin zu einer alle
Menschen umfassenden Gottesbeziehung verstärke sich dann noch mit Paulus

und dem Verfasser des Johannes-Evangeliums: „Hier haben wir nun wirklich

eine neue 'Religion', einen von Juden und Heiden getrennten Kult, eine

bedingungslos universalistische Propaganda vor uns".44

Letztlich erwuchs dem Christentum mit der Aufnahme des „mächügs-
te[n] religiösejn] Prinzipjs] der Welt" aber auch das Problem der Welt-
und Kulturindifferenz, deren Pole von ihm in „der sittlich-persönlichen
Gottesidee und der schicksalhaften, weltumfassenden Sündenidee"45
beschrieben werden. Die Frage nach der Vereinbarkeit der modernen Welt
und Kultur mit der Religion sei trotz „ähnliche [r] " Problematik in Judentum

und Islam in Europa vor allem „das ethische Problem des Christentums",

da nur dieses „den Gegensatz aus einer Tiefe und Innerlichkeit des

rein menschlichen Gemütes heraus empfunden und bei seiner Universalität

die abendländisch humane Kulturwelt mit einer Nachdrücklichkeit

aufgenommen [hat], daß bei ihm das Problem des Verhältnisses religiöser
und weltlich-kultureller Lebenswerte zu seinem höchsten und allgemein

41 TROELTSCH, Ethos der hebräischen Propheten (Anm. 9), S. 27. Folgendes
Zitat: ebd.

42 TROELTSCH, Die alte Kirche (1917), in: DERS., Aufsätze gitr Geistesgeschichte und

Religionssogiologfe (Anm. 10), S. 65-121, dort S. 71. Folgendes Zitat ebd., S. 70.

43 TROELTSCH, Ethos der hebräischen Propheten (Anm. 9), S. 27.

44 TROELTSCH, Die alte Kirche (Anm. 42), S. 73.

45 TROELTSCH, Glaube und Ethos (Anm. 10), S. 820.

272



menschlichen Ausdruck gekommen ist".46 Das mit Jesus „vollkommen
humanisierte" prophetische Ethos wurde in dieser transformierten Gestalt
»zu einer geistigen Grossmacht des Abendlandes" und „zur Seele des

europäischen Lebens".47 Das Christentum sei nicht mit dem „Hebrais-
mus" identisch, hat von ihm aber Elemente aufgenommen, die sich mit
anderen vermischten.

Troeltsch bewertet den durch die Propheten verinnerlichten Gottesgedanken

und die Ausbildung ethisch-moralischer Grundsätze, die es

ermöglichen, eine Gesellschaft im Gleichgewicht zu halten, positiv. Ihre
Sozialkritik vermag auch aktuell die gegebenen sozialen Missstände zu
benennen und eventuell zu beheben. Grundsätzlich sei dies jedoch nur
mit dem christlich transformierten prophetischen Ethos möglich. Zugleich scheint
es Troeltsch aber sehr schwer, mit den utopischen Idealvorstellungen der
Propheten Lösungen für die politischen oder wirtschaftlichen Probleme
der Gegenwart zu finden, da der „Prophetismus" kaum geeignet sei,

gesellschaftspolitische Fragen in ihrer komplexen Realität zu erkennen und
zu beantworten. Zudem können die militärischen Auseinandersetzungen,
die von Troeltsch als Verteidigungskrieg gerechtfertigt48 werden und sich
mittlerweile zu einem Weltkrieg ausgewachsen hatten, mit einer solchen
weltindijferenten Haltung nicht gewonnen werden. Der hebräische „Prophetismus"

wird von ihm in dieser Krisenzeit als ein vom Christentum
aufgenommenes und in ihm fortwirkendes, z. T. negatives Element identifiziert,
das als „Sündenbock" für politische, wirtschaftliche und militärische
Missstände der deutschen, und das heisst für ihn christlichen Gesellschaft

Verantwortung trägt.
Troeltsch vertritt während des Krieges ein homogenes Bild von christlicher

deutscher Nation und Kultur, an denen Juden und andere Minderheiten

aufgrund ihrer „Eigenart" schwer partizipieren können. Im Diskurs
um die Frage nach dem „Wesen deutscher Identität", steht für ihn die
Verschiedenheit von „westeuropäischem" und „deutschem" Geist in
politischer, kultureller und religiöser Hinsicht ausser Frage.49 In diesem Kontext

muss beachtet werden, dass den Juden während des Krieges von
»völkischer" Seite aus besonders häufig der Vorwurf des „Westeuropäer-

46 TROELTSCH, Ethos der hebräischen Propheten (Anm. 9), S. 28.
47 Troeltsch, Glaube und Ethos (Anm. 10), S. 820.
48 Vgl. KURT FlASCH, Die geistige Mobilmachung. Die deutschen Intellektuellen und der

Erste Weltkrieg. Ein Versuch, Berlin 2000, S. 36-47, 55-61, 147-173.
49 Vgl. TROELTSCHS Aufsätze in: Deutscher Geist und Westeuropa. Gesafnmelte kultur¬

philosophische Mufsäti^e und Reden, ed. HANS BARON, Tübingen 1925.

273



turns" und „Internationalismus" gemacht wurde, um sie in der deutschen
Gesellschaft zu diskreditieren. Indem Troeltsch im Aufsatz von 1916 und

in den Zusätzen Juden eine „Händlermentalität" zuschreibt, durch welche
sich zum Beispiel auch der britische Feind auszeichne,5n sie als defizitär
betrachtet und ihnen deshalb unterstellt, Europa und damit auch Deutschland

geistig nicht recht zu verstehen, begibt er sich auf eine Deutungsebene,

die ein „jüdisches Wesen" im Gegensatz zu einem „deutschen"
konstruiert und sich mit den Vorstellungen des politischen und rassischen

Antisemitismus berührt. Da er strikt den „Eigencharakter der jüdischen
Kultur"51 behauptet, gefährdet er den ,„Burgfrieden' mit dem Judentum"
und erteilt dem „liberal-jüdischen Programm einer Kultursynthese von
Judentum und Christentum eine Absage". In seiner hegelianisch geprägten
Geschichtsphilosophie gerät das Christentum zum Ziel der jüdischen
Religion und der Geistesgeschichte, da es aus allen Epochen und Phänomenen

die besten Elemente in sich vereinigt habe. Dem zeitgenössischen
Judentum kann er keinen eigenen Wert für die abendländische Kultur und
Gesellschaft zugestehen, da es in seiner Partikularität gefangen sei. Von
daher muss er auch den mit den Propheten begründeten religiösen
Sozialismus Cohens zurückweisen: „Es ist also schlechterdings kein Vernunft-
recht, keine Verkündigung sozialer Sittlichkeit an sich. Mit Humanität und
Freiheit oder gar Demokratie und Sozialismus im modernen Sinne hat
diese Ethik keinen Faden gemeinsam".52

Gegen die Vorwürfe Troeltschs wehrt sich Benzion Kellermann (1869-
1923) in einer umfassenden Replik und versucht, den universalen Charakter

und die zeitlose Gültigkeit der prophetischen Ethik zu beweisen. Über
den liberalen Rabbiner, Lehrer und neukantianischen Philosophen ist in
der Forschung nahezu nichts bekannt.53 Bislang gibt es weder eine

Werkausgabe noch Monographien oder umfassende Aufsätze über ihn und sein

Œuvre, sondern nur knappe lexikalische Beiträge,54 Nachrufe in jüdischen

50 Vgl. ERNST Troeltschs, Deutscher Glaube und deutsche Sitte in unserem großen

Kriege, Berlin 1914, S. 7.

51 OTTO, Prophétie (Anm. 4), S. 243. Folgendes Zitat: ebd., S. 222.

52 TROELTSCH, Ethos der hebräischen Propheten Anm. 9), S. 18.

53 Der Verfasser dieses Aufsatzes arbeitet z. Z. an einer Biographie Benzion
Kellermanns.

54 Vgl. exemplarisch: KATRIN NELE JANSEN (unter Mitwirkung von JÖRG H.
FEHRS), Art. Kellermann, Benson, in: MICHAEL BROCKE & JULIUS CARLEBACH

(eds.), Biographisches Handbuch der Rabbiner, Teil II/1 : Die Rabbiner im deutschen

Reich 1871 -1945, München 2009, S. 328f.; THOMAS MEYER, Art. Benpion
Kellermann, in: Andreas B. Kilcher & Otfried Fraisse (eds.), Metpier Lexikon

274



Periodika oder verstreute biographische Hinweise. Geboren im unterfränkischen

Gerolzhofen, wird er zunächst orthodox erzogen und an der

Würzburger Israelitischen Lehrerbildungsanstalt ausgebildet. Zwischen
1889 und 1892 arbeitet er als Lehrer und studiert in Marburg semitische
Philologie und bei Hermann Cohen Philosophie. Seit dieser „Erweckung"
ist er einer der treuesten Schüler Cohens und wird mit ihm bis zu seinem
Lebensende „freundschaftlichen Kontakt"55 pflegen. Nach der Promotion
1896 in Giessen geht er nach Berlin, wo er — ausgenommen die Jahre als

Rabbiner und Lehrer in Könitz 1900 und 1901 — bis zu seinem Tod
192356 lebt. Er ist sehr bekannt und pflegt Kontakte zu bedeutenden
Persönlichkeiten der Zeit, zu Leo Baeck, Ernst Cassirer oder Paul Natorp.
1903 erhält er von der Hochschule für die Wissenschaft des Judentums
das Rabbinerdiplom, arbeitet jedoch erst ab 1917 als ordentlicher Rabbiner

der Jüdischen Gemeinde zu Berlin. Bis dahin wirkt er als Lehrer an
verschiedenen jüdischen und nichtjüdischen Schulen und widmet sich der
Kantischen Philosophie. Im Anschluss an Cohen stützt er die Rede vom
ethischen Monotheismus als Verbindung der Transzendentalphilosophie Kants
mit der Ethik der hebräischen Propheten: „Die Kritik der reinen Vernunft
enthält die philosophische Rechtfertigung des Judentums".57 Die Synthese
mit dem Ziel einer Menschheitsreligion der Vernunft ist das zentrale Projekt

Kellermanns, das er in seinem Gesamtwerk vehement gegen christliche

Absolutheitsansprüche und die Hegeische und moderne existentialistische

Philosophie verteidigt.
Nach den Worten Cohens in der Allgemeinen Zeitung des Judentums vom

10. August 1917 opponiert Kellermann Troeltsch bei dessen Berliner Vortrag

über „Israelitische Prophétie" am 17.12.1915, der dann als Aufsatz
Mitte 1916 erscheint.58 Die apologetische Kommission des Verbands der

deutschen Juden regt nun eine Stellungnahme zu Troeltschs Essay an und
wählt Kellermann dafür aus. Cohen knüpft die Kontakte zum Logos und

jüdischer Philosophen. Philosophisches Denken des Judentums von der Antike bis pur
Gegenwart, Stuttgart 2003, S. 317-319.

55 Meyer, Art. Kellermann (Anm. 54), S. 317.
56 Er ist neben seiner Frau Thekla (geb. Lehmann; 1876-1964) in der Ehrenreihe

des jüdischen Friedhofs Berlin-Weissensee begraben.
57 BENZION Kellermann, Kantianismus und Judentum, in: Allgemeine Zeitung

desJudentumsLis. 1 vom 06.01.1911, S. 4-7, dort S. 6.

58 Vgl. HERMANN Cohen, Der ethische Monotheismus der Propheten und seine

soziologische Würdigung, in: DERS., Werke, Bd. XVII: Kleinere Schriften 1/7 (1916-
1918), ed. Hartwig Wiedebach, Hildesheim 2002, S. 493-501, dort S. 495

(zuerst: Allgemeine Zeitung desJudentums Nr. 32 vom 10.08.1917, S. 373f.).

275



erhält zunächst positive Antwort. Troeltsch aber ist als Redaktionsmitglied
strikt gegen die Publikation, wie aus einem Brief an Heinrich Richert vom
9. Januar 1917 hervorgeht. Kellermanns Argumentation beim Vortrag sei

„ein furchtbares rationalistisches Gewäsch"59 gewesen und der nun
eingereichte Essay falle „aus Stil u[nd] Geist des Logos ganz heraus", zudem sei

„solche Polemik von schlechter Provenienz". Nach acht Wochen wird die

Zusage an Kellermann zurückgenommen, so dass dessen Replik 1917

separat erscheinen muss/'"
Kellermann bedient sich in seiner Antikritik verschiedener Quellen;

zunächst der Hebräischen Bibel selbst, in der er vor allem aus dem Deute-
ronomium, den „kleinen" Propheten, Ezechiel, Jeremia und Deuterojesaja
schöpft. Konsequent verteidigt er die Notwendigkeit der historisch-kritischen

Bibelwissenschaft, durch die „die Fiktion von der göttlichen
Niederschrift der Religionsurkunden schwindet" und sich „das ethisch
Bedeutungsvolle vom ethisch Wertlosen abhebt".61 Speziell Wellhausens Penta-
teuchkritik mit der These der jüngeren Entstehungszeit der Tora und den
miswot nimmt der spätere Reformrabbiner positiv auf. In der historischen
Tradition verwurzelt, fordert er in Verbindung mit der Philosophie Kants
eine moderne „rein wissenschaftlich objektive" Exegese,62 an der Christen
und Juden gleichermassen partizipieren sollen. Philosophisch und methodisch

rezipiert der Neukantianer Piaton und Sokrates, Kant natürlich, aber
auch Natorp und seinen Lehrer Hermann Cohen.

In seiner Streitschrift versucht Kellermann zunächst, die „nachfühlende"
Methodik Troeltschs als ungeeignet darzustellen, um das Phänomen der
hebräischen Prophétie zu untersuchen. In ihr kann Kellermann keine neutrale,

wissenschaftliche Betrachtungsweise erkennen. Troeltsch wende sie an,

um der Subjektivität von Geschichtskonstruktionen zu entgehen, jedoch
würde es liier nur eine „Korrektur des einen Subjektivismus durch den
anderen" in Ermangelung einer „übergreifend objektiven Kontrollinstanz"
geben.63 Kellermann bringt das Bekenntnis zur unhintergehbaren Subjekti-

59 TROELTSCH, Briefe an Rickert (Anm. 8), S. 117. Dort auch die folgenden
Zitate.

60 BENZION Kellermann, Der ethische Monotheismus der Propheten und seine soziolo¬

gische Würdigung, Berlin 1917.

61 BENZION Kellermann, Rationales oder irrationales Judentum, in: Jüdisch-
liberale ZeitungNr. 51 vom 22.12.1922, S. lf., dort S. 1.

62 BENZION Kellermann, Bibel und Wissenschaft, in: Allgemeine Zeitung des

JudentumsNt. 49 vom 09.12.1898, S. 583-586, dort S. 583.

63 KELLERMANN, Der ethische Monotheismus der Propheten (Anm. 60), S. 68. Folgen¬
des Zitat: ebd., S. 69.

276



vität des Forschers mit der geforderten Objektivität der Analyse anhand der

Transzendentalphilosophie Kants in Einklang, die davon ausgeht, dass alle

menschliche Erkenntnis zwar durch die Erfahrung und Anschauung seine

Grenze findet, aber bestimmte durch die Erfahrung gewonnene Erkenntnisse

und Urteile dennoch apriorischen Charakter haben. Jede Forschung
müsse sich logisch vor der reinen Vernunft ausweisen, d. h. im Bereich der
letztendlich von der Erfahrung unabhängigen Urteile angesiedelt sein. Die
„ethisch-evolutionistische Flypothese" — bei Troeltsch ist das die
„idealistisch-transzendentale" Religionswissenschaft — als „Ergebnis apriorischer
Vernunftreflexion" erfülle diese Bedingungen. Indem Troeltsch der

erfahrungswissenschaftlichen Methode Alleingeltung zuspricht, verliere er den
Sinn für den Gesamtblick auf die Geschichte und spalte „den überempirischen

Zusammenhang geschichtlicher Einheit in lose Aggregate von
Einzelphänomenen".64 Anhand der historischen und philosophischen Kriterien
wirft Kellermann Troeltsch neben christlicher Voreingenommenheit eine

ungenaue Arbeitsweise vor, die den Grund für dessen These von der
partikularen Ethik der Propheten bilde. Dagegen behauptet er den universalen
Charakter des Gottesbildes und Ethos der Propheten, da sie schon das

intuitiv empfanden und verkündeten, was Kant und im Anschluss an ihn
Cohen logisch-rational systematisiert hätten: Die Einheit der überempirischen

Ideen von Freiheit, Gleichheit, Gerechtigkeit und Frieden.

Dass „die Ethik als allgemeine Vernunftforderung [...] bei den
Propheten das Apriori ihres Ethos [bildet]",65 bestreite Troeltsch mit Blick auf
die sozialen und ökonomischen Strukturen zur Zeit der Propheten.
Kellermann gesteht zu, dass „Israel-Juda ein primitives Bauernvolk" war,
weshalb auch seine Sitten und Gebräuche dementsprechende Züge
trugen. Jedoch sei aus dieser soziologischen Feststellung noch nichts über
den allgemeinen Charakter der sich in diesem Kontext entwickelnden

prophetischen Ideen gesagt. Im Anschluss an Kants Vorstellung der

überempirischen Idee stellt er fest: „der historische Anlass eines gedanklichen
Komplexes ist niemals identisch mit seinem logischen Ansich"66. Kellermann

versucht, die universale Gleichheit und Gerechtigkeit als Charakteristika

des „Prophetismus" exegetisch zu erweisen. Dabei bedient er sich

zunächst der in Dtn 5,12-15 überlieferten miswa, in der bezüglich des

64 KELLERMANN, Der ethische Monotheismus der Propheten (Anm. 60), S. 3.

65 KELLERMANN, Der ethische Monotheismus der Propheten (Anm. 60), S. 13. Folgen¬
des Zitat: ebd.

66 Kellermann, Der ethische Monotheismus der Propheten (Anm. 60), S. 14. Folgen¬
des Zitat: ebd., S. 15.

277



Schabbats nicht nur gefordert werde, sich selbst jeder Arbeit an dem

Ruhetag Gottes zu enthalten, sondern diese Ruhe auch dem „Sklaven" und
der „Sklavin" zuzugestehen. Die jüdischen wie nichtjüdischen Sklaven

hätten dieses „Recht auf den sozialen Ruhetag, weil sie den gleichen
Persönlichkeitswert vertreten, den ihr Dienstherr für sich beansprucht". Der
Fremdling besitze aufgrund der Idee der Gleichheit denselben Rechtsschutz

wie der jüdische Vollbürger und den Anspruch auf Liebe, wie mit
Dtn 10, 19 belegt wird: „Auch ihr sollt den Fremden lieben, denn Fremde
seid ihr im Land Ägypten gewesen". Die protestantische Bibelwissenschaft

behaupte stets den christlichen Primat der Nächstenliebe, indem sie

den Begriff rea (171) in Lev 19,18 nur mit dem Nächsten als israelitischen
Nachbarn identifiziere und damit eine niedere „Nachbarschaftsethik"67
konstruiere. Aus Lev 19, 34 gehe aber eindeutig hervor, dass mit dem

Begriff der Andere schlechthin gemeint ist. Mit der umfassenden Pflicht
der Fremdenliebe, wie sie in den genannten Stellen gefordert werde, sei es

unmöglich, den Propheten eine partikulare Stammes- oder
Nachbarschaftsethik zu unterstellen. Wenn im Buch Ruth eine „heidnische Frau

[...] für würdig befunden wird, die Stammmutter der Davidischen Dynastie

zu werden" und bei Jona die nichtjüdischen Einwohner Ninives
aufgrund ihrer Umkehr gerettet werden, scheine vielmehr ein Verhalten auf,
das eine entgegengesetzte Bewertung der Ethik fordere. Die Israeliten
hätten sich nicht gegen Fremde abgeschlossen und isoliert, sondern „da
stand auch das Tor zum Eintritt in die israelitische Gemeinschaft für jeden
Nichtisraeliten offen".68 Aus dem von den Propheten verkündeten
Monotheismus gehe das individuelle Gleichheitsprinzip hervor und aus beiden
entstehe in praktischer Anwendung der ethische Monotheismus.

Troeltsch behaupte in seinem Essay, die Ethik der Propheten sei nicht
„die Sittlichkeit der Menschheit, sondern die Israels in der ganzen Unge-
schiedenheit von Sitte, Recht und Moral, die allen antiken Völkern eigen
ist".69 Kellermann unterstellt ihm deshalb den „Standpunkt paulinischer
Gesinnungsethik",70 von dem aus der Theologe gezwungen sei, das

Nebeneinander von Moral und Recht negativ zu bewerten. Das zeuge von
mangelnder rechtsphilosophischer Kenntnis, denn beide bestehen nur in

67 KELLERMANN, Der ethische Monotheismus der Propheten (Anm. 60), S. 17. Folgen¬
des Zitat: ebd., S. 62.

68 KELLERMANN, Der ethische Monotheismus derPropheten (Anm. 60), S. 17.

69 TROELTSCH, Ethos der hebräischen Propheten (Anm. 9), S. 15.

70 KELLERMANN, Der ethische Monotheismus derPropheten (Anm. 60), S. 19. Folgen¬
des Zitat: ebd., S. 22.

278



Korrelation und sind gegenseitig aufeinander angewiesen. Zudem könne
die Sitte, verstanden als kultisch-religiöse Bräuche, nicht auf dieselbe Stufe
wie Recht und Moral gehoben werden. Mit Am 5,21-25; Hos 6,6; Jesl,10-
17; Jer 7,21-23 und anderen Stellen zitiert er Texte, die als scharfe Kritik
an der Sitte des Opferwesens im Jerusalemer Tempel gelesen werden. Die
rituellen Vorschriften der Tora versteht Kellermann als „äußere [...]
Werkheiligkeit", die er wie die zeitgenössischen christlichen Theologen
und die meisten liberalen Juden als „Zeremonialgesetz"71 vom „Moralgesetz"

abgrenzt und ausscheiden möchte. Während die Sitte nach Keller-
tnann also von der Zeit bedingt ist und sich wandeln könne, seien die
Fundamente von Recht und Moral unveränderlich. Für die Propheten sei nicht
der Opferkult entscheidend, sondern die Erfüllung der ethischen Forderungen,

die in Mi 6,8 zentral zusammengefasst seien: „Man hat dir mitgeteilt, o
Mensch, was gut ist. Und was fordert der HERR von dir, als Recht zu üben
und Güte zu lieben und demütig zu gehen mit deinem Gott?".

Mit der Opfer- und Kultkritik der Propheten sei die These von der
Ungeschiedenheit von Sitte, Recht und Moral widerlegt. Zugleich gebe es

hier nicht den „versteckteste [n] Hinweis auf eine kulturfeindliche oder
kulturindifferente Stimmung" der Propheten,72 wie sie Troeltsch behauptet

hatte. Vielmehr werde der Mensch in ihren Reden dazu aufgefordert,
seinen Beitrag zur und in der Welt und Kultur zu leisten. Das habe auch
der Berliner Professor erkannt, widerspreche sich dann aber selbst. „Gewiss,

wenn man die universalistische Kultur der Humanität der jeweilig
völkischen Tageskultur gleichsetzt, dann müssen allerdings die Propheten
als Kulturfeinde" angesehen werden. Schon 1908 kritisiert er scharf die

„Vergottung der Nationalität",73 die mit dem Materialismus einhergehen
und der humanistischen Menschheitsidee widerstreben würde. Ein Jahr
zuvor polemisiert er gegen das in seinen Augen mythische Judentumsbild
des Zionismus: „Das Hurrajudentum feiert heute seine Triumphe. Alle
Titel einer dekadenten Kultur werden zum Feldgeschrei erhoben: Rasse,

Volk, Nationalität und wie sie alle heissen mögen".74 Kellermann vertei-

71 BENZION KELLERMANN, Das liberale Judentum und seine Führer, in: Jüdisch¬
liberale ZeifungNt. 17 vom 28.04.1922, S. 1.

72 KELLERMANN, Der ethische Monotheismus der Propheten (Anm. 60), S. 23. Folgen¬
des Zitat: ebd.

73 BENZION Kellermann, Der wissenschaftliche Idealismus und die Religion, Berlin
1908, S. 52.

74 BENZION Kellermann, Uberales Judentum. Vortrag gehalten im Uberalen Verein

für die Angelegenheiten derJüdischen Gemeinde Berlin, Berlin 1907, S. 13.

279



digt im Prophetenaufsatz von 1917 und auch in früheren Texten einen

universalen Humanismus, dessen Entwicklung sich auch aus jüdischen

Quellen speist. So tritt er selbstverständlich für die Zugehörigkeit der

Juden in der jeweiligen Mehrheitsgesellschaft ein und verteidigt den Status

des emanzipierten deutschen Judentums. Troeltsch sitze einer völkischen

Begriffsdefinition von Kultur auf und könne deshalb die „welthistorische

Bedeutung" des prophetischen Ethos erst nach seiner angeblichen „nationalen

Entschränkung" im Christentum erkennen. Kellermann hingegen
versteht Kultur im Sinne Kants idealistisch als „die unendliche Zusammenfassung

der Individuen, die Allheit der Menschen und ihrer Handlungen".75
Aus diesem universalen Konzept heraus, „kann es keine grössere
Kulturfreudigkeit als die des Prophetismus geben", denn die dort gestellten
„Forderungen können auch in der modernsten Ethik kaum überboten werden"-

Die hebräischen Propheten hätten in der ethischen Entwicklung der

Menschheit eine herausgehobene Bedeutung, denn der „Prophetismus ist

die wahre Religion der Kultur, weil er selbst die höchste Kultur bedeutet".76

Die prophetischen Appelle erhielten ihren apriorischen Geltungswert
also nicht dadurch, dass sie jüdisch seien, sondern durch ihren Anteil an

der universalen Idee der Gleichheit, die explizit auch die Heiden ein-

schliesst. Von diesem Standpunkt aus sei die Unterstellung Troeltschs, an

der Sittlichkeit Israels könnten die Heiden nur durch Glauben an JHWH
teilhaben, zurückzuweisen. Das Gegenteil scheine bei Arnos auf, wenn

nichtjüdische Völker für unsittliches Verhalten gegen andere bestraft werden.

Nicht durch den Glauben an JHWH gewinnen sie Anteil an der

Sittlichkeit, sondern durch sittliches Verhalten gewinnen sie Anteil an der

Gnade Gottes. In diesem Zusammenhang sei auch auf das alte antijüdische

Vorurteil hinzuweisen, Israel sei aufgrund seiner Erwählung von
sittlichen Handlungen freigesprochen. Stattdessen hätten die Israeliten, die

er mit dem Gottesknecht in Jesaja gleichsetzt, mit dem Bundesschluss eine

„erhöhte sittliche Verantwortlichkeit"77 zu tragen.
Die Propheten seien im Gegensatz zum Mythos aufgetreten und hätten

JHWH deshalb nicht in Naturgesetzen gesucht, sondern „die
Wirkungssphäre der Gottheit [...] einzig und allein auf den teleologischen
Zusammenhang sittlicher Zwecke beschränkt". Das bezeichnet er als

75 KELLERMANN, Der ethische Monotheismus der Propheten (Anm. 60), S. 24. Folgen¬
des Zitat: ebd.

76 Kellermann, Liberales Judentum (Anm. 74), S. 8.

77 KELLERMANN, Der ethische Monotheismus der Propheten (Anm. 60), S. 25. Folgen¬
de Zitate: ebd., S. 28.

280



»Ethisierung der Kausalität", die das besondere Merkmal der biblischen
Geschichte sei. Obwohl die Propheten gelegentlich orgiastisch wirkten, sei
die These Troeltschs, die hebräische Prophétie sei der antiken Mantik
Verwandt, unhaltbar. Denn der Geist der Mantik sei „mythisch-fatalistisch",

während der der Prophétie „sittlich-religiös" sei.78 Gott habe bei
den Propheten, wie auch in der mittelalterlichen Philosophie des
hochgeschätzten Maimonides' keine „aus s ersittliche [n] Interessen", sie interessiere

nur, „was er will". Bei ihnen sei ethisch richtiges Handeln am Nächsten
Dienst an Gott und Bedingung der „Teilnahme an der Beziehung zu Jah-
ve". Am 5,4.14; Hos 2,21; 4,1; 5,4; 6,6; Jer 9,22f. würden belegen, „dass
bei den Propheten nur von einem praktischen, nicht aber von einem
theoretischen Gottesglauben gesprochen werden kann: „Wer sittlich handelt,
der glaubt an Gott, und wer Gott leugnet, offenbart diese Leugnung in
seiner Verachtung und Preisgabe der Sittlichkeit".79

In dieser Wechselwirkung von Gottesgedanke und Ethik, erlange die

Sittlichkeit „Transzendenzcharakter", was zweierlei Folgen austrägt. Zum
einen ist den prophetischen Forderungen damit ein apriorisches normatives
Fundament gegeben, das „ewiglich" gilt. Damit habe das Ethos der Propheten

und die Sittlichkeit des Judentums gegenwärtig und zukünftig normsetzende

Relevanz. Die zweite und weniger positive Tendenz scheine die

transzendente Ethik in ihrer beinahe unmöglichen irdischen Realisierung zu
haben. Es musste aber einen Ausgleich, ein Ergebnis geben, um jenem von
Troeltsch behaupteten „kulturzersetzenden Skeptizismus" zu entgehen. Die
Propheten lösten das Dilemma mit der Vorstellung des Messianismus,
durch den der Ausgleich zwischen Ideal und Wirklichkeit in eine unendlich
ferne Zukunft verlegt wurde. Das zukünftige messianische Reich als sittlich
vollkommene Zeit sei die Gesamtsumme aller individuellen autonomen
sittlichen Handlungen, es ist der Menschen Antrieb für den ,,ewige[n]
Fortschritt in der Humanisierung der Welt". An Gott als der „Idee von der
Macht des Guten"80 partizipiere der Mensch nur, indem „er im Dienste des

Unendlichen zu dessen Gunsten auf die Ansprüche seiner empirisch
bedingten Individualität verzichtet". Troeltsch widerspreche sich selbst, wenn
er Gott die universellen sittlichen Attribute zugesteht, aber andererseits die

28 KELLERMANN, Der ethische Monotheismus der Propheten (Anm. 60), S. 61. Folgen¬
de Zitate: ebd., S. 26.

29 KELLERMANN, Der ethische Monotheismus der Propheten (Anm. 60), S. 27. Folgen¬
de Zitate: ebd., S. 30.

80 KellermANN, IVr ethische Monotheismus der Propheten (Anm. 60), S. 69. Folgen¬
de Zitate: ebd., S. 31.

281



ethischen Forderungen allein auf Israel eingrenzt. Kellermann gibt zu, „daß
eine völlige Loslösung Jahves von seinem Volke nicht stattgefunden hat",

nun aber „alles darauf an[komme], was man unter dem Begriff des 'Volkes'

zu verstehen hat". Diese Frage ist im Krieg hochaktuell, als wild diskutierr

wird, was und wer ein Deutscher, Jude, deutscher Jude oder jüdischer Deutscher

ist. Die Debatte wird von Nichtjuden als eine Scheindiskussion
geführt, um von den innenpolitischen Verwerfungen abzulenken und in den

Juden einen Sündenbock für die zeitgenössischen Missstände ausmachen zu

können. In Reaktion auf die antisemitischen Angriffe an der Heimatfront
und in den Schützengräben bekommt der politische und kulturelle Zionismus

neuen Zulauf. Dieser erliegt häufig ebenfalls den Termini des

völkischen Rassismus, wenn er etwa die Juden in zeitgenössisch üblicher Blutme-

taphorik als besondere Rasse definiert.81 Kellermann hingegen lehnt in der

Tradition des liberalen Judentums das Verständnis des „Volkjs] in seiner

physisch-ethnischen Bestimmtheit mit den Atavismen einer partikularistisch

gestimmten Gruppe" ab und setzt dagegen das Volk, welches sich in Erfüllung

der von Gott begründeten Ethik „zur sittlichen Gemeinschaft
emporgeläutet hat"82. Es geht damit erneut um den Gegensatz zwischen Sollen

und Sein, zwischen dem gegenwärtigen und dem zu erstrebenden sittlich-
vollkommenen Ideal. Jüdisch-Sein wird bei ihm deshalb zu einer ethischen

Kategorie, „so gewiß Jude sein nichts anderes heißen darf als: Mensch sein,

Kämpfer sein für Menschenrecht und Menschenehre".83

Die Propheten hätten intuitiv am Reich der Ideen partizipiert und ihre
daraus gewonnenen allgemeingültigen sittlichen Forderungen dem Volk
Israel vorgelegt, das alles tat, diese hohen sozialen Ideale zu erfüllen.
Vollendet ausgedrückt sei der messianische Universalismus bei „jenem
Propheten, der Israel zum Knecht Gottes, zum Licht und Heil der Völker,
zum Weltenpriester erhebt — bei Deuterojesaja"M. Mit diesem Missionar, der

als Knecht und Märtyrer Gottes daherkomme, „hat sich die individuelle
Volksseelsorge Hesekiels zur universalen Weltseelsorge und damit zur

Seelsorge schlechthin erhoben", wie Jes 42,1-4; 49,1-6; 50,4-9 und 51-53

belegen würden. Weil er nur die allgemeingültige „Wahrheit" und das

„Recht", jedoch keine „partikularistisch verengten 'Gesetzesbündel'"

81 Vgl. dazu SIEG, Streit (Anm. 4), S. 17; DERS., jüdische Intellektuelle (Anm. 3),
S. 216.

82 KELLERMANN, Der ethische Monotheismus der Propheten (Anm. 60), S. 31.

83 KELLERMANN, Uberales Judentum (Anm. 74), S. 14.

84 KELLERMANN, Der ethische Monotheismus der Propheten (Anm. 60), S. 52 (Her-
vorh. im Orig.). Folgendes Zitat: ebd.

282



fordere,85 sei seine Botschaft „auf dem idealen Grunde der autonomen
sittlichen Vernunft verankert".

Die Hochschätzung der Propheten ist zu dieser Zeit eines der wenigen
Bindeglieder zwischen der protestantischen Universitätstheologie und der
Wissenschaft des Judentums, die von der ersten aufgrund von Überlegen-
neitsgefühlen kaum beachtet wird.86 Was Troeltsch mache, sei nach
Kellermann ein Rückschritt sowohl in den spärlichen christlich-jüdischen
Beziehungen als auch in den theologischen Erkenntnissen und lasse keinen

Raum für die Rezeption der Ergebnisse der Wissenschaft des Judentums.

Kellermann hat, wie viele seiner Zeitgenossen, die protestantische
Bevormundung satt, teilt dezidiert deren „Anspruch, bei der Erforschung
und Bewertung der hebräischen Bibel und der talmudischen Tradition
gehört und in ihrem Urteil ernstgenommen zu werden"87 und plädiert für
eine rationale und objektive Exegese der biblischen Texte, an der Christen
und Juden gemeinsam partizipieren. Die Schriftauslegung müsse sich dann
ohne Bekehrungsabsichten methodisch allein an dem Postulat der

Allgemeingültigkeit orientieren und in diesem Sinne alle biblischen Textstellen
als unzeitgemäss verwerfen, die nicht von einem universalen ethischen
Charakter zeugen würden. Somit wird dem Philosophen und Rabbiner die

Religion zu rein rationaler Sittlichkeit und Wissenschaft.
Während Troeltsch behauptet, das nachexilische Judentum bleibe in

seiner Partikularität gefangen, sieht Kellermann den Entwicklungsprozess
auf das ethische Ideal hin mit den Propheten beginnen und sich in den

Forderungen des liberalen Judentums fortsetzen, da beide vor dem
aufgeklärten Gericht der philosophischen Vernunft bestehen könnten. Dagegen
sei das Christentum wegen der dogmatisch verstandenen „paulinischen
Gesinnungsethik",88 die den Mythos nicht überwunden habe, dem „neu-
testamentliche [n] Individualbegriff', der bei den Synoptikern „nomistisch

85 KELLERMANN, Der ethische Monotheismus der Propheten (Anm. 60), S. 54. Folgen¬
des Zitat: ebd., S. 53.

86 Zum Verhältnis von jüdischer und christlicher Theologie seit dem Ende des
19. Jh.: WIESE, Schrei ins Deere (Anm. 5); WALTER HOMOLKA, Jüdische Identität
in der modernen Welt. Leo Baeck und der deutsche Protestantismus, Gütersloh 1994.

87 CHRISTIAN Wiese, Jahwe - ein Gott nur für Juden? Der Disput um das Got¬
tesverständnis zwischen Wissenschaft des Judentums und protestantischer alt-
testamentlicher Wissenschaft im Kaiserreich, in: LEONORE SIEGELE-WENSCH-

KEWITZ (ed.), ChristlicherAntijudaismus und Antisemitismus. Theologische und kirchliche

Programme Deutscher Christen, Frankfurt a. M. 1994, S. 27-94, dort S. 73.

88 KELLERMANN, Der ethische Monotheismus der Propheten (Anm. 60), S. 19. Folgen¬
des Zitat: ebd., S. 64.

283



gefärbt" sei und dem „Problem" des historischen Jesus selbst partikular.
Da Jesus das Zentrum des christlichen Glaubens bilde, sei auch die Ethik in

ihm begründet: „Ohne Christus gibt es keine Sittlichkeit"."9 Aufgrund der

Bindung an „die Gestalt Christi als Person, nicht als Idee" könne sie aber

nicht mehr allgemeinen Charakter tragen, sondern sei eine „auf rein partiku-
laristischem Grunde sich erhebende[...] Sittlichkeit". Dem Protestantismus

bot er auch eine Lösung an: In der „Prophetisierung", d. h. in der Preisgabe

der empirischen Persönlichkeit Jesu als Grundlage der Sittlichkeit, könne er

den Mythos überwinden und Religion der Vernunft werden.9"

In Umkehrung des Vorwurfs Troeltschs, wird für Kellermann das

prophetische Judentum selbst zur „Kulturreligion".91 Die Rolle als

Stichwortgeber und Begleiter der zivilisatorischen Menschheitsentwicklung
konnten die Juden nur einnehmen, weil sie eben nicht eine partikulare
Rasse seien, sondern in ihrem jeweiligen Heimatland verwurzelt sind, dem

sie mit ihrer ganzen Kraft zur Verfügung stehen würden. Kellermann

behauptet, dass Integrationsschwierigkeiten von Minderheiten in die sie

umgebende Mehrheitskultur „vor allem an den Wirtsvölkern" liegen,92 die

den Eintritt in die Gesellschaft aus national-partikularistischen Gründen
verhindern würden. Sein aufklärerisches Ideal ist die „Revision" des

völkischen Denkens durch eine diese Grenzen sprengende „übervölkische
Menschheitskultur". Jene Kultur zerstöre aber nicht den Einzelstaat,
sondern, ,,[j]eder Staat soll derartig organisiert sein, daß ihm prinzipiell jeder

Mensch, ohne Unterschied der Rasse, der Nation und Konfession
angehören kann".93 In Deutschland, Europa und der Welt haben die Juden
durch den ethischen Monotheismus einen unbestreitbaren Anteil an der
sittlichen Entwicklung der Menschheit, was sie legitimiert, auch weiterhin an

Politik, Wirtschaft, Gesellschaft, Wissenschaft und Kultur aktiv zu partizipieren.

Eine rein christlich grundierte europäische Kultursynthese, wie sie

Troeltsch vorschwebt, liegt Kellermann aufgrund des unterstellten Parti-

89 KELLERMANN, Der ethische Monotheismus der Propheten (Anm. 60), S. 23. Die zwei

folgenden Zitate: ebd., S. 47.

90 Vgl. KELLERMANN, Idealismus und Religion (Anm. 73), S. 50; KELLERMANN,

MheralesJudentum (Anm. 74), S. 20f.
91 KELLERMANN, Das liberale Judentum und seine Führer (Anm. 71), S. 1.

92 KELLERMANN, Der ethische Monotheismus der Propheten (Anm. 9), S. 65. Folgen¬
des Zitat: ebd.

93 Bknzion KELLERMANN, Universalistisches und partikularistisches Judentum,
in: Allgemeine Zeitung des Judentums Nr. 35 vom 01.09.1911, S. 417-419 und Nr.
36 vom 08.09.1911, S. 428-430, dort S. 430.

284



kularismus des Christentums fern. Seine eigene Kultursynthese hingegen
beansprucht als weltbürgerliche von authentischer Universalität zu sein.

Hermann Cohen (1842-1918)94 griff im August 1917 mit seinen beiden
Aufsätzen „Der ethische Monotheismus der Propheten und seine soziologische

Würdigung" und „Der Prophetismus und die Soziologie"95 in die
Prophetendebatte ein und nahm darin uneingeschränkt Partei für seinen
Schüler Benzion Kellermann. Auch an anderer Stelle wies er implizit die
Thesen Troeltschs und den ihm unterstellten Materialismus zurück, ohne
aber direkt auf die Debatte einzugehen.96 Zudem findet sich im Gesamtwerk

eine Fülle von Verweisen auf das prophetische Judentum in Verbindung

mit der Kantischen Philosophie als ethischem Monotheismus. Da
Cohens und Kellermanns Verteidigungsstrategie des universalen prophetischen

Ethos dieselbe ist, brauchen die Äusserungen seines Lehrers hier
nur knapp referiert zu werden.

Obwohl die Anerkennung der Propheten als „Begründer der sozialen
Religion"97 Allgemeingut der protestantischen Bibelwissenschaft geworden sei,
habe sich Troeltsch in seinem „verkehrten Materialismus"98 von dieser
Ansicht emanzipiert. Der enge „Zusammenhang von Sittlichkeit und
Religion" werde in dieser Betrachtung dahingehend aufgelöst, dass die
sittlichreligiösen Ideen kein Eigenrecht beanspruchen dürfen, sondern Religion
»zu einer Nebenfrucht der Wirtschaft" wird. Das Bollwerk gegen ihn sei

94 Zu Biographie und Werk vgl. HARTWIG WIEDEBACH, Art. Hermann Jecheskel
Cohen, in: KlLCHER & FRAISSE (eds.), Methler Lexikon jüdischer Philosophen

(Anm. 56), S. 262-266; HELMUT HOLZHEY/GABRIEL MOTZKIN & HARTWIG
WIEDEBACH (eds.), „Religion der Vernunft aus den Quellen desJudentums". Tradition
und Ursprungsdenken in Hermann Cohens Spätwerk, Hildesheim 2000.

95 Hermann Cohen, Würdigung (Anm. 58); Hermann Cohen, Der Prophe¬
tismus und die Soziologie, in: DERS., Kleinere Schriften VI (Anm. 60), S. 505-510
(zuerst: Neue Jüdische Monatshefte Nr. 22 vom 25.08.1917, S. 652-655).

96 HERMANN Cohen, Monotheismus und Messianismus (1916), in: DERS., Klei¬

nere Schriften VI (Anm. 58), S. 353-370, dort S. 359; Hermann Cohen, Julius
Wellhausen. Ein Abschiedsgruß (1918), in: ebd. (Anm. 58)., S. 613-622, dort
S. 618. — Zu den philosophisch-theologischen Unterschieden zwischen
Troeltsch und Cohen vgl. DIETRICH, Cohen and Troeltsch (Anm. 5); WILLIAM
KlubACK, A Critique of Historical Reality. Ernst Troeltsch and Hermann
Cohen, in: DERS., The Idea ofHumanity. Hermann Cohens Legacy to Philosophy and
Theology, Lanham 1987 Studies in Judaism), S. 215-237.

97 HERMANN Cohen, Das soziale Ideal bei Platon und den Propheten (1916),
in: DERS., Kleinere Schriften I 7 (Anm. 58), S. 297-335, dort S. 307 (Hervorh. im
Orig.).

98 COHEN, Prophetismus und Soziologie (Anm. 95), S. 506.

285



die Soziologie, die versuche, „die Eigenart aller Kulturkräfte aufrechtzuerhalten"

so dass nicht einseitig die Ökonomie als einzige Kulturkraft gelte,
sondern alle geistigen und sittlichen Ideen in dieses Wechselspiel einbezogen

sind. Troeltsch gebe sich den Anschein rechten soziologischen Arbeitens

und spiele doch nur dem Materialismus in die Hände. Damit habe er
sich in „seiner Abart von Soziologie"99 von einer Gmndannahme des

philosophischen Idealismus verabschiedet: Vom kulturellen Eigenwert der
Ideen. Cohen erkennt in der „Bauernmoral" zwar auch die „natürliche
Grundlage der Sozialethik" Israels und räumt ein, dass Ideen immer einem

Kontext entwachsen. Dennoch liegen ihnen eine positive Entwicklungstendenz

und ein grösserer allgemeiner Zusammenhang inne. Die Propheten

waren Patrioten und gingen von einer nationalen Sittlichkeit aus, aber

sie transformierten diese schrittweise in eine universale: „der Prophet
verliert sein Vaterland, weil sein Vaterland die Menschheit wird".100 Indem
ihnen Troeltsch aber Partikularismus vorwirft, „wird das Judentum als Religion

vernichtet".1"1 Denn Religion dürfe zwangsläufig nicht partikular sein,

sondern müsse allen Menschen und Völkern offenstehen: „Die Wahrheit

unserer Religion besteht in unserer Weltreligion". Die Behauptung von der

jüdischen „Ressentiment-Moral" aufgrund ihres „Paria"-Charakters sei

demnach völliger Unsinn, vielmehr gelten die sittlichen Forderungen für
Juden und Nichtjuden in demselben Masse. Zudem habe Israel von JHWH
die besondere sittliche Aufgabe übertragen bekommen, „den Einzigen Gott
zum Erlöser der Menschheit zu machen".1112 Dieser Gedanke hält sich in
allen Schriften Cohens durch und unterstreicht die wichtige Rolle der Juden
in der Diaspora. Als eigene Nationalität in ihrer jeweiligen Heimatnation sollen
sie dazu beitragen, die Menschheit zu humanisieren.

Um die Heftigkeit der Aussagen Troeltsch gegenüber zu verstehen,

muss man den Streit um die hebräischen Propheten in die Gesamtheit der

Debatten einbinden, in die Cohen während des Ersten Weltkriegs verwickelt

war. Da war zum einen die Diskussion mit Martin Buber um den
kulturellen und politischen Zionismus, den er rundweg ablehnt, da er die

99 COHEN, Prophetismus und Soziologie (Anm. 95), S. 509. Folgendes Zitat:
ebd., S. 507.

100 HERMANN Cohen, Der Stil der Propheten (1901), in: DERSJüdische Schriften,
Bd. I: Ethische und religiöse Grundfragen. Mit einer Einleitung von Fran^ Kosengweig,
ed. Bruno Strauss, Berlin 1924, S. 262-283, dort S. 275.

101 COHEN, Prophetismus und Soziologie (Anm. 95), S. 506. Folgendes Zitat:
ebd., S. 510.

102 COHEN, Der Stil der Propheten (Anm. 100), S. 275.

286



Juden als konstruierte Nation von den Deutschen isoliere und somit den
Antisemitismus fördere.103 Femer war er in eine weitreichende
Auseinandersetzung um die Frage der Vereinbarkeit von „Deutschtum und Judentum"

eingebunden, an der sich neben dem Herausgeber der Kant-Studien
Bruno Bauch104 auch Troeltsch beteiligt. Der „Religionsintellektuelle"
(Graf) bespricht 1916 Cohens Über das Eigentümliche des deutschen Geistes105,

in dem der Autor chauvinistisch Deutschlands Einzigartigkeit lobt und
seinen Griff zu den Waffen rechtfertigt. Im Unterschied zu Troeltsch und
der „Völkischen Rechten" haben die Juden nach Cohen jedoch einen
umfassenden Anteil an diesem „deutschen Geist". Troeltsch rezensiert das

Werk vernichtend, denn es handele sich hier „mehr um die Eigentümlichkeit
der Cohenschen Philosophie als um die des deutschen Geistes". Es

spreche daraus der „reine Rationalismus" und er vermochte „nicht viel
eigentümlich deutsches zu erblicken". Mit dem Vorwurf des reinen
Idealismus implizierte Troeltsch, dass sich Cohen „die völkischen
Konstitutionsbedingungen deutschen Seins nicht erschlossen hätten"106. Cohen war
darüber zutiefst verletzt und bezichtigt Troeltsch in einem Brief an Martin
Rade vom 3. März 1916 des Antisemitismus.107

Kellermann habe den Angriff Troeltschs auf das Judentum als Kulturträger

abgewehrt, indem er bewiesen habe, dass der Gott der Propheten
als die „Macht des Guten"108 der Gott der gesamten Menschheit ist. Die
Propheten hätten die Inhalte der späteren idealistischen Philosophie intuitiv

vorweggenommen, so dass „nur in der logischen Begründung ein
Unterschied bestehe zwischen der Moral der Propheten und der Psalmen,

103 Vgl. dazu HARTWIG WIEDEBACH, Die Bedeutung der Nationalität für Hermann
Cohen, Hildesheim 1997 Europea Memoria. Reihe I: Studien und Texte zur
Geschichte der europäischen Ideen, Bd. 6), S. 27-37.

104 Vgl. zu dieser Debatte SIEG, jüdische Intellektuelle (Anm. 3), S. 191 f.; Ulrich
SIEG, Deutsche Kulturgeschichte und jüdischer Geist. Ernst Cassirers
Auseinandersetzung mit der völkischen Philosophie Bruno Bauchs. Ein unbekanntes

Manuskript, in: Bulletin des Leo Baeck Institutes 34 (1991), S. 59-91.
105 ERNST Troeltsch, [Rez.] Hermann Cohen, Über das Eigentümliche des

deutschen Geistes, Berlin 1914, in: Theologische Nteratur^eitung 41 (1916), Sp.
89f. Folgende Zitate: ebd.

106 SIEG,jüdische Intellektuelle (Anm. 3), S. 237.
107 HERMANN Cohen, Brief an Martin Rade vom 3. März 1916, in: ULRICH

SIEG, Aufstieg und Niedergang des Marburger Neukantianismus. Die Geschichte einer

philosophischen Schulgemeinschaft, Würzburg 1994 Studien und Materialien
zum Marburger Neukantianismus Bd. 4), S. 506.

108 COHEN, Würdigung (Anm. 58), S. 500. Folgendes Zitat: Ebd.

287



mithin der Sittenlehre der jüdischen Religion und der Platonisch-Kanti-
schen Ethik".109 Für Cohen und Kellermann erweise die Allgemeingültigkeit

der prophetischen Verkündigung ihre normsetzende Relevanz in der

gegenwärtigen Zeit und widerlege Troeltschs These vom partikularen
Charakter des in seinen Augen überlebten Judentums.

Der Disput zwischen Kellermann, Cohen und Troeltsch wird in den

folgenden Jahren intensiv rezipiert und weitergeführt. Erstaunlich daran

ist, dass in orthodoxen, zionistischen und liberalen jüdischen Periodika

viele Artikel zum Thema erscheinen110, während von christlicher Seite

keine weitere Beschäftigung mit der Diskussion bekannt ist. Da es den

Rahmen des vorliegenden Aufsatzes deutlich überschreiten würde, die

weitere Debatte im Detail nachzuzeichnen, muss dies der weiteren
Forschung überlassen bleiben.

109 Cohen, Würdigung (Anm. 58), S. 497.

110 Einen Überblick gibt SIEG, Streit (Anm. 4), S. 15-19

288


	Die Debatte um das "Ethos der hebräischen Propheten" : ein gesellschaftspolitischer Streit um die Zugehörigkeit des deutschen Judentums im Ersten Weltkrieg

