
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 67 (2011)

Artikel: "Die Idealisierung des Diesseits" : Maimonides' Einfluss auf das
Konzept des Messianismus in Hermann Cohens Essay Charakteristik
der Ethik Maimunis

Autor: Kohler, George Y.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961471

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961471
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Die Idealisierung des Diesseits" -
Maimonides' Einfluss aufdas Konzept des Messianismus

in Hermann Cohens Essay Charakteristik der Ethik Maimunis

Von George Y. Kohler*

Als Heinrich v. Treitschke im November 1879 seinen bekannten antisemitischen

Artikel in den Preussischen Jahrbüchern veröffentlichte, hielt sich
Hermann Cohen mit einer Reaktion zurück. Anders als Moritz Lazarus,
Manuel Joel und vor allem Heinrich Graetz, die sich sofort empört an die
Öffentlichkeit wandten, sandte Cohen im Dezember 1879 zunächst zwei
private Briefe an Treitschke, offensichtlich in der Absicht, den Berliner
Historiker wenigstens teilweise umzustimmen. Durch Treitschkes
Intervention, so Cohen im ersten Brief, habe die Judenfrage für ihn begonnen
j,eine Ehrenfrage" zu werden. Er wolle endlich als deutscher
Wissenschaftler gesehen werden, nicht als jüdischer Theologe, betont Cohen.
Wörtlich schreibt er: „Da ich nun aber einmal keinen Beruf in mir fühlte,
die Philosophie des Maimonides auszulegen, so war ich des Vertrauens, es

"Werde uns allmählich gelingen, in die 'Nation Kants' uns einzuleben..."1
Bekanntlich änderte Treitschke seine Meinung nicht, jedenfalls nicht im
Sinne Cohens. Als Folge erschien nun das berühmte „Bekenntnis in der

Judenfrage", Cohens erste Äusserung zu einem rein „jüdischen" Thema.
Der Text des Bekenntnisses zeigt noch ganz Cohens Abhängigkeit von liberaler

protestantischer Theologie: Bei allen Verdiensten des israelitischen
Monotheismus in der „Vertiefung der Gottesidee" behauptet Cohen
geradeheraus: Eines fehlt diesem Monotheismus dann doch — die Idee von der
Menschwerdung Gottes wie sie das christliche Dogma propagiert. Nur die

Humanisierung Gottes kann die Humanisierung der Religion gewährleisten,

so Cohen weiter, und wenn auch der Talmud schon den Inhalt des

Kantischen Sittengesetzes enthält, so ist doch die Begründung des Kategorischen

Imperatives „unverständlich ohne die christologische Form der

* Dr. George Y. Kohler, Forschungsstipendiat am Martin Buber Lehrstuhl der

Johann Wolfgang Goethe-Universität, Campus Westend, Grüneburgplatz 1,
D—60323 Frankfurt am Main.

1 HELMUT Holzhey, Zwei Briefe Hermann Cohens an Heinrich von Treitsch¬
ke, in: Bulletin des Geo Baeck Instituts 12 (1969), S. 183-204, dort S. 187.

241



Humanisierung des Göttlichen".2 Am Ende des Textes sagt Cohen es

noch einmal deudich mit Bezug auf den Messianismus: Die Ansicht, die er

jetzt von der messianischen Idee habe, wäre undenkbar „ohne die religiöse

Befreiung welche der deutsche Geist durch Martin Luther, gesegneten

Angedenkens, ins Werk gesetzt hat".3
Das Ziel dieser Studie nun ist es zu zeigen, wie in der weiteren

Entwicklung des Cohenschen Werkes der Einfluss Luthers immer mehr

schwindet und — man mag es als Ironie des Schicksals oder als göttliche

Fügung sehen — ausgerechnet die Philosophie des Maimonides diesen

Platz einnimmt.4
Tatsächlich aber hat sich Cohen nach der Treitschke-Debatte fast dreis-

sig Jahre nicht mehr unabhängig von philosophischer Ethik zu religiösen
Themen geäussert. Die Datierung des Wendepunkts, der Rückkehr zu
religiösen Fragen, ist in der Forschung umstritten. Ich möchte ihn hier auf den

Beginn von Cohens erneuter Beschäftigung mit der Religionsphilosophie
des jüdischen Mittelalters ansetzen, ein Quellen-Studium das seinen
intensivsten Ausdruck fand in dem grossen Essay über die „Charakteristik der

Ethik Maimunis" von 1908 fand.5 Es muss allerdings schon in den letzten

Jahren des neunzehnten Jahrhunderts gewesen sein, dass Cohen begann,
sich auf Maimonides zurückzubesinnen, den er ausführlich in seiner Zeit am

2 HERMANN Cohen, Ein Bekenntnis in der Judenfrage, in: KARSTEN KRIEGER

(ed.), Der „Berliner Antisemitismusstreit" 1879-1881: Eine Kontroverse um die

Zugehörigkeit der deutschen Juden %itr Elation, Kommentierte Quellenedition, 2 Bde, München

2003, Bd. I, S. 337-360, dort S. 342.

3 Ebenda, S. 358.

4 In einem philosophischen Nachruf hat Cohens Schüler Benzion Kellermann

sogar behauptet, dass Maimonides für Cohen schliesslich wichtiger geworden
war als Kant; siehe dazu BENZION KELLERMANN, Die religionsphilosophische
Bedeutung Hermann Cohens, in: Neue Jüdische Monatshefte 1917/1918, S. 372).

5 HERMANN Cohen, Charakteristik der Ethik Maimunis, in: WILHELM BACHER

/ MARCUS Brann IïT al. (eds.), Moses ben Maimon: Sein heben, seine Werke und

sein Einfluss, 2 Bde, Leipzig 1908-1914, Bd. I, S. 63-134; nachgedruckt in:
HERMANN COHEN, Jüdische Schriften, ed. BRUNO STRAUSS, 3 Bde, Berlin 1924
Nachdruck New York 1980), Bd. III, S. 221-289, jetzt in: DERS., Werke, Bd.

XV: Kleinere Schriften, Teil 4: 1907-1912, ed. HARTWIG WIEDEBACH, Hildesheim

2009, S.161-269. Nach dieser Werkausgabe wird im Folgenden zitiert. —

Almut Sh. Bruckstein hat den Essay ins Englische übersetzt und mit einem
ausführlichen religionsphilosophischen Kommentar versehen (HERMANN
COHEN, Ethics ofMaimonides, translation with commentary by ALMUT Sh. BRUCK-

STEIN, Madison 2004). An den für diese Studie relevanten Stellen wird auf diesen

Kommentar hingewiesen.

242



Breslauer Seminar, später wohl auch noch einmal mit seinem Vater studiert
hat.6 Die ersten Ergebnisse veröffentlichte Cohen in seinem Aufsatz über
»Liebe und Gerechtigkeit in den Begriffen Gott und Mensch" von 1900, ein
Text, der bereits viele zentrale Aussagen darüber vorwegnimmt, wie Mai-
rnonides gelesen werden muss, um als 'ethischer Monotheist' zu gelten.
Besonders Maimonides' Attributenlehre wird schon hier als vollkommen
auf die Ethik ausgerichtet verstanden. Während Cohen aber die meisten
göttlichen Attribute vor 1900 immer noch in ihrem mittelalterlichen Kontext

behandelt, tritt das Attribut der ,Einheit' schon jetzt heraus und
begründet für Cohen die Entdeckung des Wesens Gottes als reinen Geist in
Maimonides' Werk. „Und vom Geiste", fährt Cohen fort, „führt zwar kein
kleiner Schritt, aber ein unaufhaltsamer Übergang zur Idee".1

In der „Ethik des Reinen Willens" von 1904 findet sich zwar nur ein
einziger Hinweis auf Maimonides, aber auch dieser lässt auf mehr als nur eine
oberflächliche Lektüre des Moreh Nevukhim, des philosophischen Hauptwerks
des Maimonides, schliessen. Seine Lehre von den Attributen Gottes macht
Maimonides zum Führer des mittelalterlichen Rationalismus, schreibt Cohen
m der Ethik: In der Attributenlehre wagt es Maimonides „den Begriff des

Lebens vom Begriffe Gottes abzutrennen"8 — also, mit anderen Worten, Gott
nicht einmal die Eigenschaft des Eebendigseins zuzuerkennen. Was Maimonides

ursprünglich im Sinne einer formalen Abgrenzung des Gottesbegriffes von
aller Vergleichbarkeit gemeint hatte, wird hier von Cohen erneut als Beginn
des „Grundgedankens, dass Gott eine Idee sei"9 gelesen, also als eine idealisti-

6 Vgl. Hermann Cohen, Briefe, ed. Bruno Strauss, Berlin 1939, S. 24.
1 HERMANN Cohen, Liebe und Gerechtigkeit in den Begriffen Gott und

Mensch, in: Jahrbuch für Jüdische Geschichte und Eitteratur 3 (1900), pp. 75-132;
nachgedruckt in: DERS., Jüdische Schriften (Anm. 5), Bd. III, S. 43-97, dort S. 46

(danach hier zitiert; Hervorhebung im Original).
8 HERMANN Cohen, Ethik des reinen Willens, Berlin 1904, S. 429.
9 Ebenda. Eine Vereinnahmung von Maimonides für den philosophischen

Idealismus ist problematisch und stösst auf viele Hindernisse im Text des Mo-
reh. Benzion Kellermann gibt in einer langen Fussnote zu seiner Übersetzung
von Gersonides' philosophischem Hauptwerk einen Überblick zum Für und
Wider dieser Theorie (Die Kriege des Herrn, 2 Bde, Berlin 1914-1916, Bd. II, S.

125f Dass Cohens Versuch, Maimonides für den Idealismus zu rekrutieren
über seinen engsten Schüler-Kreis hinaus diskutiert wurde, zeigt eine Bemerkung

von Isaac Breuer aus dem Jahre 1928. Während sein Grossvater, Rabbiner

Samson R. Hirsch, den Moreh noch ganz abgelehnt hatte, ist Breuer selbst

nun schon bemüht, Maimonides wenigstens davor zu bewahren, Gott in
diesem Buch für eine Idee gehalten zu haben (siehe ISAAC BREUER, Elischa,
Frankfurt a. M. 1928, S. 75 Zu der Vorstellung, dass Gott als Idee an religi-

243



sehe Negierung des mystischen Gottesbegriffes als lebender Person — ganz im
Sinne Cohens eigener Philosophie. Diese radikale Maimonides-Interpretation
setzt in jedem Falle eine intensive Beschäftigung mit den vielleicht schwierigsten

Abschnitten des Moreh voraus, den Kapiteln, in denen Maimonides seine

vieldiskutierte Attributenlehre ausführt — die als negative Theologie in die

Forschungsgeschichte eingegangen ist.10

Eine detaillierte Darstellung der Ergebnisse von Cohens erneuter
Beschäftigung mit dem Moreh finden wir aber erst im Maimonides-Essay von
1908, also vier Jahre nach dem ersten Erscheinen der Ethik. Maimonides

verlangt in seiner Attributenlehre, dass alle Wesensattribute von Gott
unbedingt ferngehalten werden müssen, also auch die der Macht, des Wissens

und des Wollens, ferner alle Bestimmungen, die Gott definieren oder

zu anderen Dingen in Beziehung setzen würden.11 Einzig und allein
diejenigen Eigenschaften, die Gott durch seine Wirkungen bezeichnen sind

statthaft, da sie nichts zu Gottes Wesen hinzufügen und nicht das oberste

Prinzip seiner Einheit und Einzigkeit angreifen. Positiv aussagen können
wir daher von Gott nur, dass er existiert, sein wahres Wesen bleibt uns

verschlossen. Wenn wir uns dem Begriff Gottes wenigstens nähern wollen,

erklärt Maimonides, müssen wir den Weg der Negation gehen: Wh
können zum Beispiel sagen, dass Gott nicht unwissend ist. Wenn also Moses

am Sinai Gott bittet „Tue mir doch deine Wege kund, damit ich dich
erkenne" (Ex 33,13), so fragt er in maimonidischer Auffassung der Stelle

nach nichts anderem als nach Gottes Wirkungen. Deshalb wird ihm diese

Bitte gewährt, die Bitte nach dem Schauen der Herrlichkeit Gottes (Ex 33,18)

aber abgeschlagen. Gottes Wege sind nach Maimonides Gottes Handlungen,

Gott lässt all sein Gutes an Moses vorbeigehen (Ex 33,19) aber sein

Angesicht darf Moses nicht sehen (Ex 33,20).12

ösem Wert einbüsst, vgl. Steven Schwarzschilds Auseinandersetzung mit
Rosenzweig in: STEVEN Schwarzschild, Franz Rosenzweig's Anecdotes about
Hermann Cohen, in: HERBERT A. STRAUSS & KURT R. GROSSMAN (eds.),
Gegenwart im Wickblick: Testgabefür die jüdische Gemeinde %u Berlin 25 jähre nach dem

Neubeginn, Heidelberg, 1970, S. 209-218.
10 Siehe die massgebende Aufsatzsammlung zu diesem Thema im Sonderheft

des American Catholic PhilosophicalQuarterly 76 (2002).
11 Die Attributenlehre ist in den Kapiteln 51-60 des ersten Teils des Buches

entwickelt. Deutsche Übersetzung: MOSE BEN MAIMON, Führer der Unschlüssigen,

ins Deutsche übertr. u. mit erklärenden Anmerkungen vers, von ADOLF
WEISS, 3Bde, Hamburg 1923-1924 (letzter Nachdruck 1995) Philosophische

Bibliothek; Bd. 184a-c).
12 Moreh 1,54.

244



Während nun viele Maimonides-Interpretatoren, mittelalterliche wie
moderne, an dieser negativen Theologie Anstoss nahmen und das Verschwinden

eines ,greifbaren' Gottes in Maimonides' Theorie beklagten,
konzentriert sich Cohen in seinem Maimonides-Essay (später wird das anders)
auf die Attribute der Handlung, diejenigen also, die nach Maimonides einzig
über Gott ausgesagt werden können. Er führt die von Maimonides
begonnene Bibelexegese zu ihrem logischen Schluss: Die Eigenschaften
Gottes, die uns bekannt werden können, also die Attribute seiner
Wirkung, sind direkt im Anschluss an die von Maimonides zitierten Verse
genannt: Gott ist barmherzig gnädig und langmütig von grosser Huld und Wahrheit

(nasi non-ail D'sx -px ,]imi mm).13 Das sind nicht die Attribute der
Philosophen, so Cohen, Gott wird hier nicht nach Raum und Zeit dargestellt,

sondern ausschliesslich „als ein sittliches Wesen, ein Wesen der
Sittlichkeit". Darin liegt für Cohen der Schwerpunkt von Maimonides'
Attributenlehre: „dass er den Begriff Gottes auf den ethischen Begriff Gottes

konzentriert und einschränkt".14
Wenn nun Maimonides an vielen Stellen betont, so Cohen weiter, dass

der wahre Gottesdienst einzig in der Erkenntnis Gottes besteht, darin
also, all seine Gedanken auf Gott zu richten, so ergibt sich aus der
Erkenntnis eines ethischen Wesens eine sittliche Aufgabe für die Menschen:
Gottes Wirkungen dienen ihnen als Vorbilder. Gotteserkenntnis bedeutet
also in der Cohenschen Interpretation von Maimonides das Erkennen der
biblischen Vorschriften „als der Gesetze der menschlichen Handlung,
vermöge derer diese zur sittlichen Handlung wird".15 Diese radikale Form
der imitatio dei, diese Ethik der Erkenntnis, übernimmt Cohen (mit
abnehmenden Hinweisen auf ihren Autor) nun in sein eigenes System, denn sie

verträgt sich fast problemlos mit Cohens Auffassung von Gott als einer
moralischen Idee, von Gott als dem Herrscher im Reich der Sittlichkeit.

Aber während auf diese Weise das Ideal abgesteckt ist, stellt sich nun
das Problem der geschichtlichen Verwirklichung einer sich in ihrem sittlichen

Verhalten Gott immer mehr angleichenden Menschheit. Für die

Lösung dieses Problems bedient sich Cohen einer weiteren zentralen Idee
des Judentums: der des Messianismus. Cohen nennt diesen Gedanken der
sittlichen Menschheit oft prophetischen Messianismus' um seine
Herkunft aus dem biblischen Schrifttum zu betonen, wie überhaupt die Pro-

13 Ex 34,6 (Luther und Mendelssohn übersetzen Emet hier mit „Treue").
14 Beide Zitate aus: COHEN, Charakteristik (Anm. 5), S. 202 (Hervorhebung von

mir).
15 Cohen, Charakteristik (Anm. 5), S. 204.

245



phetentexte für die Reformtheologen des 19. Jahrhunderts den wesentlichen

Teil der schriftlichen jüdischen Überlieferung ausmachten.16 Allerdings

hat die messianische Idee, so wie sie die Propheten präsentieren —

und so wie sie auch später der Talmud übernimmt und entwickelt — zwei

konzeptionelle Schwierigkeiten für eine gradlinige Übernahme in Cohens

philosophisches System. Zum einen ist der prophetische und talmudische
Messianismus noch ganz vom Mythos durchdrungen: Jesajas Bild vom
Frieden zwischen Wolf und Lamm erinnert an die Legende eines goldenen

Zeitalters, Jecheskel verbindet den Messianismus mit der magischen Lehre

von der Auferstehung der Toten17 und viele andere prophetische Stellen

beschwören oft eher apokalyptischen Endzeit-Szenen herauf.18 Die
talmudische Interpretation dieser Verse verwischt weiter den für Cohen

wichtigen Unterschied zwischen Diesseits und Jenseits. An verschiedenen
Stellen erörtert der Talmud die Frage, ob die prophetische Vision vom
goldenen Zeitalter der Menschheit mit dem messianischen Reich gleichzusetzen

ist, ob also mit dem Erscheinen des idealen Königs aus dem Hause
Davids eine wunderbare Änderung der Natur, die Auferstehung der Toten
und ein überirdischer Einfluss auf die Geschichte einhergeht — oder ob es

16 Vgl. BRUCKSTEIN in: Cohen, Ethics (Anm. 5), S. 169f. Die Propheten waren
für Cohen die Erfinder des jüdischen Messianismus, schreibt Bruckstein, „in
proclaiming the relationship between God and human beings to be foundational

for God's very own Being".
17 Cohen missversteht Maimonides allerdings, wenn er versucht, dessen Auffas¬

sung von der Auferstehung im Mishnah-Kommentar nicht als religiösen
Glaubenssatz zu interpretieren. Offensichtlich in Schwierigkeiten mit der
richtigen Interpunktion der hebräischen Version des arabischen Originals, übersetzt

er den Satz rm mpxr xVi m pxi ,n"y um n©n mo'ö no' xin Dtnan n"nm
HT pnx1 ~>üb min' mit: Auferstehung „ist ein Grundstein (T1D') aber kein
Glaubenssatz (m) noch mit einem solchen zusammenhängend." (COHEN,
Charakteristik [Anm. 5], S. 258f., siehe dort auch Anm. 1). Tatsächlich aber
meint Maimonides, dass, wer nicht an die Auferstehung glaubt, „der hat keine

Religion und keine Bindung an das Judentum".
18 Diese Tatsache hatte Gershom Scholem zu der Annahme geführt, der jüdi¬

sche Messianismus sei zuallererst eine Katastrophentheorie (GERSHOM G.
SCHOLEM, Zum Verständnis der messianischen Idee im Judentum, in: DERS.,

Judaica, Bd. I, Frankfurt a. M. 21968, S. 7-74, dort S. 14; engl.: The Messianic Idea

in Judaism and other Essays on Jewish Spirituality, New York, 1971 [21995], S. 1-37,
dort S. 7). Scholem erkennt zwar klar, dass eine rationalistische Linie in der
jüdischen Messianismus-Deutung von Maimonides zu den Denkern der
Wissenschaft des Judentums im 19. Jahrhundert führt, behauptet aber, mit dieser
Tradition der Leugnung jeder apokalyptischen Tendenz im Judentum gehe eine

Verfälschung der historischen Wahrheit einher (ebenda, S. 8f).

246



sich um ein irdisches und ausschliesslich israelitisches Messiasreich handeln

wird. Der babylonische Weise Mar Samuel streitet darüber zum
Beispiel mit Rabbi Jochanan aus Tiberias:19

xV pr» xan aVi»1? Vax rrwan m»'V xVx îxaru xV jVid a'x'ajn Va pnv 'an 7»x
nVx rrwan ma'V rrmn pa px Vxiaw naxn Vxiduh xpVdi "jnVn a'nVx nnxn

"pxn mpa p'ax Vtn' xV '3" iax2ii> aaVa nvaVa mar®

Während also Rabbi Jochanan der Auffassung zuneigt, dass „sich alle von
den Propheten angekündigten Wunder in den Tagen des Messias ereignen
werden", aber mit Jesaja 64,3 darauf hinweist, dass „kein Auge je die
zukünftige Welt gesehen hat ausser Gott", prägte Samuel den vielzitierten
Satz: „Es gibt keinen Unterschied zwischen dieser Welt und den Tagen
des Messias — ausser dem Ende der Unterdrückung Israels durch fremde
Königreiche." Dafür beruft er sich auf Deut. 15:11 wo es heisst, dass die
Armen nie von der Erde verschwinden werden. Samuel scheint mit dieser

Vorstellung allerdings in der Minderheit geblieben zu sein.

Zum anderen gilt es für Cohen auch gegen jede Form des Eudämo-
nismus in den literarischen Quellen anzugehen, denn das Ergebnis der
imitatio dei soll immer nur sittliche Gotteserkenntnis sein, nicht Glückseligkeit,

erst recht nicht eine materiell aufgefasste, wie sie sich hin und wieder
im Utopismus der Bibel darstellte — und auch hier hat der Talmud seinen

Beitrag geleistet. In den malerischsten Bildern beschreibt zum Beispiel
Rabban Gamliel die messianische Zeit: Die Erde Israels werde gebackene
Kuchen und Seiden-Kleider hervorbringen, die Obstbäume ununterbrochen

Früchte tragen und die Frauen werden jeden Tag gebären.2"
In diesen beiden Punkten nun ist es wieder Maimonides, der den

philosophischen Weg bahnt, auf dem der prophetische Messianismus trotzdem

in den kritischen Idealismus Cohens Einzug halten und seine zentrale
Position einnehmen kann.21 Cohen bekennt ausdrücklich: „Wie sehr im-

19 bBer 34b; bSanh 99a; bPes 68a; bShab 63a u. a.

20 bShab 30b.
21 Das Verhältnis zwischen Cohens und Maimonides' Messianismus wurde kürz¬

lich von Kenneth Seeskin untersucht, der bei einigen Themen zu ähnlichen
Ergebnissen kommt wie diese Studie, bei anderen allerdings vor allem den Gegensatz

zwischen Cohen und Maimonides herausarbeiten will. Nun liegt darin keine

grosse Schwierigkeit, besonders wenn man, wie Kenneth Seeskin, fast
ausschliesslich Cohens opus postumus heranzieht und nicht den Maimonides-Essay
von 1908. Noch dazu ist Seeskins Lesart von Cohens Messianismus oft vereinfacht,

da sein Interesse vor allem darin zu bestehen scheint, Maimonides von
jeder Vereinnahmung durch das 19. Jahrhundert freizuhalten. Wenn dann das

Ergebnis aber doch wieder nur das Straussche Bild des politisch konservativen

247



mer die Propheten mit ihrer poetischen Phantasie den Naturfrieden im
Völkerfrieden besingen, und der Psalmist auch die Unschuld der Lebensfreuden

in dieses Zukunftsbild hineinwebt,"22 so bedurfte es der Warnung
des Maimonides vor dem Eudämonismus um den geschichtlichen Begriff
der messianischen Zeit nicht zu einem Schlaraffenland zu entstellen.

Tatsächlich hat Maimonides schon als junger Mann jeden Eudämonismus

als Teil der jüdischen Lehre von Lohn und Strafe für das Befolgen
der biblischen Gebote strikt abgelehnt. In einem langen philosophischen
Kommentar auf die bekannte Mishna mSanh X,1 (phn on"? w Vxitt*'

Jon Dhlïh), fordert er, die Tora zu studieren weil sie die Wahrheit enthält,

und an die Wahrheit zu glauben, weil es die Wahrheit ist. Nur weil der

selbsdose Gottesdienst für viele zu schwer ist, haben die Rabbiner eine

Belohnung auf das Einhalten der Gebote ausgesetzt und deren Nichtbe-
folgung mit Strafe bedroht, schreibt Maimonides, einen Platz in der
kommenden Welt zu erlangen darf jedoch niemals das Motiv für wahren
Gottesdienst sein. Später geht Maimonides noch weiter: Die zukünftige Welt

vertritt für ihn kein paradiesisches Jenseits im eigentlichen Sinne. Cohen
zitiert Maimonides aus den Hilchot Tschuva, den Gesetzen über die Umkehr

(VIII,8) mit der Feststellung, dass die X3H dViï, die zukünftige Welt, nicht im

wörtlichen Sinne als eine kommende Welt zu sehen ist. Sie ist jetzt schon

vorhanden und ständig bestehend, schreibt Maimonides. So verwandelt
sich das für jene Welt verheissene ewige Leben des Mythos in eine ethische

Idee: „Es ist die sittliche Welt des ewigen Individuums, in welche das

kommende Geisterreich verwandelt wird",23 schliesst Cohen aus dem

maimonidischen Gedanken und leitet so zu seinem wichtigsten Argument

Philosophen und des restaurativen Messianisten ist, dann scheint es mir interessanter

zu untersuchen, wie Cohen Maimonides liest, um die mittelalterliche
Philosophie kreativ in sein eigenes System zu integrieren — das heisst, zu untersuchen,

wo die Gemeinsamkeiten beider Denker (bei allen selbstverständlichen
Unterschieden) zu finden sind. Vgl. KENNETH SEESKIN, Maimonides and
Hermann Cohen on Messianismus, in: Maimonidean Studies 8 (2008), S. 375-392.

22 Hermann Cohen, Das Gottesreich, in: Verband der deutschen Juden
(ed.), Soziale Ethik im Judentum, Frankfurt a. M. 1913 (51918), S. 120-127; hier
zitiert nach: OERS., Werke, Bd. XVI: Kleinere Schriften, Teil 5: 1913-1915, ed.

Hartwig Wiedebach, Hildesheim 1997, S. 40-50, dort S. 48. Erst Maimonides

selbst hat den Messianismus als Dogma im J udentum festgeschrieben. In
der talmudischen Zeit konnte man noch frei behaupten: Es gibt keinen Messias

für Israel (VXHP'V rWPö px), wie etwa R. Hillel in bSanh 98b-99a. Mithin erklärt
Rashi (ad locum) diesen schwierigen Satz einfach damit, dass nur Gott allein
Israel erlösen kann.

23 COHEN, Charakteristik (Anm. 5), S. 258.

248



über: An die Stelle des Wartens auf ein mystisches Jenseits, die 'Insel der
Seligen', tritt bei Maimonides ein neues Prinzip: das menschliche Streben
nach Selbstvervollkommnung, nach der Annäherung an Gott. Der
Mensch soll so handeln, dass das Menschliche sich in ihm vervollkomm-
Qet und er sich von allem Tierischen unterscheidet, heisst es schon in
Maimonides' Mishna-Kommentar. Diese Idee der ständigen Selbstvervollkommnung

(maWn) des Menschen findet sich aber noch prägnanter im
Alterswerk des Maimonides wieder, in den Schlusskapiteln des Moreh Ne-
vukhim, für Cohen der Höhepunkt und das Ziel des gesamten Buches,
vielleicht sogar des gesamten Schaffens des Maimonides. Maimonides
schreibt in Kapitel 111,51 des Moreh, dass das beständige Vermehren der
Erkenntnis von Gott tatsächlichen einem Prozess religiöser
Vervollkommnung gleichkommt, da es bewirkt, dass wir uns von weltlichen,
materiellen Dingen abwenden. Im 54. Kapitel schliesslich fordert Maimonides,

keine Mühe und Beschwerden zu scheuen, alle vier Stufen menschlicher

Vollkommenheit zu erklimmen, von denen das Streben nach Besitz
die geringste und die intellektuelle Gotteserkenntnis die höchste ist. Erin-
flern wir uns nun daran, dass Maimonides in der Cohenschen Interpretation

nur dasjenige von Gott der menschlichen Erkenntnis preisgibt, was
Gottes ethische Handlungen und Wirkungen ausmacht, und sogar das

Leben, also das Persönliche, von Gott fernhalten will — so gelangen wir zu
einer beiden Denkern gemeinsamen Umdeutung des Gedankens vom
ewigen Leben des Menschen zu einem neuen Begriff, in dem das ewige Streben

nach dem sittlichen Ideal eine „Verbesserung der menschlichen
Natur" hervorbringt. Die Natur des Menschen soll kein Hindernis dafür
bilden, dass die menschliche Seele lebe und sich behaupte, schreibt Cohen in
Anlehnung an den maimonidischen Text.24

Wenn aber das passive Warten auf das Jenseits durch eine ständige
aktive Selbstvervollkommnung im Diesseits vollständig ersetzt werden soll,
tvenn damit, wie Cohen schreibt, „der beste Sinn der Unsterblichkeit
übernommen" ist,25 — so stellt sich die Frage nach der Möglichkeit einer
praktischen Bewältigung dieser unendlichen Aufgabe: der Vereinigung des

menschlichen Intellekts mit Gott26 — im Sinne Maimonides', oder — im

24 Cohen, Charakteristik (Anm. 5), S. 260.
25 COHEN, Charakteristik (Anm. 5), S. 256.
26 Genauer gesagt mit der „wirkenden Vernunft" bzw. dem „aktiven Intellekt"

(Vïïisn 53®), einem Theorem der mittelalterlichen aristotelisch-arabischen
Philosophie, das die Plotin'sche Emanationslehre mit dem Aristotelismus verbindet.

Der „aktive Intellekt" ist nach Maimonides eine freie stofflose Intelligenz die
ununterbrochen Formen spendet, die ihrerseits auf die zur Aufnahme prädis-

249



Sinne Cohens — nach dem Ergebnis des unendlichen Annähems an das

ethische Ideal. Beide Varianten dieses Problems scheinen die gleiche
philosophische Grundfrage aufzuwerfen: Ist das Ziel erreichbar? Für Maimo-
nides ist die völlige Vereinigung des menschlichen Geistes mit der
„wirkenden Vernunft" tatsächlich eine philosophische Variante des religiösen
Gedankens von der Unsterblichkeit der Seele. Nach dem Tod des

Körpers, schreibt Maimonides in Adoreh 111,51, gibt es kein Hindernis für das

Denken mehr, bei Gott als seinem einzigen Gegenstand zu verbleiben —

und der Mensch „bleibt in diesem erhabenen Genüsse, der nicht von der

Art der üblichen Genüsse ist".27 Aber während Maimonides-Forscher zu

allen Zeiten bemüht waren, diese kryptischen Aussagen des Moreh zu
interpretieren,28 hat Cohen versucht, eine durchaus naturwissenschaftliche

Antwort auf diese Frage zu geben. Wie Maimonides hielt Cohen die
Mathematik für eine Hilfswissenschaft der Philosophie, und in seinem
optimistischen Vertrauen in die Fähigkeit der Naturwissenschaften im
Allgemeinen, philosophische Hypothesen zu erhärten, konstruiert er eine Theorie

des Infinitesimalen als eigentliche mathematische Grösse (als theoretisches

Gegenstück unendlich grosser Zahlen), die uns das Ziel erreichen
lässt ohne dabei das Moment der permanenten Annäherung aufzugeben.29

ponierten Stoffe einwirken. Diese Wirksamkeit ist der „wirkenden Vernunft*
von Gott verliehen, (vgl. Moreh 11,12).

27 In der Übersetzung von WEISS (Anm. 11), S. 355.

28 Vgl. Moreh 111,51 (Ende). Shlomo Pines lehnte am Ende seines Schaffens den

Gedanken, Maimonides habe tatsächlich die Unsterblichkeit der Seele

angenommen, als unwahrscheinlich ab (SHLOMO PINES, The Limitations of
Human Knowledge according to Al-Farabi, Ibn Bajja, and Maimonides, in:
JOSEPH A. BUIJS (ed.), Maimonides: a Collection ofCritical Essays, Notre Dame, Ind.
1988 [21990], S. 91-121, dort S. 107), während Herbert Davidson in seiner

Kritik an Pines' Meinung eine endgültige und dauerhafte Vereinigung des

menschlichen Intellekts mit Gott als eine Grundüberzeugung des Maimonides
sieht (HERBERT A. Davidson, Maimonides on Metaphysical Knowledge, in:
Maimonidean Studies 3 (1995), S. 49-103, dort S. 93ff).

29 Cohen begab sich damit bewusst in Widerspruch zum „Erfinder" der realen

unendlichen Zahlen, seinem Zeitgenossen Georg Cantor. Cantors Besprechung

von Cohens Buch Das Princip der Infinitesimalmethode und seine Geschichte

(Berlin 1883) fiel dementsprechend negativ aus: Die Differentiale „gehören
nicht zur Sphäre des Seienden", wie Cohen annimmt, schreibt Cantor,
sondern ausschliesslich die unendlich grossen Zahlen (Deutsche Eiteraturgeitung 8

[1884], S. 267). Cohen seinerseits war überzeugt, dass seine einheitliche
Philosophie des Unendlichen Cantors Anliegen besser diente als dessen eigene
Theorie. Siehe dazu auch STEVEN SCHWARZSCHILD, The Religious Stake in
Modern Philosophy of Infinity, in: Barllan 22-23 (1987), S. 70-75.

250



Das dahinter stehende philosophische Prinzip der mathematischen
Unendlichkeit hat Bertrand Russell einmal am Beispiel der Romanfigur
Tristram Shandy erklärt: In dem berühmten Roman von Laurence Sterne
braucht Shandy zwei Jahre, um für eine Autobiographie die ersten beiden
Tage seines Lebens zu beschreiben. Darauf beschwert er sich, dass sich
bei diesem Tempo schneller Material ansammle, als er es verarbeiten kön-
ße, und damit das Buch nie zu Ende komme. „Nun behaupte ich",
kommentiert Russell, „dass wenn er ewig lebte, und nie seines Vorhabens müde

würde, dann - selbst wenn sein Leben so ereignissreich weitergeht wie
es begonnen hat — bleibt kein Kapitel seiner Autobiographie ungeschrieben."30

Im selben Sinne ist es im Grunde falsch zu sagen, Cohens Messias
"Werde niemals kommen, Cohens Messianismus sei eine Theorie des ewigen
Aufschiebens — das messianische Zeitalter beginnt für Cohen mathematisch

vielmehr in der Unendlichkeit.31
Vermutlich hätte Cohen Maimonides' umstrittene coniunctio intellectualis

auf dieselbe Weise erklärt: als niemals abgeschlossenes Streben, dessen
Ziel in der Tätigkeit selbst verborgen ist; als ein Prozess, der mit dem
Individuum nur insofern zu tun hat, als es Teil der historischen Menschheit

ist.32 Maimonides selbst jedoch hat die Existenz realer Unendlichkeit
im Sinne des klassischen mittelalterlichen Aristotelismus zunächst
vollständig abgelehnt.33 Bei einer tieferen Untersuchung allerdings stellt sich

30 BERTRAND Russell, The Principles ofMathematics, London 1992, S. 358.
31 Vgl. SEESKIN, Maimonides and Hermann Cohen (Anm. 21), S. 381. Sicherlich

hat Seeskin Recht, wenn er mit Bezug auf Cohens Messianismus schreibt:
Since perfection is always ahead ofus, we can approach it as a function approaches its limit
hut never arrives at the end point (S. 380). Aber ist das der Sinn der Funktion?
Können wir nicht doch den Flächeninhalt des Kreises berechnen? Es scheint
mir, der tiefere Sinn von Cohens Messianimus liegt im mathematischen Un-
endlichklein-werden-lassen des Unterschieds zwischen dem Sein und dem
Sollen — und nicht im endlosen Aufschieben. — Vgl. auch BRUCKSTEIN in:
COHEN, Ethics (Anm. 5), S. 171, auch hier wird Cohens Messianimus als

realisierbar gesehen.
32 Zur Frage, ob es für Maimonides eine individuelle Unsterblichkeit gibt, vgl.

ALEXANDER Altmann, Maimonides on the Intellect and the Scope of
Metaphysics, in: DERS., Von der mittelalterlichen gur modernen Aufklärung: Studien
%urjüdischen Geistesgeschichte, Tübingen 1987 Texts and Studies in Medieval and

Early Modern Judaism, Bd. 2), S. 60-129, dort S. 85ff.
33 Vgl. Sätze 1-3 der 25 Philosophischen Leitsätze in der Einleitung zum zweiten

Teil des Moreh. Siehe dazu auch GEORGE KOI ILER, Medieval Infinities in
Mathematics and the Contribution of Gersonides, in: History ofPhilosophy Quarterly

23 (2006), S. 95-116, dort S. 98-100.

251



heraus, dass er die Kenntnis realer unendlicher Zahlen zumindest für Gott
zulassen will,34 während die Konstruktion eines Quadrates zum Beispiel,

dessen Diagonale der Seite gleich wäre, für Maimonides sogar ausserhalb

der Möglichkeiten Gottes liegt.35 So ist also die Selbstvervollkommnung
als ewige Aufgabe für beide Denker ein mit gewissen Einschränkungen
erreichbares Ziel; die menschliche Hoffnung auf ein messianisches Zeitalter

wird nicht enttäuscht, sondern ist philosopisch begründet in der Idee

von Gott als ediischem Ideal.

Diesem Prozess der Ent-Mydiologisierung and Ent-Materialisierung des

Jenseits steht nun bei Maimonides durch die Betonung eines ausschliesslich

irdischen, weltlichen und menschlichen Messias ein Prozess der „Idealisierung

des Diesseits" gegenüber.36 Maimonides' grosses Verdienst ist es — laut

Cohen 1908 —, dass er zum ersten Mal in der rabbinischen Literatur
zwischen diesen beiden Prozessen, also zwischen ewigem Leben (ton
und dem messianischen Zeitalter (K"Db TTI37), strikt unterschieden hat. Erst
diese Unterscheidung, die Aufhebung der Identität beider Konzepte, macht

es möglich, dass sie sich gegenseitig ergänzen und erklären. In der Religion

der Vernunft versucht Cohen später, diese inhaltliche Trennung doch schon

auf den Talmud zurückzuführen „nach welchem Maimonides sich gerichtet
hat" und beruft sich ausgerechnet auf die oben erwähnte Auseinandersetzung

zwischen R. Jochanan und Mar Samuel.37 Aber hier missversteht
Cohen den Zusammenhang in den der Talmud diese Auseinandersetzung
stellt. Der Kontext ist nicht, wie Cohen annimmt, die Frage, ob sich die

Propheten auf die messianische Zeit bezogen haben oder auf die zukünftige
Welt. Es geht in dieser Passage eben nur um den angeblich übernatürlichen
Charakter der Messiaszeit, den Samuel bestreitet. Wenn sich Cohen nun R-

Jochanan anschliesst, muss er auch die für die Zeit des Messias von den

Propheten verkündeten Wunder in Kauf nehmen. Dass Cohen diese

Konsequenz übersieht, liegt sicher daran, dass er den Propheten im allgemeinen
keinen Wunderglauben zugestehen will.

Cohens Messianimus ist oft als ein „Messianismus ohne Messias"
bezeichnet worden, da bei ihm der persönliche Messias vom Gedanken eines

34 Vgl. Moreh III, 21.

35 Vgl. Moreh III, 15.

36 COHEN, Charakteristik (Anm. 5), S. 260.

37 HERMANN Cohen, Religion der Vernunft ans den Quellen des Judentums, Frankfurt
a. M. 1929, S. 363f. Diese Talmud-Interpretation findet sich allerdings schon

in seinem Aufsatz Die Messiasidee (1892), in: DERS., Jüdische Schriften (Anm. 5),

Bd. I, S. 105-124, dort S. 120).

252



idealen messianischen Zeitalters in der Geschichte abgelöst wird.38 In der
Version von Maimonides gibt es zrwar einen individuellen Messias, allerdings
ist dessen Persönlichkeit von geringer Bedeutung. Der Messias des Maimo-
tudes tritt als ein weltlicher König auf, dessen Aufgabe im Wesentlichen
darin besteht, einen souveränen jüdischen Staat in Israel wiederherzustellen,
einen Staat, der so mächtig sein wird, dass alle Kriege enden. „Der grosse
Vorteil dieser Zeit wird darin bestehen", schreibt Maimonides im Mishna-
Kommentar, „dass wir aus dem Dienst der anderen Völker befreit werden
und deshalb wieder alle Gebote erfüllen können". — „Aber ist dann wird der
Messias sterben", fährt Maimonides fort, „und sein Sohn wird an seiner
Stelle regieren, und nach diesem sein Enkelsohn". Das Leben in dieser Zeit
wird tatsächlich leicht und angenehm sein, mit nur wenig Arbeit kann man
seinen Lebensunterhalt verdienen. Das ändert jedoch nichts an der menschlichen

Natur, es wird weiter Starke und Schwache geben — die Menschen
werden zwar viel länger leben, aber nur weil die Abwesenheit von Sorgen
und Leiden eben das Leben verlängert.

Maimonides schliesst sich also Mar Samuel insoweit an, als er das

ausschliesslich Irdische der Messiaszeit betont. Aber während Samuel seinen

Gedanken damit begründet hatte, dass nach dem Deuteronimum die Armut
niemals aufhören werde, rettet Maimonides auch die Vision von der sozialen

Gerechtigkeit aus den Propheten in dieses diesseitige Bild hinüber. Die
überschwänglichen Aussagen der Bibel und der talmudischen Weisen seien

metaphorisch, als Gleichnisse, zu verstehen, schreibt Maimonides im
Kommentar zur Mishna, und diese Forderung wird später der Grundgedanke
seiner gesamten philosophischen Theorie des Prophetismus.

Der maimonidische Messianismus ist damit selbst im jüdischen
Verständnis so radikal weltlich, dass er nicht wenige interne Kontroversen
ausgelöst hat. Insbesondere Maimonides' Auffassung, dass alle übernatürlichen
Begebenheiten, von denen die Propheten berichten, nur geträumte Meta-

38 Siehe zum Beispiel CHRISTOPH SCHULTE, Theodizee bei Kant und Cohen, in:
Stéphane MOSÈS & Hartwig Wiedebach (eds.), Hermann Cohen's Philosophy of
Religion; International Conference in Jerusalem 1996, Hildesheim 1997, S. 205-229,
dort S. 220. Der Gedanke ist jedoch bei Cohen nicht neu. Schon die
Rabbinerkonferenzen zur Reform des Judentums, die in den vierziger Jahren des

19. Jahrhunderts tagten, forderten ein neues Messiasbild ohne persönlichen
Messias und die Ablösung des mit der Messiaszeit verbundenen
politischnationalen Anspruchs auf Rückkehr nach Israel durch den Gedanken eines

messianischen Zeitalters der Menschheit. Siehe Protokolle und Aktenstücke der

Zweiten Rabbiner-Versammlung, Frankfurt 1845, S. 73-86 sowie S. 94-106 und die

Berichterstattung in Allgemeine Zeitung desJudenthums 1845, Heft 32, S. 485ff.

253



phern seien, ist immer wieder angegriffen worden. Cohen jedoch macht sich

genau diese Auffassung zunutze: Die für ihn unbequeme Stelle aus Jesaja

(25,8) dass mit dem Erscheinen des Messias auch der Tod von der Welt

verschwindet, interpretiert er immer wieder als Gleichnis, einmal als Teil der

„Naturpoesie" Jesajas, einmal als Metapher für das Ende aller Kriege.39
Für Cohen ist am maimonidischen Messianismus zunächst die soziale

Forderung wichtig; Cohen betont, dass Maimonides die Bedingung stellt,

„dass die Bedürfnisse des materiellen Lebens den Pflichten der geistigen
Kultur keine Hemmung mehr bereiten dürfen".40 Der wirklich wesentliche

Aspekt, der für Cohen Maimonides' Messianismus vom Mythos des goldenen

Zeitalters, wie überhaupt von jeglichem Utopismus unterscheidet, ist

aber erneut die zentrale Stellung, die der Begriff der Erkenntnis in ihm
einnimmt.41 Nur darin besteht für beide Denker der Sinn der in der
Messiaszeit nunmehr uneingeschränkten Möglichkeit, alle biblischen Gebote

zu erfüllen. Die Lösung des sozialen Problems der Menschheit bildet für

Cohen, wie für Maimonides, nicht den Beginn eines Schlaraffenlandes,
sondern die materielle Grundlage für das Erlangen von Wissen, für ethische

Erkenntnis. „Wissen wird sich vermehren", schreibt Maimonides
über die messianische Zeit, und „jeder Mensch, der in dieser Zeit lebt,
wird es zu grosser Vollkommenheit bringen". Dadurch, fügt Maimonides

hinzu, „wird er des Lebens in der zukünftigen Welt würdig".
Noch eindeutiger, obwohl Cohen nicht darauf aufmerksam macht, tritt

der zentrale Aspekt des Wissens und der Weisheit, die im messianischen

Zeitalter herrschen, in den beiden oft zensierten Schlusskapiteln der Hil-
chot Melachim veMilchamot (Gesetze von Königen und Kriegen) hervor, die

gleichzeitig auch die Schlussworte von Maimonides' religionsgesetzlichem
Hauptwerk, dem Mishneh Tora, bilden.42 Dort behandelt Maimonides das

messianische Zeitalter weit ausführlicher als im Mishna-Kommentar und,

was vielleicht noch wichtiger ist, vor dem Hintergrund seiner gesamten
rabbinischen Autorität — ist doch dieses Werk als ordnender Kodex des

talmudischen Rechts konzipiert. Ganz am Ende des letzten Kapitels des

39 COHEN, Religion der Vernunft (Anm. 37), S. 323 und S. 340.

40 Cohen, Gottesreich (Anm. 22), S. 48.

41 Vgl. Bruckstein in: Cohen, Ethics (Anm. 5), S. 182

42 Zensiert wurden diese Kapitel vermutlich vor allem wegen der Erwähnung
von Jesus in Kap. 11:10-11. Maimonides schreibt, dass Jesus nicht der Messias

gewesen sein kann, weil er an der Aufgabe gescheitert ist, Israel zu erlösen.

Trotzdem, so der Text weiter, hat Gott in seiner Unerforschlichkkeit auch
Jesus dazu beitragen lassen, „den Weg für den Messias zu ebnen" (l^ob "pn "ltt*"1?

rnran). Vgl. Bruckstein in: Cohen, Ethics (Anm. 5), S. 183.

254



Mishneh Tora heisst es: „In jenem Zeitalter wird es weder Hungersnot,
noch Krieg, noch Missgunst und Zwietracht geben, denn man wird die
irdischen Güter im Überfluss besitzen..." — und weiter wörtlich:

û'iHTn ,D'Vm o'aan ttp p'sVi .inVn 'n nx runV xVx .aVisn Vd pos nw xVi

^7 ,pxn nxha '3" *i»x:u> ,aixn rro 'S3 dxyd run irizm ; opiasn D'ainon tmaT
."D'oaa D'V .D'aa /n nx

Alle Welt wird sich mit nichts anderem beschäftigen als mit der Erkenntnis Gottes.

Darum werden alle hervorragende Weise sein, und sie werden die verborgenen

Dinge ergründen und die Gedanken ihres Schöpfers, soweit der menschliche
Geist dies vermag, erfassen — wie es bei Jesaja heisst: denn die Welt ist voll der
Erkenntnis des Herrn, so wie die Wasser das Meer bedecken (Jes. 11,9)"
Alan beachte übrigens auch den Universalismus dieser berühmten Stelle,
hier ist schon nicht mehr die Rede von Israel, sondern von der ganzen
Welt. Für Cohen steht bei Maimonides „die Erkenntnis als Weisheit, nicht
als Religion" im Mittelpunkt. Die Erkenntnis „ist das allein erstrebte Gut,
sie ist die Voraussetzung für alle sozialen und weltbürgerlichen
Konsequenzen."43 Die Cohen und Maimonides gemeinsame Theorie von der
Gleichheit aller Menschen bewährt sich, laut Cohen, auch für Maimonides
in der Vernunft — der Glaube an sie stützt sich auf „die Gleichheit der
menschlichen Vernunft trotz aller empirischen Unterschiede".44 Maimonides

hat im Moreh Nevuchim ausdrücklich zwischen Weisheit und Tora
unterschieden, die Vernunft allein kann die Wahrheit der Offenbarung
beweisen. Darauf kann sich Cohen stützen wenn er die Gemeinsamkeiten
zwischen seinem und dem maimonidischen Messianismus darstellt: Für
Maimonides ist wahre Gottesverehrung nichts anderes als die Erkenntnis
Gottes. Erkenntnis jedoch ist universell und darin liegt das Fundament
der messianischen Idee — „so müssen alle Menschen ohne Ausnahme zur
Erkenntnis ungehemmten Zugang gewinnen", schreibt Cohen.45 Ohne
Erkenntnis Gottes wiederum gibt es keine Sittlichkeit; die höchste
Vollkommenheit, laut Maimonides, die der richtigen Einsichten, legt damit für
Cohen „den Grund für die Sitten und die Sittlichkeit".46

43 Beide Zitate: COHEN, Charakteristik (Anm. 5), S. 262f.
44 Ebenda. Siehe dazu auch die universalitische Interpretation von Maimonides'

Messianismus (unabhängig von Hermann Cohen) in: MENACHEM KELLNER,
Maimonides' True Keligiotr. For Jews or All Humanity?, in: Meorot 7 (2008), S. 2-

28, und HOWARD Kreisel, Maimonides on Divine Religion, in: JAY HARRIS

(ed.) Maimonides After 800 Years: Essays on Maimonides and His Influence,

Cambridge 2007 S. 151-166.
45 Cohen, Charakteristik (Anm. 5), S. 265. (Hervorhebung im Original)
46 Cohen, Charakteristik (Anm. 5), S. 266.

255



Die messianische Idee ist also einerseits eine Idealisierung des Diesseits

für beide Philosophen, andererseits aber auch „der Hebel des Gottesgedankens",

wie Cohen es formuliert: Gott ist so nicht mehr ein Gott der

Metaphysik, sondern ein Gott der Ethik, Vorbild und Ideal für Menschheit und

Individuum.47 Maimonides' Unterscheidung zwischen Jenseits und Diesseits

ist also auch eine methodische Unterscheidung zwischen der individuellen

Selbstvervollkommnung des Menschen wie sie in der Umformung der

zukünftigen Welt in eine sittliche Idee zum Ausdruck kommt, und der
menschheitlichen Vervollkommnung in der messianischen Zeit, der Idee der Gleichheit

aller Menschen in der Erkenntnis. Aber beide Seiten dieser Unterscheidung

haben eine gemeinsame Grundlage, das „Jenseits des Individuums
und das Diesseits des Menschengeschlechts sind beide nur die Ausführung
des einen Prinzips der Selbstvervollkommnung". Dieses Maimonidische

Prinzip macht es für Cohen erst möglich, das messianische Ideal des Judentums

auf die ganze Menschheit auszudehnen: „Das Selbst fordert die

Menschheit, und die Menschheit das Selbst — die Menschheit ist der
vollkommene Mensch",48 schreibt er am Schluss des Maimonides-Essays.

Hier allerdings endet Cohens Abhängigkeit von Maimonides in der

Entwicklung seines Messianismus. In seiner späteren Ausgestaltung der

47 Cohens Interpretation von Maimonides als einem klassischen Vertreter des

ethischen Monotheismus und seine damit verbundene Theorie von einer direkten

Linie von Piaton über Maimonides bis zu Kant (und somit natürlich zu
Cohen selbst), wurde schon bald heftig angegriffen und später, mit der Verlagerung
der Maimonidesforschung nach Amerika und Israel, fast völlig vergessen. Die
messianische Idee der Gleichheit aller Menschen hatte keinen Platz mehr in der

Interpretation der politisch konservativen Schule von Leo Strauss und seiner

Nachfolger, nach denen Maimonides vielmehr eine esoterische Elite-Escha-

tologie vertritt, in der wenige weise Philosophen über die Masse der Ungebildeten

herrschen. Vgl. hier zum Beispiel Shlomo Pines' Tranlator's Introduction zu

seiner englischen Übersetzung des Morel: mit einem nicht einmal namentlichen
Hinweis auf Cohens Theorie, die laut Pines „completely false" ist (MOSES

MAIMONIDES, Guide of the Perplexed, transi. SHLOMO PINES, Chicago 1963, S.

CXXII). Während Pines später auf der epistemologischen Ebene einige seiner

früheren Thesen zurücknahm, blieb seine Meinung über Maimonides' Ethik
immer gleich: Maimonides' Gott ist nicht gnädig, gerecht und voller Tugend wie
Cohen annahm, sondern die Wirkungsattribute beziehen sich nur auf Gottes Wirken

in der Natur (vgl. PINES, Limitations [Anm. 28], S. 110). Hier stimmen
Pines und Davidson völlig überein (wie die meisten neueren Maimonides-

forscher): Maimonides' Imitatio Del bedeutet ihnen lediglich „leidenschaftslos
zu sein (vgl. DAVIDSON, Metaphysical Knowledge [Anm. 28], S. 85f.)

48 Beide Zitate: COHEN, Charakteristik (Anm. 5), S. 267.

256



messianischen Idee, vor allem in ihrer Interpretation des Motivs vom
leidenden Gottesknecht in Jesaja 53, geht Cohen längst eigene Wege. Für
Cohens Messias ist nun nicht mehr die Macht, sondern die Demut das

entscheidende Merkmal, „der ,Knecht des Ewigen' ist der Messias, und
hat als solcher den ,Spross Davids' abgelöst".49 Der Knecht des Ewigen aber
lst keine Person, das weiss schon die traditionelle jüdische Exegese,
sondern das leidende jüdische Volk insgesamt.50 Die Tragik der jüdischen
Geschichte wird so zum Wegweiser für den echten weltgeschichüchen
Messianismus der Menschheit. Einmal gefasst, entwickelt Cohen diesen
Gedanken bis zur äussersten Konsequenz: „Das messianische Volk leidet
als Stellvertreter des Menschenleids", schreibt er, „als Anwalt für die Sünde

der Völker".51 Aber dabei lässt es Cohen nicht bewenden, „eudämonis-
üsch betrachtet freilich ist das Leiden der Juden ein Unglück"52 — messia-
oisch betrachtet allerdings verwandelt es sich in eine Theodizee. Und
damit tut sich schliesslich noch eine weitere, häufig übersehene
Übereinstimmung zwischen Maimonides und der Messianismus-Theorie Hermann
Cohens auf: Die unendliche Annäherung an eine historische Lösung der
sozialen Frage und an eine internationale Friedensordung ist für Cohen
die ewige sittliche Aufgabe der Menschen, die er mit dem religiösen
Gedanken des Messianismus identifiziert. Das Überwinden der Armut und
der Kriege, um so alle Hindernisse für die wahre Gotteserkenntnis aus
dem Weg zu schaffen, kommt für Cohen einer Theodizee gleich, denn das

Erkennen Gottes bedeutet für ihn das Erkennen von Gott als der platonischen

Idee des Guten.53 Damit schwindet, im Verlaufe eines historischen
Prozesses, jeder Zweifel an Gottes Gerechtigkeit, das soziale Bewusstsein
der Propheten verwirklicht sich in einem ethischen Sozialismus. „Des
ewigen Lebens werden doch nur die Guten froh", schreibt er schon 1892,
»itn ewigen Frieden aber soll es keine Bösen im geschichtlichen Sinne
mehr geben".54

49 COHEN, Religion der Vernunft (Anm. 37), S. 311.
50 Vgl. zum Beispiel Rashi zu Jesaja 53:4 — 'Durch das Leiden Israels werden die

anderen Völker entsühnt.' Zusammenfassend siehe dazu: SAMUEL R DRIVER
& Adolf Neubauer, The Fifty-Third Chapter op Isaiah — According to the Jewish

Interpreters, 2 Bde, Nachdruck New York 1969.
51 COHEN, Religion der Vernunft (Anm. 37), S. 312.
52 COHEN, Religion der Vernunft (Anm. 37), S. 312.
53 Rep. 509b \epekeina tes sousisa\.
54 COHEN, Messiasidee (Anm. 37), S. 117. Eine gelungene Ausformulierung

dieser Theodizee mit Bezug auf Maimonides findet sich bei Cohens Schüler

257



Diese historische Theodizee, Cohen nennt sie „Theodizee der
Weltgeschichte" findet sich nun im Ansatz auch schon bei Maimonides. Nicht
nur geht Cohen, wie Maimonides, vom Buch Hiob als der biblischen

Grundlage des gesamten Gedankengebäudes aus, auch der weit-historische

Ansatz, das Theodizee-Problem zu lösen, ist bei Maimonides von zentraler

Bedeutung.55 In den Kapiteln 10, 11 und 12 des dritten Teils von Moreh

Nevuchim entwickelt Maimonides diesen Gedanken in der folgenden Weise:

„Von Gott kann man schlechterdings nicht sagen, dass er überhaupt
ein Übel schafft, nämlich dass er ursprünglich beabsichtigt ein Übel zu

schaffen",56 schreibt Maimonides im zehnten Kapitel, die Übel sind
vielmehr nur die Privation des Guten, das von Gott ausschliesslich ausgeht —

denn Gott sah alles, was ergemacht hatte, und siehe: es ivar sehrgut (Gen 1,31). Die

grossen Übel nun, die die Menschen einander zufügen, so beginnt
Maimonides das elfte Kapitel, sind daher auch nur die Folge einer Privation,
nämlich der Unwissenheit. „Besässen die Menschen aber Weisheit",
schreibt er dann weiter, „so würden sie alle aufhören sich und anderen
Schaden zuzufügen, denn mit der Erkenntnis der Wahrheit finden Hass

und Streitsucht ein Ende".57 Einen solchen Zustand hat uns Jesaja ver-
heissen als er schrieb, dass der Wolf beim Lamme wohnen wird (Jes 11,6),

fährt Maimonides fort, doch der Prophet gibt gleich darauf auch die Ursache

für das Aufhören des Hasses und der Herrschsucht an: dass alle
Menschen die Wahrheit Gottes erkannt haben werden — und diese Ursache
findet Maimonides hier in dem selben Vers, den er auch im messianischen
Schlussabsatz des Mishneh Tora zitiert hatte: „denn die Welt ist voll der
Erkenntnis des Herrn, so wie die Wasser das Meer bedecken" (Jes. 11,9). Im
zwölften Kapitel schliesslich polemisiert Maimonides gegen die Philosophie

des persischen Arztes Ar-Razi (9. Jh.), für den das Leben eine Strafe

und ein grosses Übel war, in dem die Leiden die Zeiten des Glückes deutlich

überwiegen. In seiner Antwort an ar-Razi, auf die sich Cohen auch in

Benzion Kellermann im Kommentar zur Übersetzung von Gersonides' Die

Kriege des Herrn (Anm. 9), Bd. II, S. 304.
55 Den Ausgangspunkt für eine Theodizee in der Hiob-Exegese zu nehmen, hat

zwischen Maimonides und Cohen auch Kant versucht. Siehe sein „Über das

Misslingen aller philosophischen Versuche in der Theodicee" (1791), wo er
behauptet, dass schon Hiob „nicht seine Moralität auf den Glauben, sondern
den Glauben auf die Moralität gründete" (in: IMMANUEL KANT, Gesammelte

Schriften [Akademieausgabe], Bd. VIII, Abt. 1, Werke; Bd. 8: Abhandlungen nach

1781ft. 253-272, dort S. 267).
56 Übersetzung von WEISS (Anm. 11), S. 49.

57 Übersetzung von WEISS (Anm. 11), S. 50.

258



seinem Maimonides-Essay bezieht,58 wehrt sich Maimonides entschieden

gegen das empirische Betrachten eines einzelnen Menschenschicksals.
Wenn man die Menschheit universell betrachtet, werde die Rechnung ganz
anders ausgehen, behauptet Maimonides, was der Einzelne, der sich als

Mittelpunkt des Universums ansieht, als ungerecht empfindet, ist aus der
Gottesperspektive weise und gerecht. Diese maimonideische Theodizee
hatte anhaltende und tiefe Wirkung: nicht nur Leibniz hat sie ausdrücklich
Zur Grundlage seiner eigenen Gedanken zu diesem Thema gemacht,59 auch
Hermann Cohen scheint von ihr beeinflusst zu sein.

Verfolgen wir nun die Spuren des maimonidischen Einflusses auf Cohen

durch diejenigen Werke, die nicht der Maimonides-Interpretation
gewidmet sind, so finden sich zunächst zwei Aufsätze zur messianischen
Thematik, der eine Die Messiasidee (1892),60 der andere Das Gottesreich

(1913). Während jedoch im ersten Text Maimonides noch nicht erwähnt
wird, enthält der zweite Aufsatz eine ausdrückliche Würdigung des mai-
oionideischen Anteils an der Entwicklung der Messiasidee im Judentum —

ein weiterer Hinweis auf die eingangs entwickelte Theorie, dass Cohens

erneutes MaimonidesStudium im letzten Jahrzehnt des neunzehnten
Jahrhunderts begonnen haben muss. In dem Aufsatz von 1913 fasst Cohen
die beiden in seinem Sinne wichtigsten Beiträge Maimonides' zur
Entwicklung des Messianismus noch einmal zusammen: die Warnung vor
dem Eudämonismus und die Unterscheidung des Messiasreiches von der

zukünftigen Welt. Bei aller Anerkennung, die der messianische Gedanke in
neuerer Zeit erfahren hat, schreibt Cohen, der „Messianismus wird erst
dann völlig verstanden werden, wenn vom Begriffe der messianischen
Zukunft jeder Jenseitssinn abgetrennt wird" — ganz so wie Maimonides
uns „auch hier die Richtung vorgezeichnet" hat.61

In der Ethik (1904) findet sich immer noch ein Hinweis aus das „hohe
Verdienst" der protestantischen Bibelkritik, den „Universalismus des Gottes

der Propheten" erkannt zu haben. Allerdings hat dieses Verdienst nur
dann einen Sinn über die Theologie hinaus, schreibt Cohen, wenn zu
diesem Universalismus der Gedanke der geschichtlichen Zukunft hinzu-

58 Cohen, Charakteristik (Anm. 5), S. 263. Vgl. BRUCKSTEIN in: COHEN, Ethics

(Anm. 5), S. 183f.
59 In seinen Essais de théodicée (1710) zitiert Gottfried Wilhelm Leibniz ausführlich

aus dem zwölften Kapitel und scheint Maimonides' Theodizee im Allgemeinen

zuzustimmen (§ 262).
50 Cohen, Messiasidee (Anm. 37), S. 105-124.
51 Cohen, Gottesreich (Anm. 22), S. 47.

259



kommt.62 In der Religion der Vernunft dagegen greift Cohen die Bibelkritik
nur noch für dieses Versäumnis an. Denn deren Gleichsetzung vom goldenen

Zeitalter des Mythos mit der messianischen Zukunft ignoriert das für
Cohen nun, in Folge der Maimonides-Studien, zentral gewordene Element
innerhalb des Messianismus: den maimonidischen Gedanken der Erkenntnis

als der Grundlage aller Sittlichkeit. War das untergegangene Paradies bestenfalls

ein Grt der natürlichen Unschuld im Sinne Rousseaus, so wird das

zukünftige messianische Zeitalter eben durch die Erkenntnis zu dem der

Kultur, zur Ära einer geeinten und mit Weisheit erfüllten Menschheit.63

Diese Messianismus-Deutung begibt sich damit nun in deutliche
Opposition zur christlichen Theologie — und so kommen wir auf unseren

Ausgangspunkt zurück: Hatte Cohen in seinem Bekenntnis (1880) die

Humanisierung Gottes als Christus geradezu als Voraussetzung für die Ableitung

des Kategorischen Imperativs, also für die Begründung des autonomen

Sittengesetzes bezeichnet, so lehnt er im 20. Jahrhundert einen
vermenschlichten Gott völlig ab. In Religion und Sittlichkeit, aber auch in
verschiedenen andern Aufsätzen, vertritt Cohen nun unzweideutig das

Gegenteil zu seiner Meinung von vor dreissig Jahren:
„Der Grund des Menschen, des sittlichen Menschen liegt in Gott.

Darum kann Gott nicht zugleich Mensch sein. Die Transzendenz Gottes ist
die tiefste Sicherung der Immanenz der menschlichen Sittlichkeit."64 — so

schreibt Cohen schon 1904. Und 1906 fügt er hinzu: „Das ist unsere
Verwandtschaft mit Gott, christlich ausgedrückt, unsere Gottmenschlichkeit:
dass Gott die Sittlichkeit in seiner Idee darstellt, und dass er sie von uns

fordert, dass er uns ihrer wert und fähig hält. Aber als Menschen sind wir
allesamt gleich, allesamt Kinder des einzigen Gottes, kein Menschensohn ist

Gottessohn in irgendeinem, wie immer symbolischen, idealen Sinne".65

Das führt uns zu einer klaren Schlussfolgerung: Der messianische
Gedanke Luthers wird hier durch den Messianismus des Maimonides ersetzt.

Es bedurfte für Cohen offenbar des wiederholten und eingehenden Studi-

62 COHEN, Ethik des reinen Willens (Anm. 8), S. 384

63 COHEN, Religion der Vernunft (Anm. 37), S. 292f.
64 HERMANN Cohen, Die Errichtung von Lehrstühlen für Ethik und Religions¬

philosophie an den jüdisch-theologischen Lehranstalten, in: Monatsschrift füt
Geschichte und Wissenschaft des Judentums 48 (1904), S. 2-21, in erweiterter
Fassung (nach der hier zitiert wird) in: DERS., Jüdische Schriften (Anm. 5), Bd. II, S.

108-125, dortS. 118.

65 HERMANN Cohen, Gedanken über Jugendlektüre (1906), in: DERS., Jüdische

Schriften (Anm. 5), Bd. II, S. 126—132, dort S. 129. (Hervorhebung im Original).

260



ums der maimonidischen Philosophie um sich einen neuen und eigenen
Standpunkt in der Messiasfrage zu erarbeiten. Und wenn wir vielleicht
auch nicht sagen können, dass sich Cohens Messianismus ausschliesslich
auf maimonidische Quellen stützt, so scheint doch erwiesen zu sein, dass

an die Stelle des Mythos der Inkarnation zur Begründung der Sittlichkeit in
Cohens Schaffen die maimonidische Idee von der einheitlichen Vernunft
als Vermittlerin zwischen Mensch und Gott getreten ist — denn der Begriff
der Vernunft bedeutet nach Cohen für Maimonides nichts anderes „als die

Herstellung des ethischen Grundverhältnisses zwischen Gott und
Mensch".66 Damit kann Cohen das Königreich Gottes aus dem Inneren des

Menschen heraus in die Weltgeschichte verlegen, in eine ideale Zukunft.67
Und zusammen mit der prophetischen Idee der sozialen Gleichheit aller
Menschen ensteht so der Gedanke des ethischen, fast möchte man sagen
religiösen, Sozialismus. Cohen lässt keinen Zweifel daran, dass es Maimonides

war, der nicht nur den Messianismus vom Utopismus befreit,
sondern auch „die Grundzüge des ethischen Sozialismus in ihm verzeichnet
und festgelegt" hat.68

Damit hat Cohen Maimonides für ein Projekt gewonnen, von dem er
annahm, es werde das Judentum für immer verändern: die Verkehrung der

Blickrichtung von der Vergangenheit auf die Zukunft. Jahrtausendelang
hatten die Juden rückwärts geschaut, auf die Offenbarung des ewigen
Gesetzes am Berg Sinai, auf einen kollektiv erlebten historischen Akt,
dessen geschichtliche Wahrheit für die Autorität des göttlichen Gesetzgebers

einstand — das ist die religionsphilosophische Position von Jehuda ha-
Levi bis Moses Mendelssohn. Selbst die messianische Verheissung, solange

sie an die Gestalt eines historischen Messias gebunden war, blieb ein
Ereignis der Geschichte, zufällig in die Zukunft verlegt, aber ohne die

Notwendigkeit einer Änderung der Blickrichtung. Doch nach Kants koper-
nikanischer Wende war die Identität von Glauben und Wissen, an der auch
Maimonides festhält, endgültig gefallen. Sichere Beweise für die Existenz

66 COHEN, Charakteristik (Anm. 5), S. 224 (vgl. Moreh III, 52 Anfang).
67 Vgl. BRUCKSTEIN in: Cohen, Ethics (Anm. 5), S. 172f., die allerdings Cohens

Kritik am christlichen Messias für überzogen und polemisch hält, da es auf
der jüdischen und der christlichen Seite Quellen gibt, die die jeweils andere
Seite unterstützten. Cohen jedoch idealisiert Quellen bewusst und regulativ —

zu Cohens Methode der regulativen Idealisierung, siehe STEVEN SCHWARZ-

SCHILD, Germanism and Judaism — Hermann Cohen's Normative Paradigm
of the German-Jewish Symbiosis, in: DAVID BRONSEN (ed.), Jews and Germans

from 1860-1933, Heidelberg 1979, S. 129-172, dort S. 142.
68 COHEN, Religion der Vernunft (Anm. 37), S. 361 f.

261



der göttlichen Autorität waren abhanden gekommen, nur noch empirische

Objekte galten als Gegenstand von Wissen. So brauchte auch das Judentum

einen Ersatz für das vielleicht einzige wirkliche Dogma, das es besass:

die Göttlichkeit des Gesetzgebers, die einzig für die Verbindlichkeit des

Gesetzes bürgte; eines Gesetzes, das das gesamte Leben des Judentums
bestimmte, ganz unabhängig vom Grade seiner Einhaltung durch den

Einzelnen. Überzeugend hatten Abraham Geiger, Zacharias Frankel und

andere im Verlaufe des neunzehnten Jahrhunderts nachgewiesen, dass das

Gesetz schon immer flexibel war, nicht starr und leblos, sondern sich den

historischen Gegebenheiten fortwährend anpasste. Das schuf eine

Rechtfertigung für Veränderung auch in der Moderne. Aber worauf sollte sich

eine solche Reform stützen, wenn der unhinterfragte göttliche Wille nicht
mehr galt? Was war das Kriterium, das Mass für Reform, wenn auch das

Judentum nur innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft stattfinden sollte?

Diese Frage hat sich Cohen vorgelegt, und seine Antwort ist das hier
entwickelte Konzept des Messianismus auf der Grundlage des maimonidei-
schen Denkens: Der Blick, argumentiert Cohen an unzähligen Stellen,

muss von nun an in die Zukunft gerichtet werden — die Autorität der

Vergangenheit ist aufgehoben. Seine Überlebensberechtigung erhält das

Judentum für Cohen in der Moderne nur noch aus der Zukunft. Vom alten

Gesetz muss gerade der Teil bewahrt werden, der einen Fortschritt in

Richtung des messianischen Sozialismus ermöglicht — und das ist für
Cohen, und hier sieht er seine grösste Übereinstimmung mit Maimonides, die

Reinheit des jüdischen Monotheismus.

262


	"Die Idealisierung des Diesseits" : Maimonides' Einfluss auf das Konzept des Messianismus in Hermann Cohens Essay Charakteristik der Ethik Maimunis

