
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 67 (2011)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

ALTER, Robert: The Wisdom Books. Job, Proverbs, and Ecclesiasfes. A Translation With
Commentary, New York, NY: W. W. Norton & Company Inc. 2010, 416 S., ISBN-
13: 978-0-393-06812-2.

Mit dem vorliegenden Band setzt der renommierte amerikanische Alttestamentler,
der bereits zahlreiche bedeutende Arbeiten zur literarischen Gestalt der Hebräischen

Bibel vorgelegt hat, die Reihe seiner Ubersetzungen biblischer Bücher mit der
Ubersetzung und Kommentierung der drei Weisheitsbücher ljob, Sprüche (Proverbien)
und Qohelet fort. Der Ubersetzung der biblischen Texte vorangestellt ist jeweils eine
knappe Einführung, die das sprachliche und theologische Profil der einzelnen
Schriften knapp umreisst. Anmerkungen zur Übersetzung geben wichtige
Sachinformationen zu exegetischen Problemen und verweisen auf intertextuelle Bezüge.
Wie nicht anders zu erwarten, spielen in den Ausführungen des Autors sprachliche
und poetologische Aspekte eine wichtige Rolle: Im Ijob-V>\ich spiegelt sich die
zunehmende Problematik und Komplexität des Gedankengangs auf verschiedenen
poetischen Ebenen. Während sich die Freunde als Vertreter der klassischen Weisheit

bekannter Sprachformen aus Psalmen und Sprichwörter bedienen, transzen-
diert die Sprache Ijobs diese Konventionen. Beim Proverbien-Buch kann der Autor
zeigen, dass sprachliche Mittel nicht nur mnemotechnische Funktion haben,
sondern auch dazu dienen, die Stoffe zu verlebendigen. Dabei wird der Struktur des

parallelismus membrorum besonders nachgespürt. VW Qohelet schliesslich sind expressive

Rhythmen, Refrains und andere Arten der Wiederholung typisch. Für eine
Annäherung an die übersetzten biblischen Bücher sind die Darlegungen des Autors,
die zugleich einen Überblick über die Schriften der Weisheitsliteratur insgesamt
bieten, äusserst hilfreich. Der Leser erhält nicht nur das für eine Lektüre der Texte
notwendige Basiswissen, sondern ebenso zentrale Verständnisinformationen zu
einzelnen Textstellen. Hervorzuheben ist darüber hinaus, dass durch den besonderen

Blick auf die hier eingesetzten sprachlichen Mittel wichtige Lesehinweise gegeben

werden, die neue und überraschende Dimensionen des Textes eröffnen.

Bochum Beate Ego

SEYBOLD, KLAUS: Poetik der prophetischen Titeratur im Alten Testament, Stuttgart: W.
Kohlhammer 2010 Poetologische Studien zum Aten Testament, Bd. 4), 347 S.,

gr.8°, ISBN-13: 978-3-17-021549-8.

Nach dem Band zu den Psalmen (2003) und der erzählenden Literatur (2007) legt
der emeritierte Basler Alttestamentler Vf.) nun den dritten Band seiner poetolo-
gischen Studien vor. Nach einer allgemeinen Einführung in die Thematik „Poesie
und Prophétie", die auch einen kurzen Forschungsüberblick enthält (S. 13-27),
widmet sich Vf. zunächst den poetischen Formen der frühen hebräischen Poesie
(z. B. Stammessprüche, Sehersprüche sowie Topoi und Logien der vorklassischen

219



Prophétie; S. 28-39). Dann folgen Darlegungen zur Prophétie des 8. Jh. (S. 41-119)>

des 7. und 6. Jh. (S. 121-174), des Zeitalters des Exils (S. 175-249) sowie zur nach-

exiüschen Prophétie (S. 251-301). Dabei schliesst an eine kurze Einführung in das

jeweilige sprachliche Profil der einzelnen Propheten eine knappe Kommentierung
ausgewählter Texte an. Im Vordergrund stehen hier Hinweise zu Klangstruktur und

Onomatopoetik der einzelnen Belege sowie zu ihrer Metrik und Rhythmik, ihrer

Versstruktur, Metaphorik, Pragmatik und Komposition. Meisterhaft gelingt es Vf.,
die enge Bezogenheit von Form und Inhalt herauszustellen und die Leser für die

Schönheit und Ausdrucksstärke der hebräischen Sprache zu sensibilisieren.
Nach der Besprechung von Einzeltexten wendet sich Vf. in dem Kapitel

„Prophetische Bücher" am Ende seines Buches den literarischen Strukturen und
kompositorischen Prinzipien von Prophetensammlungen, Prophetenbüchern und dem

Prophetenkanon generell zu. Dabei kann er zeigen, dass bei der redaktionellen

Zusammenstellung der prophetischen Uberlieferung poetologische Kriterien keine

grosse Rolle spielten, sondern eher inhaltliche Aspekte im Vordergrund standen (S.

302-315). Ein Rückblick beendet das Buch: Nur vor dem Hintergrund der Tatsache,
dass das Prophetenwort als Gotteswort galt, wird es verständlich, dass diese Texte
über Jahrhunderte tradiert und fortgeschrieben und schliesslich in „Büchern" weiter
gegeben wurde. Der Bedeutung der Überlieferung korreliert dabei ihre Sprache:

„Da Reden von Gott und Wiedergabe göttlicher Worte immer nur mit menschlicher

Sprache möglich ist, bleibt dem prophetischen Sprecher eigentlich nur poetische

und metaphorische Sprache, seine »geheimen Erfahrungen« in Worte zu
übertragen und für Hörer zu übersetzen. Was die Propheten auf diesem Feld im Laufe
der Zeit für die theologische Erfassung der Wirklichkeit Gottes geleistet haben, ist
ein unausschöpflicher Reichtum von religiösen Imaginationen und theologischen
Metaphern. Durch ihre visuelle Kompetenz wurde eine adäquatere Vorstellung von
einem persönlichen Gott und damit reflexives theologischen Denkens ermöglicht'
(S. 318). Der instruktive Band schliesst mit einem Nachwort und einem kurzen
Ausblick auf Jesus von Nazareth, der von seinen Zeitgenossen und Jüngern als

Prophet verstanden wurde und seine Verkündigung auch nach dem Vorbild der

Propheten gestaltet hat und so die prophetische Tradition mit der ihr inhärenten
Poetik weitergeführt hat. So gibt der Band auch einen Ausblick auf den gesamtbiblischen

Horizont der Thematik und regt an, über die Rezeption poetischer Redeformen

in der jüdischen Tradition nachzudenken. Ein überschaubares Literaturverzeichnis

sowie ein Begriffs- und Stellenregister helfen beim Erschliessen des

instruktiven Bandes.

Bochum Beate Ego

BakhoS, CAROL & M. RAHIM Shayegan (eds.): The Talmud in Its Iranian Contest,

Tübingen: Mohr Siebeck 2010 Texts and Studies in Ancient Judaism, Bd. 135),

XVIII+270 S., ISBN 978-3-16-150187-6.

Die Beeinflussung des Talmud Bavli durch die Kultur des Sassanidenreichs ist ein
sehr junges Forschungsgebiet, was sowohl mit grossem Nachholbedarf in der
Erschliessung der mittelpersischen Literatur und Geschichte als auch mit der
vorherrschenden Blickrichtung der Talmudistik auf die hellenistisch-römische Welt zu-

220



sammenhängt (S. XTV). Dass auf diesem Neuland gleichwohl Goldgräberstimmung
herrscht, zeigt der vorliegende Sammelband, der auf eine Tagung an der University
°f California, Los Angeles, im Mai 2007 zurückgeht. Y. Elman, führend auf diesem
Feld, erörtert in seinem Beitrag Analogien zwischen talmudischen, mittelpersischen
und römischen Rechtstexten zur Verletzung von Aufsichtspflichten (Toward an
intellectual History of Sasanian Law, S. 21-57). G. Herman behandelt zwei talmudisch
belegte Bezeichnungen hoher sassanidischer Staatsämter, hargbed, 'chief of taxes',
und bidaxs, 'vice-king' (Persia in IJght of the Babylonian Talmud, S. 58-82). R. Kalmin
steht hinter der negativen Beurteilung von Traumdeutern im Talmud Bavli ein
Bestreben nach Abgrenzung von zoroastrischen Magoi (Talmudic Attitudes Toward
Dream Interpreters, S. 83-99). M. Macuch diskutiert als Beispiele für die talmudische
Verwendung juristisch relevanter Begriffe der mittelpersischen Alltagssprache die
Termini dastwar, 'legal authority', sowie 'bd' d-nwr', was nicht nur den Wärter eines

Feuerheiligtums, sondern auch einen auf dessen Ländereien tätigen Arbeitssklaven
bezeichnen kann und daher nicht notwendig die Zugehörigkeit zur zoroastrischen
Religion impliziert fillusions to Sasanian Taw in the Babylonian Talmud, S. 101-111). J.
S. Mokhtarian bringt das negative Urteil über Kyros in b. Megilla 10b-17a mit der
Marginalisierung des persischen Reichsgründers im Geschichtsbild der Sassaniden
tn Zusammenhang (Rabbinic Depictions of the Achaemenid King Cyrus, S. 112-139). Nach
S. Secunda besteht die mittelpersische Rechts- und Kommentarliteratur ähnlich wie
der Talmud Bavli nicht nur in ihrem Substrat von individuell zugeschriebenen
Lehrsätzen, sondern auch in ihrer anonymen Redaktionsschicht aus ursprünglich mündlichen

Texten, die erst sekundär verschriftlicht wurden (The Sasanian „Stam", S. 140-
160). S. Shaked behandelt die zoroastrischen Bräuche des Schweigens beim Essen
und des Tragens eines Hüftgürtels (kustig) und ihre Erwähnungen im Talmud („No
Talking During a Meal", S. 161-177). Rein talmudistisch ist der Beitrag von D.
Goodblatt, der einen Überblick über neuere Forschungstrends bietet (A Generation

of Talmudic Studies, S. 1-20); rein iranistisch sind der von Y. Vervaina, die den abrupten

Übergang von individueller zu universaler Eschatologie in Denkard 9,16,1-20
intertextuell als „elegant proof of the exegetical sophistication of the Zoroastrian
priests" interpretiert (Relentless Allusion, S. 206-232), sowie der von P. O. Skjaervo,
der an einigen Beispielen die Schwierigkeiten mittelpersischer Lexikalik beleuchtet
und mit einem Appell an die judaistische Fachwelt schliesst, sich mit Sprache und
Stil dieser Literatur vertrauter zu machen (On the Terminology and Style of the Pahlavi
Scholastic Literature, S. 178-205). Bibliographie und Register runden den Band ab.

Marburg/Lahn Friedrich Avemarie

Bendik, IVANA: Paulus in neuer Sicht? Line kritische Einßihrung in die „New Perspective on

Paul", Stuttgart: Kohlhammer 2010 Judentum und Christentum, Bd. 18), 210 S.,

ISBN 978-3-17-021151-3.

Die nach Bendik Vfn) aufJames D. G. Dunns Aufsatz The New Perspective on Paul
(1983) zurückgehende Bezeichnung New Perspective hat sich als terminus technicus einer
Forschungsrichtung etabliert, die nach Dunn durch E. P. Sanders initiiert worden
ist, der die klassische Paulusexegese beendet und eine neue Perspektive auf ihn
ermöglicht hat. Das Neue an ihr ist nach Bendiks Interpretation von Dunn ein

221



anderes, historisch zutreffenderes Bild des Judentums des 1. Jh. Zurechtgerückt ist

v. a. die sog. jüdische Werkgerechtigkeit als Antithese zur Rechtfertigungslehre und
deren Zentralität in der paulinischen Theologie.

Bendiks Buch, ihre geringfügig überarbeitete Baseler Dissertation (2008), ist ein
wesentlicher Beitrag zu einer forschungsgeschichtlich orientierten Verortung der
New Perspective on Paul, in dessen Zentrum die Auseinandersetzung mit den bekanntesten

Vertretern der New Perspective steht. Im ersten (der vier) Teil(e) blickt Vfn
zurück ins 19. Jh. und liier auf F. C. Baur, W. Wrede, W. Bousset, A. v. Harnack
und A. Schweizer, in denen sie die Vertreter der Idee des Äonenwechsels sieht. Im
zweiten Teil geht es zunächst am Beispiel R. Bultmanns um die ältere Perspektive,
die von der New Perspective als 'Lutherische Paulusperspektive' betrachtet wird. Den
Vertretern der New Perspective gelten Bultmann und seine Schule als Gegenpol zu
ihrer durch Konzentration auf realgeschichtliche Fragestellungen eingeschlagenen
Richtung. Hier kann Vfn zeigen, dass es gleichwohl Bultmanns eschatologisches
Verständnis des Paulus war, das den Weg zur New Perspective freigemacht hat, während

Joh. Munck den Ubergang zur neuen Richtung markiert.
Am Beispiel von K. Stehndahl, E. P. Sanders und J. Dunn werden im dritten

Teil {shift in the frame) die Fragestellungen und Ziele der New Perspective behandelt,
wobei Vfn vor allem nach dem Neuen der New Perspective fragt. Dieses Neue sieht
sie darin, dass hier eine Paulusinterpretation vorgetragen wird, die nicht auf dem
Konstrukt eines Judentums als werkgerechte Leistungsreligion aufbaut, sondern der

jüdischen Religion historische Gerechtigkeit widerfahren lässt und sie aus der Antithese

zum Christentum befreit. Nach Vfn geschieht dies aus der Uberzeugung und
dem Willen der New Perspective, die traditionelle theologische Interpretation durch
religionsgeschichtliche Argumente zu ersetzen. Dass Paulus aber das Judentum
zugunsten des Christentums abgelehnt oder zumindest das Christentum gegen das

Judentum ausgespielt hat, bestreitet nach Vfn aber auch die New Perspective nicht.
Ein Paradigmenwechsel, so Vfn, hat nicht stattgefunden, ablesbar auch an den
übernommenen Begriffen: Auf der Suche nach geschichtlicher Wahrheit operiert
auch die New Perspective unkritisch mit „übergeschichtlichen" Begriffen. Kritisch
sieht Vfn, dass die New Perspective nicht nur den Schuldaspekt und die negative
Anthropologie des Paulus ignoriert, sondern infolge ihrer soziologischen Sehweise
ihr Interesse auf gruppendynamische Prozesse in den Vordergrund rückt und dabei
das Nachdenken über den Zusammenhang von Sündenmacht — Fleisch — Gesetz
unter den Bedingungen des alten Äons verdrängt. 'Neue Perspektiven' sind nur da

erkennbar, wo die eschatologische Bedeutung der paulinischen Aussagen in den

Vordergrund und die soziologische Sichtweise in den Hintergrund tritt. Im letzten
Teil trägt Vfn ihre eigene Sicht der paulinischen Theologie vor, die sich in erster
Linie an der Idee des neuen Äons orientiert und die eschatologische bzw. apokalyptische

Dimension der paulinischen Briefe in den Vordergrund rückt. Der neue Äon
ist nicht Zukunft, sondern aktuelle Gegenwart des Briefschreibers. Aus der
Perspektive des neuen Äons betrachtet, so Vfn, schwindet auch der Streit um
Partikularismus und Universalismus.

Kritisch anzumerken sind drei Punkte: (a) In der Darstellung der unterschiedlichen

Autoren der New Perspective und ihrer Modelle geht Vfn sehr schematisch vor,
und das im Ganzen letztlich negative Urteil über sie durchzieht das Buch von
Anfang an. (b) Wenn auch die New Perfective keinen historischen Wendepunkt markiert,

222



Vermisst man dennoch eine Würdigung der Suche nach einer Neuausrichtung der
Paulusexegese, (c) Schliesslich fehlt dem Buch ein Ausblick auf einen zukünftigen
Dialog mit den hier dargestellten Ansichten der New Perspective. Positiv festzuhalten
aber ist: Über aller Diskussion um Neuorientierung und Paradigmenwechsel in der
Paulusexegese fehlte bislang eine breitere forschungsgeschichtliche Aufarbeitung
dieser Thematik. Diese hat Vfn geleistet und ihren Leserinnen und Lesern einen
fundierten Einblick in den diesbezüglichen Stand der Forschung geboten. Für alle,
die eine gründliche theologische Einführung in die Forschung(sgeschichte) der New
Perspective suchen, empfiehlt sich das vorliegende Werk als Fundgrube.
Tartu Elo Süld

REBIGER, Biel: Sefer Shimmush Tehillim. Buch vom magischen Gebrauch der Psalmen. Edition,

XJbersetiptng und Kommentar, Tübingen: Mohr Siebeck 2010 Texts and Studies
in AncientJudaism, Bd. 137), IX, 359,117*; ISBN 978-3-16-149774-2.

Die 2004 als Dissertation an der FU-Berlin angenommene kommentierte Edition ist
aus einem von P. Schäfer und G. Shaked initiierten Projekt hervorgegangen und
schliesst an die renommierten Publikationen zu Hekhalot-Literatur und jüdischer
Magie aus dem Berliner Institut für Judaistik an. Die ältesten Fragmente des Sefer
Shimmush Tehillim stammen aus dem 11. und 13. Jahrhundert und sind bereits in
„Magische Texte aus der Kairoer Geniza", Bd. 3 (Tübingen 1999, S. 202-284; 285-
356) veröffentlicht worden. Die nun vorgelegte synoptische Edition basiert auf vier
zum Teil deutlich voneinander abweichenden vollständigen Textzeugen. Die gut
lesbare Übersetzung gibt den Erstdruck und die so genannte sefardische Rezension
wieder, wobei alle wichtigen Abweichungen zu den älteren Geniza-Fragmenten
verzeichnet und erläutert sind. Die „leichte", wenig ritualisierte Magie des Buches
belegt die eigenartigen magischen Verwendungen von Psalmen, ihre Rezitation und
Niederschrift etwa zum Zwecke von Berührungszaubern. Diese Praktiken soll(t)en
etwa gegen Krankheiten, Unfruchtbarkeit, Verleumdungen, Epikureer oder ganz
allgemein gegen „Schaden" helfen (S. 81 „zayyin"). Die ausführliche Einleitung
behandelt Fragen der literarischen Struktur und der bemerkenswerten, auch im christlichen

Bereich bis hin zu J. J. Schudt belegten Rezeptionsgeschichte. Bereits die

wichtigsten Stationen der Forschungsgeschichte lassen erkennen, dass eine gründliche

Aufarbeitung des Werkes ein begründetes Desiderat war. Konnte noch 1987

behauptet werden, Sefer Shimmush Tehillim sei in Südfrankreich entstanden, kann dies

nun, insbesondere nach Analyse der Texte aus der Kairoer Geniza, als widerlegt
gelten. Die Anfange des Werkes sind wohl in der ausgehenden Spätantike bzw. in
gaonäischer Zeit zu suchen, obwohl sich Genaueres auch nach der gründlichen
Erschliessung sämtlicher Quellen und Hinweise nicht ermitteln lässt. Für die

rezeptionsgeschichtliche Psalmenforschung ist der Ertrag der Arbeit nicht hoch genug zu
schätzen, zumal, wenn man bedenkt, dass schon in mancher Bibelhandschrift magische

Zweckangaben zu einzelnen Psalmen zu finden sind. Sind wohl schon einige
Psalmen bereits von ihren Autoren mit magischen Intentionen geschrieben worden,
was etwa auch 11 QApocrpyphal Psalms Scroll (11 Qll) aus den Höhlen vom Toten
Meer mit seinen antidämonischen Absichten belegt, wurde dies in der späteren Zeit
aufgenommen. In Sfer Shimmush Tehillim sind insofern aber nicht nur antike Prakti-

223



ken zusammengestellt, sondern es wurde nach und nach ergänzt, was aus einzelnen
Versen des Psalters, aus rabbinischen Überlieferungen sowie anderen magischen
Texten bekannt war oder abgeleitet werden konnte. Zunächst bestand eine kleinere
Auswahl von bestimmten Psalmen, die für magische Zwecke herangezogen wurde.

Später wurden dann für alle Psalmen magische Anwendungen hinzu gefunden bzw.

Deutungen ergänzt. Erst dem Kreis der Haside Ashkena% ist ein so genannter
Namenkomplex zuzuschreiben. Eine Art Vorwort zu dem Werk stammt sogar erst aus

dem 16. Jh. Der textus receptus ist insgesamt also ein spätes Produkt einer bewegten
Rezeptionsgeschichte. Die mit viel Akribie und aufgrund ausgewogener methodischer

Reflektion durchgeführte Studie hat ein lange nur wenigen Spezialisten
bekanntes Kapitel der spätantiken jüdischen Magie mustergültig erschlossen.

Mainz Andreas Tehnardt

BAUMGARTEN, Albert I.: Elias Bickerman as a Historian of the Jars. A Twentieth Century

Tale, Tübingen 2010 Texte und Studien zum Antiken Judentum, Bd. 131),

X,377 S, ISBN: 978-3-16-150171-5.

Im vorliegenden Buch werden Leben und Werk von Elias Bickerman (1897-1981)
ausführlich vorgestellt und scharfsinnigen Analysen unterzogen. Der Band schliesst
mit Anhängen zu den Archivmaterialien, Bibliographien, Dank und üblichen Indizes.

Elias Bickerman verstand sich primär als Fachmann der griechisch-römischen
Antike, seine Studien zum antiken Judentum unternahm er als Aussenseiter. Somit
näherte er sich dem antiken Judentum von der griechischen Kultur her und fragte
nach dem Zusammenspiel beider Traditionen. Für Elias Bickerman repräsentierte
die griechische Kultur etwas Universales, während die jüdische Kultur ein Partikulares

darstellte. Zu guter Letzt verbanden sich beide Elemente zu einem der wichtigsten

Bestandteile der abendländischen Kultur.
An der vorliegenden Monographie sind zwei Aspekte interessant. Zum einen

gelingt es Baumgarten eine Fülle von Details aus dem ansonsten eher unbekannten
Leben von Elias Bickerman heraus zu destillieren und diese auch verständlich zu
machen. So etwa der gescheiterte erste Habilitationsversuch in Berlin oder aber
auch seine Ehescheidung in den USA. Der zweite interessante Punkt besteht in
einem neuen Zugang zu Elias Bickermans epochalem Werk „Der Gott der Makka-
bäer" aus dem Jahre 1937 und der hierin vorgenommenen Deutung der hellenistischen

Reform in Jerusalem mit der Aufteilung der Juden in zwei Gruppen. Die
erste Gruppe der Juden, bestehend aus den hellenistischen Reformern, lag mit
ihrem Anliegen völlig falsch, während die zweite Gruppe, die aus Makkabäern,
Pharisäern, Rabbinen und Diasporajuden bestand, in ihrer Einschätzung der Ereignisse

völlig richtig lag. Aufschlussreich ist dabei, dass diese Sicht der Juden der
Antike eine zeitgenössische Analyse des europäischen Judentums im 19. und 20.

Jahrhundert voraussetzt und immer auf diesem Hintergrund gelesen werden muss.

Umgekehrt wollte Elias Bickerman mit seinem Buch die Juden seiner Zeit auf das

Martyrium um des Judentums willen vorbereiten.
Es ist A. I. Baumgarten ein hervorragendes Buch zu Leben und Werk von Elias

Bickerman gelungen.

Tübingen Herbert Niehr

224



MUSALL, FREDEREK: Herausgeforderte Identität. Kontexhvechsel am Beispiel von Aloses
Maimonides und Hasdai Crescas, Heidelberg: Universitätsverlag Winter 2008 Schriften

der Hochschule für Jüdischen Studien Heidelberg, Bd. 12), XVIII+226 S.,
ISBN 978-3-8253-5523-4.

In der hier vorliegenden Studie beschäftigt sich der Autor mit zwei jüdischen
Philosophen, deren Rezeption nicht unterschiedlicher sein könnte: Auf der einen Seite
steht Moses Maimonides (1138-1204), der sich eines seit Jahrhunderten ungebrochenen

Interesses in der jüdischen und nichtjüdischen Welt erfreut, auf der anderen
Seite Hasdai Crescas (1340-1412), dessen Werke zwar nicht völlig vergessen sind,
aber die nicht die Aufmerksamkeit erfahren, die sie vielleicht verdient hätten. Gerade

diese ungleiche Wertschätzung, die beide Gelehrten erfahren, steht im Mittelpunkt

des Buches. Musall arbeitet am Beispiel der Hauptwerke beider Philosophen,
Maimonides' Dalälat al-ha'irin und Crescas' Or Adonai, die Gründe heraus, warum
sie nicht denselben Erfolg haben konnten. Für den Erfolg des maimonidischen
Hauptwerkes unterteilt Musall dessen Wirkung in seine zwei Hauptbestandteile auf
sprachlicher Ebene: Zum einen steht das arabische Original in einer philosophischen

Tradition, die dem islamischen Aristotelismus nahe steht, so dass ihre Rezeption

in der jüdischen Philosophie des arabischen Raumes problemlos erfolgen kann.
Zudem bietet die Verwendung der arabischen Sprache einen weiteren Vorteil: Das
philosophische Werk des Maimonides ist deutlich von seinem theologischen, das

überwiegend, wenn auch nicht ausschliesslich, auf Hebräisch verfasst ist, getrennt.
Damit treten beide Disziplinen nicht in einen Konkurrenzkampf. Durch die hebräische

Übersetzung, die eine Rezeption bei den Juden in der christlichen Welt erst
möglich macht, wird diese Trennung aufgehoben. Trotz aller Widersprüche, die das

Werk unter den Gelehrten seiner Zeit auslöst, profitiert es dennoch von der
Verbreitung aristotelischer Philosophie in hebräischer Sprache, die zur selben Zeit
stattfindet. Für Crescas ist die Situation eine andere: Das an Philosophie interessierte

spanische Judentum befindet sich im Niedergang und kann auch in Crescas'
Kritik an Maimonides keine Alternative sehen, die zu einer Wiederbelebung fuhren
könnte. Zugleich ist der eher naturwissenschaftliche Ansatz in 'Or 'Adonai erst wieder

für die jüdischen Autoren der Renaissance interessant.
Diese und weitere Faktoren, die zu einer Popularisierung des Maimonides und

zu einer Marginalisierung Crescas' führten, werden vom Verfasser methodisch
durchdacht und ausführlich dargestellt. Dabei ist besonders der erste Teil des Werkes

hervorzuheben, in dem der Verfasser eine gewissenhafte theoretisch begründete
Darstellung seiner Methodik anbietet. Alles in allem leistet der Autor mit diesem
Buch einen wichtigen Beitrag zur mittelalterlichen jüdischen Philosophie und ihre
Auswirkungen auf die Nachwelt.
Köln Carsten Schliwski

KrajewSKI, Stanislaw & Adam LIPSZYC (eds.): Abraham Joshua Heschel — Philosophy,

Theolog/ and Interre/igious Dialogue, Wiesbaden: Harrassowitz Verlag 2009

Jüdische Kultur. Studien zur Geistesgeschichte, Religion und Literatur, Bd. 21),
228 S, ISBN: 978-3-447-05920-6.

Der Rezensent hält das bewegende Zeugnis einer posthumen Heimkehr in den
Händen: Eine Sammlung von Vorträgen, die — englisch-sprachig — im Juni 2007 an

225



der Universität Warschau anlässlich der ersten akademischen Konferenz zum Leben
und Werk des grossen jüdischen Gelehrten Abraham Joshua Heschel (1907-1972)
gehalten wurden. Nach einem Grusswort der Tochter Heschels, Susannah Heschel,
die nicht selbst an dem Ereignis teilnehmen konnte, geht es, dem Anlass entsprechend,

zunächst um das Verhältnis des in eine berühmte chassidische Familie in
Warschau geborenen Heschel zum Land seiner Geburt und zum Christentum.
Waldemar Szczerbinski zeichnet die Biographie des Gelehrten nach, der — obwohl
er während des zweiten Weltkrieges und der Shoah in die USA fliehen musste — zeit
seines Lebens in gewisser Weise ein „polnischer Chassid" blieb. Es folgen persönliche

Erinnerungen an Begegnungen mit Heschel (David G. Roskies) und - in drei
weiteren Hauptteilen - 21 Beiträge. Unvermeidlicherweise zeichnen sich
Konferenzbeiträge meist durch unterschiedliche Qualität aus; doch in diesem Fall ist den
Verantwortlichen die Zusammenstellung durchweg gut und überzeugend gelungen.
Dies wird bereits im anschliessenden Hauptteil („Philosophie und Judentum")
deutlich, der Beiträge von Karl Grözinger, David Novak, Milan Lycka, Andrzej
Leder, Adam Lipsczyc und Agata Bielik-Robson versammelt — Texte, die allesamt
eine ausführlichere Würdigung verdient hätten, als dies im Rahmen einer kurzen
Besprechung leistbar ist.

Im anschliessenden Teil („Theologie und Geschichte") berichtet Michael
Marmur von Heschels erster Veröffentlichung im Alter von fünfzehn Jahren: eine

Abfolge von drei halachischen Erörterungen im Anschluss an Talmudtexte in einer
Warschauer Zeitschrift. Der Autor stellt die (am Ende des Artikels differenziert
beantwortete) Frage, inwieweit in diesem Jugendwerk schon die Spuren des späteren

reifen Heschel zu erkennen sind. Besonders erfreulich ist, dass Marmur diese
Talmud-Novellen nicht nur übersetzt hat, sondern im Anhang auch die Originaltexte

dokumentiert. Im Anschluss widmet sich Paul B. Fenton der Freundschaft
Heschels mit dem französischen Iranologen Henry Corbin (1903-1978), einem
Protestanten, der nicht nur der erste Übersetzer Martin Heideggers und des

Schweitzer dialektischen Theologen Karl Barth ins Französische war, sondern auch
einen Auszug aus Heschels Doktorarbeit („Die Prophétie") übersetzte und noch im
Herbst 1939 in der Brüsseler Zeitschrift Hermes (3e serie 1939, pp. 78-110)
veröffentlichte und einer Anthologie islamischer Mystiker an die Seite stellte (leider wird
der dazugehörige Briefwechsel von Heschel und Corbin weder dokumentiert noch
zitiert, sondern nur in Auszügen ins Englische übersetzt). Annette Aronowicz referiert

aus Heschels 1973 (also postum) in jiddischer Sprache erschienenem Werk IN
GERANGEL FAR EMESDIKEYT („A Struggle for Integrity"), das sich mit der
rätselhaften Figur des 1859 verstorbenen Reb Mendel von Kotsk beschäftigt — dem an
sich hochinteressanten Beitrag zu diesem wichtigen Thema fehlt aber leider etwas
die analytische Tiefenschärfe, was formal schon daran kenntlich wird, dass die
Autorin auf die Auseinandersetzung mit der Sekundärliteratur verzichtet und sich

beispielsweise immer wieder auf Traditionsstücke aus der Midraschliteratur usw.
bezieht, die sie nicht nachweist (z.B. S. 119). Schliesslich geht Bernhard Dolna,
ausgehend von Heschels Prophetiebuch, seinem sozialen und sozialkritischen

Engagement in den sechziger Jahren in den USA (u.a. gegen den Vietnamkrieg und

gegen die Rassendiskriminierung) nach; im Dialog an die Maimonides-Exegese
Heschels entsteht die spannende Frage, ob dieser sich selbst als Prophet verstand.
Es folgen Beiträge von Shoshana Ronen über die Gottesfrage nach Auschwitz bei

226



Heschel und Hans Jonas, von Anna Banasiak über E. Fackenheim und Heschel
sowie von Anna M. Szczepan-Wojnarska („Between Speaking and Experiencing
Suffering: A.J. Heschel's Imperatave of Religious Engagement").

Im Schlussteil („Interreligious Dialogue") formuliert Alon Goshen Gottstein
zwölf Fragen, die sich für ihn aus dem Erbe Heschels für den gegenwärtigen
interreligiösen Dialog ergeben, bevor Stanislaw Krajewski Heschel als Vorläufer des

nordamerikanisch-jüdischen Dabru FLwADokuments aus dem Jahre 2000 vorstellt
und der vor Fertigstellung des Bandes verstorbene Michael A. Signer (ihm haben
die Herausgeber das Buch gewidmet) Schlussfolgerungen aus dem Werk Heschels
für die Verhältnisbestimmung von „Leib und Seele" vorstellt. Beiträge von Edward
K. Kaplan, Harold Kasimow, Stanislaw Obirek (zur Frage, ob die Christologie ein
Hindernis für den jüdisch-christlichen Dialog sei) und Seth Ward (zu den Implikationen

aus Heschels Werk für den jüdisch-muslimischen Dialog) zu unterschiedlichen

Fragen des interreligiösen Dialoges runden einen Band ab. Die Lektüre des
Buches wird denjenigen Leserinnen und Lesern Freude machen, die mit den
grundlegenden Linien von Heschels Leben und Werk bereits vertraut sind.

Tübingen Matthias Morgenstern

BELLI, Moshe: nVautnV 11>U> - loxan: Monographie und kommentierter Index,
Magnes University Press Jerusalem 2001, 221 S. + engl. Summary S. I-XI, ISBN 965-
493-083-8.

Pelli, MOSHE: nVatPnn 'TO — O'n'sn m33: Monographie und kommentierter
Index, Jerusalem: Magnes University Press 2005, 379 S. + engl. Summary S. VII-XXIV,
ISBN 965-493-228-8.

Pelli, Moshe: rrannn ma' nti Vxhp' naan - ian ma: Monographie und kommentierter

Index, Jerusalem: Magnes University Press 2009, 374 S. + engl. Summary S. I-
XXI, ISBN 978-965-493-435-0.

Die Aufklärungsbewegung, als Haskala bekannt, hat in ihrer Anfangsphase eine
Rückkehr zu den hebräischen Wurzeln, ein Wiederaufleben der hebräischen Sprache,

auf ihre Fahnen geschrieben. So sind u. a. nebst Büchern und Abhandlungen
auch Zeitschriften in Hebräisch gedruckt worden. Die erste dieser Zeitschriften —

jDxan (Der Sammler) — ist in Königsberg, später in Berlin von 1783, mit Unterbrechungen,

bis 1811 erschienen. Die nächste bedeutende Zeitschrift, D'n'Sn liaa
(Erstlinge der Zeit), ist 1820 bis 1831 durchgehend in Wien erschienen, gefolgt von
7ön ma {Lieblicher Weingarten), von dem in den Jahren 1833 — 1854 insgesamt
9 Jahrgänge aufgelegt wurden, die in Wien, Prag und Berlin gedruckt wurden. Prof.
Moshe Pelli, von der University of Central Florida, Orlando, spezialisiert auf
Haskala-Iiteratur, hat zu diesen Zeitschriften jeweils eine Monographie nebst
kommentiertem Indexbuch verfasst. Die Buchtitel weisen auf die Entwicklung
dieser Zeitschriften hin. Das Buch zu ^oxan ist unter dem Titel nVatlM1? lata - Tor
s)ur Haskala erschienen, OTPSn ma'D unter dem Titel rt5atann TOT, die Erstlinge der

Haskala, und ian Dia unter dem Titel nttnnn 133' X'n Vxw naan, die Weisheit Israels

bzw. die Wissenschaft des Judentums — das neue ]avne (Javne wurde nach der Zerstörung
des Zweiten Tempels zum geistig-religiösen Zentrum).

227



In allen 3 Büchern analysiert Pelli jeden Jahrgang der betreffenden Schrift bezüglich
Themen, Sprache und Inhalt und kommt zum Schluss, dass im alles, was auf
den Redaktionstisch gelangte, auch gedruckt wurde, a'rran mro folgt zunächst dem
Pfad seines Vorgängers, wird aber mit der Zeit ernster und selektiver und bewegt
sich in Richtung einer Zeitschrift für Wissende und Gelehrte. Dieses Niveau hat ms
inn schon von Anbeginn an. Die vorherrschende literarische Form in diesem ist der
schriftliche Dialog, in dem die Gelehrten ihren Kollegen von ihren Forschungen
und Konklusionen in zwangsloser Form berichten und anschliessend oft die Reaktion

der Kollegen berichtet wird.
Im ersten Buch untersucht Pelli auch den möglichen Einfluss deutscher Zeitschriften

auf den ^0X0, im zweiten den Einfluss anderer hebräischer Zeitschriften. Im
dritten wird der Frage breiter Raum gewidmet, wer der eigentliche Redakteur der
Zeitschrift war — Samuel Lejb Goldenberg (1807-1846), oder der im Hintergrund
agierende Salomo Jehuda Rapoport (1790-1867).
Auf die Monographien folgt jeweils ein ausführlicher Indexteil, der die Namen in all
ihren Schreibvarianten, Artikel, Sachgebiete, Dichtung(en), Biographien etc. enthält.
Wo Pelli es für angezeigt findet, fügt er Anmerkungen sowie etliche auf seinen

späteren Forschungen basierende ergänzende Bemerkungen hinzu.
Moshe Pelli hat eine gründliche Arbeit geleistet, die künftigen Erforschern dieser
Zeitschriften zweifellos von grossem Nutzen sein wird.

Wien Tirpa Lemberger

MÜLLER, HANNELORE: Religtonsrnssenschaftliche Minoritätenforschung. Zur religionshistorischen

Dynamik der Karäer im Osten Europas, Wiesbaden: Harrassowitz 2010 Studies
in Oriental Religions; Bd. 60), X,246 S., 3 Karten, 21 Abb., ISBN 978-3-447-06292-
3; ISBN 978-3-447-19020-6 e-Book.

As evident from its title, the study by Hannelore Müller is dedicated to religio-
historical dynamic of the Karaite community in Eastern Europe. In fact, however,
the scholar took this opportunity to anafyze the whole phenomenon of the history,
culture, and self-identity of the Karaites and Karaism in general. Müller starts her
study with general questions of what religious and ethnic minority is, how it
becomes a separate entity and what are exogenous and endogenous factors that stimulate

schisms between a religious minority and dominant religion (pp. 7-26). This
introductory chapter is followed by the survey of the most important Karaite
sources and secondary literature. The author is absolutely right when saying that

every student of Karaite history in Eastern Europe must be able to cope with literature

in Karaim, Hebrew, Arabic, Turkish, Polish, Lithuanian and Russian (p. 27; one
should add to this list the Crimean Tatar language). The literature survey shows that
the author is indeed able to analyze and use sources and secondary literature in most
of these languages (pp. 27-36). Despite this, one can not help noticing here and in
some other subchapters of the book a few minor typos when Müller is dealing with
the literature in Slavic languages.

While considering such approach completely feasible one cannot help noticing
some minor inaccuracies. To our knowledge, Firkovich never considered the
Karaites to be descendants of the Khazars. He indeed published quite a few falsified

228



documents (largely colophons and tombstone inscriptions) narrating a story of the
Khazars' conversion to the non-Talmudic "Karaite faith." Nevertheless, he never
claimed that there were cases of mixed Khazar-Karaite marriages or that the
Karaites were of Turkic, Tatar or Khazar descent. On the contrary, he constantly
mentioned the fact that the Karaites were sort of "verus Israel," descendants of the
ancient Jews and Israelites who had settled in the Crimea in the sixth centurv B. C.
(This is evident not only from sources, but also from secondary literature (D.
Shapira, Avraham Firkowic^ in Istanbul (1830-1832). Paving the Wayfor Turkic Nationalism.

Ankara 2003, pp. 90-93). It was Seraja Szapszal who was the first Karaite
intellectual claiming that the Karaites were descendants of the Khazars, Chuvashi,
and some other Altaic peoples. On pp. 120-130 Müller examines exogenous factors
that influenced the shaping of Karaite self-identity. These are represented largely by
different privileges granted to the Karaites by administration of various countries
where they had lived in medieval and in later periods. In this subchapter the author
analyzes numerous documents and charters given to the Karaites in Egypt, Crimea,
Poland, and Lithuania. Here one should point out that contrary to the author's
opinion the first charters given to the Karaite community of Chufut-Kale were
issued by the Tatar khans as early as 1459 and 1468 (V. D. SMIRNOV, "Tataro-
Khanskie yarlyki iz kollektsii TUAK", in: Isyyestiia Tavriceskoi Ucenoi Arkhivnoi Komissii
54 (1918), pp. 9-10; cf. M. KlZILOV, Karaites through the Travelers' Eyes. New York
2003, pp. 155-156); furthermore, the word tarchan (in this context can be translated
as "privileged one") is not only a Khazar, but general Turkic term used in various
epochs by many Turkic-speaking peoples. Besides, the treaty of 1243 between
Prince Daniel of Galicia and Khan Batu, which is considered by many as genuine
source about the Karaite settlement in Galicia, in fact is only a later "romantic"
innovation of Karaite authors (more details: M. KlZILOV, The Karaites ofGalicia: An
Ethnoreligious Minority Among the Ashkenasym, the Turks, and the Slavs, 1772-1945. Leiden

/ Boston 2009 [= Studia Judaeoslavica; vol. 1], pp. 30-40).
The subchapters dedicated to the fate of the Karaites during the Holocaust

represent perhaps the most impressive and innovative part of the book. It is known
that the Karaites were not massacred by the Nazis — largely because of the Karaites'
successful presenting their community as a group of Turkic proselytes who
accepted "Mosaic faith" in the early Middle Ages. Fortunately for the Karaites, Nazi
authorities decided to consider them to be a non-Semitic ethnic group already in
1939. This fact, together with the general willingness not to spoil relations with the
Tatars (who in the Nazis' opinion were staunch friends of the Karaites), helped the
Karaites to survive the Holocaust virtually unscathed. In spite of the fact that much
had already been written on the subject, Müller managed to find quite a number of
hitherto little known archival and printed sources regarding the fate and the status
of the Karaites during World War II. The author demonstrates that the Nazis were
still discussing the Karaites' racial origin even as late as March 1945 (p. 158).

Conclusion summarizes the main arguments of the book and demonstrates
academic importance of studying religious minorities such as the Karaites. A considerable

part of the book is occupied by extensive and scrupulous bibliography (pp.
167-212). Appendices at the end of the book contain facsimiles of many highly
important and hitherto unpublished documents pertaining largely to the history of
the Karaites during World War II (pp. 219-246). The book is well-written and pe-

229



dantically organized, with references to sources and most recent secondary publications

in a host of different European and Oriental languages. It is an important
contribution to our knowledge of the East European Karaites and Karaism in general.

Especially interesting and original is a part of the book dedicated to the history
of the Karaites during World War II.

Simferopol' Mikhail Ydsjlov

Sapper, Manfred / Volker Weichsel & Anna Lipphardt (eds): Impulse für Europa-
Tradition und Moderne der]uden Osteuropas Osteuropa 58 (2008), Heft 8-10, 552 S., 11

Karten und 64 Abb., ISBN 978-3-8305-1434-3.

Die seit 1925 in Berlin erscheinende, auf die Zeitgeschichte des östlichen und
südöstlichen Europa spezialisierte und ihres innovativen Charakters wegen hoch
angesehene interdisziplinäre Monatsschrift Osteuropa veröffentlicht normalerweise
Aufsätze zu Politik, Wirtschaft, Gesellschaft und Kultur der im Titel genannten Region.
Insofern ist das hier vorgestellte, ausschliesslich jüdischen Themen gewidmete Heft
gleichsam eine Sondernummer.

Unter osteuropäischem Judentum verstehen die Herausgeber die im Osten
Europas lebenden Juden, die „ein Muster für Grenzenüberschreitung, Transnationalität

und den Transfer von Religion, Sprache und Kultur" darstellen. Dem entsprechend

ist es die Absicht, den Reichtum und die Vielfalt der Lebensformen dieser

jüdischen Gesellschaft zu dokumentieren, um sich damit der Tendenz zu
widersetzen, Juden ausschliesslich als Opfer der Vernichtung wahrzunehmen. Vielmehr
haben die Massenemigrationen von Juden aus Osteuropa dazu geführt, dass
jüdisches Leben überall auf der Welt aufsprosste — 80% aller heute über die Welt
verstreuten Juden haben osteuropäische Wurzeln. Als ihre Aufgabe sahen es die
Herausgeber daher an, zum einen Stereotype und deren Funktionen zu analysieren und
zum anderen den Platz der Juden in den jeweiligen nationalen Erinnerungskulturen
zu bestimmen. Dabei spiegeln die einzelnen Artikel einerseits das Interesse wider,
mit dem die diesbezüglich in Ostmitteleuropa geführten Debatten verfolgt werden,
und reflektieren andererseits eine seit Jahrzehnten bereits in den Geschichtswissenschaften

zu beobachtende Entwicklung: weg von der durch Zeitzeugen
niedergeschriebenen Geschichte hin zu einer Geschichte der Erinnerung, wie sie von deren

Nachfolgern praktiziert wird. Dazu haben die Herausgeber nicht nur eine beeindruckende

Fachkompetenz versammelt, sondern ebenso dafür gesorgt, dass eine
genügende „geographische" Breite (von den Ostjuden in Deutschland bis zu Juden in der

Sowjetunion und ihren Nachfolgestaaten) zum Vergleich anregt.
Der Band umfasst vier Teile, denen zwei einführende Aufsätze von Antony Po-

lonsky „Fragile Koexistenz, tragische Akzeptanz: Politik und Geschichte der
osteuropäischen Juden" (S. 9-27) und Dietrich Beyrau „Katastrophen und sozialer

Aufstieg: Juden und Nicht-Juden in Osteuropa" (S. 29-51) vorangestellt sind. Im
Teil I wird das Thema „Erinnerung als Gratwanderung. Das Erbe der osteuropäischen

Juden" diskutiert, gefolgt in Teil II von „Topoi der osteuropäischen Juden",
Teil III behandelt „Das Erbe der osteuropäischen Juden" und Teil IV schliesslich

„Jüdische Geschichte und transnationale Erinnerung". Rezensionen (S. 511-535),
ein Glossar und „Abstracts" der Aufsätze (S. 543-552) schliessen den Band ab.

230



Die folgenden Bemerkungen beschränken sich auf die „polnischen" Inhalte.
Auf sie kommt bereits A. Polonsky in seiner Einführung zu sprechen, in der er zum
einen die jüdische Existenz in der Ersten Polnischen Republik, ihren kulturellen
Reichtum und die Stärke der polnischen Judenheit, und zum anderen das Anwachsen

antijüdischer Einstellungen und des Antisemitismus herausarbeitet. Die parallel
2ur Vorbereitung dieser „Sondernummer" intensiv geführte Diskussion aufgreifend,
°b der polnische Antisemitismus einen exterminatorischen Charakter besitzt, ist
Polonsky der Meinung, dass die Wechselbeziehungen zwischen Juden und Polen
vor dem Zweiten Weltkrieg zwar unbestreitbar hochgradig vergiftet waren, dennoch
wären die nachfolgenden Entwicklungen nicht zu prognostizieren gewesen. So
hätte man z. B. nicht voraussehen können, wie sich die künftige Regierungspolitik
gestalten würde, in der sich in den Jahren 1938/39 eine liberal-demokratische Option

abzeichnete.
Was Erinnerungspolitik bedeutet und was sie heute zu leisten hat, ist Gegenstand

einer bemerkenswerten Diskussion, zu der die Herausgeber unter dem Thema
„Erinnerung als Gratwanderung. Das Erbe der osteuropäischen Juden" D. Bachtel
(Paris), M. Brenner (München), F. Golczewski (Hamburg), F. Guesnet (London),
R. Heuberger (Frankfurt/M.), C. Kugelmann (Berlin) und A. Lipphardt (Berlin)
eingeladen haben (S. 53-66). Kritisiert wird dabei der populär gewordene
Reduktionismus in der Wahrnehmung der Ostjuden, die in ihnen entweder Objekte
romantisierender, exotischer Verklärung oder aber Opfer der Vernichtung sieht,
Was dazu geführt habe, dass in der Forschung strikt zwischen jüdischen und
nichtjüdischen Themen unterschieden wird, während die Bereiche wechselseitiger Kontakte

und wechselseitiger Beeinflussung ausser Acht blieben. Mit Nachdruck wurde
daher eine Intensivierung der „Verflechtungsgeschichten" in den Blick nehmenden
Untersuchungen angemahnt und die Gründung ausschliesslich jüdischer Museen
kritisiert. Hingegen begrüsste man die Integration jüdischer Themen in die
allgemeinen Expositionen der Geschichts- und Stadtmuseen. Nicht ausgespart wurde in
diesem Zusammenhang ebenso wenig die Gefahr der Kommerzialisierung und /
oder Musealisierung ostjüdischen Erbes wie die Unmöglichkeit, in Orten, in denen
einst Juden gelebt haben, an Traditionen des alltäglichen jüdischen Lebens anknüpfen

zu wollen, als habe es das gewaltsamen Traditionsabbruch nicht gegeben.
Besonderes Augenmerk wurde dabei auf die Dynamik und die Erträge der
Bestandsaufnahmen gerichtet, die die jüdische Existenz im östlichen Europa betreffen oder
aber die Dimensionen des alt-neuen Antisemitismus dokumentieren, die vor allem
von osteuropäischen Forschern durchgeführt worden sind. Eingefordert wurde
grössere kritische Distanz gegenüber der Geschichte der Mehrheitsbevölkerung und
insbesondere gegenüber der eigenen nationalen Identität. Meinungsverschiedenheiten

zeigten sich gegenüber einer Auffassung, die in der jüdischen Geschichte
paradigmatische Qualitäten erkennt, die ebenso für die Geschichte anderer Minderheiten

relevant sind. Als zweifelhaft hingegen betrachtet man die Ansicht, dass die Art
und Weise des Umgangs der Mehrheit mit der in ihrer Mitte lebenden Minderheit
ein Kriterium zur Beurteilung der Stabilität einer Gesellschaft sein kann.

Beachtung verdient in diesem Zusammenhang K. Steffens Essay „Formen der
Erinnerung. Juden in Polens kollektivem Gedächtnis" (S. 367-386). Darin diskutiert
Verfasserin, wie sich die Historiographie zur Geschichte der Juden im allgemeinen
und der Schoa im Besonderen nach 1945 entwickelt hat, und hebt dabei hervor,

231



dass — und in welcher Weise — die in Polen um Teilnahme und Mitwirkung von
Polen am Massenmord an den Juden kreisenden Diskussionen Symptom innerpolnischer

Identitätsdiskussion sind und als solche einen notwendigen Teil der politischen

Kultur bilden. Wie sie von sich (weiterentwickelnder politischer Kultur
zeugen, so sind sie zugleich auch die Messlatte für deren Qualität.

Zwischen der Fertigstellung dieser Rezension und dem Erscheinen des hier

vorgestellten Zeitschriftenbandes sind fast drei Jahre vergangen. Angesichts des

hohen Tempos der Veränderungen, die die polnische Historiographie zur
Geschichte der polnischen Juden auszeichnet, bedeutet das zunächst anzuerkennen,
dass manche hierin erhobene Forderung, die eigene Identität stärker zu hinterfragen
und den Antisemitismus im eigenen Lager kritisch zu reflektieren, in dieser
Zwischenzeit zumindest zum Teil erfüllt sind. Es bedeutet aber auch hinzunehmen,
dass die Geschichte der polnischen Juden im innerpolnischen Diskurs nur eine

untergeordnete „Dienst- und Hilfsfünktion" hat. Schliesslich bedeutet es zu würdigen,
dass seither zahlreiche Arbeiten entstanden sind, die die Geschichte der Juden in
einzelnen Gemeinden, Städten und Regionen zum Gegenstand haben. Allerdings
werden die Geschichte der Polen und die Geschichte der Juden noch immer vorwiegend

voneinander getrennt geschrieben, ja, es hat den Eindruck, dass beide Geschichten

immer radikaler gegeneinander separiert werden — mit der Folge, dass die jeweilige
Identität — und ihr folgende Erinnerungsgeschichte — die positivistische, empirische
Geschichte nicht nur beeinflusst, sondern bis zur Unkenntlichkeit verfälscht.

Rostock Hanna Ko^hska-Witt

APTROOT, Marion & Roland GruSCHKA: jiddisch. Geschichte einer Weltsprache,

München: C. H. Beck 2010 Beck'sche Reihe, Bd. 1621), 191 S., ISBN 978-3-406-
52791-3.

Einfuhrungen in die Geschichte und Kultur einer Sprache lesen sich in vielen Fällen

- vor allem Linguistikstudierende können ein Lied davon singen - eher dröge und
sind nicht selten schwer verständlich. Im Folgenden wird ein Werk vorgestellt, das

sich in geradezu wohltuender Weise von jenen erwähnten linguistischen Einführungen

abhebt: Mit dem 192 Seiten starken Büchlein von Marion Aptroot und Roland
Gruschka liegt eine konzise Gesamtschau über das Jiddische vor, die mit
bestechender Klarheit Geschichte und Kultur dieser besonderen Sprache umreisst. Die
Lehrstuhlinhaberin für Jiddische Kultur, Sprache und Literatur an der Heinrich-
Heine-Universität in Düsseldorf, Marion Aptroot, und der kürzlich zum Juniorprofessor

an der Hochschule für Jüdische Studien in Heidelberg ernannte Roland
Gruschka haben es sich zur gewiss nicht leichten Aufgabe gemacht, die Geschichte
der jiddischen Sprache von den ältesten mittelalterlichen Texten bis heute zu um-
reissen. In neun Kapiteln wird das Jiddische in all seinem Facettenreichtum als

„Weltsprache" vorgestellt - ein Begriff, der, sorgfältig und mit Absicht gewählt,
zunächst stutzig werden lässt, verstehen wir unter Weltsprachen doch eher von zahlei-
chen Menschen gesprochene Sprachen wie Englisch, Chinesisch oder Arabisch. Die
Lektüre zeigt es indes deutlich: Jiddisch ist in der Tat eine Sprache von Welt — sie

wurde seit ihren Anfängen zwar stets von einer Minderheit gesprochen (um 1900

gab es allerdings immerhin rund 8 Millionen Jiddischsprachige) und fand nicht

232



Zuletzt durch die aufgrund von Pogromen und Verfolgungen erzwungenen Wanderungen

der Juden eine geradezu flächendeckende Verbreitung: J1DN REDN JIDISCH
AF ALE KONTINÉNTN beginnen denn auch Aptroot und Gruschka mit einem
Augenzwinkern ihre Einführung.

Doch wie hat alles begonnen: Ab wann kann Jiddisch als eine aus dem
mittelalterlichen Deutschen entstandene, eigenständige und unabhängige Sprache gelten?
gut tak im betäge sswer diss màchser in BESS-HAKNÉSSESS TRÄGE - ein guter
Tag sei dem beschieden, der dieses Feiertagsgebetbuch in die Synagoge trägt (S. 28):
Dieser Satz stammt nachweislich aus dem Jahre 1272 und gilt als ältester überlieferter

Satz in jiddischer Sprache. Es handelt sich um einen Segensspruch in Reimform,
der sich in einem Machsor (jidd. MÀCHSER), einem speziellen Gebetbuch für die
jüdischen Feiertage, findet. Gesprochen wird Jiddisch seit etwa knapp eintausend
Jahren (S. 11). Anders als bei anderen Sprachen ist die diachrone Entwicklung des
Jiddischen nicht in erster Linie an ein bestimmtes Land oder eine bestimmte
Gegend gebunden; es gibt demnach auch nicht die z.B. für europäische Sprachen so
typische, relativ lineare sprachliche Entwicklung von den ersten Anfangen bis heute,
sieht man von einschneidenden Sprachveränderungen, bedingt etwa durch
Völkerwanderungen, Invasionen oder Kriege, einmal ab. Die Zuordnung bestimmter
Sprachen aufgrund ihrer spezifischen Eigenheiten zu sog. Sprachfamilien ist
grundlegendes linguistisches Handwerk. Im Falle des Jiddischen, das zwar zu den
germanischen Sprachen gezählt wird, gestaltet sich diese Zuordnung schwieriger, da es in
seiner relativen ,Heimatlosigkeit' seit seiner Entstehung immer unter starkem Ein-
fluss anderer Sprachen der unterschiedlichsten Sprachfamilien stand (und noch
heute steht), als dies etwa auf die Sprachen des europäischen Kontinents zutrifft:
Aptroot / Gruschka sprechen daher auch vom Jiddischen als „Komponentensprache"

(jidd.: SCHMELZSPRACH), die sich als voll ausgebildete eigenständige Sprache
versteht, in der Wortschatz und Strukturen der sog. Quellsprachen nicht nur
mechanisch nachgeahmt werden — im Gegenteil: Grammatik, Wortbildungsmuster
sowie semantische Felder der Komponentensprachen sind relativ unabhängig von
den jeweiligen sog. Quellsprachen. Die Quellsprachen des Jiddischen sind, neben
Hebräisch und Aramäisch, mittelhochdeutsche und frühneuhochdeutsche Dialekte
und slawische Sprachen (v.a. Polnisch, Russisch). Zu erwähnen ist hier auch das
Altfranzösische als eine der bedeutendsten romanischen Quellsprachen während
der ersten Jahrhunderte des aschkenasischen Judentums. Da das Jiddische — oft
belächelt und als Sprache von ,niedrigem Stand' verachtet, doch zugleich auch
melancholisch geliebt und innig bewundert — allen LTnkenrufen zum Trotz weiter
fortbesteht und sogar wieder zu neuer, lebendiger Blüte mit einer recht grossen
Anzahl Sprechender gelangt ist, haben sich inzwischen auch längst das Modernhebräische

sowie das (amerikanische) Englische als weitere Quellsprachen hinzugesellt.
Zu bemerken ist, dass über die Jahrhunderte durch die verschiedenen Einflüsse
stark voneinander abweichende, geografisch bedingte Mischformen des Jiddischen
entstanden sind, sich einst gar ein west- und ein ostjiddischer Strang herausgebildet
haben. Selbst mit der neuesten technischen Entwicklung hält das moderne Jiddisch
mühelos mit und zeigt, wie komfortabel ein fremdsprachiger Ausdruck in die eigene
Sprache übertragen werden kann: So wird z.B. statt einer Email in Jiddisch
sprechenden Kreisen auch gerne einmal eine BLIZPOSST versandt.

233



Doch die beiden Autoren beleuchten nicht nur die sprachliche Seite des

Jiddischen, sie entführen uns auch in die wunderbare Welt der jiddischen Erzählliteratur
von den ersten Anfangen bis heute. Besondere Erwähnung sollte hier der „absolute
Bestseller der älteren jiddischen Literatur" (S. 74) finden, die ZENERÉNE (etwa:

„Kommt und sehet"), ein Werk, das als Erbauungs- und religiöses Hausbuch

(hauptsächlich für Frauen) bis heute seinen festen Platz in der jiddischen
Literaturgeschichte hat. Besonders das 19. und das frühe 20. Jahrhundert brachten einen

grossen Reichtum an jiddischem Erzählgut hervor: Nun wurden nicht nur mehr
Geschichten und kurze Erzählungen (MAISSESS) verfasst, sondern es entstanden,

ganz im Sinne des modernen europäischen Vorbildes, Romane, die aus den
Lebenswelten vornehmlich der Ostjuden berichteten. Insbesondere Schriftsteller wie
Scholem Alejchem, Mendele Mojcher Sforim und Jitzchak Lejb Peretz haben diese

grosse Zeit der jiddischen Literatur nachhaltig geprägt.
Was das Jiddische, wie übrigens alle 'jüdischen' Sprachen wie etwa das Jude^mo

(Ladino), das Jüdisch-Arabische, das Jüdisch-Französische, darüber hinaus
auszeichnet, ist die — zumindest bis ins 20. Jahrhundert hinein — ausschliessliche
Verwendung des hebräischen Alphabets. Transkribiert wird das Jiddische auf vielfältige
Weise; allein das YIVO Institute for Jewish Research hat eine verbindliche, für
wissenschaftliche Zwecke vorgesehene Umschrift des Jiddischen entwickelt.

Aptroot / Gruschka bedienen sich einer für deutsche Sprecher angepassten Form
dieser Umschrift, die übrigens auch im Jiddisch-Wörterbuch von Roland Lötzsch
(erschienen in der Duden-Taschenbuch-Reihe) Verwendung findet.

Mit dem vorliegenden Band ist es Aptroot / Gruschka gelungen, auf unterhaltsame

wie fachlich höchst versierte Weise ins Jiddische einzuführen. Empfohlen
werden kann die Einführung somit nicht nur Fachpersonen, sondern auch Laien,
die auf die Frage WOSS TUT ME DAMIT? (mit dieser Einführung; frei nach S. 81) nach
der Lektüre in jedem Falle die passende Antwort auf diese Frage finden werden.

Zürich / Freiburg i. Br. Yvonne Domhardt

Centre de Recherche, d'Etudes et de Documentation du Yidich
Occidental (CREDYO) (ed.): Les Cahiers du Centre de Recherche, d'Etudes et de Documentation

du Yidich Ocädental/ BLETER FAR MAYREV-YIDISH 5 (Mulhouse 2010).

Le yidich - faudra-t-il écrire désormais yiddish - fait partie de ces langues qui sont
menacées de disparition. Plus que la désaffection de la plupart de ses pratiquants
d'Europe Orientale, c'est leur violente et cruelle annihilation physique qui en est

responsable.
Cette langue dont l'existence est attestée depuis le Moyen-Âge dans les communautés

juives des pays de langue allemande a également eu à souffrir de son rejet
croissant à partir du XIXèmc siècle dans les concentrations juives d'Europe Centrale
et Occidentale, au sein desquelles la poursuite de l'assimilation était devenue la règle.

Il fallait devenir un citoyen à part entière et renoncer à cet effet à une langue considérée

comme particularisante. La concurrence de l'allemand parlé et enseigné dans

ces pays devint insupportable et il se créa une véritable phobie du yidich considère

comme une relique d'un passé dont il importait de se libérer. Il n'était pas un sujet
de fierté, bien au contraire.

234



Le XX" siècle devait lui rendre ses lettres de noblesse et le prix Nobel accordé
a Isaac Bashevis Singer en fut un signe éclatant. Ce renouveau littéraire qui fut si
brutalement interrompu par les hordes nazies fut conforté par un regain d'intérêt
pour la langue yidich elle-même. Ce fut essentiellement l'œuvre de Max et d'Uriel
Weinreich, du père et du fils, qui consacrèrent leurs efforts à l'étude scientifique et
philologique de la langue. Ils réussirent à quitter à temps ces régions de la Lithuanie
historique où ils avaient fait leurs premiers pas dans ce domaine de la philologie et à
s'installer aux Etats Unis, où ils purent reprendre leurs travaux. Leur œuvre est
pratiquement inconnue en France, malgré la révolution opérée par le second dans

l'investigation des origines de cette langue et l'histoire de sa diffusion. Il a montré
l'unité fondamentale de ses diverses formes dialectales. Il a pu récupérer ce qu'on
appelait 1eyidich - deitsch et montrer qu'il s'agissait là d'un yidich occidental et il suffira

de se rapporter à l'Atlas linguistique et culturel du judaïsme achkenaz dont il fut
le principal inspirateur pour s'en persuader. Une nouvelle compréhension duyidich -

deitsch, tel qu'il fut et est encore parlé dans les pays germanophones que sont
l'Alsace, la Lorraine, la Suisse, ou encore la Hollande, s'est imposée, et son existence
n'est plus remise en question.

Il faut donc se féliciter de la décision prise par les animateurs du Centre de

Recherche, d'Etudes et de Documentation du Yidich Occidental (CREDYO) et plus
particulièment par sa présidente Astrid Starck-Adler, de consacrer une large part du
numéro V de leur revue à l'oeuvre de ces deux pionniers de l'étude scientifique du
yidich occidental. Elle a eu l'excellente idée d'y joindre la reproduction sur deux
disquettes de l'interview qu'accorda en 1958 à Max Weinreich et à New York le

sundgovien — helvétisé — Arthur Zivy. Ce document est remarquable et, pourrait-on
dire, unique, puisqu'il ne pourrait plus être renouvelé aujourd'hui, faute
d'interlocuteurs si bien à l'aise dans ce langage et aussi bien informés des usages et
du folklore judéo — alsaciens. Je me permettrai cependant de remarquer qu'aux
oreilles d'un bas — rhinois la langue ou plutôt quelques intonations d'Arthur Zivy
semblent quelquefois légèrement germanisés, ce qui ne saurait étonner puisqu'il a

fréquenté dans son enfance l'école allemande et qu'il a passé la majeure partie de sa

vie en Suisse allemande.
Ces Cahiers du Credyo révéleront également à un large public les deux farces en

judéo - alsacien que leur auteur Josy Meyer fit jouer à Mulhouse en 1928 et en 1929.
On aurait aimé en savoir un peu plus sur cet auteur qui fut le digne successeur de
Maier Woog, le père du théâtre judéo - alsacien. Il faut remercier une fois de plus
Astrid Starck-Adler qui a pris l'initiative de republier et de présenter ces œuvres
mineures sans doute, mais très rafraichissantes, ainsi qu'en témoignent leurs titres :

Grad wie bi's Levy's et Chateïsim sind aach Laït. Il est assez curieux de devoir constater
que cette forme de culture est strictement haut-rhinoise et qu'on ne lui connaît pas
de correspondant dans le Bas-Rhin. Y riait-on moins?

Le. yidich - deitsch a droit à trois études sur la langue des Juifs de la Suisse rurale
ainsi qu'au récit du voyage qu'y firent Béatrice et Uriel Weinreich. Il est présenté ici
dans son texte original accompagné d'une traduction française. L'article introductif
de ce numéro est consacré quant à lui myidich-deitsch des Beheïmeshaendler allemands

originaires de la Rhénanie et installés aux Etats Unis. Le sujet peut sembler quelque
peu exotique, mais il a son charme.

235



Ce bref aperçu montre tout l'intérêt que mérite ce parler jadis menacé par la
désertion des campagnes et aujourd'hui victime à retardement des persécutions
raciales. Cet héritage est pénible à porter, mais la responsable de cette publication a su

lui donner un contenu et un ton qui lui permettent de dépasser allègrement les

frontières d'une philologie classique. Elle n'est pas destinée au public étroit des seuls

spécialistes, mais à tous ceux que l'histoire dujidich - deitsch intéresse et passionne.

Ramat Gan Simon Schwanfuchs

FRANKENSTEIN, RUBEN: Denkmal und Name — Der Gute Ort Freiburg. Dokumentation
des jüdischen Friedhofs, unter besonderer Mitarbeit von Lina-Mareike Dedert, sowie

Anette Andrée, Aline Braun und Aaron Schwald, Freiburg im Breisgau:
Stadtarchiv 2009, 334 S., Abb, ISBN 978-3-923272-34-1.

Die jüdische Gemeinde Freiburg ist eine Neugründung des Jahres 1863, die erst
nach Erlangung der Freizügigkeit für Juden im Grossherzogtum Baden (1862)

erfolgte. Insgesamt wurden 879 Gräber bis zum Jahr 2009 erfasst und die hebräischen

Inschriften übersetzt (S. 23-247). Viele wurden fotografiert im Band abgebildet

(S. 251-308). Auf dem hinteren Einbanddeckel ist ein grosser Belegplan in einer

eingeklebten Lasche eingesteckt. Es findet sich eine allgemeine Einführung in das

jüdische Friedhofswesen. Der Friedhof selbst wurde 1871 angelegt. Vorher Hessen

sich die Freiburger Juden in ihren — in der Regel — ländlichen Herkunftsgemeinden
in der Region bestatten (beispielsweise Müllheim, Kuppenheim, Sulzburg etc.). Aus
der biographischen Datensammlung des Stadtarchivs Freiburg stammen
Kurzbiographien, die manchmal eingefügt sind (s. Hinweis S. 27). Aus der Liste der Gräber
geht hervor, dass sich Heinrich Rosin, der Prorektor der Uni Freiburg und langjähriges

Oberratsmitglied nicht auf dem jüdischen Friedhof seines Wohnortes beerdigen

Hess, weil ihn die Ablehnung seines Gebetuchentwurfes so tief traf (S. 17). Das
Grab wurde wegen „vöüiger Verwilderung" 1973 aufgehoben, obwohl die rechtwts-
senschaftHche Fakultät, der er angehört hatte, die Konzession 1959 verlängert hatte.
Auch aus der Nachkriegszeit finden sich Prominente bestattet, so etwa den Vater
des bekannten israeHschen Historikers Arnos Funkenstein Josef F. (Nr. 743b, S.

217) oder Nathan Rosenberger, der lokaler Vertrauensmann der Bezirksstelle
Baden-Pfalz der Reichsvereinigung der Juden in Deutschland gewesen und in
eigentümlicher Kontinuität auch nach 1945 Vorsitzender der jüdischen Landesgemeinde
Südbaden bis 1953 war (Nr. 475a, S. 158). Ein Glossar und ein Literaturverzeichnis
(S. 310) runden den Band ab.

Man hätte bei einigen Bestatteten offensichtliche genealogische Bezüge herstellen

können, so etwa war Abraham Hirsch Dreyfuss „Sohne des Aw Bet Din Mena-
chem" (Nr. 10, S. 25), ein Sohn des Bezirksrabbiners Emanuel Dreyfuss in Sulzburg
etc. Bei dieser Gelegenheit wäre auch es nützHch gewesen, eine Liste der Vorstände
und Kantoren der jüdischen Gemeinde Freiburg zusammenzusteüen. Im städtischen

Sterberegister hätten sich wahrscheirdich an einigen Stehen ungenaue
Geburtsdaten ergänzen lassen. Doch behindert dies natürHch nicht künftige Arbeiten,
die von diesen Daten ausgehen.

Dossenheim Uri R Kaufmann

236


	Rezensionen

