
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 67 (2011)

Artikel: Ein anderer Maimonides? : Menachem Kellners alternative
Maimonidesdeutung

Autor: Dolna, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961470

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


* * Im Gespräch • • • Im Gespräch Im Gespräch • • ' Im Gespräch • ' • Im Gespräch * •

Ein anderer Maimonides?
Menachem Kellners alternative Maimonidesdeutung

Von Bernhard DoIna*

Maimonides (1138-1204) formulierte „eine Vision vom Judentum als
bemerkenswert lebensnahe Religion der radikalen Verantwortung." (S. 1) Mit
diesem Initium gibt Menachem Kellner das Programm vor, das er in seiner Studie

zu entfalten beabsichtigt.1
Kellner findet Maimonides in Ägypten mit einem Dilemma konfrontiert:

»das Judentum seiner Heimat Andalusien ivar erheblich höher entwickelt und
den eigentlichen Lehren der Tora gegenüber getreuer als vieles von dem, was
ihm in Fustat begegnete, wo er sich angesiedelt hatte" (S. 6). Daher formuliert
er seine Vision vom Judentum „in Opposition zu proto-kabbalistischen Elementen"

(S. 7), wie sie Maimonides in Ägypten, Babylonien und Jemen vorfand.
Im 1. Kapitel, Maimonides* Critique ofJewish Culture (S. 1-33), begründet Kellner

die Kritik vor allem an der nominalistischen Grundausrichtung des Maimonides.

Einerseits verwirft er die Idee, dass „die Gattungen und die anderen
Universalien ausserhalb des Geistes existieren", andererseits besteht er auf der
»absoluten Transzendenz Gottes" (S. 11). Damit entwirft Maimonides einen
philosophical nominalism, den er mit einem religious nominalism zu verbinden sucht
(S. 13). So z. B. sind „Heiligkeit und Reinheit" keine Eigenschaften, die Objekten,

Plätzen, bestimmten Zeiten, Individuen innewohnen; vielmehr sind sie

Namen, die die Tora für bestimmte Verhaltensformen gibt. So wie Gott durch
Handlungs- und niemals durch Wesensmerkmale charakterisiert wird, so sind
auch die von Ihm verfügten Handlungen „auf das Verhalten ausgerichtet und
niemals Wesensaussagen" (S. 13). - Dieses Konzept sieht Kellner als Reaktion
des Maimonides auf protokabbalistische Schriften (S. 18-25). Sich auf M. Idel
berufend, geht der Autor davon aus, dass Maimonides das Sefer Yesira kannte,
das auch Jehuda ha-Lewi stark beeinflusst hat. Einen Beweis dafür gibt die
starke Opposition des Maimonides gegenüber den Lehren über die hebräische
Sprache, die sich dort finden (S. 21). Ebenso dürfte ihm die Hekhalot-]Itemtax
bekannt gewesen sein, im besonderen das ShiurQoma, das auch im Mischna-

* Dr. Bernhard Dolna, International Theological Institute, A-3292 Gaming, Austria.
1 Menachem Kellner: Maimonides' Confrontation with Mysticism. Foreword by Moshe

Idel, Oxford: The Littman Library of Jewish Civilization 2006 (paperback:
2011), 364 S., ISBN: 978-1-904113-29-4 (ISBN: 978-1-906764-15-9).

213



kommentar erwähnt wird, und das Sefer ha-Reufm (eine Kompilation magischer
Texte), „ein Werk, das im antiken Judentum als weithin anerkannt und normativ

galt. [...] offensichtlich kannte es Maimonides." (S. 24)
Maimonides opponierte gegen diese Strömungen. Der Ursprung für diese

Opposition dürfte aber darin zu suchen sein, dass er weder rein philosophisch
noch allein aus dem jüdischen Kontext her verstanden werden kann. Kellner
selbst positioniert ihn entgegen beiden Einflusssphären „am Kreuzungspunkt
zweier Vektoren, wobei der eine mit dem ersten Mose und der zweite in Plato
seinen Anfang nimmt" (S. 30).

Im zentralen 2. Kapitel des Buches, The Institutional Character of Halakha

(S. 33-84), zeigt Kellner, dass, im Gegensatz zu Jehuda ha-Lewi vor und Mose
ben Nachman (Nachmanides) nach ihm, die Gebote der Tora „historically
conditioned" sind (S. 35) Dieser Ansatz ist als Opposition zu einem
„Hyperrealismus" zu verstehen, den Kellner als „Proto-Kabbalah" bezeichnet (S. 36).
Maimonides hat ein mehr institutionelles als ontologisches Verständnis von
Halacha. Das zeigt sich darin, dass er seine diesbezüglichen Kommentare auf

„the instrumental character of Halakhah" konzentriert (S. 59). „Gebote sind

Hilfsmittel, Werkzeuge, sie haben keinen Selbstzweck." (S. 60) Sie dienen
dazu, den Menschen für die Suche nach seinem eigentlichen Telos zu bereiten:

„der Entwicklung des Erkenntnisvermögens zur Gotteserkenntnis'
(S. 63), Sie reflektieren keine der Zeit voraus liegende metaphysische Realität,
sondern sie sind göttliche Anordnungen, die sich auf historische Wirklichkeiten

beziehen. Sie sind eine Gabe Gottes an das Volk Israel, dem es geboten
ist, sie zu befolgen. „Sie dienen zur religiösen, moralischen und intellektuellen

Vervollkommnung."^. 66) Sie konstituieren eine soziale oder institutionelle
Wirklichkeit und „sie könnten sicherlich auch anders sein als sie sind" (S. 84).

In den Kapiteln 3 bis 8 (S. 85-286) entfaltet Kellner die von ihm vorgestellte

These an verschieden für das Judentum zentralen Themen. Dafür werden

besonders der Mishneh Tora und den Moreh Nevukhim herangezogen.
Darüber hinaus stellt der Autor Vergleiche mit dem Werk und der Auffassung
von Jehuda ha-Lewi und der Reaktion des Nachmanides auf Maimonides her
und führt damit auch in deren Œuvre ein.

Die von ihm behandelten Themen sind: Holiness (S. 85-126); Ritual Purity
and Impurity (S. 127-154); The Hebrew Tanguage (S. 155-178); Kavod, Schechina,

and Created Tight (S. 179-215); Jews and Non-Jews (S. 216-264); Angels (S. 265-

272), Afterword: Contemporary Resistance to the Maimonidean Reform (S. 273-286).

Holiness

Wie bereits angedeutet, ist Holiness, ausgenommen der Heilige Gott selbst,

nicht ontologisch zu verstehen, sondern institutional / teleological (S. 88). Die

Heiligkeit von Personen, Plätzen, Zeiten und Gegenständen „liegt in dem was
sie tun (oder wozu sie gebraucht werden), nicht in dem, was sie sind' (S. 89). Sie

214



besteht „in Verhaltensweisen wie Entsagung vom Geschlechtsverkehr, von
Wein, im Gehorsam gegenüber den Geboten und dem Bemühen um reine
Handlungen und Ideen [...] das führt zur Imitatio Dei" (S. 93); das Volk Israel
wird in dieser Perspektive nicht im ontologischen Sinn als heilig angesehen,
sondern „ist durch die Beobachtung der Gebote geheiligt [...]. Es ist das

heilig machende Verhalten, durch das sich Israel von allen anderen Völkern
abhebt." (S. 104) Auch die Heiligkeit des Landes ist nicht metaphysisch
bestimmt, vielmehr ist sie „historically conditioned" (S. 109) Sie ist eine Folge
des jüdischen Besitztums und keine Voraussetzung dafür. Selbst der Tora
(„einem Instrument der Erziehung und kein heiliger Gegenstand" [S. 119]),
den Tefillin und den Mesusot („Erinnerungszeichen für das, was wirklich wichtig

ist, Gott und die Tora" [S. 121]) wird ihre ontologische Heiligkeit entzogen.

Und — last but not least — wird auch der Sabbat davon nicht ausgenommen

(S. 123): „Die Juden sind verpflichtet, den Sabbat erheben, nicht weil ihm
irgendetwas innewohnt, nicht weil er in und aus sich selbst ontologisch von
allen anderen Tagen der Woche unterschieden wäre, sondern, dass sie wichtige

philosophische und religiöse Wahrheiten nicht vergessen." (S. 125) Diese Vorstellung
von Heiligkeit ist eine, „die wenig gibt, jedoch viel fordert [...]: 'Du sollst
heilig sein'. Maimonides las diesen Vers als einen Imperativ, als eine
Herausforderung für Juden, so zu handeln, wie es einem Volk, das die Tora empfangen

hat, geziemt. Die Aufgabe der Tora besteht nicht darin, Israel ein behagliches

Ruhebett in der Wirklichkeit zu bereiten, sondern sie fordert heraus,
dem Ideal immer näher zu kommen." (S. 126)

RitualPurity and Impurity

Im Gegensatz zu Jehuda ha-Lewi präsentiert Maimonides „rituelle Reinheit
und Unreinheit als moralische, nicht als ontologische Kategorie" (S. 138); die Gesetze

über rituelle Reinheit und Unreinheit beziehen sich auf Gegenstände, die
nur im Geist existieren (was sie nicht unbedeutend macht!); sie sind von der
Halacha aufgestellt, ohne einen objektiven Bezugspunkt „in the super-social
univers" zu haben (S. 143); sie sind als Folge der Opferriten verordnet worden,

für sich selbst betrachtet, sind sie „God's second intention" (S. 147)
Auch die heftige Kritik an diesem historischen Erklärungsversuch von
Nachmanides spart Kellner nicht aus, bleibt aber bei seiner erwähnten
maimonidischen Grundintention: „[...] dem alles umfassenden Zugang zum
Judentum, der ein Maximum an Verantwortung auf die Schultern des Einzelnen

legt" (S. 153).

The Hebrew ^Language

Die hebräische Sprache ist nicht deshalb heilig, weil sie „keine Worte für
unflätige und abstossende Dinge, insbesondere Sex und Stuhlgang, besitzt

[..], sie ist wie jede andere Sprache nur mehr verfeinert" (S. 156). Im Gegen-

215



satz zu Jehuda ha-Lewi, für den Hebräisch „die vollkommenste Sprache ist,

die einzige, die Gott selbst geschaffen hat" (S. 158), versteht sie Maimonides

„als heuristisch, indem sie uns in die richtige Richtung weist, niemals als

metaphysisch in dem Sinne, dass sie wahre Wirklichkeit angemessen ausdrückte

(S. 164). Das wird besonders deutlich bei seiner Auffassung des Gottesnamens:

„[...] Alle Gottesnamen sagen nichts aus über Sein Wesen. Sie

beschreiben nur, wie Er sich verhält." (S. 173) Letztlich ist die hebräische Sprache

durch ihre moralische Bedeutung ausgezeichnet (S. 177). Denn wird sie

metaphysisch beurteilt, dann wäre derjenige, „der Gott sucht und dabei eine

andere Sprache benutzt, dazu verdammt, Ihm fern bleiben zu müssen. Das ist
schwerlich eine zu Maimonides passende Ansicht [...]. Seine Charakterisierung

der hebräischen Sprache sollte vielmehr als Ausdruck seines Universalan-

spruchs verstanden werden." (S. 178)

Kavod, Shekhinah, and Created Ught

„[...] Diese Ausdrücke sind Synonyme, oder können, wenn der Kontext es

erlaubt, zumindest synonym gebraucht werden [...]. Sie vermitteln die
Möglichkeit, dass Menschen Zugang zu Gott haben [...]. Sie müssen als Sprachfiguren

verstanden werden." (S. 199, 201) Sie drücken sowohl die Weisheit
Gottes aus, wie sie sich in der Natur manifestiert als auch das Wesen der

göttlichen Providenz. „Im Gewand menschlicher Sprache erzählen sie Bände

von dem, was Menschen betrifft, sagen aber nichts über Gott aus [...]. Sie

wurden in einer prophetischen Vision geschaut, in der der Prophet nichts

sieht, sondern „ein bestimmtes Niveau erreicht, auf dem er die Weisheit, die

in der natürlichen Welt manifest ist, verstehen kann." (S. 205) Alle drei
Ausdrücke „sind eine Metapher für das menschliche Streben, durch Verstehen
Gott nahe zu kommen" (S. 211). Kellner sieht in dieser Interpretationsweise
eine Kampagne des Mamonides „gegen das, was als Re-Mythologisierung des

Judentums bezeichnet werden kann, was ein so hervorstechender Charakterzug

der Welt der Hekhalot-Texte ist" (S. 215).

Jews and Non-Jeivs

Für diese sehr komplexe Fragestellung präsentiert der Autor umfangreiches
und provokatives Material (auf insgesamt 54 Seiten). Dabei spielt neben
Maimonides Jehuda ha-Lewi die Hauptrolle. Er lehrte, „dass Juden durch Geburt,
von Haus aus, den Nicht-Juden überlegen sind". Diese Auffassung „durchzieht

den Sohar und findet sich in den Schriften des Nachmanides [...], und

von diesen Quellen gelangte sie in den Hauptstrom des Judentums und avancierte

zum Grundaxiom in den meisten Spielarten der jüdischen Orthodoxie
heute" (S. 220) Maimonides widersetzt sich diesem Hauptstrom: „[...]
NichtJuden, die die notwendige Selbstkontrolle und moralische Perfektion erlangen,

intellektuelle Vollkommenheit zu ermöglichen, erreichen dasselbe Ni-

216



veau menschlichen Vollkommenheit wie Juden." (S. 241) Das einzige, was
Juden von Nicht-Juden unterscheidet, ist die Tora (S. 260) „Was er ganz
offensichtlich nicht glaubte, war, dass es irgendeinen ontologischen Unterschied
Zwischen Juden und Nicht-Juden gibt [...]. Es ist die Tora Gottes und nichts
anderes, was Juden von Nicht-Juden unterscheidet." (S. 262)

Angels

Nach Kellner war es der leichtfertige Gebrauch der Autoren des Talmud,
gegen den sich Maimonides wandte: Engel als „Mittler zwischen Gott und
Mensch, das war es, was ihn störte" (S. 265). In seiner Einleitung untersucht
Kellner das Verständnis von Engeln im rabbinischen Denken („an-
thropomorphisierende Darstellungen" [S. 266]), in den Pijjutim („Engel sind
mit einem Willen und unabhängigen Kräften ausgestattete Wesenheiten"
[S. 269]), in der Hekhalot-Literatur (Engel sind „Mittier zwischen Menschen
und Göttern" [S. 269]), bei Sa'adja und Jehuda ha-Lewi („Engel sind Wesen,
die sogar von normalen, nicht prophetisch begabten Menschen wahrgenommen

werden können" [S. 272]). Es folgt das Verständnis des Maimonides,
der, wenn immer er auf die Natur von Engeln zu sprechen kommt, die
neuplatonisch-aristotelische Position vertritt, nach der Engel „separate intellects"
sind (S. 273, 276). Darüber hinaus gebraucht er den Ausdruck Engel, um (a)
die Elemente, (b) menschliche Boten Propheten, (c) Kräfte der animalischen

Physiologie, und (d) gelegentlich den Intellekt und die Imagination zu
bezeichnen (S. 279). Letztlich „reduziert Maimonides die Engel auf jede
einzelne Kausalkraft in der Natur" (S. 285). Damit ist seine Welt „entmythologisiert,

entontologisiert — mit einem Wort: entpaganisiert" (S. 285).
Kellner versucht zu beweisen, dass viele der Schriften des Maimonides als

Versuch zu verstehen sind, einerseits die Tora mit dem, was er als Wissenschaft

verstand, in Einklang zu bringen, andererseits aber dem Einfluss „der
proto-kabbaüstsichen Elemente im prä-maimonidischen Judentum"
entgegenzuwirken. Dabei ist es dem Autor in seinem Resümee Idar, dass „die Anti-
Sohar-Reform wenig Chancen auf Erfolg hatte [...], wenig vom Judentum
eines Maimonides kann in der gegenwärtigen Orthodoxie gefunden werden"
(S. 289) Andererseits aber ist Kellner davon überzeugt, dass die Stunde für
diese elitäre, maimonidische (messianische?) Form des Judentums noch
kommen wird. „Es bietet viel, aber wenige nur können im vor-messianischen
Zeitalter Nutzen daraus ziehen." (S. 296) Es bedarf also des Tages, „wenn das

Land von der Erkenntnis des Herrn erfüllt sein wird, so wie das Meer mit
Wasser gefüllt ist" (Jes 11,9), um das von Maimonides vorgestellte Konzept
allgemein einsichtig zu machen. Bis dahin kann der Leser mit dem Autor in
das Bedauern, aber auch in den Optimismus einstimmen, wenn er formuliert:
„Jene, die wie ich, in seinen Anschauungen eine Vision von Judentum finden,
das sowohl für sich selbst attraktiv als auch der Tora gegenüber wahrhaftig

217



ist, können nur bedauern, dass er es bis jetzt noch nicht geschafft hat, die

grosse Masse der Juden zu gewinnen, die seine Schriften mit Hingabe studieren

[...]; aber ich bin optimistisch, der Tag wird kommen, an dem alle von
seinen Lehren Gewinn haben werden." (S. 296)

Fasjt

Mit diesem Buch, dessen Charakteristikum es ist, die herkömmlichen
Sichtweisen des Maimonides ebenso wie den Hauptstrom der jüdischen Tradition

gegen den Strich zu bürsten, hat Kellner eine provokante Studie vorgelegt.
Die Fülle des Textmaterials, das in diesem Werk analysiert wird, ist beeindruckend,

und es wird in fesselnder Art und Weise präsentiert. Man spürt dem

Buche an, dass es im Kontakt mit den Studenten an der Bar Ilan Universität,
in Seminaren und Gesprächen gereift, — und nicht nur am Schreibtisch
entworfen und ausgeführt worden ist. Das de-mystifizierende Anliegen des

Maimonides und seine Aversion gegen alle protokabbalistischen Strömungen im

Judentum leuchten überall hervor. Ob aber dieser Ansatz, der u. a. Halacha
als nur „institutionelle Wirklichkeit", Heiligkeit allein als geforderte
„Verhaltensweisen" oder selbst die Tora nur als „Instrument zur Erziehung" [• • •]

usw. versteht, ein Dach über die ganze Welt des Maimondes und ein fruchtbarer

Beitrag für die Entwicklung zukünftigen Judentums ist, muss dahingestellt

bleiben. Auch die mehr historische, aber in diesem Zusammenhang
wichtige Frage, ob die dem Maimonides nachfolgende jüdische Welt nicht
doch richtig lag, wenn sie seinen Lehren nicht gefolgt ist, und nicht aufgehört
hat, eine reiche und eigenständige Mystik entwickelt zu haben, findet in
diesem Buch kaum ein Echo.

Nach Kellner ist das maimonidische Konzept des Judentums eines, das

Zukunft hat, und dass deshalb noch nicht völlig zum Durchbruch gelangt ist,
weil es einer Erkenntnisstufe bedarf (der philosophischen Erkenntnis als einer
Art intellektueller Kontramystik?), die erst in der messianischen Zeit „allgemein"

erreicht wird. Jetzt ist diese Ebene nur wenigen „Elitären" vorbehalten
In dieser Hinsicht ist noch eine Zukunft zu erwarten, um Kellners Position
etwas paraphrasiert wiederzugeben.

Ein gutes Buch zeichnet sich u. a. auch dadurch aus, dass es neben

Antworten, das es gibt, viele Fragen weckt. Kellners Buch ist ein solches; es ist

gelehrt, bildet und provoziert. Eine Herausforderung auch für den mit
Maimonides vertrauten Leser.

218


	Ein anderer Maimonides? : Menachem Kellners alternative Maimonidesdeutung

