
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 67 (2011)

Artikel: "Das letzte Lied an den Flüssen Babylons" und der Dichter als Prophet :
autopoetische Aussagen in hebräischen Gedichten Russlands von
1861-1891

Autor: Gutmann-Grün, Meret

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961469

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Das letzte Lied an den Flüssen Babylons"
und der Dichter als Prophet -

autopoetische Aussagen in hebräischen Gedichten Russlands

von 1861-1891

Von Meret Gutmann-Grün*

Einführung und Fragestellung
Die folgende Untersuchung zur hebräischen Poesie in der Zeit der
sogenannten Hibbat Sijon (Zionsliebe) Bewegung zeigt einen Aspekt des frühen
Zionismus in der 2. Hälfte des 19. Jahrhunderts mit seinem kritischen

Wendepunkt von 1881 (Ermordung Zar Alexanders II.) aus literarischer
und sprachlicher Perspektive. Ich gehe von der Frage aus, inwiefern die

auf Hebräisch geschriebenen Gedichte der jüdischen Dichter Russlands,
die der Hibbat Siyo»-Bewegung angehörten, für das Entstehen des Zionismus

mitverantwortlich waren.
Es scheint uns angesichts der hebräischen Literatur des heutigen Israel

klar zu sein, dass das Hebräische als identity marked für die Anhänger der
Hibbat 5/)/o«-Bewegung im Russischen Reich eine wichtige Rolle gespielt
haben musste, um dem jüdischen Kollektiv das nötige, spezifisch nationale

Zusammengehörigkeitsgefühl zu geben. Ebenfalls scheint es einleuchtend,

dass die damaligen Gedichte, die in biblischem Hebräisch geschrieben

wurden, besonders gut die zionistische Idee der traditionellen Verbindung

von Volk und Land Israel ausdrückten, sodass die Dichter die Sprache

mit der Sehnsucht nach einer Rückkehr in die biblische Heimat aufladen

konnten, wie es neben den Hibbat Siyon-Gedichten schon die Poesie

von Jehuda ha-Lewi2 im Spanien des 12. Jahrhunderts zeigt.

* Dr. Meret Gutmann-Grün, Käferholzstrasse 111, CH-4058 Basel; meret.gut-
mann@gmail.com.

1 Zum Hebräischen als Fokus der Identifikation mit der jüdischen Vergangenheit
siehe ISRAEL Bartal, From Traditional Bilingualism to National Monolin-
guism, in: LEWIS GLINERT (ed.), Hebrew in Ashkena^ A Language in Exile,
Oxford 1993, S. 141-150.

2 Nicht nur Jehuda ha-Lewis sogenannte „Zionslieder" wie tiwn xVn ]VX (Zion

fragst du nicht nach dem Wohlergehen deiner Gefangenen [...] nimm entgegen den Gruss eines

im Verlangen Gefangenen), sondern auch seine liturgischen Gedichte drücken
Zionssehnsucht aus. — Zum Weiterwirken von Jehuda ha-Lewis Zion, fragst du

178



Wie aber kam es zu diesem erfolgreichen Zusammenspiel der beiden

Faktoren, des nationalen Aufbruchs der russischen Juden, deren mündliche

Sprache Jiddisch war, und dem Wiederaufleben des Hebräischen,
Sprache der religiösen Tradition, für profane Dichtung? Nehmen wir an,
dass diese sogenannten Hibbat Styon-Dichter zum Erfolg der zionistischen

Bewegung beitrugen3: woher nahmen sie sich dann als Dichter die Autorität,

in dieser kritischen Zeit derart zu Wegweisern der jüdischen Gesellschaft

zu werden? Oder war es umgekehrt so, dass sie der Stimmung des

Volkes Ausdruck gaben? Und wie begründen sie dann das Hebräische als

ihre Dichtersprache statt der Volkssprache Jiddisch, in der ja ebenfalls

gedichtet wurde?
Auch wenn wir im Nachhinein diese Dichter als Vorläufer der hebräischen

israelischen Literatur bewerten, zweifelten sie selbst nicht selten am

nicht? im aschkenasischen Judentum seit der Zeit der jüdischen Aufklärung
(Mendelssohns Übersetzung 1775, Samuel David Luzzattos Edition, Betulat Bat
]ehuda 1840, u. a.) bis zu Chajim Nachman Bialiks Gedicht HDXn Vx (unten
Anm. 17) und Uri Zvi Greenbergs tijxwn x5n p'xsiehe JOSEPH YAHALOM, Yehu-

dah ha-Len>i, Poetry and Pilgrimage (hebr.), Jerusalem 2008, S. 1-14, engl. Jerusalem
2009, S. 1-21.

3 Den Nachweis anhand der Gedichte selbst zu führen, wäre Stoff für weitere
Aufsätze. Hier nur ein Beispiel, das auch zeigt, wie ursprünglich jiddische
Gedichte, ins Hebräische umgeschrieben, von den ersten Zionisten rezipiert wurden:

Elyakum ZUNSER (1836-1913) schrieb 1860 DlVn '1 (jiddisch: Schlusssatz

und Pointe als Lobpreis auf Zar Alexander II.), das später von den Biluim
(1. Alija) 1881 auf Jiddisch und Hebräisch (njttwn verändert und ohne den

Schlusssatz) gesungen wurde; ebenfalls gesungen wurde JPX na'©, 1882
geschrieben (siehe SOL LlPTZIN, A History of Yiddish Literature, New York 1985,
S. 58ff). Jiddische und Hebräische Texte: Ale T rerk FJyakum Zunser in dray bend,

ed. Paul Shelomo Garef.n & Diane Brody Gareen, National Yiddish
Book Center, uns'V p'X ab S. 227, in: STEVEN SPIELBERG, Digital Yiddish Library,

unter: www.archive.org/details/nybc200620. — Die Wirkung der hebräischen
Gedichte auf die zionistischen Einwanderer ist bezeugt bei: ANITA SHAPIRA,
Land and Power, The Zionist Resort to Force, 1881-1948, New York, NY 1992

(2199g), S. 29: „As one of the zealous young men of the Second Aliyah
proclaimed, a single poem by Bialik contributed more to the spirit of the national

movement than all the tomes of research written on the essence of Judaism."

Sie zitiert aus A. TZIONI, B'nwn iPDnn (Seekers of Permits), in: pin (Ha-
Zmati) 2 (Wilna, April-Juni 1905). Poesie schien auch ELIEZER BEN-YEHUDA
das geeignete Mittel, das Volk zu bewegen: 1896/7 bat er ACHAD Ha'AM als

Herausgeber der Zeitschrift mVon (Ha-Shiloah), doch auch Gedichte
aufzunehmen, denn Poesie sei Ausdruck der Gefühlsregungen, die im Laufe der
Unterdrückung im Exil vertrocknet seien und nun wiederbelebt werden müssten
(JOSEF LANG, min' p itjpVx "n ,rmns im, Jerusalem 2008, Bd. I, S. 335.

179



Weitelieben des Hebräischen;4 überhaupt sahen sie sich nicht als die
Pioniere einer neuen hebräischen Literatur an, sondern zum Teil verzweifelt
als die letzten hebräischen Dichter: denn der geschichdiche Hintergrund
ihres Schreibens sind die schrecklichen Pogrome im Süden Russlands, die

1881/2 nach der Ermordung des Zaren Alexander II über die Juden
hereinbrachen5. Diese Pogrome stürzten das russische Judentum in eine exis-
tenzielle Krise und bewirkten bei den meisten jüdischen Maskilim, den

Anhängern der Haskala (der jüdischen Aufklärung), eine Kehrtwende; sie

verloren den Glauben an eine mögliche politische Gleichstellung der
Juden im Russischen Reich und plädierten für die Auswanderung nach

Amerika oder nach Palästina.

Literarisch gesehen stellt die Poesie der Hibbat Sr)/o»-Bewegung den

Übergang dar von der Haskala-Dichtung zur neuen Poesie der Generation

von Bialik (1873-1934), die schon an der Schwelle der im Lande Israel
schreibenden Dichter steht. Ich folge in dieser literarischen Einschätzung
der Hibbat Siyon-Poesie als Periode des Übergangs Ruth Kartun-Blum,6 der

Herausgeberin der bisher einzigen, knappen, aber umfassenden Anthologie

zur Poesie der Hibbat S/)/0»-Bewegung. Als die beiden ersten Dichter
dieser Periode führt Ruth Kartun-Blum die Maskilim Meschalem Zalman
Gotdober (1811-1899)7 und Jehuda Leib Gordon (1830-1892) auf, die
beide ihre ersten Gedichte im Stil und Thema der Haskala schrieben. Die
Anthologie von Kartun-Blum beschliessen die letzten Dichter der Hibbat

4 Der Dichter SHIMcON Sl-IMU'EL Frug (1860-1916), Vertreter der Hibbat Siyon

Bewegung, beklagt seine Unfähigkeit, das Hebräische zu verstehen, und schreibt
seine Artikel für die September 1879 bis Januar 1883 in St. Petersburg erscheinende

zweite russisch-jüdische Zeitschrift namens Ra^svet (Morgenröte) auf
Russisch, ebenso seine Gedichte, die er aber nachträglich durch seinen Herausgeber

Kaplan ins Hebräische übersetzt herausgeben lässt (s. unten Anm. 25).
5 STEPHEN M. Berk, Year of Crisis, Year of Hope. Russian Jewry and the Pog¬

roms of 1881-1882, London 1985.

Erste Pogrome in der Provinz Cherson: zur Geographie siehe die Karte am
Ende des Aufsatzes.

6 Ruti i Kartun-Blum, |ts nrrn nsipnn nnasn nTwn, Jerusalem 1969. - Von ihr
nicht berücksichtigte Gedichte finden sich ausser in den von mir angegebenen
Ausgaben und Zeitschriften zum Teil auf der website http://benyehuda.org
(im Entstehen, wird laufend erweitert).

7 Als Maskil gründete er 1876 die Monatszeitschrift TIX Ipan (Ha-Boqer Or / Die
Morgenröte) in Lemberg (Gaüzien) in Konkurrenz zur Zeitschrift IITOn (Ha-
Sbahar / Die Morgenröte), die Peretz Smolenskin in Wien herausgab; siehe
JOSEPH Klausner, normn rmasn nnson bw nmocn, 6 Bde, Jerusalem 1953-1960,
Bd. V, S. 337. Gotdober wirkte zeitweilig am Rabbinerseminar in Zhitomir.

180



S/yow-Bewegung, die zugleich die ersten Dichter des neuen Stils der Eres
Yisrael-Periode seien, nämlich Chajim Nachman Bialik (1873-1934) und
Sha'ul Tschernichowski (1875-1943). An dieser Stelle versuche ich in
einem kurzen Einschub zu klären, inwiefern die Poesie der russischen

Maskilim, der Vorläufer der Hibbat Siyon-Dichter, die Poesie der Haskala-
Periode in Westeuropa weitergeführt hat und ihr ähnlich ist:

1) Wilna war neben Zhitomir und Odessa das Zentrum der von
Deutschland beeinflussten Haskala; am dortigen Rabbinerseminar verschrieben

sich Lehrer und Schüler nicht nur dem neuen Bildungsprogramm,8
sondern begeisterten sich im Kreis um den Philologen und Dichter Abraham

Dov Lebensohn Adam ha-Kohen 1794-1878) und dessen Sohn
Micha Yosef Lebensohn Mikhal 1828-1852) auch für Poesie. Adam ha-

Kohen, der von der westlichen Literatur neben Mendelssohn fast nur Wes-

selys hebräisches Epos mxsn 'TIP (Lieder des Ruhmes) kannte, schrieb

Hymnen an das Licht, das den Menschen als Gottes alles erfüllender Geist
belebe und Wissen verleihe, und ebenso ein allegorisches Drama.9 Sein früh
verstorbener Sohn Mikhal hingegen, den Jehuda Leib Gordon als Jugend-

8 VERENA Dohrn, jüdische Eliten im Russischen Reich. Aufklärung und Integration im
19. Jahrhundert, Köln / Weimar / Wien 2008 Beiträge zur Geschichte Osteuropas,

Bd. 44), besonders S. 132-149 über Organisation und Bildungsangebot
des von der russischen Regierung geförderten Rabbinerseminars in Wilna, S.

149-160 über das ähnliche Rabbinerseminar in Zhitomir, beide wurden 1847

gegründet. Dohrn beschreibt S. 110-117, wie durch die Vermitdung von Isaak
Ber Lewinsohn (1788-1860) via Gaüzien „die Grundideen der Berliner Haskala
in der moderaten Form Mendelssohns und Wesselys" das Russische Reich
erreichten, zudem seien die Ideen „bereits von romantischen Vorstellungen affi-
ziert und überformt" (S. 111) worden. Den Inhalt des Bildungskanons
(jüdisches Wissen, v. a. Bibelstudien neben Talmud, verbunden mit säkularer
Bildung) mit seiner „doppelten Loyalität" gegenüber Regierung und jüdischer
Kehilla (S. 211) beschreibt sie S. 211-315. — Zu Isaak Ber Lewinsohn siehe STEFAN

SCHREINER, Isaak Ber Lewinsohn - der „Mendelssohn der russischen
Juden, in: judaica 47 (1991), S. 82-92.

9 ADAM Ha-Kohen, allegorisches Drama nr»Kl nax (Glaube und Wahrheit)
1867. Wegen seiner mangelnden Fremdsprachenkenntnis war sein poetisches
Vorbild allein Wesselys Heldenepos über Moses, mKDn TIP (Lieder des Ruhms,
1789). Den didaktischen Stil der frühen Haskala sehen wir auch bei Abraham
Baer Gottiober (siehe oben Anm. 7); er verfasste eine Literaturgeschichte in
Versform: nx'Vam TUM nnVin (Geschichte der Poesie und der Rhetorik). Zur
Poesie der Haskala-Periode in Russland des 19. Jh. siehe MEYER WAXMAN, M
History ofJewish Literature, 6 Bde, Cranbury, N.J. 1941-1956 (21960), Bd. III: From
the Middle of the Eighteenth Century to 1880, S. 252-264. Ebenfalls sehr nützlich:
http://www.yivoencyclopedia.org. Veraltet, aber dafür mit vielen Textbeispielen

ist P. Lachover (imnV), ntPinn rrnasn nnson nnVin, Tel-Aviv 1928.

181



freund und als Dichter liebte, bewunderte und auch zuerst nachahmte, war
dank Fremdsprachenkenntnis in der Weltliteratur bewandert. Er dichtete
daraus Meisterwerke nach, ähnlich wie der Publizist und Verleger Me'tr
Letteris (1800?-1871, ein Schüler Nachman Krochmals) in Galizien, teils

schrieb er auch eigene romantische Kleinepen und Lyrik; Mikhal und

Letteris waren beide mit ihrem neuen romantischen Stil bahnbrechend für
die Poesie der russischen Haskala, Mikhal mit seinen Motiven von Frühling,
Liebe und Tod, Letteris mit seiner Verwendung von aggadischem Stoff und

volkstümlichen Motiven.10

Wilna wurde in der 2. Hälfte des 19. Jh. auch zum Zentrum des hebräischen

Sozialismus. Schriftsteller, die als Maskilim der sozialistischen

Bewegung angehörten wie Lev Levanda (1835-1888, geboren in Wilna), Je-
huda Leib Levin (1844-1925, geboren in Minsk, dann u.a. in Zhitomir),
Jehuda Leib Lilienblum (1843-1910, geboren in Kovno, lebte u.a. in Odessa)

schwenkten nach den Pogromen von 1881/2 ins zionistische Lager der
Hibbat Siyon-Bewegung über, auch wenn sie ihrer sozialkritischen Haltung
treu blieben; Jehuda Leib Gordon hingegen machte diese politische
Kehrtwende nicht mit.11

2) Die russische Haskala ist durch eine ähnliche Diglossie charakterisiert

wie die deutsche: Hebräisch war die bevorzugte Schriftsprache in

10 Micha Yosef Lebensohn Mikhal), Gedichtsammlungen jvx na t© (1851)
und ]PX na TU3 (1870), übersetzte z. B. aus Schillers Version der Aeneis von
Vergil, Schillers „An die Freude" und Goethes „Erlkönig". Seine romantischen
historischen Kleinepen respektive Balladen )l©a© nnp: ,n»5© und n5np mit
idyllischen/traurigen Liebesszenen wirkten auf JEHUDA LEIB GORDON (1857 in
'Vrai), bevor sich dieser sozialkritischen Themen zuwandte. Zeugnis von
Mikhals Wirkung auf die russischen Maskilim in der Autobiographie D'ISJ JTlRün

1876 von Moshe Leib Lilienblum (1843-1910, aus Kovno gebürtig, dann in
Odessa lebend) (siehe SHMUEL WERSES, Portrait of the Maskil as a Young Man,
in: SHMUEL Feiner & David Sorkin (eds.), New Perspectives on the Haskalah,
Oxford 2001, S. 128-143, dort S. 143).

Me'ir LETTERIS, T© '"nn (1823; eigene Gedichte und Übersetzungen). Besonders

bekannt ist sein Ded main HIP (1824) mit dem volkstümlichen Motiv von
Israel als klagender Taube. Er übersetzte als erster Teile von Byrons Hebrew

Melodies, auch machte er eine freie Adaptation von Goethes Faust. Motive aus

der Aggada z.B. in seiner Ballade DTiuÄd m©3 "lit. Seine Ballade 131 "in n©H

ähnelt Mikhals Ballade über Moshes unerfüllte Sehnsucht und sein Ende: n©ö

onasn m V».

11 Sieh unten 1.1 Gordons Kurzbiographie. Bekanntestes Beispiel seiner Sozialkri¬

tik ist TP 5© lXlp (1876), ein Gedicht, welches das seelische Leid anprangert, das

die jüdische Frau als Aguna von Seiten verständnisloser Rabbinen erfahrt.

182



Prosa und Poesie, wobei es auch Maskilim gab, die eine Russifizierung
anstrebten. Jiddisch hingegen war die gesprochene Volkssprache.

3) Anders als in Westeuropa waren im Russischen Reich die Bedingungen

für die Verbreitung der hebräischen Literatur unter Nikiaus I (1825-
^855) sehr schlecht.12 Erst unter Alexander II (1856-1881) wurde die Zensur

gelockert. Im Unterschied zu Westeuropa, wo Isaak Euchel (1756-
1804) schon 1784 als Hauptinitiant mit der Zeitschrift fjDKan (Ha-Me'assej)
für die Haskala ein literarisches Forum geschaffen hatte, waren die
Bedingungen für eine hebräische Presse im Russischen Reich so schlecht, dass
die erste hebräische Zeitschrift pSS TPS (Pirhe Safon) erst 1841 gegründet
wurde,13 obwohl in Russland das hebräisch lesende Publikum im 19.
Jahrhundert viel grösser war als in Deutschland und die hebräische Presse das
Forum war, auf dem die jüdische Intelligencija nicht nur literarische,
sondern vor allem politische Fragen diskutierte.14

Nach dieser kurzen Einführung komme ich zu meiner Fragestellung
zurück: Welche Rolle spielte die hebräische Poesie unter den Juden des

russischen Imperiums vor, während und nach der durch die Pogrome von
1881/82 verursachten Krise und in welcher Rolle sahen sich die Dichter?

Zur ersten Frage hat sich schon Jonathan Frankel 198115 in seiner
Darstellung der Geschichte der russischen Juden geäussert. Er betont, dass die
einflussreiche jüdische Presse für die russisch-jüdische Intelligenäja ein
Forum war, auf dem sie die prophetische Stimme ertönen lassen konnte, aber
die Stimme habe nicht nur prophetisch zum Aufbruch gerufen. Man müsse

12 1836 wurden die hebräischen Bücher paradoxerweise auf Druck der Maskilim,
die damit eine Handhabe gegen die chassidischen Bücher haben wollten, einer
generellen Zensur unterworfen, und ausser in Wilna und in Kiew gab es keine
hebräischen Druckereien (nach HAlM HiLLEL BEN-SASSON [ed.], Geschichte des

jüdischen Volkes, von den Anfängen bis syur Gegenwart, München 2007, S. lOOOf.).
Genauer: Hinter dem Vorschlag der Zensur stand tragischerweise Isaak Ber
Lewinsohn: s. SCHREINER, Lewinsohn (Anm. 8), S. 91. — Zum „jüdischen An-
siedlungsrayon im Russischen Reich" s. die Karte am Ende des Aufsatzes.

13 Das 1856 von Eliezer Lipman Silberman (geboren in Königsberg) gegründete
Wochenblatt TJöil (Ha-Maggid) musste in Lyck (heute: Elk) auf deutschem
Boden an der Grenze zu Russland erscheinen, um der russischen Zensur zu entgehen.

Zu den hebräischen Zeitschriften in Russland siehe ganz kurz KLAUSNER,
rrmüD'n (Anm. 7), Bd. IV, S. 111-128, und neuerdings TSEMACH MOSCHE
TSAMRIYON, Die hebräische Presse in Europa, Haifa 1976 (Angabe nach DOHRN
(Anm. 8), S. 30. Weitere hebräische Zeitschriften siehe unten Anm.16.

14 Nach Klausner, rmioo'n (Anm. 7) Bd. IV, S. 112.
15 JONATHAN Frankel, Prophecy and Politics, Socialism, Nationalism, and the Prussian

Jews, 1862-1917, Cambridge 1981, dort das Kapitel: "The literary intelligentsia in
its prophetic role" (S. 81 ff).

183



unterscheiden zwischen der Poesie, z. B. von Menachem Doützky (1856-

1931), die prophetisch war, und der Prosaliteratur, die gemäss
vorherrschendem Geschmack analytisch und skeptisch gewesen sei und in der man
nicht Mystik, sondern historische Zusammenhänge zu verstehen suchte.

In welcher Rolle sahen sich aber die jüdischen hebräischen Dichter selbst?

Sahen sie ihre Rolle vor 1881 anders als danach? Und was für Rollen standen

ihnen in den beiden Perioden 1861-188116 und 1881-189117 zur Verfügung?
Sahen sie sich — um die Frage kurz zu skizzieren — gemäss Ideal der Haskala
als Erzieher und Sozialreformer der Gesellschaft respektive des Volkes,18 als

Propheten und Prediger,19 oder sahen sie sich dank besonderer Begabung
berufen, das auszudrücken, was das 1 rolk fühlte und dachte, oder war eventuell

ihr Anliegen allein schon das Dichten auf Hebräisch, um ganz im Sinne der

16 Nach dem Regierungswechsel von Zar Nikolaj I. (1825-1855) zu Zar Alexander
II. (1856-1881) wurde die Zensur erleichtert und es entstanden die Zeitschriften
Tian (.Ha-Maggid) (1856 Lyck), p>V»n (Ha-Me/is) (1860 Odessa), VniDn Ha-Kar-
mel) (1860 Wilna), riTSSn (Ha-Sefira) (1862 Warschau).

17 Das Jahr 1891/92 soll als Zäsur gelten, da Bialik und Tschernichowski dann ihre
ersten Gedichte veröffentlicht haben und man mit ihnen die neue Periode der
schon allmählich im Land Israel schreibenden Dichter beginnen lassen kann,
wie es die oben (Anm. 6) erwähnte Anthologie von Ruth Kartun-Blum nahelegt.

Bialik (1873-1934) hat 1891 sein erstes Gedicht mssn 5x Achad Ha'am und
Lilienblum vorgelegt, es erschien 1892 in der Zeitschrift OTIS (Parties). Tscherni-
chowskis (1875-1943) nicht sehr bekanntes erstes Gedicht TtD mmx wurde in
der Zeitschrift moon (Ha-Pisga) in Baltimore 1892 gedruckt.

18 Jehuda Leib Gordon (1830-1892) z.B. kannte 1860 die ästhetische Theorie der
russischen Realisten und Positivisten wie Dimitri Pissarew (1840-1868), „welche
die Literatur als historische Kraft sah und von ihr die aktive Teilnahme am
gesellschaftlichen Kampf verlangte" (zitiert nach GERSHON SHAKED, Geschichte der

modernen hebräischen IJteratur. Prosa von 1880-1980, Frankfurt a. M. 1996, S. 63).
Im Gefolge von Pissarew schrieb Avraham Uri Kovner seine poetischen Theorien,

dass „the jewel of a poem is its idea: the form is merely inlaid gold, adding
to its lustre and worth" (zitiert nach MICHAEL STANISLAWSKI, For Whom Do I
Toil?Judah Teib Gordon and the Crisis ofBatssian Jewry, Oxford 1988, S. 59).

19 Re'UVEN SHOHAM, The Prophetic Pattern in Gordon's Poetry, in: Sadan: Studies

in Hebrew Titerature 3 (1998): The Fife and Works of Y. T. Gordon, S. 79-100)
(hebr.), schreibt über die Figur des Propheten (S. 81): Die Haskala-Bewegung
habe eine charismatische Figur ähnlich dem Rabbi gesucht, um ihre Botschaft
der jüdischen Bestimmung zu propagieren. Da die Figur des Rabbi schon von
der Orthodoxie gepachtet worden sei, habe man unter dem Einfluss von Bibel
und Romantik die Figur des Propheten genommen. — Dieser Aufsatz ist später
auf Englisch erschienen als Kapitel 2 C in Re'UVEN SHOHAM, Poetry and Prophecy.

The Image of the Poet as „Prophet", a Hero and an Artist in Modem Hebrew Poetry, Leiden

/ Boston 2003.

184



Haskala das Judentum auch auf nicht-orthodoxe Weise zu leben und um
diese neue hebräische Kultur mit Gleichgesinnten20 zu pflegen?

Die Frage nach dem Selbstverständnis der Dichter lässt sich natürlich
noch weiter auffächern und die Rollen können auch kombiniert werden: in
der Rolle des Propheten kann der Dichter nicht nur „sein Volk" mit Visionen

von Rettung oder Unheil trösten oder zornig aufrütteln, sondern auch

predigen und erziehen — oder gegen Gott protestieren und rebellieren.21
Den Dichtern stehen auch je nach ihren kulturellen Voraussetzungen weitere

literarische Möglichkeiten zur Verfügung, ihre jeweilige Rolle zu realisieren.

Literarische Vorbilder aus der hebräischen Poesie sind vor allem Jehuda
Halevi, aus der westeuropäischen Dichtung unter anderem Schiller, Lord
Byron, Leopold Schefer,22 aber vor allem orientieren sich die Dichter an der
Bibel und ihrer rabbinischen Auslegungsliteratur: sie nehmen z.B. eine biblische

Figur als Sprecher, benützen eine biblische Szenerie oder schreiben
eine Ballade mit dem Inhalt einer nach-biblischen jüdischen Legende.

Literarisch ist der Variantenreichtum gross, inhaltlich ist aber in der
Periode von 1870-1891 vor allem ein Thema vorherrschend: die Frage, wie ein
Jude im Exil überlebt und ob das jüdische Volk eine Zukunft hat.23 Die
Frage Wer sind wir und was werden wir sein? wird in grosser Bandbreite
angegangen.24 Nach den Pogromen von 1881/2 nehmen natürlich in den Ge-

20 Die Frage, wer und wie gross das hebräische Lesepublikum war, wurde in der
Forschung noch nie systematisch untersucht, wie Prof. Avner Holtzman, Tel
Aviv, mir im August 2010 mitgeteilt hat. Die Grösse war steigend und fallend,
abhängig von sozio-kulturellen Faktoren, und die in der Forschung angegebenen

Zahlen schwanken zwischen wenigen tausend (männlichen) Hebräisch
Lesenden bis maximal lOO'OOO.

21 Biblische Beispiele fur den Protest gegen Gott sind der Prophet Jona oder
Jeremia (Jer 12,1). Zu Beispielen von Dichtern aus der modernen Zeit, die die
Rolle des protestierenden Propheten angenommen haben (wie Bialik und Uri
Zvi Greenberg), siehe SHOHAM, Poetry and Prophecy (Anm. 19) in den betreffenden

Kapiteln.
22 Gordon hat ebenfalls, nach Me'IR LETTERIS (Anm. 10), 1870 Gedichte aus den

Hebrew Melodies von Lord Byron (1788-1824) ins Hebräische übersetzt, ebenso

aus Friedrich Schiller und aus C. D. F. Leopold Schef (f) er (1784-1862) (siehe
in der Gesamtedition von JEHUDA LEIB GORDON, pnu D'V mW' Tt» ed.

Dvir, 6 Bde, Tel Aviv 1929 4 Bde, St. Petersburg 1884), Bd. I: p'jn 'Tir,
S. 52-91).

23 Es gibt von den Dichtern dieser Periode fast keine Liebesgedichte oder Natur¬
gedichte, Ausnahme ist aber z.B. der Maler und Dichter Mordechai Zvi Mane
(1859-1886) mit seinen Naturbeschreibungen.

24 Um nur eine Variante zu nennen: Das Konzept des jüdischen Volksgeistes, die

„jüdische Kultur" wie Achad Ha'am Asher Ginzberg, 1856-1927) sie ver-

185



dichten die Zukunftsvisionen eines „neuen" Volkes in Palästina zu, aber

ebenso die Zweifel und die Verzweiflung. Auf der einen Seite des literarischen

Spektrums ruft Zion mit ihrem „uralten Lied" zur Heimkehr,25 auf
der andern Seite gibt es die „ewig an den Flüssen Babels weinende Harfe".

Wenn man sagen darf, dass der intendierte Leser der damaligen
Gedichte „das jüdische Volk" in Russland war, so hat dieses Volk je nach

Gedicht ganz verschiedene Gesichter, in denen sich jeweils die Dichter
selbst spiegeln. Die Untersuchung der prophetischen Dichterrolle impliziert

deshalb auch die Frage nach der Sicht, mit welcher der jeweilige
Dichter sein Volk betrachtet. Die Dichterrollen und die damaligen Konzepte

von „jüdischem Volk" sind die zwei Seiten derselben Münze.
Das Spektrum des Rollenverständnisses der Dichter möchte ich nun

exemplarisch an sechs hebräischen Gedichten von vier in Herkunft,
Stellung und Stil sehr verschiedenen jüdischen Dichtern Russlands zeigen.
Durch diese vier Dichter, Gordon, Frag, Shapiro, Tschernichowski, ist der
zeitliche Rahmen der Hibbat Siyon-Poesie abgesteckt, wobei Jehuda Leib
Gordon auch noch mit der Haskala Poesie verbunden ist, und Sha'ul

Tschernichowski anderseits bereits am Ubergang zur Generation der im
Lande Israel schreibenden Dichter steht. Wie ich unten an den Kurzbiographien

zeigen werde, sind die vier einander entweder persönlich bekannt

gewesen (Frag und Shapiro kannten und bewunderten Gordon als die ältere

Autorität; sie wirkten alle drei zeitweilig in St. Petersburg) oder standen

unter literarischem Einfluss (Frag wirkte auf Tschernichowski und Bialik).
Von den sechs ausgewählten Gedichten wurde das von Jehuda Leib Gordon

sicher vor der Krise von 1881/2 geschrieben, die anderen26 danach. Ich
habe diese Gedichte deshalb ausgewählt, weil die Dichter in ihnen explizite
autopoetische Aussagen über ihr Dichten machen und sich die Frage nach

stand, beruht auf dem prophetischen Geist, verstanden als ethischer und sozialer

Protest. Dazu siehe ANITA ShAPIRA, Tand and Power, The Zionist Resort to Force,

1881-1948, Stanford 1992, das Kapitel „The Birth ofa National Ethos'', S. 1-52

(sie stellt knapp die verschiedenen Auffassungen von "Jewish National Life" dar

von Hess bis Tschernichowski).
25 Shimon Frug, ^sp npv bw imnrn ms Warschau 1898, S. 175 (letzter

Abschnitt): Heb deinen Fuss und geh doch, geh doch, in Begleitung des Klangs
des alten, alten Liedes, denn die zukünftigen Geschlechter rufen dich: „wach
auf!", es schreien furchtbare Donnerstimmen, „steh auf, wir wollen gehen. -
Das Lied erschien auf Russisch 1882 in St. Petersburg in der Zeitschrift Razsvet,
dann wie seine andern ursprünglich russischen Lieder 1898 in der hebräischen,
von Frug autorisierten Ausgabe von Kaplan (Übersetzer und Herausgeber).

26 Höchstwahrscheinlich ist auch Frugs Gedicht nach 1881/2 geschrieben, aber es

fehlt eine genaue Angabe beim Übersetzer und Herausgeber Kaplan.

186



ihrer Rolle als jüdischer Dichter selbst stellen. Es ist wahrscheinlich nicht
zufallig, dass alle Gedichte nicht auf der positiven Seite des Spektrums
stehen, wo der Dichter als Prophet den Ruf zur Heimkehr verkündet: in jenen
positiven Aufbruchsliedern hinterfragen die Dichter ihre Rolle meistens
nicht, sondern bekennen sich ohne Nebentöne zu ihrer positiven Vision.
Die ausgewählten Gedichte hingegen gehören zur Kategorie der zweifelnden

und sogar verzweifelten Gedichte, in denen sich die Dichter mit dem
Exil auseinandersetzen und dabei (mit Ausnahme von Gordon) das Bild der
„weinenden Harfe an den Flüssen Babylons" benützen. Es sind folgende:

1. Jehuda Leib Gordon (1830-1892), 5ay UN 'aV Für wen mühe ich mich ab?

(1871).27
Thema: Aufruf zum Bewahren des Hebräischen. Der letzte Zions dichter
und sein letzter Leser.

2. Shimon Frug (1860-1916), amma xip nn>? Nach dem Fesen in den Propheten

(1898).28
Thema: Vision eines ewigen babylonischen Exils, da die Söhne ihre Mutter
und deren hebräisches Lied vergessen haben.

3. Abba Konstantin Shapiro (1839-1900), min "|V na aip Steh auf, was schläfst du?

(1911).29
Thema: Gedicht als Totenlied an Babylons Flüssen soll Erbarmen wecken
bei den Toten.

4. Abba Konstantin Shapiro, Vxitzn am ma Fine goldene Hatfe ist Israel (1911).30
Thema: Israel als goldene Harfe, als Harfe, die ewig Tränen fliessen lässt.

5. Abba Konstantin Shapiro, am Dl Auch hungrig (1911).31

Thema: Besser als eine Harfe wäre die eiserne Faust.
6. Sha'ul Tschernichowski (1875-1943), ma mras Seufzen einer Harfe (1892).32

Thema: Vielleicht letztes Klagelied an Babylons Flüssen über Zion.

Die folgende Untersuchung der einzelnen Gedichte folgt der chronologischen

Reihenfolge von Gordon bis Tschernichowski und bringt zuerst

27 intim (Ha-Shahai) 1871, Nr. 8, S. 353-354, danach in der Edition Dvir (Anm.
22), Tel Aviv 1929, S. 73.

28 Frug, ms 'T® (Anm. 25), S. 77-80.
29 Jakob Fichmann, muson npsi vnnVin bv naxai innan m tannai an1®, War¬

schau 1911, dort in der Sammlung pm®' 'T®a, S. 77; erstmals abgedruckt in:

l'Dxn Qie-Asif) 4 (1887).
30 Ebenfalls aus der Sammlung pn®' 'Tina, ed. FICHMANN (ANM. 29), S. 5.

31 Das letzte der Sammlung Jin®' 'T®B, das heisst 1887 geschrieben und erschie¬

nen, ed. Fichmann (Anm. 29), S. 52.

32 Geschrieben als 17-jähriger im selben Jahr, in dem Bialik das Gedicht maxn 5x

(An den Vogel) veröffentlichte, also 1892, gedruckt in der Zeitschrift niosn (Ha-
Pisga), Baltimore 1892; hier benützter Text in: KARTUN-BLUM, nnasm nmum

(Anm. 6), S. 223.

187



jeweils eine kurze Einordnung des Dichters, dann das Gedicht in seiner

Übersetzung33 und im Anschluss daran die Interpretation.

1. Jehuda Leib Gordon, Va» 'JX '»V (1871)

1.1 Gordons Position als Dichter

Jehuda Leib Gordon (1830-1892) war der prominenteste Vertreter der

Haskala-Bewegung in Russland. Geboren in Wilna, wirkte er von 1872-1879

als Leiter der OPE (der 1863 gegründeten Obscestvo dlja rasprostranenija pros-

vescenija mejdu evrejami v Rossii; rPDTia D'TinTi pa nhawn 'X'D» man — Gesellschaft

der Verbreiter der Aufklärung unter den Juden in Russland, kurz Gesellschaft

für Aufklärung bzw. jidd. MEFITSE HASKOLE — I "erbreiter der Aufklärung) in
St. Petersburg und war 1880-1883, dann wieder 1885-1888 Herausgeber der

Zeitschrift fVan (Ha-Melis). Er war in der 2. Hälfte des 19. Jahrhunderts der

wichtigste hebräische Dichter und Verfasser vieler literarischer, gelehrter,
aber auch polemischer Artikel. Seine Sprachen waren Hebräisch, Deutsch
und Russisch, in der Poesie hingegen vor allem Hebräisch, aber er hatte

auch eine Phase, in der er mit Jiddisch das Volk zu erreichen versuchte. Er
glaubte Zeit seines Lebens an die Vision eines Humanismus im Russischen

Reich nach dem Vorbild Westeuropas, verbunden mit jüdischer Würde. Vor
allem aber war er ein Poet, der sich anders als die meisten andern Dichter
weder dem Zionismus noch dem Sozialismus verschrieb.34 Als Reaktion
auf die Pogrome von 1881/82 war er schliesslich ein Befürworter der

Massenauswanderung nach Amerika, wo die Juden wie früher die Israeliten

in der Wüste das Freisein von Knechtschaft lernen könnten, bevor sie

dann nach Palästina einwandern sollten.35 Aber vor der Krise von 1881/82
schrieb er schon Ende 1862 oder Anfang 1863 sein „poetisches Manifest"36
'öS? nx'pn37 (IVach auf mein Volk), darin er Russland als das „Land Eden"
bezeichnet, das sich dem Volk öffnen werde:

Dieses Land Eden wird sich dir öffnen,
nun rufen seine Söhne dir zu „unsre Brüder!"
Wie lange willst wie ein Gast du drin leben,
warum willst du dich ihnen zuwider stellen?

33 Hebräischer Text nicht in der Anthologie von KARTUN-BLUM, rvovn nTiPn

(Anm. 6), aber zugänglich unter Jehuda Teib Gordon auf http://benyehuda.org.
34 Stanislawski, For Whom Do I Toil? (Anm. 18), S. 5-6.

35 Gordon in der Zeitschrift pVan (Ha-Melis) 18 (22. Mai 1882), Nr. 12, S. 209-
216: TOsannsi unViJO.

36 Klausner, nmoo'n (Anm. 7) Bd. IV, S. 426.

37 imn a1/ rrnrr 'TW 5a (Anm. 22), Bd. I, S. 33.

188



In der zweidetzten Strophe dieses Gedichts bringt er sein Credo der
Integration von Russischem und Jüdischem auf die Kurzformel „Sei ein
Mensch bei deinem Hinausgehen und ein Jude in deinen Zelten". Wie
Stanislawski38 zeigt, ist mit dieser Formel nicht eine Spaltung gemeint,
sondern die Integration zweier Kulturen, der russischen und der
jüdischen. Das Jüdische ist für ihn weder Religion noch Nation, sondern ein

„national-geistiges Ganzes". Und da das Judentum immer offen gewesen
sei für die Aussenwelt, so sei dieses Gebot der Integration anderer Kulturschätze

ins Judentum bereits altes jüdisches Erbe.
Wie ist nun sein 1871 in der Zeitschrift TUPn (Ha-Shahar., Die Morgenröte)

veröffentlichter Aufruf, das Hebräische nicht zu vergessen, zu verstehen?

In mehrdeutiger Rhetorik lautet sein Titel: Für wen mühe ich mich ah?

1.2 VöJl >JX 'öV Für wen mühe ich mich ab'F'

Strophe 1 Noch einmal zu mir hin stiehlt sich die Muse,4"
noch sinnt mein Herz und schreibt meine Rechte —

schreibt Lieder in einer vergessenen Sprache.
Was ist meine Hilfe, mein Geschäft und mein Ziel,
für wen müh ich mich ab, in den besten der Jahre,
und enthalte ich mich von Lust und Bequemem?

Strophe 2 Meine Eltern — verhaftet mit Gott, ihrem Volk,
Tag für Tag mit Geschäft und Geboten beschäftigt,
sie verwarfen das Wissen, lernten keine Kultur:
„Tod liegt im Lied, Ketzerei in Rhetorik,
verboten zu wohnen neben einem der Dichter."
So schalten sie uns, verfolgten uns wütend.

Strophe 3 Meine Aufklärer-Brüder erwarben sich Wissen,
an ihres Volkes Zunge41 kleben sie alle mit ungutem Leim,
sie verachten die Mutter, die alte, die sich stützt auf den Stock:

„verlasset die Sprache, die lang schon verbleichte,
verlasst ihre Schriften, die faden, salzlosen,
verlasst sie, denn in der Landessprache soll reden ein jeder."

Strophe 4 Meine Schwestern, Töchter Zions! Vielleicht könnt ihr
dem Flehen meines Liedes Gehör schenken?

Denn Gott hat euch begnadet mit liebenswerter Seele,

mit Charme und gutem Geschmack, einem warmen Herz.

38 Stanislawski, For Whom Do I Toil? (Anm. 18), S. 51.

39 intpn (Ha-Shahar) 2 (1871), Nr. 8, S. 353-354 prra Tb rmrr tip (Anm. 22),
Bd. I, S. 76-77.

40 Hebräisch HTlPn m (Tochter, d. h. Geist des Liedes, Inspiration) geht schon auf
Jehuda ha-Lewi zurück, bei ihm allerdings in der Form TIP na resp. TtP mn.

41 Gemeint ist das Russische.

189



Aber weh, man zog euch ja auf als Gefangne, da

„eine Tochter, die Tora lernt — Torheit lernt sie".

Strophe 5 Und unsere Söhne? Das Geschlecht, das da kommt?
Sie werden von ldein auf entfremdet uns sein,

wegen ihnen blutet mein Herz aus den Wunden,
sie gehen vorwärts Jahr für Jahr,
wer weiss die Grenze, bis wann? Wohin?
Vielleicht dorthin, woher es keine Rückkehr gibt.

Strophe 6 Für wen also mühe ich mich ab als Mensch,
für die einzelnen Reste der Söhne von Ever,42
die das Lied Zions Nr.ch nicht verspotten?
Weh, ihr vereinsamten Garben auf dem Feld, wer kennt sie noch,
wer erhebt ihre Zahl, wer zählt sie noch —

einer in der Stadt und zwei im Land!

Strophe 7 Wo immer ihr auch seid -
Sagt zur Sprache des Ever: „Du, Schwester Ruchama"!
Meine Sprache, verachtet sie nicht, nennt mich „unser Bruder"
und schütteln auch viele den Kopf über mich:43

meinen Geist drücken aus meine Lieder für euch,

ihr kennt meine Seele, ihr versteht mein Herz.

Strophe 8 Meinen Geist opfre ich euch, giesse aus meine Träne,
ich umarme euch, küsse euch wieder und wieder,
weh, wer kann ahnen die Zukunft und wer mir sagen,
ob ich nicht der letzte bin der Dichter Zions
und ihr die letzten Leser?!

1.3 Der Dichter als Prediger und Prophet

Dieses Gedicht von Gordon ist ebenfalls ein dichterisches Manifest, ähnlich
wie 'öV ns'pn (Erwache mein Volk, siehe oben 1.1): Gordon stellt das Hebräische

als „unsere alte Mutter" dar, die verachtet und deshalb immer mehr

vergessen werde, und er ruft dazu auf, sie zu pflegen. Schuld am Vergessen
sind das konservative orthodoxe Judentum, das er in der 2. Strophe kritisiert,

und die extremen Aufklärer, die er in der 3. Strophe angreift.
Er sieht seine Generation als diejenige an, die an zwei Fronten kämpft:
gegen die Orthodoxie der Elterngeneration und gegen die Russifizierungs-
tendenz der Jungen. Beide widerlegt er, indem er die Argumente seiner

Gegner gleichsam zitiert.
Die Haltung der Aufklärer, ihre Neigung zur Assimilation ans Russische,

bezeichnet Gordon als „unguten Leim". Den Punkt, den er besonders

anprangert, ist ihre Verachtung gegenüber ihrer „alten Mutter": sie

42 Gemeint: Söhne des Hebräischen.
43 Wie in Jes 37,22: aus Verachtung und Spott.

190



verachten nicht nur die hebräische Sprache, sondern auch die Schriften
dieser „Mutter", weil sie eben so alt und gebrechlich sei. In der 4. Strophe
ruft er die „Töchter Zions", also die weiblichen Zeitgenossen an, die
Sprache zu lernen, was aber durch die religiöse Erziehung verhindert werde.

Bis hierher tönt das Gedicht wie die Schelte eines zornigen Predigers.
Im 2. Teil des Gedichts (ab 5. Strophe) gibt er dann wie ein Prophet seine
düstere Zukunftsprognose: er könnte der letzte der Dichter Zions sein
sowie wir die letzten Leser.

Uns interessiert aber vor allem, welche Bedeutung das Hebräische für
Gordon hat und welchen Wert er ihm beimisst. Die Einschätzung des
Hebräischen44 wird schon allein dadurch klar, dass er sich nicht als eventuell

letzten Dichter der hebräischen Sprache bezeichnet, sondern als

„letzten der Dichter Zions". Offenbar kann man über Zion überhaupt nur
auf Hebräisch schreiben, weil Hebräisch (3. Strophe) die alte Mutter sei
und somit Inbegriff der jüdischen traditionellen Kultur. Diese Sprache
verkörpert den jüdischen Geist: wenn sie vergessen wird (5. Strophe),
werden die kommenden Generationen ihren jüdischen Eltern entfremdet
sein, weil sie zugleich mit der Sprache auch die jüdischen Schriften vergessen

und folglich die jüdische Tradition verlieren. Das Hebräische, „die alte

Mutter", ist also der die Generationen verbindende Geist: ohne hebräische
Sprache gibt es kein geistiges Weiterleben des Judentums.

Die beklemmende Frage im letzten Satz, ob es überhaupt noch einen
hebräischen Dichter nach ihm geben werde und einen Leser seiner
Gedichte, tönt sehr verzweifelt. Aber laut Stanislawski45 sei das nicht so negativ

zu verstehen: man müsse das Gedicht im Gegenteil als eine positive
Auseinandersetzung Gordons mit sich selbst und der Frage nach seinem
Lebensziel ansehen: „[...] not a confession of failure or despair, but the

most successful of Gordon's periodic ponderings on the meaning of his

life, on the frustration he felt as a lonely campaigner for a moderate
reform of the life and culture of the Jews of Russia, caught between the

Orthodox on the one hand and the "nihilists" on the other."
Stanislawski fragt hier also nach der Rolle, in der sich Gordon 1870

sah. Stanislawski hat sicher recht, dass Gordon in diesem Lebensabschnitt
nicht verzweifelt war, denn das Gedicht steht am Anfang seines Schaffens,

44 Wiederholt hat Gordon auch in Zeitungsartikeln das Hebräische als „einzigen
überlebenden Rest unseres liebevoll gehegten Erbes" propagiert: so 1858 in
Tian (Ha-Maggid) 2, Nr. 14, S. 54 (siehe STANISLAWSKI, For Whom Do I Toil?

[Anm. 18], S. 31) und in der Zeitschrift Sion 2 (1861), Nr. 17, S. 265-269 (siehe
Stanislawski, For Whom Do I Toil? [Anm. 18], S. 47).

45 Stanislawski, For Whom Do I Toil? (Anm. 18), S. 105.

191



und Gordon handelte Zeit seines Lebens im Sinne dieses sich selbst
gegebenen Auftrags, in seinen intendierten Lesern, dem jüdischen Volk, mit
seiner hebräischen Poesie ein vertieftes jüdisches Bewusstsein zu wecken.

Gordons Meinung nach schafft nur das Hebräische eine nationalespirituelle

Einheit, welche die Generationen verbindet. Das Gedicht an

sich soll schon der Beweis sein für die Lebendigkeit des Hebräischen und

deshalb auch für das geistige Weiterleben der „Söhne und Töchter". Laut
Stanislawski sah Gordon übrigens keinen Widerspruch in seiner Aufgabe,
ästhetisch schöne und zugleich didaktische Gedichte zu schreiben, im

Gegenteil: für ihn waren „good poetry and effective preaching [.. ]
inexorably intertwined, if not synonymous".46 Jedenfalls gibt er in diesem

Gedicht dem autobiographischen Sprecher ganz die aus der Aufklärung
stammende Rolle des Dichters als erziehenden Propheten, wobei dieser

sich hier nicht auf eine Erwählung durch Gott beruft.47

Trotz dieser positiven Rollengebung steht aber die Frage „Bin ich der

letzte hebräische Dichter?" als pessimistischer Gedanke über die Zukunft
des Hebräischen und der Zukunft des jüdischen Volkes weiter im Raum.
Es ist schwer zu beurteilen, inwiefern die Vorstellung des „letzten
jüdischen Dichters" in der späteren Literatur nach Gordon zu einem rein
literarischen Topos wurde oder eine existenzielle Frage war. Auf alle Fälle

verschwindet die Vorstellung, in einer Endzeit zu leben, nicht mehr aus

den Gedichten von Frug bis Tschernichowski.48 Was das literarische Motiv

des „letzten Liedes" betrifft, ist der Boden schon biblisch vorbereitet

46 STANISLAWSKI, For Whom Do I Toil? (Anm. 18), S. 36.

47 Das Thema der natürlichen Berufung (so wie eine Nachtigall nichts anderes als

singen könne und ihr die Frage des Nutzens gar nicht einfalle), des Erwähltseins
und der göttlichen Bestimmung kommt in andern Gedichten Gordons vor: s.

zum ganzen Thema SHOHAM (Anm. 19).

48 ANITA Shapira, D'TI tidd - "im, Tel Aviv 2008, S. 36 schreibt über die Stim¬

mung, in der sich junge Juden wie Josef Brenner (1881-1921) und Berl
Katzenelson (1887-1944) in Wilna im letzten Jahrzehnt des 19. Jh. befanden:

gemäss dieser Stimmung sahen sie sich, wie Brenner es formuliert, als „der letzte
Mohikaner" an (das Buch von JAMES F. COOPER [1789-1851] Der letzte Mohikaner

kam 1896 auf Hebräisch heraus), und es gibt auch ein Selbstzeugnis von
Katzenelson, das Shapira anführt (S. 36): „Im Wachen und im Träumen sahen

wir das zuckende Schwert [.. J wie sahen uns als die letzten an." — Vgl. im
Unterschied dazu den später zum Credo der Zionisten gewordenen Satz, den Cha-

jim Nachman Bialik die zur Rebellion sich erhebenden „Toten der Wüste"
(Anspielung auf den Auszug aus Ägypten) in seinem 1902 entstandenen Gedicht
"ma Tia sprechen lässt: „Wir sind Helden! Das letzte Geschlecht der Knechtschaft

und das erste der Befreiung sind wir!" CHAJIM NACHMAN Bialik, Poems,

ed. Avner Holtzman, Tel Aviv 2004, S. 218-226, dort S. 224.

192



mit Psalm 137: dieses Zionslied hat die Paradoxie zum Inhalt, dass im Exil
das Liedersingen zur Harfe aufhört und das Lied gar nicht mehr gesungen
werden kann. Die andere literarische Quelle für das Motiv des „letzten
Liedes" ist der romantische Topos des Dichters, der einsam schreibt, an
der Ignoranz und am Unverständnis des angeredeten Publikums leidet,
eigentlich keinen Zuhörer hat und deshalb schreibt, er verstumme.49

2. Shimon Frug: D'X'333 Xlp Hnx
2.1 Frugs Position als Dichter

Frug, geboren in der Provinz Cherson, begann 1880 als russischer Dichter
mit Themen aus den biblischen Propheten und talmudischen Legenden,
dann schrieb er auch auf Jiddisch, und gemäss dem Literaturhistoriker
Klausner50, der ihn noch persönlich gekannt hatte, gab es kein jüdisches
Fest, an dem nicht seine volkstümlichen Lieder wie DIDH (Der Becher) gesungen

wurden. In den späten 1880er und in den 1890er Jahren war er der

grosse poetische Sprecher für die nationalistischen und zionistischen Ziele.51

Zusammen mit Mordechai Ben—Hillel haCohen und S.Z. Lurie arbeitete er
für die russische Zeitschrift Razsvet, die in St. Petersburg herauskam. (Als
Diener des Baron Ginzburg war ihm der sonst Juden verwehrte Aufenthalt
in St. Petersburg gestattet.52) Das Trio wurde 1881 eine „politische Pressure

Group", die auch soziohistorische Theorien debattierte und revidierte.53 Die
Pogrome von 1881/82 machten ihn zum Zionisten.54

Bialik und Tschernichowski bekennen, dass sie ihm dichterisch sehr

viel verdanken.55 Er selbst hat Jehuda Leib Gordon56 persönlich gekannt

49 Nach HOLTZMAN (BlALIK, Poems [Anm. 48] S. 232) hat der „romantische
Künstler" unter anderem diese Charakterzüge. Er nennt weitere Züge des
„romantischen Mythos": der Dichter schreibt aus dem Leid seiner Einsamkeit, die
ihm Quelle seiner Inspiration ist, er leidet an seiner Entfremdung.

50 JOSEPH Klausner, Artikel über Frug in: DEES., nrnm cnrr, 2 Bde, Jerusalem
1944 (21956), Bd. I, S. 42. Den Artikel hat Klausner 1916, Frugs Todesjahr, in
Odessa geschrieben.

51 BERK, Year ofCrisis (Anm. 5), S. 114.

52 Klausner, rr-nucn (Anm. 7), Bd. IV, S. 132.

53 Frankel (Anm. 15), S. 57.

54 Berk (s.o. Anm. 51), 115.

55 KLAUSNER, D'rm Dnxi' (Anm. 50), Bd. I, S. 46. Ein Beispiel für ein Bialik-
Gedicht, das laut HOLTZMAN (Anm. 48), S. 233 eventuell auf ein Gedicht von
Frug reagiert, ist nN3 TPDT das Thema ist die Inspiration des Dichters, das

Frug mit dem Motiv des von Prometheus gestohlenen Feuers ausführt.
56 Die Bewunderung war gegenseitig, denn Jehuda Leib Gordon habe zu ihm

gesagt: „Ich bin ein verwelktes Blatt, du aber eine blühende Blume."

193



und bewundert, und im Festlied zu dessen 60. Geburtstag hat er ihn gleich
mit den ersten Zeilen folgendermassen gepriesen:

Eine Harfe mit schönen Liedern hat unser Gott uns gnädig geschenkt,
deren Saiten wunderbar sind in ihrem Klang.
Sobald du nur eine Saite langsam berührst,
werden all unsere Schmerzen wach ...57

Für Frag ist Gordon offenbar weniger der Prophet und Prediger als ein

gottbegnadeter Dichter, der die Stimme des Volkes ausdrücken kann. Frag
sah die hebräischen Dichter als „Zedern des Libanon" an; sie seien es, die

wie früher die Grossen der Tora (rninn '-nx) das Bestehen der Sprache

weitertrügen58: Eines von beiden gelte, so bekennt er: „Entweder sind wir
eine Nation (nmx), und dann ist der Jargon (Jiddisch) nicht unsere nationale

Sprache, oder der Jargon ist unsere nationale Sprache, aber dann sind wir
keine Nation."59 Das Tragische an Frag ist aber, dass er selbst nicht Hebräisch

geschrieben hat, sondern zuerst Russisch, dann Jiddisch, und dass er
sich erst zwei Jahre vor seinem Tod mit dem Hebräischen soweit vertraut
gemacht hat, dass er ein, zwei hebräische Gedichte schreiben konnte. Er hat
also das in seinen Gedichten beschriebene Sprachendefizit selbst erlebt. Ein
zweites Thema, über das er ebenfalls in einem Gedicht60 resigniert schreibt,

war sein Unvermögen, selbst nach dem Land Israel einzuwandern.

2.2 ,X,333 Xlf nnx Nach dem Lesen in den Propheten61

Finsternis62 herrscht ringsumher [.. .]63

Jedes Bild und helle Sicht
verlöscht in Schweigen und wird düster [...].
Uber dem Buch der Bücher sitz ich

5 ratlos und in Traurigkeit -
Tiefer wird Schweigen und Finsternis [...]

1 Weh, wo ist der allmächtige Gott, gross an Schrecken,
eifersüchtig64 und rächender Gott, gross an Zorn,

57 mwan 5x, ed. Kaplan (Anm. 25), S. 180-182.

58 Klausner, trrai Dnxr (Anm. 50), Bd. I, S. 46.

59 KLAUSNER (D'ïDI [Anm. 50], Bd. I, S. 46) gibt an, dass er dies in der

Hymne auf die hebräische Sprache gesagt habe, die er als eines seiner letzten
Gedichte in der russischen Zeitschrift Lvrejskaia Zi%n' veröffentlichte.

60 D'imm 5x, „gewidmet den Landarbeitern im Lande Israel", ed. Kaplan (Anm.
25), S. 169.

61 Ed. Kaplan (Anm. 25), S. 77-80
62 Gen 15,17.
63 Die Punkte sind Teil des Gedichts, wahrscheinlich als Markierung einer

Verlangsamung, da sonst Zeile nach Zeile ohne Unterbruch folgen. Nur die ersten

6 Zeilen sind wie ein Proömium abgesetzt.

194



der am Horev erschien, am Sinai
im Glanz des Himmelsgewölbe

5 und liess im Donner ertönen die Stimme?
Damals rauschte die Welt und ihre Fülle,
und Welt und Lüge und Betrug
wurden von Schrecken und Schande umhüllt65
aus Deiner Hand, Gott, gross an Taten!

10 Hör die Stimme unseres Schreiens,
schau und siehe unser Ende:
Sieh, wir gehen von Kummer zu Kummer
in Bosheit, Dummheit und Dunkelheit,
ohne Weg und ohne Ziel,

15 trunken vom Weine der Vergiftung66
vergessen wir fast jeden Tag mehr
alle Lieder des Lobs und des Segens,
mit denen Dein Angesicht wir einst empfingen
und priesen den Namen Deiner Pracht

20 Weh, anderer Weinberge hat sie gehütet,
die Tochter Zion in Nacht und in Kälte,
den eigenen Weinberg hat sie nicht bewahrt67

vor Flut, vor Hagel und vor Sturm.
Dies Schwert des Bin-Nun,68 das gepriesene,

25 das Fleisch des Feindes ass wie Brot
und Gottes Ruhm einst offenbarte —

zerfressen ist es nun von Rost...
Dies der Makkabäer Banner - die Fahne
einst der Wunder — zertreten mit dem Fuss.

30 Jahre der Trauer und grosser Not
überspülten mit Wellen von Vergessen
das Gedenken hehrer Werke
und grosser, erhabener Taten.
Aufs Geschehen der Frühzeit legt sich

35 die Maske des Totentals, Finsternis.
Ein Prophetenname — wie fremd unsern Ohren,
und nah ist die Zeit, in der unser Volk —

der Sohn, der seine Mutter vergisst —

nicht ein Wort von seiner Sprache versteht,
40 seiner heiligen Sprache, darin seine Tora geschrieben.

Hah, freut euch, frohlocket ihr Feinde,
beleidigt Gefangene im Kerker,

64 Ex 20,5.
65 wörtlich: zogen Schrecken und Schande an (wie ein Kleidungsstück).
66 Anspielung aufJes 51,21 und Sach 12,2.
67 Anspielung auf HL 2,6.
68 Joshua.

195



schüttet den Wein aus den Schläuchen
hinter Babylons Mauern, wohin

45 sie Zions Söhne verstiessen,
schon, schon sind die heiligen Lieder vergessen.
Juble doch, Feind, singe doch!
Die Späher der Nacht entferne:
Von der Wut der siegreichen Hand69

50 in schändlicher, schimpflicher Niederlage
schlafen und schlummern dort deine Gefangenen,
nicht wachen sie auf aus dem Schlaf, nicht stehen sie auf...
Und zum Lied des Lobpreises von Fremden
und zum Getön von Schellen und Harfen

55 auf der Schwelle des Tempels von Babel

von überall sind sie versammelt
die Söhne des Levi, ewige70 Sklaven:
sie ziehen zum Tanze im Lager [.. ,]71

2.3 Der Dichter als Prophet versteht die biblischen Propheten nicht mehr

Auch bei Frug ist die Beziehung des jüdischen Volkes zur hebräischen

Sprache als Mutter-Sohn-Bindung dargestellt, ähnlich wie bei Gordons
Gedicht „Für wen mühe ich mich ab?", aber der Sprecher sieht in diesem
Gedicht das Ende der Beziehung gekommen.

Der Unterschied zu Gordon ist gross: Gordons Gedicht ruft dazu auf,

in Russland trotz aller Akkulturation den jüdische Zusammenhalt, die

gemeinsame Kultur, durch das Flebräische am Leben zu erhalten. Frugs
Gedicht hingegen beginnt bereits mit der „finsteren" Radosigkeit, dass der

Sprecher die Propheten nicht mehr versteht: es gibt nichts mehr zu retten,
das ganze Judentum hat sich schon im Exil aufgelöst. Der Endpunkt ist in
Zeile 46 ausgedrückt, da „die heiligen Lieder vergessen" sind. Aber die

Krise bahnt sich schon vorher an in Zeile 16-17 mit der Feststellung, dass

wir, das Volk, schon fast alle Loblieder an Gott vergessen haben, und mit
der prophetischen Aussage des Sprechers in 37-40, dass der Sohn, „unser
Volk", bald kein Wort mehr von seiner „Muttersprache" versteht und
dass ein Prophetenname bereits jetzt fremd „unseren Ohren" sei.

Der Sprecher reiht sich mit diesem „wir" unter die entfremdeten Söhne

ein und unterscheidet sich damit vom sprechenden Ich im Gedicht von
Gordon, wo sich der Sprecher als Träger der jüdischen Tradition gibt, wenn
er auch eventuell der letzte sei. Hier bei Frug ist die Situation tragischer, weil
der Sprecher einerseits die prophetische Rolle hat und den stetigen Abstieg

69 T nun nach Ps 39,11.
70 Wörtlich: mit dem Pfriemen durchbohrt am Ohr (gemäss Ex 21,6).
71 Anspielung auf den Tanz ums Goldene Kalb (Ex 32).

196



des Volkes klar darstellt, anderseits versteht er die Prophetenbücher nicht,
stellt sich selbst als Sohn dieses Volkes dar und sieht bereits das Ende vor
sich. Was der Sprecher als Schicksal des Volkes im Gedicht beschreibt, ist
im Proömium des Gedichtes bereits als Schicksal des Einzelnen dargestellt:
das „Ich" versteht nichts mehr nach dem Lesen in den Propheten, sondern
sitzt ratlos in der Finsternis. Der Sprecher, der sich die Prophetenrolle gibt,
findet paradoxerweise selbst keine Erleuchtung in den Propheten. Wie steht
es also mit seiner Rolle gegenüber seinem intendierten Leser, dem Volk? Er
ist sowohl Prophet als auch Sprecher des Volkes. Dies wird deutlich in Zeile
10-19, denn dort ruft er als „Ich" in Vertretung des „Wirs" des Volkes Gott
an, vergleichbar der Situation im Gottesdienst, wo sich der Vorbeter, der
"1T32 nPltf (shaliah sibbur), als Sprecher der Gemeinde an Gott wendet. Keines
der hier besprochenen Gedichte der andern Autoren wendet sich auch nur
in einer einzigen Zeile in direkter Anrede an Gott!

Ab dem bitteren Ruf an den Feind in Zeile 47 bis zum Schluss mit der
Vision des zweiten, totalen Sündenfalls im Exil, in Babel, fragt es sich, ob
sich der Sprecher immer noch als Sohn dieses Volkes sieht oder ob er sein
Volk nicht eher aus der Distanz und wieder als zorniger Prophet darstellt,
denn er wechselt wieder vom „wir" zum „sie": Sein Urteil ist hart, er
bezeichnet sie als ewige Sklaven, die nun tatsächlich fremden Göttern dienen
und sich dabei im Tanz vergnügen, gleichsam eine Wiederholung des

Sündenfalls, mit dem ein ewiges Exil besiegelt wird. Die „Söhne Levis"
(Zeile 57) haben also neben der Sprache, den Liedern und der Heimat
auch noch ihren Gott verloren.

3. Abba Konstantin Shapiro (1839-1900): D77J *f? H73 Dp 377T 1133

und 337*1 na

3.1 Shapiros Position als Dichter

Shapiro, geboren in Grodno als Asher Ben Eliahu Shapiro, lebte als

erfolgreicher Fotograf in St. Petersburg und war wegen seines Übertritts zum
Christentum weniger den russischen Repressalien gegenüber Juden
unterworfen. Bei Shapiros literarischem Werk spielt seine persönliche Lebenstragödie

eine grosse Rolle, da er sich in vielen Gedichten als einen Leidenden
darstellt, der dasselbe Schicksal wie Israel erlitten habe, nämlich Verfolgung
und Unterdrückung: Wie viele junge Leute, die gegen ihre extrem traditionelle

Herkunft rebellierten und zu Maskilim wurden,72 litt auch er bereits als

72 WERSES, Portrait of the Maskil (Anm.10), S. 128-143. Er beschreibt auch, wel¬
che wichtige Rolle „das Buch" (z. B. die Schriften von Mapu) spielte und die
Freundschaft der älteren Maskilim als Patrone der Jungen.

197



Kind unter den harschen Massnahmen seiner eigenen Familie. Laut Zeugnis
des Maskils und Freundes Friedberg73, mit dem er schon als Halbwüchsiger
verkehrte, bedrohte ihn sein Vater wiederholt mit Schlägen, wenn er nicht
aufhöre mit dem Schreiben von hebräischen Gedichten und seiner Neigung
zur Haskala. Und als er fünfzehnjährig, bereits zwangsweise verheiratet74, in
der Synagoge mit einem Buch von Abraham Mapu (1808-1867) 75 erwischt

wird, wurde er so verprügelt, dass er von daheim auszog. Bei ihm führte die

Krise zum Übertritt zum Christentum. Der äussere Umstand seines Übertritts

war seine Heirat mit einer Christin, seiner angeblichen Lebensretterin

aus der Krise. Die Erinnerung an seine Kindheit, sein Vaterhaus und seine

jüdische Vergangenheit, die für seine Gedichte bestimmend ist, war voller
Leid, und dennoch identifizierte er sich stets mit seinem Judentum. Gegenüber

Jehuda Leib Gordon soll er im Jahre 1877 folgendes Bekenntnis geäussert

haben: „Mein Herz schreit nach meinem Volk! Kann ich das Fleisch
meines Herzens zerreissen und einen Stein stattdessen setzen? Wie soll ich
mein Herz beschneiden? Mein Zusammenbruch ist grösser als der
Zusammenbruch der Tochter meines Volkes!"76

3.2 DTD "]b na Dip Steh auf was schläfst du?11

Steh auf, was schläfst du,78 Jeshuruns79 Dichter, steh auf!
Steh auf in der Mitte der Nacht,80 die Harfe der Trauer schlage!
Dass aufwachen aus ihrem Schlaf all, die in der Stille liegen,
ein Totenlied zu singen, wie sitzend an Babylons Flüssen.81

73 A. Sh. Friedberg, nirmin nso, 2 Teile, Warschau 1899, Bd. II, S. 106 (Angabe
bei Chayim TOREN, Abba Konstantin Shapiro, in: Mo^najim 17 (1943/44), S.

41-53, 143-151, dort S. 43: sein Vater habe gedroht, ihm „alle Knochen zu
brechen).

74 Die Methode der frühen Heirat wurde von den orthodoxen Eltern jeweils u.a.

eingesetzt, um die Kinder nicht an die Haskala (Aufklärung nsn niDin) zu
verlieren. Shapiros erste Ehe wurde nachher aufgelöst.

75 Abraham Mapus Romane werden in den Erinnerungen der jungen Maskilim oft
als der zündende Lesestoff genannt, der sie zur Haskala geführt habe, so z.B.
auch bei ABRAHAM BAER GOTTLOBER (1810-1899), D"3S UDD nmn, Warschau
1877; siehe auch WERSES, Portrait of the Maskil (Anm.10), S. 132.

76 TOREN, Shapiro (Anm.73), S. 48, verweist für das Zitat aus Shapiros Briefen auf

niB'in, ed. Chajim. Nachman Bialik & Jehoshua Chone Ravnitzki, Tel
Aviv 1926/7, Bd. 5, S. 419.

77 Ed. FiCHMANN (Anm 29), S. 77, in der Sammlung |inw 'Tira, 1884-1887 er¬

schienen.
78 Dip DIU "]V na, sagt der Kapitän zu Jonah (Jon 1,6).

79 Jeshurun Israel.

80 Ex 12,29: Um Mitternacht geschieht in Ägypten die 10. Plage.

198



Weck Totengeister dir auf, den Hilfeschrei sollen sie wecken,
weil untergeht mein Volk — schlage die Harfe der Trauer!
All die in den Gräbern liegen — weinen sollen sie laut,
um der Tränen Sintflut zu bringen und so die Welt zu zerstören.

Schlage die Harfe der Trauer — der Olberg soll zittern und wanken!82
Die Wasser des Jordan sollen zum Fluss einer Träne werden
Vielleicht so werden sich dann die Toten unser erbarmen,
dass Erbarmen die Lebenden haben — die Hoffnung gibt es nicht.

3.3 Der Dichter als verzweifelter, rebellischer Prophet des Weltuntergangs

Der Ich-Sprecher ruft den Dichter Israels (Jeshuruns) auf, er solle um
Mitternacht aus dem Schlaf aufstehen, um die Harfe zu schlagen. Mit dem
aufgerufenen „Dichter Israels" schafft der Dichter eine Spiegelfigur seiner
selbst. Die so beschriebene Figur evoziert beim Leser zwei literarische
Reminiszenzen: der Aufruf „Steh auf, was schläfst du?" erinnert an den so
im Schiff aufgerufenen Propheten Jonah mit seinem Auftrag, Busse zu
predigen, anderseits ist es David, der gemäss der Aggada in der Mitte der
Nacht zur Harfe singt83.

Diese biblischen Rollen sind aber gerade nicht die Rollen, die der Dichter

Jeshuruns ausüben soll: er ist kein Prophet Jonah, der dank dem Erbarmen

Gottes das bussfertige Ninive retten wird, und auch kein David, der
Gottes Lobpsalmen singt, sondern das Gegenteil von beiden. Er soll mit
der Harfe der Trauer die Totenklagen heraufbeschwören, welche die

erbarmungslose Welt zerstören sollen. In grausamer Anspielung auf den Psalm
137 sollen die Toten aufwachen, um selbst wie das Volk Israel damals an
den Flüssen Babylons sitzend unter Weinen die Totenklage zu singen. Die
beabsichtigte Zerstörung der Welt mit dem Tränenstrom in der 2. Strophe
stellt die Katastrophe als eine zweite Sintflut (Va») dar, darauf folgt in der
letzten Strophe das Bild des wankenden Ölbergs und des Jordans als weiteren

Tränenstroms. Die ganze Kombination der Bilder erinnert an die in
Sacharja 14 dargestellte Schilderung des furchtbaren Tages am Ende der

Tage, wenn Gott für das Volk Israel streiten wird84, aber sie wird ins Gegenteil

verkehrt. Denn während Sacharjas Bild des Wassers ganz positiv ist, da

es „lebendiges Wassers" ist, das aus Jerusalem fliessen wird, und der ganze
furchtbare Tag als Gottesgericht eigentlich das Reich Gottes bringen soll,
stellt Shapiro nur den Schrecken der Apokalypse dar. Von Gott ist nicht die

81 Ps 137,1.
82 Anspielung auf die Spaltung des Ölbergs am Ende der Tage (Sach 14,4).
83 Nach der Aggada: bBer 3b (Auslegungen zu Ps 119,62.148).
84 Sach 14.4: Der Ölberg spaltet sich und (positiv) lebendiges Wasser fliesst aus

Jerusalem (14,8).

199



Rede, ja explizit soll sich der harfespielende Dichter nur an die Toten wenden,

um ihr Erbarmen zu wecken, da den Lebendigen das Erbarmen fehlt:
Gottes Erbarmen wird nicht einmal in Betracht gezogen.85

Das Gedicht als ganzes ist eben dieses von den Toten gesungene
Klagelied, d.h. das Gedicht präsentiert sich selbst als das, worüber es redet.

Aber es ist nicht nur eine Klage über den Untergang des jüdischen Volkes
und auch nicht nur das Heraufbeschwören eines kommenden Untergangs,
sondern das Gedicht soll als Totenbeschwörung die Krise der Entscheidung

herbeiführen: Der Dichter Jeshuruns stellt die auferweckten Toten
vor das Ultimatum, sich entweder zu erbarmen, oder er werde mit ihren
Klageliedern, d.h. mit seinem Lied, die Zerstörung der Welt herbeiführen.
Auch wenn Gott in diesem Gedicht nicht vorkommt, fordert der Sprecher
indirekt Gott heraus, indem er seinem Dichter Jeshuruns eine selbstherrliche,

fast göttliche Macht gibt, einen Weltuntergang mit auferweckten
Totengeistern und einer Sintflut herbeizuführen, ohne Gott in irgendeiner
Weise einzubeziehen. Diese Haltung ist mehr die eines nihilistischen
Rebellen gegen Gott als die eines Propheten.

4.1 ViOW 3m 7113 Eine Harfe von Gold ist Israel
Eine Harfe von Gold ist Israel in den Händen des Dichters,
Strahlen vom Lichte des Himmels - das sind die Saiten auf ihr.
Giesst er in Heiligkeit aus sein Lied, so rührt er an jedes Herz,
wie im Geheimen aus seinem Munde fliessen die Zauberströme.

Diese Harfe aber ist nur für Weinen und Stöhnen,87
aus der Hand von Gott sind ihre Saiten gemacht,
sie ruft aus dem Herzen die Träne mit ihrem klagenden Seufzen,
dem Herzen, das die Bitternis kennt als sein ewiges Wasser.88

85 Die Toten werden nicht aufgeboten, um Gott zum Erbarmen zu bewegen ein

Motiv, das in der klassischen hebräischen Literatur zum 9. Av vorkommt: In der

Qina von El'azar ha-Kallir, pDO nxVaa in, T. CARMI, The Penguin Book of Hebrew

Verse, New York 1981, S. 224-25: Jeremia wird von Zion aufgerufen, dass er
doch bei Gott um Erbarmen flehen solle zusammen mit den Vätern und
Aharon und Moshe. Vielleicht kannte Shapiro diese Qina. Die 1. Zeile bei Shapiro

(nnm 75 na ,Dip) erinnert an Kallirs Dip numn nah rraT 7V (in der zweidetzten
Strophe): „Steh auf, Jeremia, warum schweigst du?" Ähnlich in EkhR, ed. BU-
BER (1899), Petichta 24,23: Rachel bewegt Gott zum Erbarmen, nachdem alle

Väter es nicht konnten.
86 Ed. Fichmann, 1911 (Anm. 29), S. 5.

87 Jer 9,9 über das Weinen Rachels.

88 Jes 33,16 „ewiges Wasser", wörtlich „treues Wasser" ist in Jesaja der Lohn des

Gerechten, indem er nie Mangel an Brot und Wasser leiden muss. Hier ist der
Ausdruck ins Umgekehrte gewendet.

200



Und die Tränen sollen strömen aus den Augen der Elenden.
Der Sturmwind der Seufzer soll in sie hineinbrechen.
Sie sollen verströmen und zu vier Bächen werden,
die mit ihrem Wimmern umfliessen die vier Ecken der Welt.

Die Bäche sollen strömen aus den Augen der Elenden,
aus den Augen jedes Fleisches, unfassbar wird ihr Ende:
zum grossen Meer hin fliessen die Bäche,
ein grosses Meer, ein Meer der Beängstigung89 — und nie wird das Meer voll!

4.2 Der Dichter als von Gott bestimmter Dichter der Klage

Die Harfe ist hier ebenfalls ein Bild für das Dichten, aber hier weitet Shapiro

das Bild aus: es gibt zwei Harfen, eine goldene Harfe und eine
weinende Harfe. Der Sprecher erklärt die Metapher der Harfe in den ersten
beiden Strophen selbst und macht damit zwei autopoetische Aussagen
über seine Dichtung: Golden ist die Harfe in der Hand des Dichters, weil
oder wenn die Harfe Israel ist, ihre Saiten sind Lichtstrahlen, und wenn sie

in der heiligen Sprache klingt, ist sie zauberhaft. Aber diese, nämlich die
Harfe des Sprechers in der 2. Strophe, ist genau das Gegenteil: ihre Saiten
sind zwar das Werk Gottes, aber sie ist nur fürs Weinen bestimmt. Der
Sprecher sieht sich demnach zwar von Gott erwählt, indem seine Saiten
Gottes Saiten sind, aber seine Rolle ist es, zu klagen und nicht zu verzaubern.

Die 2. Strophe erklärt nicht, weshalb des Sprechers Harfe nicht auch

golden ist und nicht auch Israel genannt wird, und wir erfahren auch

nicht, warum seine persönliche Harfe nur weinen kann, obwohl (oder
weil?) ihre Saiten von Gott gemacht sind. Wir sehen nur die traurige Rolle
eines Ichs, eines individuellen Sängers, der nichts anderes als Tränen
hervorbringt. Die Tränen des Einzelnen gehen über in die Tränen der ganzen
Welt, sie werden zu paradoxen vier „Paradies"strömen und führen zu
einer Art Sintflut, die wieder paradox ist: es ist nicht eine göttliche Strafe
für Sünden, sondern ein Meer von Tränen, das die Menschen aus Kumtner

weinen. Dieses Meer wird aber nie voll, eine geradezu apokalyptische
Vision, wobei die Katastrophe, anders als bei der Sintflut, nie endet.

Man muss sich fragen, wann denn überhaupt das Bild von Israel als der

„goldenen Harfe" Geltung hat und wo der Dichter bleibt, der ihr die
Zauberströme entlocken kann. Meiner Meinung nach ist Israel als goldene Harfe

ein utopisches Bild, das der Sprecher an den Anfang setzt, weil es in der

Vergangenheit Israels oder in der Vergangenheit des Sprechers einmal

Geltung hatte. Die beiden Harfen sind die zwei Ausdrucksmöglichkeiten des-

89 Wortspiel im Hebräischen zwischen „gross" und „Beängstigung, Kummer"
ms), da ms auch „Enge" bedeutet.

201



selben sprechenden Ichs: er könnte (1. Strophe) theoretisch mit seinem

Dichten bezaubern, aber (2. Strophe) er realisiert dies nie, denn die von
Gott geschenkten Saiten seiner Harfe, d.h. sein persönliches Schicksal und

seine Bestimmung, zwingen ihn zum Weinen. In den folgenden Strophen

gibt der Sprecher seinem Dichten ein zerstörerisches Ziel: er will alles mit
den durch sein Gedicht ausgelösten Tränen überfluten. Man muss annehmen,
dass der Sprecher mit dem Bild des nie voll werdenden Tränenmeers von
vorneherein ausschliesst, dass Gott, von dem er laut der 2. Strophe immerhin
die dichterische Begabung erhalten hat, diesem Elend ein Ende setze.

Das Gedicht beschwört wieder wie das Gedicht „Steh auf, was schläjst

du?" (siehe oben 3.2) eine Katastrophe herauf, die weniger den Charakter
einer Prophétie hat, sondern eher den einer Weltuntergangs-Vision, die

vom Sprecher verzweifelt herbeigewünscht wird: „Die Tränen sollen

strömen ohne Ende und die ganze Welt umfliessen". Der Grund für diese

unendliche Klage des Sprechers wird nirgends explizit angegeben. Nur das

Bild der goldenen Harfe mit den Lichtstrahlen, die er nicht spielen kann,
deutet den Grund an; aber warum er die goldene Harfe nicht in Händen
hat und warum Gott ihm eine klagende Harfe gab, bleibt offen.

Man kann allerdings den Schlüssel im Leben des Dichters finden,

wenn man das Gedicht biographisch liest: Er nennt diese goldene Harfe,
die in der heiligen Sprache bezaubern könnte, die er aber nicht (mehr)

spielen kann, Israel. So weist der Sprecher mit dem Verlust der goldenen
Harfe wahrscheinlich auf sein persönliches Problem hin: sein
Ausgeschlossensein aus der Gemeinde Israel, seine Lebenstragödie des Ubertritts

zum Christentum.
Was die Dichterrolle betrifft, so spricht in diesem Gedicht kein Rebell

gegen Gott, sondern ein verzweifelter Dichter, der seine ewig klagende
Rolle angeblich von Gott bekommen habe.

5.1 3in ai Auch hungrig0

1 Hungrig und krafdos trat ich ins Leben,
mein Brot, so ich ass, ich ass es gefährdet,
doch ein golden Gerät im Zelt bei mir fand ich,
meines Volkes Harfe — meiner Vorfahren Erbe.

2 Vergnügt, voller Freude küsst' ich die Harfe,
ihre Saiten schwangen vor Liebe und Leben,
ich vergass meinen Hunger, mein Elend verlacht' ich,
freut' mich meines Werkes unter dem Himmel.91

90 Ed. FlCHMANN (Anm. 29), S. 52. Es ist das letzte der Sammlung im®1 TBM3,

nach Fichmanns Angabe 1887 veröffentlicht.

202



3 Ich hängt' meine Harfe an geschundene Schultern,
mit Kraft und Gesang an Gott ging ich vorwärts,
ging hinunter in Täler, stieg auf Hügel hinauf -
da, ins Tal des Fluchs wurd ich plötzlich geschleudert.

4 Es fanden mich Wächter,92 die Hüter der Grenze,
meine Pracht nahmen sie, mein Kleid von der Haut,
schlugen, verletzten mich, schleppten zum Tempel mich,
zählten all meine Knochen,93 meine Harfe zerschlugen sie [...]

5 Weh, hätt' doch ererbt ich statt Harfe die Faust,
statt Lieder von Zion eines von Eisen und Stein —

dann hätt' ich bis jetzt Schimpf und Schand nicht erlitten,
nicht wie ein Ochs hätte Stroh dann gefressen der Löwe!94

5.2 Der leidende Dichter Zions

Der Sprecher, das autobiographische „Ich", erzählt seine Lebensgeschichte
als Dichter und schliesst in der 5. Strophe mit einem vernichtenden Fazit
seiner Dichterrolle: wäre er nicht ein Dichter Zions gewesen, sondern hätte
er sich zur Härte bekannt, hätte er nicht die Schmach seines Lebens erlitten.

Das Gedicht erzählt aber nur scheinbar ein persönliches Schicksal,
denn der Subtext der Metaphern und der Intertextualität deutet auch auf
das Schicksal des leidenden Israel. Die deutlichste Anspielung Hegt vor bei
der Schilderung der Krise am Schluss der 3. Strophe und in der 4. Strophe:
Die Figur des armen, hungrigen aber glücldichen Dichters, der seinem
Gott mit der Harfe seines Volkes Lieder singt, wird ins „Tal des Fluches"
geschleudert. Warum und wie das geschieht, erzählt die 4. Strophe: es sind
die „Wächter", die ihm die Harfe zerschlagen, womit sie ihm „das Erbe
der Vorfahren" (Strophe 1) und seinen Lebensinhalt seit seiner Geburt,
das Singen und Spielen, wegnehmen. Die Beschreibung, wie die „Wächter"

den Dichter „finden, schlagen, verwunden" und ihm „das Kleid
wegnehmen", stammt aus HL 5,7. Dort wird die Liebende, die ihren Liebhaber

sucht, von den Wächtern der Stadt gehindert. Diese Liebende ist nun
in doppeltem Sinn eine Spiegelfigur der Dichterfigur. Zunächst Hegt der

Vergleichspunkt der beiden Figuren darin, dass beide als unschuldig Lie-

91 Positive Umformung von Qoh 1,3 „Was ist des Menschen Lohn bei all seiner
Mühe unter der Sonne?

92 Bezug auf HL 5,7: Es fanden mich die Wächter schlugen mich, nahmen mir
meinen Schleier.

93 Bezug auf Ps 22,18-19: Ich kann alle meine Knochen zählen sie teilen meine
Kleider unter sich und losen um mein Gewand.

94 Der Löwe, der wie ein Ochse Stroh frisst: in Jes 11,7 ist dies ein Bild der messi-
anischen Zeit.

203



bende in ihrer Suche nach Liebe und Leben gehindert werden. Der tiefere

Berührungspunkt liegt aber darin, dass in der liturgischen Auslegetradition
des Verses 5,7 die Wächter als die Hasser Israels im Exil gedeutet
werden95. Diese Hasser versuchen Israel daran zu hindern, seinen Gott zu

lieben und den Tempel zu besuchen. Wegen dieser Intertextualität nimmt
die Figur des Dichters die Züge des Volkes Israel und dessen Opferrolle
an: er sang Lieder Gottes (wie Israel) und wird dann ins Tal des Fluches

(ins Exil) geschleudert und dort von den Hassern geschunden.
In derselben 4. Strophe gibt es aber noch einen weiteren intertextuellen

Bezug: der Dichter wird zum Tempel geschleppt und dort „zählen seine

Feinde seine Knochen". Dieses Detail führt literarisch zur Darstellung des

leidenden Verfolgten in Psalm 22,17-19. Nun hat dieser Psalm seinerseits

seinen speziellen intertextuellen Bezug zur Kreuzigungsszene von Jesus im

NT, da der Psalm von den Evangelisten96 Jesus in den Mund gelegt wird.
Das erklärt, warum als Ort der Auseinandersetzung mit den Wächtern, den

„Hütern der Grenze", in der 4. Strophe plötzlich der Tempel erscheint: im
Kontext der Anspielung auf Jesus ist damit einer der Orte gemeint, wo sich

in biblischer Zeit der Gerichtshof befand97. Dies passt zur Charakterisierung
der Wächter im Gedicht als Ordnungshüter. Die Dichterfigur wird dadurch

vom leidenden Israel zum leidenden Jesus.98 Diese Deutung wird besonders

plausibel, wenn man das Gedicht biographisch liest als Ausdmck der
Zerrissenheit des Autors, der sich seinem Volk zeitlebens zugehörig fühlte und
darunter litt, dass er sich selbst daraus ausgeschlossen hatte.99

95 Yannai, U' '3t 'DVD Hins, ed. Zvi Me'IR RäBINOVITZ, 2 Bde, Jerusalem
1985/7, Bd. II, S. 269, in der Shiv'ata zu Pessach: „Es fanden mich meine Hasser

und nahmen meinen Mantel, da schwor ich, meinen Geliebten zu finden."
Die Geliebte des Hohenliedes ist in der traditionellen Auslegung das Volk Israel.

96 Die Evangelisten Mt 27,46 und Mk 15,34 lassen Jesus Psalm 22 zitieren; wört¬
lich wird auf die Stelle Ps 22,19 in Joh 19,24 angespielt. Das Motiv des
Knochenbrechens steht in Joh 19,36-37 in Anspielung auf Ex 12,46 resp. Num 9,12

„Ihr sollt an ihm keinen Knochen zerbrechen".
97 Der Sanhédrin versammelte sich u. a. in der sogenannten „Halle des Gazit", der

„Quaderhalle" resp. dem Xystos, der im Westen des Tempelareals lag: mSanh

11,2 und Josephus, Helium Judaicum, 5,4,2.

98 Shapiro muss christliche Literatur gekannt haben: er stellt sich z. B. in: mt px
»usa N't (Kartun-Blum, rmasn rn'wn [Anm 6], S. 90) als Hiob und Lazarus

(Lk 16,21) dar. Rachels Tränen fallen in den Jordan als „heiligen Fluss" in:
nV n'3 maioa (Kartun-Blum, rmasn rn'wn, S. 92-93). Anderseits schrieb er
auch Satiren gegen das Christentum.

99 Das Gedicht ist voll von Reminiszenzen an die eigene Biographie: siehe oben
unter 3.1 die Aufzeichnungen seines Freundes Friedberg über die Schläge, die er

204



Aber auch wenn man diese biographische Interpretation nicht akzeptiert,

ist die Rolle des leidenden Dichters Zions tragisch genug. Es ist die
tragische Situation, dass ihm gerade sein anfänglich lebenserhaltendes
Dichten, mit dem der Sprecher seine Liebe zu seinem Volk und zu Gott
ausdrückte, schliesslich zum fast tödlichen Verhängnis wurde. Diese tragische

Rolle überträgt der Sprecher im Gedicht auch auf das Volk. Neben
dem autobiographischen Ich spricht von Anfang an auch die Stimme des

Volkes, mit dem sich der Sprecher trotz der harten Zurückweisung durch
„die Hasser" identifizieren will, und diese Identifikation spricht das Ich
schon in der 1. Strophe deutlich aus. Das sprechende Ich hat ja nicht
irgendwelche Lieder gedichtet, sondern hat in der 1. Strophe in seinem
„Zelt" - eine Anspielung auf die Jugendzeit Israels in Zelten - die Harfe
seines Volkes gefunden, welche er Erbstück der Vorfahren nennt. Seine
lebensfrohen Liebeslieder und Gesänge an Gott haben aber den Sänger,
als Individuum und als Israel, nicht vor Schmach und Leid bewahrt. In der
letzten Strophe kann das negative, verbitterte Urteil über das Dichten von
„Zionsüedern" ebenfalls aus der Perspektive des ganzen Volkes gesagt sein.
Es ist ein vernichtendes Urteil über das jüdische Erbe, mit dem er sich
dennoch identifiziert: physische Kraft statt jüdischer Kultur mit ihrer Friedfertigkeit

und Demut hätte ihm Leiden erspart; man hätte Löwe sein sollen,
statt von der messianischen Zeit zu träumen, wo der Löwe Stroh frisst.

Das Motiv des „Liedes an den Flüssen Babylons" fehlt hier, aber mit
dem paradoxen Motiv des letzten Liedes gibt es dennoch einen Bezug zu
Psalm 137: wie die Verbannten an den Flüssen Babylons das Zionslied

verweigern, nachdem sie im Exil die Harfen aufgehängt haben, und über
ihre Verweigerung ein Lied singen, so schreibt auch Shapiro dieses
Gedicht über seine eigene Absage, ein Dichter von Zionsüedern zu sein.

6. Shaul Tschernichowski, 1133 niniN (1892)
6.1 Tschernichmvskis Position als Dichter

Tschernichowski gilt als derjenige unter den hebräischen Dichtern
Russlands, der als jüdischer Intellektueüer und ohne die übüche Talmud-
Erziehung zum ersten Mal neue Werte wie „Schönheit", „Natur" und
„Kraft" in sein Judentum und in seine Poesie integrierte.100 Als 15jähriger

vom Vater erlitten habe, als er in der Synagoge mit einem Buch von Mapu
ertappt wurde.

100 Entsprechend wird er "Poet of Paganism" genannt bei: MeNACHEM RibALOW,
The Flowering ofModern Hebreiv Uterature, New York 1959, S. 88 (im Kapitel über
Tschernichowski).

205



saugte er 1890-1892 in Odessa, wo er die höhere Schule besuchte, die

literarische Atmosphäre ein, in deren Zentrum Mendele Mocher Sfarim

(1835-1917) und Moses Leib Lilienblum (1843-1910) standen und um sie

herum die jüngere Generation: Achad Ha'am (1856-1927) und Bialik

(1873-1934), zudem Nahum Slouschz (1872-1969), Simon Dubnow
(1860-1041) und Joseph Klausner (1874-1958).101 Er befreundete sich mit
Klausner, der ihn Zeit seines Lebens bewunderte und ihm den Weg als

Schriftsteller ebnete. Tschernichowski hat seine ersten Gedichte nicht in

Russland, sondern in der Zeitschrift mosn (Ha-Pisga) in Amerika veröf-

fendicht, weil er die Konkurrenz von Bialik in Russland gescheut habe.102

Er schrieb etwa 500 Gedichte, und auch seine Übersetzungstätigkeit von
Werken der Weltliteratur ins Hebräische war immens.103

6.2 "lUD mras Seufzen einer HarfeWi
1 An den Flüssen von Babel, strömend in ihrem Bett,

sassen wir, schwiegen wir, weinten wir.
An die Weiden des Flusses, umhüllt von Traurigkeit,
hingen wir Zimbeln und Harfe —105

kein Bedrückter, Verstossner, keiner, der Freude ersehnt,
keinen Wunsch verspür er, auch nur die Harfe zu wecken!
Streicht blasend der Wind ihr über die Saiten,

zur sanften Berührung seufzt sie ganz leise.

2 Noch hören wir die Klänge bis zum letzten Geschlecht
werden aus Nebel von Hunderten Jahren
nur bittere Seufzer die Harfe erwecken,
wir wenden zum Totengesange das Jauchzen,
und bis zum Ende Tausender Jahre, vergossen wie Wasser,
vergiessen die Söhne das Bittre ihrer Seele.

Denn stimmen wir fröhliche Lieder an, Melodien nur zarte,
so kommt aus den Tiefen des Herzens klagend die Antwort und schwach.

101 Nach EISIG Silberschlag, Saul Tschemichowsky, Poet ofKevolt, Ithaca-New York
1997, S. 9.

102 So HiLLEL BARZEL, A History of Hebreiv Poetry (hebr), Bd. III: The Poetry of
Tchemichovsky, Tel Aviv 1993, S. 18.

103 Er übersetzte aus Homers Ilias und Odyssee, aus dem Gilgamesh-Epos, Gedichte

von Anakreon, Piatons Symposion, Sophokles' König Ödipus, Horaz, Molière, Goethe,

Heine, Puschkin, Alfred de Musset: alle Angaben nach RlBALOW (oben
Anm. 100), S. 89. 1932, zu Ehren des 40. Jubiläums seines ersten Gedichts
(1882) erschien die Ausgabe: 'pomrTTUPü Vinip 'nns, 10 Bde, Tel Aviv / Berlin
1932-1934.

104 1892 zum ersten Mal gedruckt in mosn, Baltimore 1892 (oben Anm. 17). Text
bei: KARTUN-BLUM (oben Anm 6), S. 223.

105 Abgewandelte Zitate aus Ps 137,1-2.

206



3 Und was ist der Zukunftsschau Ende?106 Wer kann — er antworte mir!
Ach, ich habe auf Antwort vergebens gewartet,
nur vergebens die Augen an Büchern abgemüht,
vergebens, wehe, gedacht und gegrübelt,
war gut der Traum, den ich träumte, so sagt' ich,
mag er mich täuschen, ich wollte nichts Böses, machte mir Bilder.
Lösungen der Vision, ach, sucht' ich vergebens,
noch nicht entkommen der Falle bin ich im Denken verstrickt.

4 Dieses Lied voller Klage — wer wird's schliesslich singen?
Werden sein Ende meine Ohren noch hören?
Entweder zu sehen, wie nach Zion sie kehren, die Söhne,
wie aufhören wird dieses Lied von Bedrückten,
wie's ein Siegeslied wird und jubelt voll Stärke,
drauf antworten Trommel und Zimbeln?
Oder beim Schrei des Zerbrechens am Ende der Tage
wird für ewig abbrechen dieses, das Lied, die Totenklage?

6.3 Der Dichter nicht als Prophet, sondern als Träumer ohne Antworten

Der Sprecher reiht sich gleich in der ersten Strophe unter die Verbannten
in Babylon ein, aber nicht um zu klagen, sondern um die jetzt Lebenden
davor zu warnen, die „Harfe zu wecken", weil sie nur klagen könne. Trotz
dieser Warnung geschieht nun gerade dieses Klagen in der 2. Strophe: die
Harfe ist gleichsam geweckt, und das Klagelied wird als jahrhundertealtes
Lied bezeichnet, das auch bis ans Ende Tausender von Jahren nicht
aufhören werde. Auf den Versuch, ein frohes Lied zu dichten, folge sofort
wieder die Klage. Der Sprecher stellt sich bis hierher als einen dar, der
durch die Vergangenheit gezwungen ist, nur Klagetöne zu hören, weil die
Söhne Israels anders ihre Bitterkeit gar nicht ausdrücken können. In der 3.

Strophe wechselt der Ton und wird kritisch: der Sprecher stellt sich selbst
als den Suchenden dar und als Seher, der aber seine Visionen nicht selbst
deuten kann und also auch keine Lösungen bieten kann, wie und wann
das Ende des Exils komme.

Nach dieser eigentlichen Kapitulation des Dichter-Propheten zeigt die
4. Strophe zwei Szenarien der Zukunft: entweder die siegreiche, jubelnde
Rückkehr nach Zion (4 Zeilen), oder den Zusammenbruch (2 Zeilen).
Dabei dient das eben gedichtete Lied als Metapher für die Zukunftsvision:
entweder wird das Lied als ein Jubellied weitergesungen oder es hört auf
als nicht mehr fertig gesungene Totenklage. Verzweiflung und Hoffnung

106 Mit den Wörtern fj? und pin spielt der Vers auf den schwer übersetzbaren Vers
Hab 2,3 an: „Noch ist eine Vision bis zum Zeitpunkt, aber es wird deutlich
werden am Ende."

207



halten sich beinahe die Waage: zwar ist die Hoffnung in vier Zeilen
ausgedrückt und dadurch länger, aber die Verzweiflung hat wegen ihrer Stellung

am Schluss mehr Gewicht.
In diesem frühen Gedicht Tschernichowskis von 1892 ist die Hoffnung

auf das Gelingen der Rückkehr nach Zion noch nicht so stark
präsent wie in späteren Gedichten107, die er allein schon durch den Titel der

beiden Liedersammlungen niö'JJDI rmwn (Visionen und Melodien", Alef:

1898, Bet: 1901) als „Visionen" charakterisiert. Das Gedicht „Seufzen
einer Harfe" ist gleichsam an die Zukunft des jüdischen Volkes gerichtet,
die sich ihm, dem Träumenden, so sehr er auch über seinen Traum
nachdenkt, verschliesst, und von der er glaubt, dass sie ihm vielleicht eine positive

Antwort, vielleicht aber auch gar keine Antwort mehr geben wird.

7. Zusammenfassung zum Motiv „das letzte Gedicht an den Flüssen

Babylons" und eine neue Sicht

In allen sechs Beispielen beziehen sich die Dichter auf Ähnliches: auf ihr
eigenes Schreiben in der bald vergessenen hebräischen Sprache, das

Verstummen des hebräischen Liedes und seiner Dichter, das Unvermögen,
weiter zu dichten und auf die Entfremdung vom Judentum. Die autopoetischen

Aussagen zeigen uns nicht nur die Dichter als Individuen, sondern
auch deren Rolle, die sie sich in der Gesellschaft geben. Der Fokus ihres

Denkens ein Doppelproblem: die Zukunft des Volkes und das gegenwärtige

Exil.
Gordon setzt das Vergessen der hebräischen Sprache dem Vergessen

der jüdischen Kultur gleich, und er sieht seine Rolle als Dichter darin, das

Ideal von jüdischer Kultur innerhalb des russischen kulturellen Lebens
hochzuhalten und damit die Zukunft des Volkes zu sichern, obwohl auch

er schon zweifelt, ob er nicht doch der letzte hebräische Dichter sei.

Im Unterschied zu Gordon ist bei den Dichtern Frag, Shapiro und
Tschernichomki das Motiv des „letzten hebräischen Lesers" oder des „letzten

hebräischen Liedes" existenziell gemeint: nicht nur die Sprache hört
auf zu existieren, sondern auch die jüdischen Sänger und das jüdische
Volk. Die Dichter begründen die Bedrohung verschieden, aber allen fünf
Gedichten nach Gordon ist ein Aspekt gemeinsam: Die Dichter nach

1881 sehen Russland nicht mehr als ihre Heimat an, sondern als Exil, und

107 Z.B. in ]'BKö 'JS 'pro ,'pnw, „lache nur), geschrieben 1894, in: VlXtr 'DM

'pommrupü Tel Aviv 1966, S. 197, und in 'V n»'Mö (ich habe eine Melodie),
geschrieben in Minsk 1916, in: 'poairrniPü Vis® 'ana, S. 197-198.

208



so schätzen sie die Gefahr des Vergessens und der Entfremdung als exis-
tenziell viel bedrohlichere Gefahr ein.

Frug, Shapiro und Tschernichoivski spielen auf das Lied an, das Zions
Söhne im babylonischen Exil sitzend gesungen haben (Ps 137). In allen
Zitierten Gedichten ist die Erinnerung an das „Zionslied" auf verschiedene

Weise traumatisch: Frug hebt das Vergessen des Zionsliedes an sich als
das grosse Leid hervor; bei ihm sind die Söhne Zions derart ihrer Mutter
Zion entfremdet, dass sie nicht einmal mehr ihr Lied „An den Flüssen
Babylons" verstehen.

Shapiro in Steh auf, was schläfst du und in Fine Hafe von Gold sowie Tscher-

nichowski in Seufzer einer Harfe suggerieren dem Leser das Gefühl, ihr eigenes
Gedicht sei das Klagelied, das die Harfe Israels als Verkörperung der Stimme

des Volkes selbst singt; diese Harfe kann nicht jubeln, denn sie ist im
Exil an den Flüssen Babylons aufgehängt oder, wie in Shapiros Gedicht, die
Harfe ist von Gott a priori als klagende Harfe geschaffen. Shapiros Gedicht
»Steh auf, was schläfst du" ist sogar hyperbolisch als Klagelied charakterisiert,
das gar nicht mehr das Volk, sondern die Toten singen, um die Welt in einer
Sintflut von Tränen zu ertränken. Im Gedicht ,rfiuch hungrirf stellt er sein
Lied als letztes Gedicht hin, mit dem sich der Dichter verabschiedet und das

Dichten verwünscht, das ihm nur Leid gebracht habe.

Die Dramatik des „letzten Gedichtes" nimmt also von 1870 bis 1892
Zu: Gordons Gedicht von 1870 fragte, ob der Dichter eventuell der letzte
hebräische Dichter sei und der Leser sein letzter Leser. Wie ein Echo
daraut tönt die ähnliche Frage in Tschernichowskis Gedicht von 1892: wird
das Gedicht je einmal jubelnd gesungen oder wird das Dichten überhaupt
mit einem „Schrei des Zusammenbruchs am Ende der Tage" abbrechen.
Die Frage ist im Unterschied zu Gordons Ausdrucksweise aber nicht als

vage Möglichkeit formuliert, sondern als radikales „entweder - oder",
Wobei das Verstummen des Liedes als Ende überhaupt allen jüdischen
Lebens zu verstehen ist.

Die Selbstdarstellung des Dichters als „Dichter des letsfen Liedes", wie
wir sie nun von Gordon bis Tschernichowskis verfolgt haben, lässt sich in
ihrer Bedeutung für das, was eigentlich der Beginn der hebräischen Poesie

ist, am besten einschätzen, wenn wir ihr nun zum Schluss eine Gegendarstellung

folgen lassen, welche den Klang der „an den Flüssen Babels
hängenden Harfe" anders hört: es ist ein frühes Gedicht von Bialik, von ihm
1891-1892 oft überarbeitet, mit dem Titel rnixn {An die Aggada).m Das
Gedicht könnte geradezu eine Antwort sein auf Frugs Gedicht Nach dem

108 Ed. HOLTZMAN (Anm. 49), S. 19-20.

209



Lesen in den Propheten.m Die Antwort ist eine Neubewertung des Exils, die

am Motiv der aufgehängten Harfe durchgeführt wird. In den ersten fünf

Strophen sagt der Ich-Sprecher, wie er im Dunkel des Exils beim Lesen in
den Aggadot das tröstende Licht fände. In Strophen 6-8 redet er von der

Harfe an den Flüssen Babels:

6 Auch ich hatt' eine Harfe und hängte sie auf an den Weiden
des Flusses, dort wo ich gesessen.110

Ich weinte viel Tränen,111 und bei den Flüssen der Tränen
Hess ich die Harfe Hegen.

7 Ach, Harfe Jeshuruns, wohlklingende Lieder Israels,
dies ist die Harfe Davids und Schlomos,
mit dir sah David den Ewigen, und Schlomo dank dir
in HeiHgkeit schaut' er im Traum Schulamit.112

8 Doch seitdem bis jetzt gibts keinen König in Israel,
keinen König — keine Harfe noch Laute.
Ein Klagelaut ist meine Laute, meine Harfe ist wie die Taube,
die gurrt an den Bachtälern Babels.

Dann kommt in den Strophen 9-10 der Umschwung mit den Worten:
aber auch dort in Babel wussten sie zu singen und verstanden die Lieder:

9 Aber es gab früher in Babylon Helden
des Geistes, die gut singen konnten,
die kannten die Sprache der Harfe, ihr Klingen und Weinen,
die sich aufs Lied verstanden und lauschten.

10 Sie kannten das Herz ihres Volkes, was sein Reden ausdrückte,
sein Denken in Freuden und Ängsten,
und es entsprangen die Laute, hervorbrechend
aus ihrer Harfe Saiten — und es ward die Aggada.

Seitdem, so fährt der Ich-Sprecher in Strophe 11 fort, nehme er nun die

Aggada zur Harfe hinzu, mit der er das Elend seines Volkes beweine und

Tröstungen singe, und sich so Erleichterung schaffe. Die 12., letzte Strophe

ist ein Ausblick auf die noch kommende neue Stärke des Volkes, das

bereits damals im Exil diese Höchstleistung, das Schaffen der Aggada,
vollbracht habe.

12 Da sah ich das Haupt meines Volkes, wie hoch, wie stark
seine Macht und Kraft gipfelt im Himmel,

109 Nach Holtzman zeigt sich in diesem Gedicht Frugs Einfluss auf Bialik, aber er

gibt nicht genau an, in welchem Punkt. Er meint wahrscheinHch das Thema

„Aggada", da besonders Frug die Aggada zum Stoff seiner Gedichte gemacht
hat.

110 Varüerende Anspielung auf Ps 137,2.
111 Variierende Anspielung auf Ps 137,1.
112 Gemeint: König David schrieb die Psalmen, König Shelomo das Hohe Lied.

210



ich verstand und sah, dass dieses Volk, dieser Wurm
noch Riesen bekämpfen wird und siegen.

Die Antwort auf Frugs Verzweiflung am Exil als steten Niedergang von
Sprache, Kultur und Religion und als stete Entfremdung vom Judentum ist
also Bialiks „Nein, im Gegenteil": das Exil habe auch literarische Früchte

getragen, nicht nur die Zeit von David und Shelomo, und diese Literatur
des Exils sei Träger der Hoffnung auf noch Grösseres.

Zum Schluss lässt sich nun auch eine Antwort formulieren auf meine
anfangs gestellte Frage, worauf sich die Autorität der Chibbat Zion Dichter
gründete und warum sie das Hebräische wählten: die Dichter betrachteten
ihre Zeitgenossen und das Schicksal der Juden Russlands in den besprochenen

Gedichten gleichsam durch die Linse der Bibel. Mit Ausnahme von
Gordon interpretierten sie ihre Situation speziell aus der Sicht von Psalm
137, wobei sie bei ihrem „Dialog mit der Bibel" diesem Psalm ihre eigene
Deutung gaben. Die Leser, die den biblischen Bezug der Gedichte verstanden,

konnten die prophetische Stimme der Dichter wahrscheinlich umso-
rnehr als Autorität akzeptieren, weil die Dichter als neue Interpreten der
Bibel die alte Tradition der nachbiblischen hebräischen Dichtung
weiterführten, die ja ebenfalls wie der Midrasch bibelauslegend war.113

113 Zum Bibelbezug der hebräischen modernen Dichtung siehe MALKA SHAKED,
I'llplay you forever. The Bible in Modern Hebrew Poetry — An Anthology (hebr.), Tel
Aviv 2005, in ihrem kurzen Vorwort zur Geschichte der hebräischen Dichtung
und speziell ihrem Zitat auf S. 17 aus JAKOB FlCHMAN, D'anj? nvi»1, Jerusalem
1948, Vorwort zu seiner Gedichtsammlung S. 13: „Wir, den Heimkehrern nach

Zion, denen es vergönnt war, die Erde zu betreten, aus der die Bibel (der
TeNa"Kh) gewachsen ist, und die wir hier beides kennengelernt haben, haben
das Bedürfnis und den Zwang, wieder aufgrund von ihr (der Bibel) zu leben
mittels einem neuem Ausdruck in Poesie." (meine Übersetzung aus dem
Hebräischen).

211



Grenzen des Ansiedlungsrayons 1835

Grenze Kongreß-Polens

Gouvernemenlsgrenzen

Der jüdische Ansiedlungsrayon im Russischen Reich
(aus: HEIKO Haumann, Geschichte der Ostjuden, München S1999, S. 81) dtv 30663)

212


	"Das letzte Lied an den Flüssen Babylons" und der Dichter als Prophet : autopoetische Aussagen in hebräischen Gedichten Russlands von 1861-1891

