Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 67 (2011)

Artikel: "Das letzte Lied an den Flissen Babylons” und der Dichter als Prophet :
autopoetische Aussagen in hebraischen Gedichten Russlands von
1861-1891

Autor: Gutmann-Grun, Meret

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961469

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

»Das letzte Lied an den Fliissen Babylons“
und der Dichter als Prophet -

autopoetische Aussagen in hebriischen Gedichten Russlands
von 1861-1891

Von Meret Gutmann-Griin*

Einfiihrung und Fragestellung

Die folgende Untersuchung zur hebriischen Poesie in der Zeit der soge-
nannten Hibbat Siyon (Zionsliebe) Bewegung zeigt einen Aspekt des frithen
Zionismus in der 2. Hilfte des 19. Jahrhunderts mit seinem kritischen
Wendepunkt von 1881 (Ermordung Zar Alexanders 11.) aus literarischer
und sprachlicher Perspektive. Ich gehe von der Frage aus, inwiefern die
auf Hebriisch geschriebenen Gedichte der judischen Dichter Russlands,
die der Hibbat Siyon-Bewegung angehdrten, fiir das Entstehen des Zionis-
mus mitverantwortlich waren.

Es scheint uns angesichts der hebriischen Literatur des heutigen Israel
klar zu sein, dass das Hebriische als identity marker' fur die Anhinger der
Hibbat Siyon-Bewegung im Russischen Reich eine wichtige Rolle gespielt
haben musste, um dem jidischen Kollektiv das nétige, spezifisch nationa-
le Zusammengehorigkeitsgefithl zu geben. Ebenfalls scheint es einleuch-
tend, dass die damaligen Gedichte, die in biblischem Hebriisch geschrie-
ben wurden, besonders gut die zionistische Idee der traditionellen Verbin-
dung von Volk und Land Israel ausdriickten, sodass die Dichter die Spra-
che mit der Sehnsucht nach einer Riickkehr in die biblische Heimat aufla-
den konnten, wie es neben den Hibbat Siyon-Gedichten schon die Poesie
von Jehuda ha-Lewi? im Spanien des 12. Jahrhunderts zeigt.

* Dr. Meret Gutmann-Grin, Kiferholzstrasse 111, CH-4058 Basel; meret.gut-
mann(@gmail.com.

1 Zum Hebriischen als Fokus der Identifikation mit der jiidischen Vergangenheit
siche ISRAEL BARTAL, From Traditional Bilingualism to Natonal Monolin-
guism, in: LEWIS GLINERT (ed.), Hebrew in Ashkenaz, A 1anguage in Exile, O%-
ford 1993, S. 141-150.

2 Nicht nur Jehuda ha-Lewis sogenannte ,,Zionslieder™ wie *2xwn xon 113 (Zwo#,
fragst du nicht nach dem Woblergehen deiner Gefangenen [...| nimm enigegen den Gruss eines
im Verlangen Gefangenen), sondern auch seine liturgischen Gedichte driicken
Zionssehnsucht aus. — Zum Weiterwirken von Jehuda ha-Lewis Zion, fragst d#

178



Wie aber kam es zu diesem erfolgreichen Zusammenspiel der beiden
Faktoren, des nationalen Aufbruchs der russischen Juden, deren miindli-
che Sprache Jiddisch war, und dem Wiederaufleben des Hebriischen,
Sprache der religiosen Tradition, fur profane Dichtung? Nehmen wir an,
dass diese sogenannten Hibbat Siyon-Dichter zum Erfolg der zionistischen
Bewegung beitrugen’: woher nahmen sie sich dann als Dichter die Autori-
tat, in dieser kritischen Zeit derart zu Wegweisern der jidischen Gesell-
schaft zu werden? Oder war es umgekehrt so, dass sie der Stimmung des
Volkes Ausdruck gaben? Und wie begriinden sie dann das Hebriische als
ihre Dichtersprache statt der Volkssprache Jiddisch, in der ja ebenfalls
gedichtet wurde?

Auch wenn wir im Nachhinein diese Dichter als Vorldufer der hebrai-
schen israelischen Literatur bewerten, zweifelten sie selbst nicht selten am

nicht? im aschkenasischen Judentum seit der Zeit der jiidischen Aufklirung
(Mendelssohns Ubersetzung 1775, Samuel David Luzzattos Edition, Betulat Bat
Jebuda 1840, u. a.) bis zu Chajim Nachman Bialiks Gedicht MR %% (unten
Anm. 17) und Utri Zvi Greenbergs *78wn 8% 10¥siche JOSEPH YAHALOM, Yehu-
dal ha-Lewi, Poetry and Pilgrimage (hebt.), Jerusalem 2008, S. 1-14, engl. Jerusalem
2009, S. 1-21.

3 Den Nachweis anhand der Gedichte selbst zu fithren, wire Stoff fur weitere
Aufsitze. Hier nur ein Beispiel, das auch zeigt, wie urspriinglich jiddische Ge-
dichte, ins Hebriische umgeschrieben, von den ersten Zionisten rezipiert wur-
den: ELYAKUM ZUNSER (1836-1913) schrieb 1860 0172 »7 (jiddisch: Schlusssatz
und Pointe als Lobpreis auf Zar Alexander 1), das spiter von den Biluim
(1. Alija) 1881 auf Jiddisch und Hebriisch (mwwn verindert und ohne den
Schlusssatz) gesungen wurde; ebenfalls gesungen wurde vy naw, 1882 ge-
schrieben (sieche SOL LIPTZIN, A History of Yiddish Literature, New York 1985,
S. 58ff). Jiddische und Hebriische Texte: Al Verk Elakum Zunser in dray bend,
ed. PAUL SHELOMO GAREEN & DIANE BRODY GAREEN, National Yiddish
Book Centert, 1v7v°2 178 ab S. 227, in: STEVEN SPIELBERG, Digital Yiddish 1 ibra-
1, unter: www.archive.org/details/nybc200620. — Die Wirkung der hebriischen
Gedichte auf die zionistischen Finwanderer ist bezeugt bei: ANITA SHAPIRA,
Land and Power, The Zionist Resort to Force, 1887-1948, New York, NY 1992
(*1999), S.29: ,,As one of the zealous young men of the Second Aliyah
proclaimed, a single poem by Bialik contributed more to the spirit of the natio-
nal movement than all the tomes of research written on the essence of Juda-
ism.” Sie zitiert aus A. TZIONI, o™ wan wonn (Seekers of Permits), in: 111 (Ha-
Zman) 2 (Wilna, April-Juni 1905). Poesie schien auch ELIEZER BEN-YEHUDA
das geeignete Mittel, das Volk zu bewegen: 1896/7 bat er ACHAD HA’AM als
Herausgeber der Zeitschrift m>win (Ha-Shiloah), doch auch Gedichte aufzu-
nehmen, denn Poesie sei Ausdruck der Gefihlsregungen, die im Laufe der Un-
terdrickung im Exil vertrocknet seien und nun wiederbelebt werden mtssten
(JOSEF LANG, nmi 12 91¥°or »n ,n™ay 937, Jerusalem 2008, Bd. I, S. 335.

179



Weiterleben des Hebraischen;* tiberhaupt sahen sie sich nicht als die Pio-
niere einer neuen hebriischen Literatur an, sondern zum Teil verzweifelt
als die letzten hebriischen Dichter: denn der geschichtliche Hintergrund
ihres Schreibens sind die schrecklichen Pogrome im Stiden Russlands, die
1881/2 nach der Ermordung des Zaren Alexander 11 Gber die Juden her-
einbrachen’. Diese Pogrome sturzten das russische Judentum in eine exis-
tenzielle Krise und bewirkten bei den meisten jidischen Maskilinz, den
Anhingern der Haskala (der judischen Aufklarung), eine Kehrtwende; sie
verloren den Glauben an eine mdgliche politische Gleichstellung der Ju-
den im Russischen Reich und pladierten fir die Auswanderung nach
Amerika oder nach Palistina.

Literarisch geschen stellt die Poesie der Hibbat Siyon-Bewegung den
Ubergang dar von der Haskala-Dichtung zur neuen Poesie der Generation
von Bialik (1873-1934), die schon an der Schwelle der im Lande Israel
schreibenden Dichter steht. Ich folge in dieser literarischen Einschitzung
der Hibbat Siyon-Poesie als Periode des Ubergangs Ruth Kartun-Blum,$ der
Herausgeberin der bisher einzigen, knappen, aber umfassenden Antholo-
gie zur Poesie der Hibbat Siyon-Bewegung. Als die beiden ersten Dichter
dieser Periode fuhrt Ruth Kartun-Blum die Maskilim Meschalem Zalman
Gottlober (1811-1899)” und Jehuda Leib Gordon (1830-1892) auf, die
beide ihre ersten Gedichte im Stil und Thema der Haskala schrieben. Die
Anthologie von Kartun-Blum beschliessen die letzten Dichter der Hibbat

4 Der Dichter SHIM‘ON SHMUEL FRUG (1860-1916), Vertreter der Hibbat Siyon
Bewegung, beklagt seine Unfihigkeit, das Hebriische zu verstehen, und schreibt
seine Artikel fur die September 1879 bis Januar 1883 in St. Petersburg erschei-
nende zweite russisch-judische Zeitschrift namens Ragsver (Morgentréte) auf
Russisch, ebenso seine Gedichte, die er aber nachtriglich durch seinen Heraus-
geber Kaplan ins Hebriische tibersetzt herausgeben lidsst (s. unten Anm. 25).

5 STEPHEN M. BERK, Year of Crisis, Year of Hope. Russian Jewry and the Pog-
roms of 1881-1882, London 1985.

Erste Pogrome in der Provinz Cherson: zur Geographie siche die Karte am
Ende des Aufsatzes.

6  RUTH KARTUN-BLUM, 1% n2°n npipna nmavi avwi, Jerusalem 1969. — Von ihr
nicht berticksichtigte Gedichte finden sich ausser in den von mir angegebenen
Ausgaben und Zeitschriften zum Teil auf der website http://benyehuda.org
(im Entstehen, wird laufend erweitert).

7 Als Maskil grindete er 1876 die Monatszeitschrift & 2pan (Ha-Boger Or / Die
Morgenréte) in Lemberg (Galizien) in Konkurrenz zur Zeitschrift qnwn (Ha-
Shahar / Die Morgenrote), die Peretz Smolenskin in Wien herausgab; siche JO-
SEPH KLAUSNER, nw1ni n™ayi n1ooi 2w 1 nwo i, 6 Bde, Jerusalem 1953-1960,
Bd. V, §. 337. Gottlober wirkte zeitweilig am Rabbinerseminar in Zhitomir.

180



Siyon-Bewegung, die zugleich die ersten Dichter des neuen Stils der Eres
Yisrael-Periode seien, ndmlich Chajim Nachman Bialik (1873-1934) und
Sha’ul Tschernichowski (1875-1943). An dieser Stelle versuche ich in ei-
nem kurzen Einschub zu kliren, inwiefern die Poesie der russischen
Maskilim, der Vorldufer der Hibbat Siyon-Dichter, die Poesie der Haskala-
Periode in Westeuropa weitergefithrt hat und ihr dhnlich ist:

1) Wilna war neben Zhitomir und Odessa das Zentrum der von
Deutschland beeinflussten Haskala; am dortigen Rabbinerseminar verschrie-
ben sich Lehrer und Schiiler nicht nur dem neuen Bildungsprogramm?
sondern begeisterten sich im Kreis um den Philologen und Dichter Abra-
ham Dov Lebensohn (= Adam ha-Kohen 1794-1878) und dessen Sohn
Micha Yosef Lebensohn (= Mikhal 1828-1852) auch fiir Poesie. Adam ha-
Kohen, der von der westlichen Literatur neben Mendelssohn fast nur Wes-
selys hebriisches Epos nixon »»w (Lieder des Ruhmes) kannte, schrieb
Hymnen an das Licht, das den Menschen als Gottes alles erfiilllender Geist
belebe und Wissen vetleihe, und ebenso ein allegorisches Drama.? Sein frith
verstorbener Sohn Mikhal hingegen, den Jehuda Leib Gordon als Jugend-

8 VERENA DOHRN, Jiidische Eliten im Russischen Reich. Aufkelirung und Integration in:
19. Jabrbundert, Koln / Weimar / Wien 2008 (= Beitrige zur Geschichte Osteu-
ropas, Bd. 44), besonders S. 132-149 tber Organisation und Bildungsangebot
des von der russischen Regierung geférderten Rabbinerseminars in Wilna, S.
149-160 uber das dhnliche Rabbinerseminar in Zhitomir, beide wurden 1847
gegrindet. Dohrn beschreibt S. 110-117, wie durch die Vermittlung von Isaak
Ber Lewinsohn (1788-1860) via Galizien ,,die Grundideen der Berliner Haskala
in der moderaten Form Mendelssohns und Wesselys® das Russische Reich er-
reichten, zudem seien die Ideen ,,bereits von romantischen Vorstellungen affi-
ziert und Uberformt™ (S. 111) worden. Den Inhalt des Bildungskanons (jidi-
sches Wissen, v. a. Bibelstudien neben Talmud, vetbunden mit sikularer Bil-
dung) mit seiner ,,doppelten Loyalitit® gegeniiber Regierung und judischer
Kebilla (S. 211) beschreibt sie S. 211-315. — Zu Isaak Ber Lewinsohn siche STE-
FAN SCHREINER, Isaak Ber Lewinsohn — der ,,Mendelssohn der russischen Ju-
den, in: [udaica 47 (1991), S. 82-92.

9 ADAM HA-KOHEN, allegorisches Drama nmmx1 nnx (Glaube und Wahrheit)
1867. Wegen seiner mangelnden Fremdsprachenkenntnis war sein poetisches
Vorbild allein Wesselys Heldenepos tiber Moses, naxon »»w (Lieder des Ruhms,
1789). Den didaktischen Stil der frihen Haskala sehen wir auch bei Abraham
Baer Gottlober (siche oben Anm. 7); er verfasste eine Literaturgeschichte in
Versform: ax9nm win n17990 (Geschichte der Poesie und der Rhetorik). Zur
Poesie der Haskala-Periode in Russland des 19. Jh. siche MEYER WAXMAN, A
History of Jewish 1 iterature, 6 Bde, Cranbury, N.J. 1941-1956 (21960), Bd. 111: From
the Middle of the Eighteenth Century to 1880, S. 252-264. Ebenfalls sehr nttzlich:
http:/ /www.yivoencyclopedia.org. Veraltet, aber dafir mit vielen Textbeispie-
len ist P. LACHOVER (1211%), 7wIni n*™1aya n1oon n11n, Tel-Aviv 1928.

181



freund und als Dichter liebte, bewunderte und auch zuerst nachahmte, war
dank Fremdsprachenkenntnis in der Welditeratur bewandert. Er dichtete
daraus Meisterwerke nach, ihnlich wie der Publizist und Verleger Me’ir
Letteris (1800?7-1871, ein Schiiler Nachman Krochmals) in Galizien, teils
schrieb er auch eigene romantische Kleinepen und Lyrik; Mikhal und
Letteris waren beide mit ithrem neuen romantischen Stil bahnbrechend fir
die Poesie der russischen Haskala, Mikhal mit seinen Motiven von Frithling,
Liebe und Tod, Letteris mit seiner Verwendung von aggadischem Stoff und
volkstumlichen Motiven.!0

Wilna wurde in der 2. Hilfte des 19. Jh. auch zum Zentrum des hebrii-
schen Sozialismus. Schriftsteller, die als Maskilim der sozialistischen Be-
wegung angehorten wie Lev Levanda (1835-1888, geboren in Wilna), Je-
huda Leib Levin (1844-1925, geboren in Minsk, dann u.a. in Zhitomir),
Jehuda Leib Lilienblum (1843-1910, geboren in Kovno, lebte u.a. in Odes-
sa) schwenkten nach den Pogromen von 1881/2 ins zionistische Lager der
Hibbat Siyon-Bewegung tiber, auch wenn sie ihrer sozialkritischen Haltung
treu blieben; Jehuda Leib Gordon hingegen machte diese politische
Kehrtwende nicht mit.!!

2) Die russische Haskala ist durch eine dhnliche Diglossie charakterti-
siert wie die deutsche: Hebriisch war die bevorzugte Schriftsprache in

10 MICHA YOSEF LEBENSOHN (= Mikhal), Gedichtsammlungen 1x na»w (1851)

und 7% na Mo (1870), tbersetzte z. B. aus Schillers Version der Aeneis von
Vergil, Schillers ,,An die Freude* und Goethes ,,Erlkonig®. Seine romantischen
historischen Kleinepen respektive Balladen 1wnw nnpi ,ninbw und nap mit idyl-
lischen/traurigen Liebesszenen witkten auf JEHUDA LEIB GORDON (1857 111
*5121), bevor sich dieser sozialkritischen Themen zuwandte. Zeugnis von
Mikhals Wirkung auf die russischen Maskilim in der Autobiographie o»w1 nixun
1876 von MOSHE LEIB LILIENBLUM (1843-1910, aus Kovno gebirtig, dann in
Odessa lebend) (siehe SHMUEL WERSES, Portrait of the Maskil as a Young Man,
in: SHMUEL FEINER & DAVID SORKIN (eds.), New Perspectives on the Haskalab,
Oxford 2001, S. 128-143, dort S. 143).
ME’IR LETTERIS, 7w ™37 (1823; eigene Gedichte und Ubersetzungen). Beson-
ders bekannt ist sein Lied i1 n11° (1824) mit dem volkstiimlichen Motiv von
Israel als klagender Taube. Er lbersetzte als erster Teile von Byrons Hebrew
Melodzes, auch machte er eine freie Adaptation von Goethes Faust. Motive aus
der Aggada z.B. in seiner Ballade o'nw¥s 7wa 711, Seine Ballade 121 971 by mwn
dhnelt Mikhals Ballade iiber Moshes unetfiillte Sehnsucht und sein Ende: nwn
072y 11 Y.

11 Sieh unten 1.1 Gordons Kurzbiographie. Bekanntestes Beispiel seiner Sozialkri-
tik ist 71 2w 1P (1876), ein Gedicht, welches das seelische Leid anprangert, das
die jidische Frau als ~Aguna von Seiten verstindnisloser Rabbinen erfihrt.

182



Prosa und Poesie, wobei es auch Maskilim gab, die eine Russifizierung
anstrebten. Jiddisch hingegen war die gesprochene Volkssprache.

3) Anders als in Westeuropa waren im Russischen Reich die Bedingun-
gen fur die Verbreitung der hebriischen Literatur unter Niklaus T (1825-
1855) sehr schlecht.!2 Erst unter Alexander 11 (1856-1881) wurde die Zen-
sur gelockert. Im Unterschied zu Westeuropa, wo Isaak FEuchel (1756-
1804) schon 1784 als Hauptinitiant mit der Zeitschrift noxnn (Ha-Me assef)
fir die Haskala ein literarisches Forum geschaffen hatte, waren die Bedin-
gungen fiir eine hebriische Presse im Russischen Reich so schlecht, dass
die erste hebriische Zeitschrift 110% *mo (Pirke Safon) erst 1841 gegriundet
wurde,'3 obwohl in Russland das hebriisch lesende Publikum im 19. Jahr-
hundert viel grésser war als in Deutschland und die hebriische Presse das
Forum war, auf dem die jidische Inzelligencija nicht nur literarische, son-
dern vor allem politische Fragen diskutierte.!4

Nach dieser kurzen Einfiihrung komme ich zu meiner Fragestellung
zurtick: Welche Rolle spielte die hebriische Poesie unter den Juden des
russischen Imperiums vor, wihrend und nach der durch die Pogrome von
1881/82 verursachten Krise und in welcher Rolle sahen sich die Dichter?

Zur ersten Frage hat sich schon Jonathan Frankel 198115 in seiner Dar-
stellung der Geschichte der russischen Juden gedussert. Er betont, dass die
cinflussreiche judische Presse fiir die russisch-judische Intelligencija ein Fo-
fum war, auf dem sie die prophetische Stimme ertonen lassen konnte, aber
die Stimme habe nicht nur prophetisch zum Aufbruch gerufen. Man miisse

12 1836 wurden die hebriischen Biicher paradoxerweise auf Druck der Maskilim,
die damit eine Handhabe gegen die chassidischen Biicher haben wollten, einer
generellen Zensur unterworfen, und ausser in Wilna und in Kiew gab es keine
hebriischen Druckereien (nach HAIM HILLEL BEN-SASSON [ed.], Geschichte des
Jidischen Volkes, von den Anfangen bis zur Gegemwart, Miinchen 2007, S. 1000£.). Ge-
nauer: Hinter dem Vorschlag der Zensur stand tragischerweise Isaak Ber
Lewinsohn: s. SCHREINER, Lewinsohn (Anm. 8), S. 91. — Zum ,,judischen An-
siedlungsrayon im Russischen Reich® s. die Karte am Ende des Aufsatzes.

13 Das 1856 von Eliezer Lipman Silberman (geboren in Koénigsberg) gegriindete
Wochenblatt vann (Ha-Maggid) musste in Lyck (heute: Elk) auf deutschem Bo-
den an der Grenze zu Russland erscheinen, um der russischen Zensur zu entge-
hen. Zu den hebriischen Zeitschriften in Russland siehe ganz kurz KI.AUSNER,
mwon (Anm. 7), Bd. IV, S. 111-128, und neuerdings TSEMACH MOSCHE
TSAMRIYON, Die hebrdische Presse in Europa, Haifa 1976 (Angabe nach DOHRN
(Anm. 8), S. 30. Weitere hebriische Zeitschriften siehe unten Anm.16.

14 Nach KILAUSNER, w0 (Anm. 7) Bd. TV, S. 112,

15 JONATHAN FRANKEL, Prophecy and Politics, Socialisns, Nationalism, and the Russian
Jews, 1862-1917, Cambridge 1981, dort das Kapitel: “The literary intelligentsia in
its prophetic role” (S. 81ff).

183



unterscheiden zwischen der Poesie, z. B. von Menachem Dolitzky (1856-
1931), die prophetisch war, und der Prosaliteratur, die gemiss vorherr-
schendem Geschmack analytisch und skeptisch gewesen sei und in der man
nicht Mystik, sondern historische Zusammenhiange zu verstehen suchte.

In welcher Rolle sahen sich aber die judischen hebriischen Dichter selbst?
Sahen sie ihre Rolle vor 1881 anders als danach? Und was fiir Rollen standen
ihnen in den beiden Perioden 1861-1881'¢ und 1881-1891'7 zur Verfiigung?
Sahen sie sich — um die Frage kurz zu skizzieren — gemiss Ideal der Haskala
als Erzicher und Sozialreformer der Gesellschaft respektive des Volkes,!® als
Propheten und Prediger,'” oder sahen sie sich dank besonderer Begabung
berufen, das auszudriicken, was das 7o/ fuhlte und dachte, oder war eventu-
ell ihr Anliegen allein schon das Dichten auf Hebraisch, um ganz im Sinne det

16 Nach dem Regierungswechsel von Zar Nikolaj I. (1825-1855) zu Zar Alexander
II. (1856-1881) wurde die Zensur erleichtert und es entstanden die Zeitschriften
Tt (Ha-Maggid) (1856 Lyck), yonn (Ha-Melis) (1860 Odessa), 2n1on Ha-Kar-
mel) (1860 Wilna), no3n (Ha-Sefira) (1862 Warschau).

17 Das Jahr 1891/92 soll als Zasur gelten, da Bialik und T'schernichowski dann ihre
ersten Gedichte vertffentlicht haben und man mit ihnen die neue Periode der
schon allmihlich im Land Israel schreibenden Dichter beginnen lassen kann,
wie es die oben (Anm. 6) erwihnte Anthologie von Ruth Kartun-Blum nahe-
legt. Bialik (1873-1934) hat 1891 sein erstes Gedicht 119371 %% Achad Ha’am und
Lilienblum vorgelegt, es erschien 1892 in der Zeitschrift 0710 (Pardes). T'scherni-
chowskis (1875-1943) nicht sehr bekanntes erstes Gedicht 215 minix wurde in
der Zeitschrift na0oi (Ha-Pisga) in Balimore 1892 gedruckt.

18 Jehuda Leib Gordon (1830-1892) z.B. kannte 1860 die dsthetische Theorie der
russischen Realisten und Positivisten wie Dimitri Pissarew (1840-1868), ,,welche
die Literatur als historische Kraft sah und von ihr die aktive Teilnahme am ge-
sellschaftlichen Kampf verlangte (zitdert nach GERSHON SHAKED, Geschichte der
modernen hebriischen Literatur. Prosa von 1880-1980, Frankfurt a. M. 1996, S. 63).
Im Gefolge von Pissarew schrieb Avraham Uri Kovner seine poetischen Theo-
rien, dass ,,the jewel of a poem is its idea: the form is merely inlaid gold, adding
to its lustre and worth” (zitiert nach MICHAEL STANISLAWSKL, For Whom Do I
Toil? [udah 1 eib Gordon and the Crisis of Russian Jewry, Oxford 1988, S. 59).

19 RE’UVEN SHOHAM, The Prophetic Pattern in Gordon’s Poetry, in: Sadan: Studies
tn Hebrew Literature 3 (1998): The Life and Works of Y. L. Gordon, S. 79-100)
(hebr.), schreibt tber die Figur des Propheten (S. 81): Die Haskala-Bewegung
habe eine charismatische Figur dhnlich dem Rabbi gesucht, um ihre Botschaft
der judischen Bestimmung zu propagieren. Da die Figur des Rabbi schon von
der Orthodoxie gepachtet worden sei, habe man unter dem Einfluss von Bibel
und Romantik die Figur des Propheten genommen. — Dieser Aufsatz ist spiter
auf Englisch erschienen als Kapitel 2 C in RE'UVEN SHOHAM, Poetry and Prophecy.
The Inage of the Poet as ,,Prophet”, a Hero and an Artist in Modern Hebrew Poetry, Lei-
den / Boston 2003.

184



Haskala das Judentum auch auf nicht-orthodoxe Weise zu leben und um
diese neue hebriische Kultur mit Gleichgesinnten® zu pflegen?

Die Frage nach dem Selbstverstindnis der Dichter ldsst sich natiirlich
noch weiter auffichern und die Rollen konnen auch kombiniert werden: in
der Rolle des Propheten kann der Dichter nicht nur ,,sein Volk* mit Visio-
nen von Rettung oder Unheil trésten oder zornig aufritteln, sondern auch
predigen und erzichen — oder gegen Gott protestieren und rebellieren.?!
Den Dichtern stehen auch je nach ihren kulturellen Voraussetzungen weite-
re literarische Moglichkeiten zur Verfugung, ihre jeweilige Rolle zu realisie-
fen. Literarische Vorbilder aus der hebriischen Poesie sind vor allem Jehuda
Halevi, aus der westeuropiischen Dichtung unter anderem Schiller, Lord
Byron, Leopold Schefer,?2 aber vor allem orientieren sich die Dichter an der
Bibel und ihrer rabbinischen Auslegungsliteratur: sie nehmen z.B. eine bibli-
sche Figur als Sprecher, benttzen cine biblische Szenerie oder schreiben
cine Ballade mit dem Inhalt einer nach-biblischen jidischen Legende.

Literarisch ist der Variantentreichtum gross, inhaltlich ist aber in der Pe-
riode von 1870-1891 vor allem ein Thema vorherrschend: die Frage, wie ein
Jude im Exil tbetlebt und ob das jidische Volk eine Zukunft hat. Die
Frage Wer sind wir und was werden wir sein? wird in grosser Bandbreite ange-
gangen.* Nach den Pogromen von 1881/2 nehmen natiirlich in den Ge-

20 Die Frage, wer und wie gross das hebriische Lesepublikum war, wurde in der
Forschung noch nie systematisch untersucht, wie Prof. Avner Holtzman, Tel
Aviv, mir im August 2010 mitgeteilt hat. Die Grosse war steigend und fallend,
abhiingig von sozio-kulturellen Faktoren, und die in der Forschung angegebe-
nen Zahlen schwanken zwischen wenigen tausend (minnlichen) Hebriisch Le-
senden bis maximal 100'000.

21 Biblische Beispiele fiir den Protest gegen Gott sind der Prophet Jona oder
Jeremia (Jer 12,1). Zu Beispielen von Dichtern aus der modernen Zeit, die die
Rolle des protestierenden Propheten angenommen haben (wie Bialik und Uri
Zvi Greenberg), siche SHOHAM, Poetry and Prophecy (Anm. 19) in den betreffen-
den Kapiteln.

22 Gordon hat ebenfalls, nach ME’IR LETTERIS (Anm. 10), 1870 Gedichte aus den
Hebrew Melodies von Lord Byron (1788-1824) ins Hebriische tbersetzt, ebenso
aus Friedrich Schiller und aus C. D. F. Leopold Scheft (f) er (1784-1862) (siche
in der Gesamtedition von JEHUDA LEIB GORDON, 117113 2% a0 *pw %3, ed.
Dvir, 6 Bde, Tel Aviv 1929 (= 4 Bde, St. Petersburg 1884), Bd. I: van »rw,
S. 52-91).

23 Es gibt von den Dichtern dieser Periode fast keine Liebesgedichte oder Natut-
gedichte, Ausnahme ist aber z.B. der Maler und Dichter Mordechai Zvi Mane
(1859-1886) mit seinen Naturbeschreibungen.

24 Um nur eine Variante zu nennen: Das Konzept des jiidischen Volksgeistes, die
mjudische Kultur® wie Achad Ha’am (= Asher Ginzberg, 1856-1927) sie ver-

185



dichten die Zukunftsvisionen eines ,,neuen® Volkes in Palastina zu, aber
ebenso die Zweifel und die Verzweiflung. Auf der einen Seite des literari-
schen Spektrums ruft Zion mit ihrem ,,uralten Lied* zur Heimkehr2 auf
der andern Seite gibt es die ,,ewig an den Flussen Babels weinende Harfe®.

Wenn man sagen darf, dass der intendierte Leser der damaligen Ge-
dichte ,,das judische Volk“ in Russland war, so hat dieses Volk je nach
Gedicht ganz verschiedene Gesichter, in denen sich jeweils die Dichter
selbst spiegeln. Die Untersuchung der prophetischen Dichterrolle impli-
ziert deshalb auch die Frage nach der Sicht, mit welcher der jeweilige
Dichter sein Volk betrachtet. Die Dichterrollen und die damaligen Kon-
zepte von ,,judischem Volk* sind die zwei Seiten derselben Miinze.

Das Spektrum des Rollenverstindnisses der Dichter méchte ich nun
exemplarisch an sechs hebriischen Gedichten von vier in Herkunft, Stel-
lung und Stil sehr verschiedenen jidischen Dichtern Russlands zeigen.
Durch diese vier Dichter, Gordon, Frug, Shapiro, Tschernichowski, ist der
zeitliche Rahmen der Hibbat Siyon-Poesie abgesteckt, wobei Jehuda Leib
Gordon auch noch mit der Haskala Poesie verbunden ist, und Sha’ul
Tschernichowski anderseits bereits am Ubergang zur Generation der im
Lande Israel schreibenden Dichter steht. Wie ich unten an den Kurzbiogra-
phien zeigen werde, sind die vier einander entweder personlich bekannt
gewesen (Frug und Shapiro kannten und bewunderten Gordon als die altere
Autoritat; sie wirkten alle drei zeitweilig in St. Petersburg) oder standen
unter literarischem Einfluss (Frug wirkte auf Tschernichowski und Bialik).
Von den sechs ausgewihlten Gedichten wurde das von Jehuda Leib Gor-
don sicher vor der Krise von 1881/2 geschrieben, die anderen?® danach. Ich
habe diese Gedichte deshalb ausgewihlt, weil die Dichter in ihnen explizite
autopoetische Aussagen tiber ihr Dichten machen und sich die Frage nach

stand, beruht auf dem prophetischen Geist, verstanden als ethischer und sozia-
ler Protest. Dazu siche ANITA SHAPIRA, [and and Power, The Zionist Resort to For-
ce, 1881-1948, Stanford 1992, das Kapitel ,, The Birth of a National Ethes™, S. 1-52
(sie stellt knapp die verschiedenen Auffassungen von “Jewish National Life” dar
von Hess bis Tschernichowski).

25 SHIMON FRUG, 195p 2py* Yw 1m13n2 3110 1w, Warschau 1898, S. 175 (letzter
Abschnitt): Heb deinen Fuss und geh doch, geh doch, in Begleitung des Klangs
des alten, alten Liedes, denn die zukiinftigen Geschlechter rufen dich: ,,wach
aufl®, es schreien furchtbare Donnerstimmen, ... ,,stch auf, wir wollen gehen. —
Das Lied erschien auf Russisch 1882 in St. Petersburg in der Zeitschrift Razsvet,
dann wie seine andern urspriinglich russischen Lieder 1898 in der hebriischen,
von Frug autorisierten Ausgabe von Kaplan (Ubersetzer und Herausgeber).

26 Hochstwahrscheinlich ist auch Frugs Gedicht nach 1881/2 geschrieben, aber es
tehlt eine genaue Angabe beim Ubersetzer und Herausgeber Kaplan.

186



threr Rolle als jidischer Dichter selbst stellen. Es ist wahrscheinlich nicht
zufillig, dass alle Gedichte nicht auf der positiven Seite des Spektrums ste-
hen, wo der Dichter als Prophet den Ruf zur Heimkehr verkiindet: in jenen
positiven Aufbruchsliedern hinterfragen die Dichter ihre Rolle meistens
nicht, sondern bekennen sich ohne Nebentone zu ihrer positiven Vision.
Die ausgewihlten Gedichte hingegen gehéren zur Kategorie der zweifeln-
den und sogar verzweifelten Gedichte, in denen sich die Dichter mit dem
Exil auseinandersetzen und dabei (mit Ausnahme von Gordon) das Bild der
»weinenden Harfe an den Flissen Babylons® beniitzen. Es sind folgende:

1. Jehuda Leib Gordon (1830-1892), Yny »ix *n% Fiir wen miibe ich mich ab?
(1871).%
Thema: Aufruf zum Bewahren des Hebriischen. Der letzte Zionsdichter
und sein letzter Leser.

2. Shimon Frug (1860-1916), o212 Xp "X Nach dem Lesen in den Propheten
(1898).28
Thema: Vision eines ewigen babylonischen Exils, da die S6hne ihre Mutter
und deren hebriisches Lied vergessen haben.

3. Abba Konstantin Shapiro (1839-1900), o 72 nn oW Steh anf, was schidfst du?
(1911).%
Thema: Gedicht als Totenlied an Babylons Flissen soll Erbarmen wecken
bei den Toten.

4. Abba Konstantin Shapiro, Y& any w3 Eine goldene Harfe ist Israe/ (1911).30
Thema: Israel als goldene Harfe, als Harfe, die ewig Trinen fliessen ldsst.

5. Abba Konstantin Shapiro, ay1 oy Auch bungrig (1911).51
Thema: Besser als eine Harfe wire die eiserne Faust.

6. Sha’ul Tschernichowski (1875-1943), 9115 mmx Sexfzen ezner Harfe (1892).32
Thema: Vielleicht letztes Klagelied an Babylons Fliissen tiber Zion.

Die folgende Untersuchung der einzelnen Gedichte folgt der chronologi-
schen Reihenfolge von Gordon bis Tschernichowski und bringt zuerst

27 anwn (Ha-Shahar) 1871, Nr. 8, S. 353-354, danach in der Edition Dvir (Anm.
22), Tel Aviv 1929, S. 73.

28 FRUG, 31 ™w (Anm. 25), S. 77-80.

29 JAKOB FICHMANN, *n11pdi1 1Py POVT2I0 %Y 9axm) ninn oy 0vnan omw, War-
schau 1911, dort in der Sammlung pmw *rwn, S. 77; erstmals abgedruckt in:
nooxn (He-Asf) 4 (1887).

30 Ebenfalls aus der Sammlung 111w *»wn, ed. FICHMANN (ANM. 29), S. 5.

31 Das letzte der Sammlung 117110 *wn, das heisst 1887 geschrieben und erschie-
nen, ed. FICHMANN (ANM. 29), S. 52.

32 Geschrieben als 17-jahriger im selben Jaht, in dem Bialik das Gedicht 710377 %8
(An den Vogel) veroffentlichte, also 1892, gedruckt in der Zeitschrift naopi (Ha-
Pisga), Baltimore 1892; hier beniitzter Text in: KARTUN-BLUM, n»avi iwni
(Anm. 6), S. 223.

187



jeweils eine kurze Einordnung des Dichters, dann das Gedicht in seinet
Ubersetzung®? und im Anschluss daran die Interpretation.

1. Jehuda Leib Gordon, %ny *ax *n% (1871)
1.1 Gordons Position als Dichter

Jehuda Leib Gordon (1830-1892) war der prominenteste Vertreter der
Haskala-Bewegung in Russland. Geboren in Wilna, wirkte er von 1872-1879
als Leiter der OPE (der 1863 gegriindeten Obséestvo dija rasprostranenija pros-
vestenija mesdu evrejami v Rossiz; 0172 1R 172 125w *¥dm nian — Gesell-
schaft der Verbreiter der Aufklirung unter den [uden in Russland, karz Gesellschaft
Jiir Aufkldrung bzw. jidd. MEFITSE HASKOLE — Verbreiter der Aufklirung) in
St. Petersburg und war 1880-1883, dann wieder 1885-1888 Herausgeber der
Zeitschrift y*omn (Ha-Mels). Ex war in der 2. Hilfte des 19. Jahrhunderts der
wichtigste hebriische Dichter und Verfasser vieler literarischer, gelehrter,
aber auch polemischer Artikel. Seine Sprachen waren Hebriisch, Deutsch
und Russisch, in der Poesie hingegen vor allem Hebriisch, aber er hatte
auch eine Phase, in der er mit Jiddisch das Volk zu erreichen versuchte. Er
glaubte Zeit seines Lebens an die Vision eines Humanismus im Russischen
Reich nach dem Vorbild Westeuropas, verbunden mit jidischer Wiirde. Vor
allem aber war er ein Poet, der sich anders als die meisten andern Dichter
weder dem Zionismus noch dem Sozialismus verschrieb.’* Als Reaktion
auf die Pogrome von 1881/82 war er schliesslich ein Befirworter der
Massenauswanderung nach Amerika, wo die Juden wie friher die Israeli-
ten in der Wiste das Freisein von Knechtschaft lernen konnten, bevor sie
dann nach Palistina einwandern sollten.? Aber vor der Krise von 1881 /82
schrieb er schon Ende 1862 oder Anfang 1863 sein ,,poetisches Manifest®3¢
my %R (Wach auf, mein 170lk), darin er Russland als das ,,Land Eden®
bezeichnet, das sich dem Volk 6ffnen werde:

Dieses I.and Eden wird sich dir 6ffnen,
nun rufen seine Sohne dir zu ,,unsre Briider!*

Wie lange willst wie ein Gast du drin leben,
warum willst du dich ihnen zuwider stellen?

33 Hebriischer Text nicht in der Anthologie von KARTUN-BLUM, nvmavia arwn
(Anm. 6), aber zuginglich unter Jebuda 1 eib Gordon auf http:/ /benyehuda.org.
34 STANISLAWSKL, For Whom Do I Toil? (Anm. 18), S. 5-6.

35 Gordon in der Zeitschrift pomn (Ha-Melis) 18 (22. Mai 1882), Nr. 12, S. 209-
216: 13WD1 N1TDT 1INDINA.

36 KIAUSNER, mwon (Anm. 7) Bd. IV, S. 426.
37 7T 2% AT R 9 (Anm. 22), Bd. L, S. 33.

188



In der zweitletzten Strophe dieses Gedichts bringt er sein Credo der In-
tegration von Russischem und Jidischem auf die Kurzformel ,,Sei ein
Mensch bei deinem Hinausgehen und ein Jude in deinen Zelten®. Wie
Stanislawski® zeigt, ist mit dieser Formel nicht eine Spaltung gemeint,
sondern die Integration zweier Kulturen, der russischen und der judi-
schen. Das Judische ist fiir ihn weder Religion noch Nation, sondern ein
»national-geistiges Ganzes™. Und da das Judentum immer offen gewesen
sei fiir die Aussenwelt, so sei dieses Gebot der Integration anderer Kultur-
schitze ins Judentum bereits altes judisches Erbe.

Wie ist nun sein 1871 in der Zeitschrift anwn (Ha-Shahar, Die Morgent6-
te) veroffentlichter Aufruf, das Hebriische nicht zu vergessen, zu verste-
hen? In mehrdeutiger Rhetorik lautet sein Titel: Fiir wen miibe ich niich ab?

1.2 sy 23R o1 Fiir wen miibe ich mich ab?®

Strophe 1 Noch einmal zu mir hin stiehlt sich die Muse,*’
noch sinnt mein Herz und schreibt meine Rechte —
schreibt Lieder in einer vergessenen Sprache.

Was ist meine Hilfe, mein Geschift und mein Ziel,
fir wen miuh ich mich ab, in den besten der Jahre,
und enthalte ich mich von Lust und Bequemem?

Strophe 2 Meine Eltern — verhaftet mit Gott, ihrem Volk,
Tag fir Tag mit Geschift und Geboten beschaftigt,
sie verwarfen das Wissen, lernten keine Kultur:

., Tod liegt im Lied, Ketzerei in Rhetorik,
verboten zu wohnen neben einem der Dichter.*
So schalten sie uns, verfolgten uns wiitend.

Strophe 3 Meine Aufklirer-Brider erwarben sich Wissen,
an ihres Volkes Zunge*! kleben sie alle mit ungutem Leim,
sie verachten die Mutter, die alte, die sich stiitzt auf den Stock:
,wverlasset die Sprache, die lang schon verbleichte,
verlasst ihre Schriften, die faden, salzlosen,
verlasst sie, denn in der Landessprache soll reden ein jeder.

Strophe 4 Meine Schwestern, Tochter Zions! Vielleicht kénnt ihr
dem Flehen meines Liedes Gehor schenken?
Denn Gott hat euch begnadet mit liebenswerter Seele,
mit Charme und gutem Geschmack, einem warmen Herz.

38 STANISLAWSKI, For Whom Do I Toil? (Anm. 18), S. 51.
39 anwn (Ha-Shahar) 2 (1871), Nr. 8, S. 353-354 = 1113 22 o »vw 55 (Anm. 22),
Bd. L, S. 76-77.

40 Hebriisch mwin na (Tochter, d. h. Geist des Liedes, Inspiration) geht schon auf
Jehuda ha-Lewi zurtick, bei ihm allerdings in der Form 9w na resp. 7w nua.

41 Gemeint ist das Russische.

189



Aber weh, man zog euch ja auf als Gefangne, da
»eine Tochter, die Tora lernt — Torheit lernt sie®.

Strophe 5 Und unsere S6hne? Das Geschlecht, das da kommt?
Sie werden von klein auf entfremdet uns sein,
wegen ithnen blutet mein Herz aus den Wunden,
sie gehen vorwirts Jahr fiir Jahr,
wer weiss die Grenze, bis wann? Wohin?

Vielleicht dorthin, woher es keine Riickkehr gibt.

Strophe 6 Fiir wen also muhe ich mich ab als Mensch,
fiir die einzelnen Reste der S6hne von Ever,*
die das Lied Zions Nr.ch nicht verspotten?

Weh, ihr vereinsamten Garben auf dem Feld, wer kennt sie noch,
wet erhebt ihre Zahl, wer zihlt sie noch —
einer in der Stadt und zwei im Land!

Strophe 7 Wo immer ihr auch seid —
Sagt zur Sprache des Ever: ,,Du, Schwester Ruchama®l
Meine Sprache, verachtet sie nicht, nennt mich ,,unser Bruder®,
und schiitteln auch viele den Kopf tiber mich:*
meinen Geist driicken aus meine Lieder far exch,
ihr kennt meine Seele, ihr versteht mein Herz.

Strophe 8 Meinen Geist opfre ich euch, giesse aus meine Trine,
ich umarme euch, kiisse euch wieder und wieder,
weh, wer kann ahnen die Zukunft und wer mir sagen,
ob ich nicht der letzte bin der Dichter Zions
und ihr die letzten Leser?!

1.3 Der Dichter als Prediger und Prophet

Dieses Gedicht von Gordon ist ebenfalls ein dichterisches Manifest, dhnlich
wie ny 1%pi (Envache mein 17olk, siehe oben 1.1): Gordon stellt das Hebrii-
sche als ,,unsere alte Mutter dar, die verachtet und deshalb immer mehr
vergessen werde, und er ruft dazu auf, sie zu pflegen. Schuld am Vergessen
sind das konservative orthodoxe Judentum, das er in der 2. Strophe kriti-
siert, und die extremen Aufklirer, die er in der 3. Strophe angreitt.
Er sieht seine Generation als diejenige an, die an zwei Fronten kimpft:
gegen die Orthodoxie der Elterngeneration und gegen die Russifizierungs-
tendenz der Jungen. Beide widerlegt er, indem er die Argumente seiner
Gegner gleichsam zitiert.

Die Haltung der Aufklirer, ihre Neigung zur Assimilation ans Russi-
sche, bezeichnet Gordon als ,,unguten Leim®. Den Punkt, den er beson-
ders anprangert, ist thre Verachtung gegentiber ihrer ,alten Mutter®: sie

42 Gemeint: Sohne des Hebriischen.
43 Wie in Jes 37,22: aus Verachtung und Spott.

190



verachten nicht nur die hebriische Sprache, sondern auch die Schriften
dieser ,,Mutter, weil sie eben so alt und gebrechlich sei. In der 4. Strophe
tuft er die ,,Toéchter Zions®, also die weiblichen Zeitgenossen an, die
Sprache zu lernen, was aber durch die religise Erziehung verhindert wer-
de. Bis hierher tént das Gedicht wie die Schelte eines zornigen Predigers.
Im 2. Teil des Gedichts (ab 5. Strophe) gibt er dann wie ein Prophet scine
diistere Zukunftsprognose: er konnte der letzte der Dichter Zions sein
sowie wir die letzten Leser.

Uns interessiert aber vor allem, welche Bedeutung das Hebriische fiir
Gordon hat und welchen Wert er ihm beimisst. Die Einschitzung des
Hebriischen* wird schon allein dadurch klar, dass er sich nicht als even-
tuell letzten Dichter der hebriischen Sprache bezeichnet, sondern als
»letzten der Dichter Zions®. Offenbar kann man tiber Zion tberhaupt nur
auf Hebriisch schreiben, weil Hebriisch (3. Strophe) die alte Mutter sei
und somit Inbegriff der judischen traditionellen Kultur. Diese Sprache
verkorpert den judischen Geist: wenn sie vergessen wird (5. Strophe),
werden die kommenden Generationen ihren jidischen Eltern entfremdet
sein, weil sie zugleich mit der Sprache auch die judischen Schriften verges-
sen und folglich die judische Tradition verlieren. Das Hebriische, ,,die alte
Mutter®, ist also der die Generationen verbindende Geist: ohne hebriische
Sprache gibt es kein geistiges Weiterleben des Judentums.

Die beklemmende Frage im letzten Satz, ob es tiberhaupt noch einen
hebriischen Dichter nach ihm geben werde und einen Leser seiner Ge-
dichte, tont sehr verzweifelt. Aber laut Stanislawski* sei das nicht so nega-
tiv zu verstehen: man miusse das Gedicht im Gegenteil als eine positive
Auseinandersetzung Gordons mit sich selbst und der Frage nach seinem
Lebensziel ansehen: ,[...] not a confession of failure or despair, but the
most successful of Gordon’s periodic ponderings on the meaning of his
life, on the frustration he felt as a lonely campaigner for a moderate re-
form of the life and culture of the Jews of Russia, caught between the
Orthodox on the one hand and the “nihilists” on the other.”

Stanislawski fragt hier also nach der Rolle, in der sich Gordon 1870
sah. Stanislawski hat sicher recht, dass Gordon in diesem Lebensabschnitt
nicht verzweifelt war, denn das Gedicht steht am Anfang seines Schaffens,

44 Wiederholt hat Gordon auch in Zeitungsartikeln das Hebriische als ,,einzigen
tiberlebenden Rest unseres liebevoll gehegten Erbes™ propagiert: so 1858 in
i (Ha-Maggid) 2, Nr. 14, S. 54 (siehe STANISLAWSKI, For Whom Do I Toil?
[Anm. 18], S. 31) und in der Zeitschrift Szon 2 (1861), Nr. 17, S. 265-269 (siche
STANISLAWSKI, For Whom Do I Toil? [Anm. 18], S. 47).

45 STANISLAWSKI, For Whom Do I Toil? (Anm. 18), S. 105.

191



und Gordon handelte Zeit seines Lebens im Sinne dieses sich selbst gege-
benen Auftrags, in seinen intendierten Lesern, dem judischen Volk, mit
seiner hebriischen Poesie ein vertieftes judisches Bewusstsein zu wecken.
Gordons Meinung nach schafft nur das Hebriische eine nationale-
spitituelle Einheit, welche die Generationen verbindet. Das Gedicht an
sich soll schon der Beweis sein fur die Lebendigkeit des Hebriischen und
deshalb auch fur das geistige Weiterleben der ,,S6hne und T'6chter®. Laut
Stanislawski sah Gordon tbrigens keinen Widerspruch in seiner Aufgabe,
asthetisch schéne und zugleich didaktische Gedichte zu schreiben, im
Gegenteil: fiir thn waren ,good poetry and effective preaching [..-]
inexorably intertwined, if not synonymous“.# Jedenfalls gibt er in diesem
Gedicht dem autobiographischen Sprecher ganz die aus der Aufklirung
stammende Rolle des Dichters als erziehenden Propheten, wobei dieset
sich hier nicht auf eine Erwihlung durch Gott beruft.4?

Trotz dieser positiven Rollengebung steht aber die Frage ,,Bin ich der
letzte hebriische Dichter?* als pessimistischer Gedanke iiber die Zukunft
des Hebriischen und der Zukunft des jidischen Volkes weiter im Raum.
Es ist schwer zu beurteilen, inwiefern die Vorstellung des , letzten judi-
schen Dichters® in der spiteren Literatur nach Gordon zu einem rein
literarischen Topos wurde oder eine existenzielle Frage war. Auf alle Fille
verschwindet die Vorstellung, in einer Endzeit zu leben, nicht mehr aus
den Gedichten von Frug bis Tschernichowski.*® Was das literarische Mo-
tiv des ,letzten Liedes® betrifft, ist der Boden schon biblisch vorbereitet

46 STANISLAWSKI, For Whom Do I Toil? (Anm. 18), S. 36.

47 Das Thema der natiirlichen Berufung (so wie eine Nachtigall nichts anderes als
singen konne und ihr die Frage des Nutzens gar nicht einfalle), des Erwihltseins
und der gottlichen Bestimmung kommt in andern Gedichten Gordons vor: s.
zum ganzen Thema SHOHAM (Anm. 19).

48 ANITA SHAPIRA, 01 7190 - 9173, Tel Aviv 2008, S. 36 schreibt Uber die Stim-
mung, in der sich junge Juden wie Josef Brenner (1881-1921) und Berl
Katzenelson (1887-1944) in Wilna im letzten Jahrzehnt des 19. Jh. befanden:
gemiss dieser Simmung sahen sie sich, wie Brenner es formuliert, als ,,der letzte
Mohikaner an (das Buch von JAMES F. COOPER [1789-1851] Der letzte Mobika-
ner kam 1896 auf Hebriisch heraus), und es gibt auch ein Selbstzeugnis von
Katzenelson, das Shapira anfiihrt (S. 36): ,,Jm Wachen und im Triumen sahen
wir das zuckende Schwert [...] wie sahen uns als die letzten an. — Vgl. im Un-
terschied dazu den spiter zum Credo der Zionisten gewordenen Satz, den Cha-
jim Nachman Bialik die zur Rebellion sich erhebenden ,, Toten der Wiiste® (An-
spiclung auf den Auszug aus Agypten) in seinem 1902 entstandenen Gedicht
931m °nn sprechen ldsst: ,,Wir sind Helden! Das letzte Geschlecht der Knecht-
schaft und das erste der Befreiung sind wir!* CHAJIM NACHMAN BIALIK, Poezs,
ed. AVNER HOLTZMAN, Tel Aviv 2004, S. 218-226, dort S. 224.

192



mit Psalm 137: dieses Zionslied hat die Paradoxie zum Inhalt, dass im Exil
das Liedersingen zur Harfe aufhért und das Lied gar nicht mehr gesungen
werden kann. Die andere literarische Quelle fur das Motiv des , letzten
Liedes* ist der romantische Topos des Dichters, der einsam schreibt, an
der Ignoranz und am Unverstindnis des angeredeten Publikums leidet,
cigentlich keinen Zuhérer hat und deshalb schreibt, er verstumme. 4

2. Shimon Frug: 0"&”213 X9p ™INX
2.1 Frugs Position als Dichter

Frug, geboren in der Provinz Cherson, begann 1880 als russischer Dichter
mit Themen aus den biblischen Propheten und talmudischen Legenden,
dann schrieb er auch auf Jiddisch, und gemiss dem Literaturhistoriker
Klausner?®, der ithn noch personlich gekannt hatte, gab es kein judisches
Fest, an dem nicht seine volkstiimlichen Lieder wie 01371 (Der Becher) gesun-
gen wurden. In den spiten 1880er und in den 1890er Jahren war er der
grosse poetische Sprecher fiir die nationalistischen und zionistischen Ziele.5!
Zusammen mit Mordechai Ben—Hillel haCohen und S.Z. Lurie arbeitete er
fiir die russische Zeitschrift Razsvet, die in St. Petersburg herauskam. (Als
Diener des Baron Ginzburg war ihm der sonst Juden verwehrte Aufenthalt
in St. Petersburg gestattet.5?) Das Trio wurde 1881 eine ,,politische Pressure
Group®, die auch soziohistorische Theorien debattierte und revidierte.> Die
Pogrome von 1881/82 machten ihn zum Zionisten.>

Bialik und Tschernichowski bekennen, dass sie ihm dichterisch sehr
viel verdanken.5s Er selbst hat Jehuda Leib Gordon36 personlich gekannt

49 Nach HOLTZMAN (BIALIK, Poemss [Anm. 48] S. 232) hat der ,romantische
Kunstler unter anderem diese Charakterziige. Er nennt weitere Zige des ,,ro-
mantischen Mythos®: der Dichter schreibt aus dem Leid seiner Einsamkeit, die
ihm Quelle seiner Inspiration ist, er leidet an seiner Entfremdung.

50 JOSEPH KILAUSNER, Artikel tiber Frug in: DERS., o321 o137, 2 Bde, Jerusalem
1944 (21956), Bd. 1, S. 42. Den Artikel hat Klausner 1916, Frugs Todesjahr, in
Odessa geschrieben.

51 BERK, Year of Crisis (Anm. 5), S. 114.

52 KLAUSNER, Mmoo (Anm. 7), Bd. IV, S. 132.

53 FRANKEL (Anm. 15), S. 57.

54 BERK (s.0. Anm. 51), 115.

55 KLAUSNER, o121 o™xv (Anm. 50), Bd. I, S. 46. Ein Beispiel fir ein Bialik-
Gedicht, das laut HOLTZMAN (Anm. 48), S. 233 eventuell auf ein Gedicht von
Frug reagiert, ist M2 *n*>1 ®?: das Thema ist die Inspiration des Dichters, das
Frug mit dem Motiv des von Prometheus gestohlenen Feuers ausfiihrt.

56 Die Bewunderung war gegenseitig, denn Jehuda Leib Gordon habe zu ihm
gesagt: ,,Ich bin ein verwelktes Blatt, du aber eine blithende Blume.*

193



und bewundert, und im Festlied zu dessen 60. Geburtstag hat er ihn gleich
mit den ersten Zeilen folgendermassen gepriesen:

Eine Harfe mit schonen Liedern hat unser Gott uns gnidig geschenkt,

deren Saiten wunderbar sind in ihrem Klang.

Sobald du nur eine Saite langsam beriihrst,

werden all unsere Schmerzen wach ...%’
Fur Frug ist Gordon offenbar weniger der Prophet und Prediger als ein
gottbegnadeter Dichter, der die Stimme des Volkes ausdricken kann. Frug
sah die hebriischen Dichter als ,,Zedern des Libanon‘ an; sie seien es, die
wie friher die Grossen der Tora (7107 »X) das Bestehen der Sprache
weitertriigen: Eines von beiden gelte, so bekennt er: ,,Entweder sind wit
eine Nation (7mX), und dann ist der Jargon (Jiddisch) nicht unsere nationale
Sprache, oder der Jargon ist unsere nationale Sprache, aber dann sind wir
keine Nation.*> Das Tragische an Frug ist aber, dass er selbst nicht Hebri-
isch geschrieben hat, sondern zuerst Russisch, dann Jiddisch, und dass er
sich erst zwei Jahre vor seinem Tod mit dem Hebriischen soweit vertraut
gemacht hat, dass er ein, zwei hebriische Gedichte schreiben konnte. Er hat
also das in seinen Gedichten beschriebene Sprachendefizit selbst erlebt. Ein
zweites Thema, tiber das er ebenfalls in einem Gedicht® resigniert schreibt,
war sein Unvermaogen, selbst nach dem Land Israel einzuwandern.

2.2 ooro213 X R Nach dem Lesen in den Prophetens!

Finsternis®? herrscht ringsumher [...]6
Jedes Bild und helle Sicht
verloscht in Schweigen und wird dister [...].
Uber dem Buch der Biicher sitz ich

5 ratlos und in Traurigkeit —
Tiefer wird Schweigen und Finsternis [...]

1 Weh, wo ist der allmichtige Gott, gross an Schrecken,
eiferstichtigh und richender Gott, gross an Zorn,

57 mwnn 9r, ed. Kaplan (Anm. 25), S, 180-182.
58 KLAUSNER, o121 0™% (Anm. 50), Bd. I, S. 46.

59 KLAUSNER (@'n21 oy [Anm. 50], Bd. I, S. 46) gibt an, dass er dies in der
Hymne auf die hebriische Sprache gesagt habe, die er als eines seiner letzten
Gedichte in der russischen Zeitschrift Evrgiskaia Zizn’ veroffentlichte.

60 oymn 9R, ,,gewidmet den Landarbeitern im Lande Israel”, ed. Kaplan (Anm.
25), S. 169.

61 Ed. KAPLAN (Anm. 25), S. 77-80
62 Gen 15,17.

63 Die Punkte (...) sind Teil des Gedichts, wahrscheinlich als Markierung einet
Verlangsamung, da sonst Zeile nach Zeile ohne Unterbruch folgen. Nur die ers-
ten 6 Zeilen sind wie ein Pro6mium abgesetzt.

194



10

1o

20

25

30

35

40

der am Horev erschien, am Sinai

im Glanz des Himmelsgewolbe

und liess im Donner ertonen die Stimme?
Damals rauschte die Welt und ihre Fille,
und Welt und Liige und Betrug

wurden von Schrecken und Schande umhiillt6>
aus Deiner Hand, Gott, gross an Taten!

Hor die Stimme unseres Schreiens,

schau und sieche unser Ende:

Sieh, wir gehen von Kummer zu Kummer
in Bosheit, Dummbheit und Dunkelheit,
ohne Weg und ohne Ziel,

trunken vom Weine der Vergiftung®
vergessen wir fast jeden Tag mehr

alle Lieder des Lobs und des Segens,

mit denen Dein Angesicht wir einst empfingen
und priesen den Namen Deiner Pracht ...
Weh, anderer Weinberge hat sie gehiitet,

die Tochter Zion in Nacht und in Kilte,

den cigenen Weinberg hat sie nicht bewahrt¢”
vor Flut, vor Hagel und vor Sturm.

Dies Schwert des Bin-Nun,® das gepriesene,
das Fleisch des Feindes ass wie Brot

und Gottes Ruhm einst offenbarte —
zerfressen ist es nun von Rost...

Dies der Makkabier Banner — die Fahne
einst der Wunder — zertreten mit dem Fuss.
Jahre der Trauer und grosser Not
tberspiilten mit Wellen von Vergessen

das Gedenken hehrer Werke

und grosser, erhabener Taten.

Aufs Geschehen der Frithzeit legt sich

die Maske des Totentals, Finsternis.

Ein Prophetenname — wie fremd unsern Ohren,

und nah ist die Zeit, in der unser Volk —
der Sohn, der seine Mutter vergisst —
nicht ezz Wort von seiner Sprache versteht,

seiner heiligen Sprache, darin seine Tora geschrieben.

Hah, freut euch, frohlocket ihr Feinde,
beleidigt Gefangene im Kerker,

64 Ex 20,5.

05 wortlich: zogen Schrecken und Schande an (wie ein Kleidungsstiick).

66 Anspielung auf Jes 51,21 und Sach 12,2.
67 Anspielung auf HL 2,6.

68 Joshua.

195



schiittet den Wein aus den Schliuchen
hinter Babylons Mauern, wohin

45 sie Zions S6hne verstiessen,
schon, schon sind die heiligen Lieder vergessen.
Juble doch, Feind, singe doch!
Die Spiher der Nacht entferne:
Von der Wut der siegreichen Hand®

50 in schindlicher, schimpflicher Niederlage
schlafen und schlummern dort deine Gefangenen,
nicht wachen sie auf aus dem Schlaf, nicht stehen sie auf...
Und zum Lied des Lobpreises von Fremden
und zum Geton von Schellen und Harfen

59 auf der Schwelle des Tempels von Babel
von uberall sind sie versammelt
die S6hne des Levi, ewige” Sklaven:
sie ziehen zum Tanze im Lager [...]"!

2.3 Der Dichter als Prophet verstebt die biblischen Propheten nicht mebr

Auch bei Frug ist die Bezichung des judischen Volkes zur hebriischen
Sprache als Mutter-Sohn-Bindung dargestellt, dhnlich wie bei Gordons
Gedicht ,,Fur wen mihe ich mich ab?*, aber der Sprecher sicht in diesem
Gedicht das Ende der Beziehung gekommen.

Der Unterschied zu Gordon ist gross: Gordons Gedicht ruft dazu auf,
in Russland trotz aller Akkulturation den judische Zusammenhalt, die
gemeinsame Kultur, durch das Hebriische am Leben zu erhalten. Frugs
Gedicht hingegen beginnt bereits mit der ,,finsteren® Ratlosigkeit, dass det
Sprecher die Propheten nicht mehr versteht: es gibt nichts mehr zu retten,
das ganze Judentum hat sich schon im Exil aufgelést. Der Endpunkt ist in
Zeile 46 ausgedriickt, da ,,dic heiligen Lieder vergessen sind. Aber die
Krise bahnt sich schon vorher an in Zeile 16-17 mit der Feststellung, dass
wir, das Volk, schon fast alle Loblieder an Gott vergessen haben, und mit
der prophetischen Aussage des Sprechers in 37-40, dass der Sohn, ,,unser
Volk®, bald kein Wort mehr von seiner ,,Muttersprache versteht und
dass ein Prophetenname bereits jetzt fremd ,,unseren Ohren® sei.

Der Sprecher reiht sich mit diesem ,,wir* unter die entfremdeten S6hne
cin und unterscheidet sich damit vom sprechenden Ich im Gedicht von
Gordon, wo sich der Sprecher als Triger der jidischen Tradition gibt, wenn
er auch eventuell der letzte sei. Hier bei Frug ist die Situation tragischer, weil
der Sprecher einerseits die prophetische Rolle hat und den stetigen Abstieg

69 7 nan nach Ps 39,11.
70 Wortlich: mit dem Pfriemen durchbohrt am Ohr (gemiss Ex 21,6).
71 Anspielung auf den Tanz ums Goldene Kalb (Ex 32).

196



des Volkes klar darstellt, anderseits versteht er die Prophetenbiicher nicht,
stellt sich selbst als Sohn dieses Volkes dar und sieht bereits das Ende vor
sich. Was der Sprecher als Schicksal des Volkes im Gedicht beschreibt, ist
im Proomium des Gedichtes bereits als Schicksal des Einzelnen dargestellt:
das ,,Ich* versteht nichts mehr nach dem Lesen in den Propheten, sondern
sitzt ratlos in der Finsternis. Der Sprecher, der sich die Prophetenrolle gibt,
findet paradoxerweise selbst keine Erleuchtung in den Propheten. Wie steht
¢s also mit seiner Rolle gegeniiber seinem intendierten Leser, dem Volk? Er
ist sowohl Prophet als auch Sprecher des Volkes. Dies wird deutlich in Zeile
10-19, denn dort ruft er als ,,Ich® in Vertretung des ,,Wirs* des Volkes Gott
an, vergleichbar der Situation im Gottesdienst, wo sich der Vorbeter, der
2% MW (shaliah sibbur), als Sprecher der Gemeinde an Gott wendet. Keines
der hier besprochenen Gedichte der andern Autoren wendet sich auch nur
in einer einzigen Zeile in direkter Anrede an Gott!

Ab dem bitteren Ruf an den Feind in Zeile 47 bis zum Schluss mit der
Vision des zweiten, totalen Siindenfalls im Exil, in Babel, fragt es sich, ob
sich der Sprecher immer noch als Sohn dieses Volkes siecht oder ob er sein
Volk nicht eher aus der Distanz und wieder als zorniger Prophet darstellt,
denn er wechselt wieder vom ,,wir” zum ,,sie®: Sein Urteil ist hart, er be-
zeichnet sie als ewige Sklaven, die nun tatsichlich fremden Gottern dienen
und sich dabei im Tanz vergniigen, gleichsam eine Wiederholung des
Stindenfalls, mit dem ein ewiges Exil besiegelt wird. Die ,,.S6hne Levis*
(Zeile 57) haben also neben der Sprache, den Liedern und der Heimat
auch noch ihren Gott verloren.

3. Abba Konstantin Shapiro (1839-1900): 2771 7% 7% 2% 2R 3777 71D
und 2y1 a»

3.1 Shapiros Position als Dichter

Shapiro, geboren in Grodno als Asher Ben Eliahu Shapiro, lebte als erfolg-
reicher Fotograf in St. Petersburg und war wegen seines Ubertritts zum
Christentum weniger den russischen Repressalien gegeniiber Juden unter-
worfen. Bei Shapiros literarischem Werk spielt seine personliche Lebenstra-
godie eine grosse Rolle, da er sich in vielen Gedichten als einen Leidenden
darstellt, der dasselbe Schicksal wie Israel erlitten habe, nimlich Verfolgung
und Unterdriickung: Wie viele junge Leute, die gegen ihre extrem traditio-
nelle Herkunft rebellierten und zu Maskilim wurden,?? litt auch er bereits als

72 WERSES, Portrait of the Maskil (Anm.10), S. 128-143. Er beschreibt auch, wel-
che wichtige Rolle ,,das Buch® (z. B. die Schriften von Mapu) spielte und die
Freundschaft der dlteren Maskilim als Patrone der Jungen.

197



Kind unter den harschen Massnahmen seiner eigenen Familie. Laut Zeugnis
des Maskils und Freundes Friedberg’, mit dem er schon als Halbwiichsiger
verkehrte, bedrohte ihn sein Vater wiederholt mit Schligen, wenn er nicht
authore mit dem Schreiben von hebriischen Gedichten und seiner Neigung
zur Haskala. Und als er fiinfzehnjihrig, bereits zwangsweise verheiratet™, in
der Synagoge mit einem Buch von Abraham Mapu (1808-1867) 7> erwischt
wird, wurde er so verpriigelt, dass er von daheim auszog. Bei ihm fithrte die
Krise zum Ubertritt zum Christentum. Der dussere Umstand seines Ubet-
tritts war seine Heirat mit einer Christin, seiner angeblichen Lebensretterin
aus der Krise. Die Erinnerung an seine Kindheit, sein Vaterhaus und seine
jidische Vergangenheit, die fiir seine Gedichte bestimmend ist, war voller
Leid, und dennoch identifizierte er sich stets mit seinem Judentum. Gegen-
tber Jehuda Leib Gordon soll er im Jahre 1877 folgendes Bekenntnis gedus-
sert haben: ,, Mein Herz schreit nach meinem Volk! Kann ich das Fleisch
meines Herzens zerreissen und einen Stein stattdessen setzen? Wie soll ich
mein Herz beschneiden? Mein Zusammenbruch ist grosser als der Zusam-
menbruch der Tochter meines Volkes!*“7¢

3.2 oY o Steh anf, was schldfst dn?’

Steh auf, was schlifst du,’® Jeshuruns’ Dichter, steh aufl

Steh auf in der Mitte der Nacht,30 die Hatfe der Trauer schlage!
Dass aufwachen aus ithrem Schlaf all, die in der Stille liegen,

cin Totenlied zu singen, wie sitzend an Babylons Flussen.®!

73 A. SH. FRIEDBERG, nimoni o, 2 Teile, Warschau 1899, Bd. II, S. 106 (Angabe
bei CHAYIM TOREN, Abba Konstantin Shapiro, in: Mognajinz 17 (1943/44), S.
41-53, 143-151, dort S. 43: sein Vater habe gedroht, ihm ,alle Knochen zu bre-
chen).

74 Die Methode der frithen Heirat wurde von den orthodoxen Eltern jeweils u.a.
eingesetzt, um die Kinder nicht an die Haskala (Aufklirung = 11 naan) zu ver-
lieren. Shapiros erste Ehe wurde nachher aufgelost.

75 Abraham Mapus Romane werden in den Erinnerungen der jungen Maskilim oft
als der ztindende Lesestoff genannt, der sie zur Haskala gefiihrt habe, so z.B.
auch bei ABRAHAM BAER GOTTLOBER (1810-1899), o> »132 1, Warschau
1877, siche auch WERSES, Portrait of the Maskil (Anm.10), S. 132.

76 TOREN, Shapiro (Anm.73), S. 48, verweist fiir das Zitat aus Shapiros Briefen auf
nnwn, ed. CHAJIM. NACHMAN BIALIK & JEHOSHUA CHONE RAVNITZKI, Tel
Aviv 1926/7, Bd. 5, S. 419.

77 Ed. FICHMANN (Anm 29), S. 77, in der Sammlung 11w *rwn, 1884-1887 er-
schienen.

78 oip o111 72 M, sagt der Kapitin zu Jonah (Jon 1,6).

79 Jeshurun = Israel.

80 Ex 12,29: Um Mitternacht geschieht in Agypten die 10. Plage.

198



Weck Totengeister dir auf, den Hilfeschrei sollen sie wecken,
weil untergeht mein Volk — schlage die Harfe der Trauer!

All die in den Gribern liegen — weinen sollen sie laut,

um der Trinen Sintflut zu bringen und so die Welt zu zerstoren.

Schlage die Harfe der Trauer — der Olberg soll zittern und wanken!82
Die Wasser des Jordan sollen zum Fluss einer Trine werden ...
Vielleicht so werden sich dann die Toten unser erbarmen,

dass Erbarmen die Lebenden haben — dze Hoffnung gibt es nicht.

3.3 Der Dichter als versweifelter, rebellischer Prophet des Weltuntergangs

Der Tch-Sprecher ruft den Dichter Israels (Jeshuruns) auf, er solle um
Mitternacht aus dem Schlaf aufstehen, um die Harfe zu schlagen. Mit dem
aufgerufenen ,,Dichter Israels“ schafft der Dichter eine Spiegelfigur seiner
selbst. Die so beschtiebene Figur evoziert beim Leser zwei literarische
Reminiszenzen: der Aufruf | Steh auf, was schlifst du?* erinnert an den so
im Schiff aufgerufenen Propheten Jonah mit seinem Auftrag, Busse zu
predigen, anderseits ist es David, der gemiss der Aggada in der Mitte der
Nacht zur Harfe singt®.

Diese biblischen Rollen sind aber gerade nicht die Rollen, die der Dich-
ter Jeshuruns ausiiben soll: er ist kein Prophet Jonah, der dank dem Etbar-
men Gottes das bussfertige Ninive tetten wird, und auch kein David, der
Gottes Lobpsalmen singt, sondern das Gegenteil von beiden. Er soll mit
der Harfe der Trauer die Totenklagen heraufbeschwéren, welche die erbar-
mungslose Welt zerstoren sollen. In grausamer Anspielung auf den Psalm
137 sollen die Toten aufwachen, um selbst wie das Volk Israel damals an
den Flissen Babylons sitzend unter Weinen die Totenklage zu singen. Die
beabsichtigte Zerstorung der Welt mit dem Trinenstrom in der 2. Strophe
stellt die Katastrophe als eine zweite Sintflut (?12m) dar, darauf folgt in der
letzten Strophe das Bild des wankenden Olbergs und des Jordans als weite-
ren Trinenstroms. Die ganze Kombination der Bilder erinnert an die in
Sacharja 14 dargestellte Schilderung des furchtbaren Tages am Ende der
Tage, wenn Gott fiir das Volk Israel streiten wird®, aber sie wird ins Gegen-
teil verkehrt. Denn wihrend Sacharjas Bild des Wassers ganz positiv ist, da
es ,lebendiges Wassers* ist, das aus Jerusalem fliessen wird, und der ganze
furchtbare Tag als Gottesgericht eigentlich das Reich Gottes bringen soll,
stellt Shapiro nur den Schrecken der Apokalypse dar. Von Gott ist nicht die

81 Ps 137,1.

82 Anspielung auf die Spaltung des Olbergs am Ende der Tage (Sach 14,4).

83 Nach der Aggada: bBer 3b (Auslegungen zu Ps 119,62.148).

84 Sach 14.4: Der Olberg spaltet sich und (positiv) lebendiges Wasser fliesst aus
Jerusalem (14,8).

199



Rede, ja explizit soll sich der harfespielende Dichter nur an die Toten wen-
den, um ihr Erbarmen zu wecken, da den Lebendigen das Erbarmen fehlt:
Gottes Erbarmen wird nicht einmal in Betracht gezogen.®>

Das Gedicht als ganzes ist eben dieses von den Toten gesungene Kla-
gelied, d.h. das Gedicht prisentiert sich selbst als das, wortiber es redet.
Aber es ist nicht nur eine Klage tiber den Untergang des jiidischen Volkes
und auch nicht nur das Heraufbeschworen eines kommenden Untergangs,
sondern das Gedicht soll als Totenbeschworung die Krise der Entschei-
dung herbeifithren: Der Dichter Jeshuruns stellt die auferweckten Toten
vor das Ultimatum, sich entweder zu erbarmen, odetr et werde mit ihren
Klageliedern, d.h. mit seinem Lied, die Zerstorung der Welt herbeiftihren.
Auch wenn Gott in diesem Gedicht nicht vorkommt, fordert der Sprecher
indirekt Gott heraus, indem er seinem Dichter Jeshuruns eine selbstherrli-
che, fast géttliche Macht gibt, einen Weltuntergang mit auferweckten To-
tengeistern und einer Sintflut herbeizufiihren, ohne Gott in irgendeiner
Weise einzubeziehen. Diese Haltung ist mehr die eines nihilistischen Re-
bellen gegen Gott als die eines Propheten.

4.1 Hrws 2 D Eine Harfe von Gold ist IsraePo

Eine Harfe von Gold ist Israel in den Hinden des Dichters,
Strahlen vom Lichte des Himmels - das sind die Saiten auf ihr.
Giesst er in Heiligkeit aus sein Lied, so rihrt er an jedes Herz,
wie im Geheimen aus seinem Munde fliessen die Zauberstrome.

Diese Harfe aber ist nur fiir Weinen und Stohnen, 87

aus der Hand von Gott sind ihre Saiten gemacht,

sie ruft aus dem Herzen die Trine mit threm klagenden Seufzen,
dem Herzen, das die Bitternis kennt als sein ewiges Wasser.88

85 Die Toten werden nicht aufgeboten, um Gott zum Erbarmen zu bewegen ein
Motiv, das in der klassischen hebraischen Literatur zum 9. Av vorkommt: In der
Qina von Elazar ha-Kallir, poo nxoma 1, T. CARMI, The Penguin Book of Hebrew
erse, New York 1981, S. 224-25: Jeremia wird von Zion aufgerufen, dass et
doch bei Gott um Erbarmen flehen solle zusammen mit den Vitern und
Aharon und Moshe. Vielleicht kannte Shapiro diese (ina. Die 1. Zeile bei Shapi-
ro (0713 7 71 ,09p) erinnert an Kallirs oy mwnn nn% mn 19 (in der zweitletzten
Strophe): ,,Steh auf, Jeremia, warum schweigst dur® Ahnlich in EkhR, ed. BU-
BER (1899), Petichta 24,23: Rachel bewegt Gott zum Erbarmen, nachdem alle
Viter es nicht konnten.

86 Ed. Fichmann, 1911 (Anm. 29), S. 5.

87 Jer 9,9 tber das Weinen Rachels.

88 Jes 33,16 ,,ewiges Wasser®, wortlich ,,treues Wasser® ist in Jesaja der Lohn des
Gerechten, indem er nie Mangel an Brot und Wasser leiden muss. Hier ist der
Ausdruck ins Umgekehrte gewendet.

200



Und die Trinen sollen stromen aus den Augen der Elenden.
Der Sturmwind der Seufzer soll in sie hineinbrechen.

Sie sollen verstromen und zu vier Biachen werden,

die mit ihrem Wimmern umfliessen die vier Ecken der Welt.

Die Biche sollen stromen aus den Augen der Elenden,

aus den Augen jedes Fleisches, unfassbar wird ihr Ende:

zum grossen Meer hin fliessen die Biche,

ein grosses Meer, ein Meer der Bedngstigung®’ — und nie wird das Meer voll!

4.2 Der Dichter als von Gott bestimmter Dichter der Klage

Die Harfe ist hier ebenfalls ein Bild fiir das Dichten, aber hier weitet Sha-
piro das Bild aus: es gibt zwei Harfen, eine goldene Harfe und eine wei-
nende Harfe. Der Sprecher erklirt die Metapher der Harfe in den ersten
beiden Strophen selbst und macht damit zwei autopoetische Aussagen
uber seine Dichtung: Golden ist die Harfe in der Hand des Dichters, weil
oder wenn die Harfe Israel ist, ihre Saiten sind Lichtstrahlen, und wenn sie
in der heiligen Sprache klingt, ist sie zauberhaft. Aber diese, nimlich die
Harfe des Sprechers in der 2. Strophe, ist genau das Gegenteil: ihre Saiten
sind zwar das Werk Gottes, aber sie ist nur fiirs Weinen bestimmt. Der
Sprecher sicht sich demnach zwar von Gott erwihlt, indem seine Saiten
Gottes Saiten sind, aber seine Rolle ist es, zu klagen und nicht zu verzau-
bern. Die 2. Strophe erklirt nicht, weshalb des Sprechers Harfe nicht auch
golden ist und nicht auch Israel genannt wird, und wir erfahren auch
nicht, warum seine personliche Harfe nur weinen kann, obwohl (oder
weil?) ihre Saiten von Gott gemacht sind. Wir schen nur die traurige Rolle
eines Ichs, eines individuellen Singers, der nichts anderes als Trinen her-
vorbringt. Die Trinen des Einzelnen gehen iiber in die Trinen der ganzen
Welt, sie werden zu paradoxen vier ,,Paradies“strémen und fiihren zu
einer Art Sintflut, die wieder paradox ist: es ist nicht eine géttliche Strafe
fir Stinden, sondern ein Meer von Trinen, das die Menschen aus Kum-
mer weinen. Dieses Meer wird aber nie voll, eine geradezu apokalyptische
Vision, wobei die Katastrophe, anders als bei der Sintflut, nie endet.

Man muss sich fragen, wann denn iiberhaupt das Bild von Israel als der
»goldenen Harfe“ Geltung hat und wo der Dichter bleibt, der ihr die Zau-
berstréme entlocken kann. Meiner Meinung nach ist Israel als goldene Har-
fe ein utopisches Bild, das der Sprecher an den Anfang setzt, weil es in der
Vergangenheit Israels oder in der Vergangenheit des Sprechers einmal Gel-
tung hatte. Die beiden Harfen sind die zwei Ausdrucksmoglichkeiten des-

89 Wortspiel im Hebriischen zwischen ,,gross“ und ,,Beingstigung, Kummer* (=
m¥), da ¥ auch ,,Enge” bedeutet.

201



selben sprechenden Ichs: er koénnte (1. Strophe) theoretisch mit seinem
Dichten bezaubern, aber (2. Strophe) er realisiert dies nie, denn die von
Gott geschenkten Saiten seiner Harfe, dh. sein personliches Schicksal und
seine Bestimmung, zwingen ihn zum Weinen. In den folgenden Strophen
gibt der Sprecher seinem Dichten ein zerstérerisches Ziel: er will alles mit
den durch sein Gedicht ausgel6sten Trinen tiberfluten. Man muss annehmen,
dass der Sprecher mit dem Bild des nie voll werdenden Trinenmeers von
vorneherein ausschliesst, dass Gott, von dem er laut der 2. Strophe immerhin
die dichterische Begabung erhalten hat, diesem Elend ein Ende setze.

Das Gedicht beschwort wieder wie das Gedicht ,,S7eb auf, was schldfst
du?* (siche oben 3.2) eine Katastrophe herauf, die weniger den Charakter
einer Prophetie hat, sondern eher den einer Weltuntergangs-Vision, die
vom Sprecher verzweifelt herbeigewtinscht wird: ,,Die Trinen sollen
strtomen ohne Ende und die ganze Welt umfliessen®. Der Grund fir diese
unendliche Klage des Sprechers wird nirgends explizit angegeben. Nur das
Bild der goldenen Harfe mit den Lichtstrahlen, die er nicht spielen kann,
deutet den Grund an; aber warum er die goldene Harfe nicht in Hinden
hat und warum Gott thm eine klagende Harfe gab, bleibt offen.

Man kann allerdings den Schlissel im T.eben des Dichters finden,
wenn man das Gedicht biographisch liest: Er nennt diese goldene Harfe,
die in der heiligen Sprache bezaubern kénnte, die er aber nicht (mehr)
spielen kann, Israel. So weist der Sprecher mit dem Verlust der goldenen
Harfe wahrscheinlich auf sein personliches Problem hin: sein Ausge-
schlossensein aus der Gemeinde Israel, seine Lebenstragédie des Ubet-
tritts zum Christentum.

Was die Dichterrolle betrifft, so spricht in diesem Gedicht kein Rebell
gegen Gott, sondern ein verzweifelter Dichter, der seine ewig klagende
Rolle angeblich von Gott bekommen habe.

5.1 ayn ax Auch hungrig”

1 Hungrig und kraftlos trat ich ins Leben,
mein Brot, so ich ass, ich ass es gefidhrdet,
doch ein golden Gerit im Zelt bei mir fand ich,
meines Volkes Harfe — meiner Vorfahren Erbe.

2 Vergniigt, voller Freude kisst’ ich die Harfe,
ihre Saiten schwangen vor Liebe und Leben,
ich vergass meinen Hunger, mein Elend verlacht ich,
freut’ mich meines Werkes unter dem Himmel.%!

90 Ed. FICHMANN (Anm. 29), S. 52. Es ist das letzte der Sammlung 1w *Pwn,
nach Fichmanns Angabe 1887 veroffentlicht.

202



3 Ich hingt’ meine Harfe an geschundene Schultern,
mit Kraft und Gesang an Gott ging ich vorwirts,
ging hinunter in Tiler, stieg auf Hiigel hinauf -
da, ins Tal des Fluchs wurd ich plétzlich geschleudert.
4 Es fanden mich Wichter,”? die Huter der Grenze,
meine Pracht nahmen sie, mein Kleid von der Haut,
schlugen, verletzten mich, schleppten zum Tempel mich,
zihlten all meine Knochen,?? meine Harfe zerschlugen sie [...]

5 Weh, hitt’ doch ererbt ich statt Harfe die Faust,
statt Lieder von Zion eines von Eisen und Stein —
dann hitt’ ich bis jetzt Schimpf und Schand nicht erlitten,
nicht wie ein Ochs hitte Stroh dann gefressen der Léwe!%4

5.2 Der leidende Dichter Zions

Der Sprecher, das autobiographische ,,Ich, erzihlt seine Lebensgeschichte
als Dichter und schliesst in der 5. Strophe mit einem vernichtenden Fazit
seiner Dichterrolle: wire er nicht ein Dichter Zions gewesen, sondern hitte
er sich zur Hirte bekannt, hitte er nicht die Schmach seines Lebens erlitten.

Das Gedicht erzdhlt aber nur scheinbar ein personliches Schicksal,
denn der Subtext der Metaphern und der Intertextualitit deutet auch auf
das Schicksal des leidenden Israel. Die deutlichste Anspielung liegt vor bei
der Schilderung der Krise am Schluss der 3. Strophe und in der 4. Strophe:
Die Figur des armen, hungrigen aber gliicklichen Dichters, der seinem
Gott mit der Harfe seines Volkes Lieder singt, wird ins ,,Tal des Fluches*
geschleudert. Warum und wie das geschieht, erzihlt die 4. Strophe: es sind
die ,,Wichter, die ihm die Harfe zerschlagen, womit sie ihm ,,das Erbe
der Vorfahren® (Strophe 1) und seinen Lebensinhalt seit seiner Geburt,
das Singen und Spielen, wegnehmen. Die Beschreibung, wie die ,,Wich-
ter den Dichter ,,finden, schlagen, verwunden® und ihm ,,das Kleid weg-
nehmen®, stammt aus HL 5,7. Dort wird die Liebende, die ihren Liebha-
ber sucht, von den Wichtern der Stadt gehindert. Diese Liebende ist nun
in doppeltem Sinn eine Spiegelfigur der Dichterfigur. Zunichst liegt der
Vergleichspunkt der beiden Figuren darin, dass beide als unschuldig Lie-

91 Positive Umformung von Qoh 1,3 ,,Was ist des Menschen Lohn bei all seiner
Miihe unter der Sonne?

92 Bezug auf HL 5,7: Es fanden mich die Wichter ... schlugen mich, nahmen mir
meinen Schleier.

93 Bezug auf Ps 22,18-19: Ich kann alle meine Knochen zihlen ... sie teilen meine
Kleider unter sich und losen um mein Gewand.

94 Der Lowe, der wie ein Ochse Stroh frisst: in Jes 11,7 ist dies ein Bild der messi-
anischen Zeit.

203



bende in ihrer Suche nach Liebe und Leben gehindert werden. Der tiefete
Berlihrungspunkt liegt aber darin, dass in der liturgischen Auslegetradition
des Verses 5,7 die Wichter als die Hasser Isracls im Exil gedeutet wet-
den?. Diese Hasser versuchen Israel daran zu hindern, seinen Gott zu
liecben und den Tempel zu besuchen. Wegen dieser Intertextualitit nimmt
die Figur des Dichters die Ziige des Volkes Isracl und dessen Opfetrolle
an: er sang Lieder Gottes (wie Israel) und wird dann ins Tal des Fluches
(ins Exil) geschleudert und dort von den Hassern geschunden.

In derselben 4. Strophe gibt es aber noch einen weiteren intertextuellen
Bezug: der Dichter wird zum Tempel geschleppt und dort ,,zdhlen seine
Feinde seine Knochen®. Dieses Detail fithrt literarisch zur Darstellung des
leidenden Verfolgten in Psalm 22,17-19. Nun hat dieser Psalm seinerseits
seinen speziellen intertextuellen Bezug zur Kreuzigungsszene von Jesus im
NT, da der Psalm von den Evangelisten® Jesus in den Mund gelegt wird.
Das erklirt, warum als Ort der Auseinandersetzung mit den Waichtern, den
,,Hutern der Grenze®, in der 4. Strophe plétzlich der Tempel erscheint: im
Kontext der Anspielung auf Jesus ist damit einer der Orte gemeint, wo sich
in biblischer Zeit der Gerichtshof befand?”. Dies passt zur Charakterisierung
der Wichter im Gedicht als Ordnungshtter. Die Dichterfigur wird dadurch
vom leidenden Israel zum leidenden Jesus.”® Diese Deutung wird besonders
plausibel, wenn man das Gedicht biographisch liest als Ausdruck der Zerris-
senheit des Autors, der sich seinem Volk zeitlebens zugehérig fiihlte und
darunter litt, dass er sich selbst daraus ausgeschlossen hatte.”

95 YANNAL > °271 *u1d e, ed. ZVI ME’IR RABINOVITZ, 2 Bde, Jerusalem
1985/7, Bd. 11, S. 269, in der Shiv'ata zu Pessach: Es fanden mich meine Has-
ser und nahmen meinen Mantel, da schwor ich, meinen Geliebten zu finden.”
Die Geliebte des Hohenliedes ist in der traditionellen Auslegung das Volk Israel.

96 Die Evangelisten Mt 27,46 und Mk 15,34 lassen Jesus Psalm 22 zitieren; wort-
lich wird auf die Stelle Ps 22,19 in Joh 19,24 angespielt. Das Motiv des Kno-
chenbrechens steht in Joh 19,36-37 in Anspielung auf Ex 12,46 resp. Num 9,12
,,1hr sollt an thm keinen Knochen zerbrechen®.

97 Der Sanhedrin versammelte sich u. a. in der sogenannten ,,Halle des Gazit®, der
,Quaderhalle resp. dem Xystos, der im Westen des Tempelareals lag: mSanh
11,2 und Josephus, Bellum Judaicun, 5,4,2.

98 Shapiro muss christliche Literatur gekannt haben: er stellt sich z. B. in: n11 19X
wnra ®n (KARTUN-BLUM, nayn 79wi [Anm 6], S. 90) als Hiob und Lazarus
(Lk 16,21) dar. Rachels Trinen fallen in den Jordan als ,heiligen Fluss® in:
on? nva mnToa (KARTUN-BLUM, n™ayi arwn, S. 92-93). Anderseits schrieb er
auch Satiren gegen das Christentum.

99 Das Gedicht ist voll von Reminiszenzen an die eigene Biographie: siche oben
unter 3.1 die Aufzeichnungen seines Freundes Friedberg tiber die Schlige, die er

204



Aber auch wenn man diese biographische Interpretation nicht akzep-
tiert, ist die Rolle des leidenden Dichters Zions tragisch genug. Es ist die
tragische Situation, dass ihm gerade sein anfinglich lebenserhaltendes
Dichten, mit dem der Sprecher seine Liebe zu seinem Volk und zu Gott
ausdriickte, schliesslich zum fast todlichen Verhdngnis wurde. Diese tragi-
sche Rolle tbertrigt der Sprecher im Gedicht auch auf das Volk. Neben
dem autobiographischen Ich spricht von Anfang an auch die Stimme des
Volkes, mit dem sich der Sprecher trotz der harten Zuriickweisung durch
»die Hasser* identifizieren will, und diese Identifikation spricht das Ich
schon in der 1. Strophe deutlich aus. Das sprechende Ich hat ja nicht ir-
gendwelche Lieder gedichtet, sondern hat in der 1. Strophe in seinem
»Zelt - eine Anspielung auf die Jugendzeit Israels in Zelten - die Harfe
seines Volkes gefunden, welche er Erbstiick der Votfahren nennt. Seine
lebensfrohen Liebeslieder und Gesinge an Gott haben aber den Singer,
als Individuum und als Israel, nicht vor Schmach und Leid bewahrt. In der
letzten Strophe kann das negative, verbitterte Urteil iiber das Dichten von
»Zionsliedern ebenfalls aus der Perspektive des ganzen Volkes gesagt sein.
Es ist ein vernichtendes Urteil tiber das judische Erbe, mit dem er sich den-
noch identifiziert: physische Kraft statt jidischer Kultur mit ihrer Friedfer-
tigkeit und Demut hitte ihm Leiden erspart; man hitte Lowe sein sollen,
statt von der messianischen Zeit zu triumen, wo der Lowe Stroh frisst.

Das Motiv des ,,Liedes an den Flissen Babylons® fehlt hier, aber mit
dem paradoxen Motiv des letzten Liedes gibt es dennoch einen Bezug zu
Psalm 137: wie die Verbannten an den Fliisssen Babylons das Zionslied
verweigern, nachdem sie im Exil die Harfen aufgehidngt haben, und iber
ihre Verweigerung ein Lied singen, so schreibt auch Shapiro dieses Ge-
dicht iiber seine eigene Absage, ein Dichter von Zionsliedern zu sein.

6. Shaul Tschernichowski, 7115 nimix (1892)

0.1 Tschernichowskis Position als Dichter

Tschernichowski gilt als derjenige unter den hebriischen Dichtern Russ-
lands, der als jiidischer Intellektueller und ohne die tbliche Talmud-

Erziehung zum ersten Mal neue Werte wie ,,Schonheit®, ,,Natur® und
»Kraft“ in sein Judentum und in seine Poesie integrierte.!® Als 15jdhriger

vom Vater erlitten habe, als er in der Synagoge mit einem Buch von Mapu er-
tappt wurde.

100 Entsprechend wird er “Poet of Paganism” genannt bei: MENACHEM RIBALOW,
The Flowering of Modern Hebrew 1iterature, New York 1959, S. 88 (im Kapitel Gber
Tschernichowski).

205



saugte er 1890-1892 in Odessa, wo er die héhere Schule besuchte, die
literarische Atmosphire ein, in deren Zentrum Mendele Mocher Sfarim
(1835-1917) und Moses Leib Lilienblum (1843-1910) standen und um si¢
herum die jiingere Generation: Achad Ha’am (1856-1927) und Bialik
(1873-1934), zudem Nahum Slouschz (1872-1969), Simon Dubnow
(1860-1041) und Joseph Klausner (1874-1958).191 Er befreundete sich mit
Klausner, der ihn Zeit seines Lebens bewunderte und ihm den Weg als
Schriftsteller ebnete. Tschernichowski hat seine ersten Gedichte nicht in
Russland, sondern in der Zeitschrift mosn (Ha-Pisga) in Amerika verdf-
fentlicht, weil er die Konkurrenz von Bialik in Russland gescheut habe.1%
Er schrieb etwa 500 Gedichte, und auch seine Ubersetzungstitigkeit von
Werken der Weltliteratur ins Hebriische war immens.'03

0.2 12 IR Seufzen einer Harfel0*

1 An den Flussen von Babel, stromend in ithrem Bett,
sassen wir, schwiegen wir, weinten wir.
An die Weiden des Flusses, umhiillt von Traurigkeit,
hingen wir Zimbeln und Harfe —10°
kein Bedriickter, Verstossner, keiner, der Freude ersehnt,
keinen Wunsch versptr er, auch nur die Harfe zu wecken!
Streicht blasend der Wind ihr Giber die Saiten,
zur sanften Beriihrung seufzt sie ganz leise.

2 Noch héren wir die Klinge ... bis zum letzten Geschlecht
werden aus Nebel von Hunderten Jahren
nur bittere Seufzer die Harfe erwecken,
wir wenden zum Totengesange das Jauchzen,
und bis zum Ende Tausender Jahre, vergossen wie Wasser,
vergiessen die Schne das Bittre ihrer Seele.
Denn stimmen wir fréhliche Lieder an, Melodien nur zarte,
so kommt aus den Tiefen des Herzens klagend die Antwort und schwach.

101 Nach EISIG SILBERSCHLAG, San/ Tschernichowsky, Poet of Revolt, Ithaca-New York
1997, S. 9.

102 So HILLEL BARZEL, A History of Hebrew Poetry (hebr), Bd. 1I1: The Poetry of
Tehernichovsky, Tel Aviv 1993, S. 18.

103 Er Ubersetzte aus Homers I/ias und Odyssee, aus dem Gilgamesh-Epos, Gedichte
von Anakreon, Platons Symposion, Sophokles’ Kinig Odz'pm, Horaz, Moliére, Goe-
the, Heine, Puschkin, Alfred de Musset: alle Angaben nach RIBALOW (oben
Anm. 100), S. 89. 1932, zu Ehren des 40. Jubiliums seines ersten Gedichts
(1882) erschien die Ausgabe: *poaimemwwy 7xw "an3, 10 Bde, Tel Aviv / Berlin
1932-1934.

104 1892 zum ersten Mal gedruckt in fmoon, Baltimore 1892 (oben Anm. 17). Text
bei: KARTUN-BLUM (oben Anm 6), S. 223.

105 Abgewandelte Zitate aus Ps 137,1-2.

2006



3 Und was ist der Zukunftsschau Ende?1% Wer kann — er antworte mir!
Ach, ich habe auf Antwort vergebens gewartet,
nur vergebens die Augen an Buichern abgemtiht,
vergebens, wehe, gedacht und gegriibelt,
war gut der Traum, den ich trdumte, so sagt’ ich,
mag er mich tduschen, ich wollte nichts B6ses, machte mir Bilder.
Losungen der Vision, ach, sucht’ ich vergebens,
noch nicht entkommen der Falle bin ich im Denken verstrickt.

4 Dieses Lied voller Klage — wer wird’s schliesslich singen?
Werden sein Ende meine Ohren noch héren?
Entweder zu sehen, wie nach Zion sie kehren, die S6hne,
wie aufhoren wird dieses Lied von Bedriickten,
wie’s ein Siegeslied wird und jubelt voll Stirke,
drauf antworten Trommel und Zimbeln?
Oder beim Schrei des Zerbrechens am Ende der Tage
wird fur ewig abbrechen dieses, das Lied, die Totenklage?

6.3 Der Dichter nicht als Prophet, sondern als Traumer ohne Antworten

Der Sprecher reiht sich gleich in der ersten Strophe unter die Verbannten
in Babylon ein, aber nicht um zu klagen, sondern um die jetzt Lebenden
davor zu warnen, die ,,Harfe zu wecken®, weil sie nur klagen kénne. Trotz
dieser Warnung geschieht nun gerade dieses Klagen in der 2. Strophe: die
Harfe ist gleichsam geweckt, und das Klagelied wird als jahrhundertealtes
Lied bezeichnet, das auch bis ans Ende Tausender von Jahren nicht auf-
héren werde. Auf den Versuch, ein frohes Lied zu dichten, folge sofort
wieder die Klage. Der Sprecher stellt sich bis hiether als einen dar, der
durch die Vergangenheit gezwungen ist, nur Klagetdne zu horen, weil die
S6hne Israels anders ihre Bitterkeit gar nicht ausdriicken kénnen. In der 3.
Strophe wechselt der Ton und wird kritisch: der Sprecher stellt sich selbst
als den Suchenden dar und als Seher, der aber seine Visionen nicht selbst
deuten kann und also auch keine Lésungen bieten kann, wie und wann
das Ende des Exils komme.

Nach dieser eigentlichen Kapitulation des Dichter-Propheten zeigt die
4. Strophe zwei Szenarien der Zukunft: entweder die siegreiche, jubelnde
Riickkehr nach Zion (4 Zeilen), oder den Zusammenbruch (2 Zeilen).
Dabei dient das eben gedichtete Lied als Metapher fiir die Zukunftsvision:
entweder wird das Lied als ein Jubellied weitergesungen oder es hort auf
als nicht mehr fertig gesungene Totenklage. Verzweiflung und Hoffnung

106 Mit den Wortern yp und 11n spielt der Vers auf den schwer {ibersetzbaren Vers
Hab 2,3 an: ,Noch ist eine Vision bis zum Zeitpunkt, aber es wird deutlich
werden am Ende.

207



halten sich beinahe die Waage: zwar ist die Hoffnung in vier Zeilen ausge-
drickt und dadurch linger, aber die Verzweiflung hat wegen ihrer Stellung
am Schluss mehr Gewicht.

In diesem frithen Gedicht Tschernichowskis von 1892 ist die Hoff-
nung auf das Gelingen der Riickkehr nach Zion noch nicht so stark pri-
sent wie in spateren Gedichten!?”, die er allein schon durch den Titel der
beiden Liedersammlungen ni a1 nivm (Visionen und Melodien®, Alef:
1898, Bet: 1901) als ,,Visionen® charakterisiert. Das Gedicht ,,Seufzen
einer Harfe® ist gleichsam an die Zukunft des judischen Volkes gerichtet,
die sich ihm, dem Traumenden, so sehr er auch Uber seinen Traum nach-
denkt, verschliesst, und von der er glaubt, dass sie ihm vielleicht eine posi-
tive Antwort, vielleicht aber auch gar keine Antwort mehr geben wird.

7. Zusammenfassung zum Motiv ,,das letzte Gedicht an den Fliissen
Babylons“ und eine neue Sicht

In allen sechs Beispielen beziehen sich die Dichter auf Ahnliches: auf iht
eigenes Schreiben in der bald vergessenen hebriischen Sprache, das Ver-
stummen des hebriischen Liedes und seiner Dichter, das Unvermogen,
weiter zu dichten und auf die Entfremdung vom Judentum. Die autopoe-
tischen Aussagen zeigen uns nicht nur die Dichter als Individuen, sondern
auch deren Rolle, die sie sich in der Gesellschaft geben. Der Fokus ihres
Denkens ein Doppelproblem: die Zukunft des Volkes und das gegenwit-
tige Exil.

Gordon setzt das Vergessen der hebriischen Sprache dem Vergessen
der judischen Kultur gleich, und er sieht seine Rolle als Dichter darin, das
Ideal von jidischer Kultur innerhalb des russischen kulturellen Lebens
hochzuhalten und damit die Zukunft des Volkes zu sichern, obwohl auch
er schon zweifelt, ob er nicht doch der letzte hebriische Dichter sei.

Im Unterschied zu Gordon ist bei den Dichtern Frug, Shapiro und
Tschernichowski das Motiv des | letzten hebridischen Lesers® oder des ,,letz-
ten hebriischen Liedes™ existenziell gemeint: nicht nur die Sprache hort
auf zu existieren, sondern auch die judischen Singer und das jidische
Volk. Die Dichter begriinden die Bedrohung verschieden, aber allen fiinf
Gedichten nach Gordon ist ein Aspekt gemeinsam: Die Dichter nach
1881 sehen Russland nicht mehr als ihre Heimat an, sondern als Exil, und

107 Z.B. in pnrn 2x (= prnw pnw, lache nur), geschrieben 1894, in: "xw »an2
*porwe Tel Aviv 1966, S. 197, und in *% an*an (ich habe eine Melodie), ge-
schrieben in Minsk 1916, in: *poaimwe 2xw »ans, S. 197-198.

208



S0 schitzen sie die Gefahr des Vergessens und der Entfremdung als exis-
tenziell viel bedrohlichere Gefahr ein.

Frug, Shapiro und Tschernichowski spielen auf das Lied an, das Zions
S6hne im babylonischen Exil sitzend gesungen haben (Ps 137). In allen
zitierten Gedichten ist die Erinnerung an das ,,Zionslied* auf verschiede-
ne Weise traumatisch: Frug hebt das Vergessen des Zionsliedes an sich als
das grosse Leid hervor; bei ihm sind die S6hne Zions derart ihrer Mutter
Zion entfremdet, dass sie nicht einmal mehr ihr Lied ,,An den Flussen
Babylons* verstehen.

Shapiro in Steh anf, was schlgfst dn und in Ezne Harfe von Gold sowie Tscher-
nichowski in Senfzer einer Harfe suggerieren dem Leser das Gefiihl, ihr eigenes
Gedicht sei das Klagelied, das die Harfe Israels als Verkérperung der Stim-
me des Volkes selbst singt; diese Harfe kann nicht jubeln, denn sie ist im
Exil an den Fliissen Babylons aufgehiingt oder, wie in Shapiros Gedicht, die
Harfe ist von Gott a priori als klagende Harfe geschaffen. Shapiros Gedicht
»Steh anf, was sohlifst du* ist sogar hyperbolisch als Klagelied charakterisiert,
das gar nicht mehr das Volk, sondern die Toten singen, um die Welt in einer
Sintflut von Trinen zu ertrinken. Im Gedicht ,,Auch hungrig* stellt er sein
Lied als letztes Gedicht hin, mit dem sich der Dichter verabschiedet und das
Dichten verwiinscht, das thm nur Leid gebracht habe.

Die Dramatik des ,Jetzten Gedichtes® nimmt also von 1870 bis 1892
zu: Gordons Gedicht von 1870 fragte, ob der Dichter eventuell der letzte
hebriische Dichter sei und der Leser sein letzter Leser. Wie ein Echo
daraut tont die dhnliche Frage in Tschernichowskis Gedicht von 1892: wird
das Gedicht je einmal jubelnd gesungen oder wird das Dichten iiberhaupt
mit einem ,,Schrei des Zusammenbruchs am Ende der Tage“ abbrechen.
Die Frage ist im Unterschied zu Gordons Ausdrucksweise aber nicht als
Vage Moglichkeit formuliert, sondern als radikales ,,entweder - oder®,
wobei das Verstummen des Liedes als Ende iiberhaupt allen judischen
Lebens zu verstehen ist.

Die Selbstdarstellung des Dichters als ,,Dichter des /szzen Liedes®, wie
wir sie nun von Gordon bis Tschernichowskis verfolgt haben, lisst sich in
ihrer Bedeutung fiir das, was eigentlich der Beginn der hebriischen Poesie
ist, am besten einschitzen, wenn wir ihr nun zum Schluss eine Gegendar-
stellung folgen lassen, welche den Klang der ,,an den Flussen Babels hin-
genden Harfe anders hort: es ist ein frithes Gedicht von Bialik, von ithm
1891-1892 oft iiberarbeitet, mit dem Titel 77387 Y8 (An die Agsada).\% Das
Gedicht kénnte geradezu eine Antwort sein auf Frugs Gedicht Nach dem

108 Ed. HOLTZMAN (Anm. 49), S. 19-20.

209



Lesen in den Propheten.® Die Antwort ist eine Neubewertung des Exils, di€
am Motiv der aufgehingten Harfe durchgefiihrt wird. In den ersten fiinf
Strophen sagt der Ich-Sprecher, wie er im Dunkel des Exils beim Lesen i
den Aggadot das tréstende Licht finde. In Strophen 6-8 redet er von def
Harfe an den Flissen Babels:
6 Auch ich hatt’ eine Harfe und hingte sie auf an den Weiden
des Flusses, dort wo ich gesessen.!19

Ich weinte viel Tranen,!!! und bei den Fliissen der Trianen
liess ich die Harfe liegen.
7 Ach, Harfe Jeshuruns, wohlklingende Lieder Israels,
dies ist die Harfe Davids und Schlomos,
mit dir sah David den Ewigen, und Schlomo dank dir
in Heiligkeit schaut’ er im Traum Schulamit.!!?

8  Doch seitdem bis jetzt gibts keinen Konig in Israel,
keinen Kénig — keine Harfe noch Laute.
Ein Klagelaut ist meine Laute, meine Harfe ist wie die Taube,
die gurrt an den Bachtilern Babels.
Dann kommt in den Strophen 9-10 der Umschwung mit den Worten:
aber auch dort in Babel wussten sie zu singen und verstanden die Lieder:

9 Aber es gab frither in Babylon Helden
des Geistes, die gut singen konnten,
die kannten die Sprache der Harfe, ihr Klingen und Weinen,
die sich aufs Lied verstanden und lauschten.

10 Sie kannten das Herz ihres Volkes, was sein Reden ausdriickte,

sein Denken in Freuden und Angsten,

und es entsprangen die Laute, hervorbrechend

aus ihrer Harfe Saiten — und es ward die Aggada.
Seitdem, so fihrt der Ich-Sprecher in Strophe 11 fort, nehme er nun die
Aggada zur Harfe hinzu, mit der er das Elend seines Volkes beweine und
Trostungen singe, und sich so Erleichterung schaffe. Die 12., letzte Stro-
phe ist ein Ausblick auf die noch kommende neue Stirke des Volkes, das
bereits damals im Exil diese Hochstleistung, das Schaffen der Aggada,
vollbracht habe.

12 Da sah ich das Haupt meines Volkes, wie hoch, wie stark
seine Macht und Kraft gipfelt im Himmel,

109 Nach Holtzman zeigt sich in diesem Gedicht Frugs Einfluss auf Bialik, aber et
gibt nicht genau an, in welchem Punkt. Er meint wahrscheinlich das Thema
»Aggada®, da besonders Frug die Aggada zum Stoff seiner Gedichte gemacht
hat.

110 Variierende Anspielung auf Ps 137,2.
111 Variierende Anspielung auf Ps 137,1.
112 Gemeint: Kénig David schrieb die Psalmen, Konig Shelomo das Hohe Lied.

210



ich verstand und sah, dass dieses Volk, dieser Wurm

noch Riesen bekampfen wird und siegen.
Die Antwort auf Frugs Verzweiflung am Exil als steten Niedergang von
Sprache, Kultur und Religion und als stete Entfremdung vom Judentum ist
also Bialiks ,,Nein, im Gegenteil”: das Exil habe auch literarische Friichte
getragen, nicht nur die Zeit von David und Shelomo, und diese Literatur
des Exils sei Trager der Hoffnung auf noch Grosseres.

Zum Schluss ldsst sich nun auch eine Antwort formulieren auf meine
anfangs gestellte Frage, worauf sich die Autoritit der Chibbat Zion Dichter
grundete und warum sie das Hebriische wihlten: die Dichter betrachteten
thre Zeitgenossen und das Schicksal der Juden Russlands in den besproche-
fen Gedichten gleichsam durch die Linse der Bibel. Mit Ausnahme von
Gordon interpretierten sie ihre Situation speziell aus der Sicht von Psalm
137, wobei sie bei ihrem ,,Dialog mit der Bibel® diesem Psalm ihre eigene
Deutung gaben. Die Leser, die den biblischen Bezug der Gedichte verstan-
den, konnten die prophetische Stimme der Dichter wahrscheinlich umso-
mehr als Autoritit akzepteren, weil die Dichter als neue Interpreten der
Bibel die alte Tradition der nachbiblischen hebriischen Dichtung weiter-
fihrten, die ja ebenfalls wie der Midrasch bibelauslegend war.!13

113 Zum Bibelbezug der hebriischen modernen Dichtung siche MALKA SHAKED,
L'l play you forever. The Bible in Modern Hebrew Poetry — An Anthology (hebr.), Tel
Aviv 2005, in ihrem kurzen Vorwort zur Geschichte der hebriischen Dichtung
und speziell ihrem Zitat auf S. 17 aus JAKOB FICHMAN, 0'»17p 0117, Jerusalem
1948, Vorwort zu seiner Gedichtsammlung S. 13: ,,Wir, den Heimkehrern nach
Zion, denen es vergénnt war, die Erde zu betreten, aus der die Bibel (der
TeNa“Kh) gewachsen ist, und die wir hier beides kennengelernt haben, haben
das Bedirfnis und den Zwang, wieder aufgrund von ihr (der Bibel) zu leben
mittels einem neuem Ausdruck in Poesie. (meine Ubersetzung aus dem Hebri-
ischen).

211



FINNLAND

‘St Petersburg
| el \ﬂ?\
“\_1%“ \u‘
KOVNO -AYITEBS o Moskau

™,
/ MINSK %

e ;RNIG?}\
WOLHYNIEN(«-\,, \ 3

o
Krakau ~ CALIZI E‘“Bmg;x ) Kieve
Lemberg L KIEv POLTAVA

Tarnopol 1@/ sqazymz
| _PODOLIEN\_ f"’”\

BUKOWINA 3’: ‘;\ ’f/ JEKATERINOS N

G
<« .@_‘;K.' CHERSON )}~/
'”" 'a; . Odessa .~ \
::- W i fr"mumsu»--»--'~ il
el Y S @

WALACHEI ' | el
”! . se‘,as'mr"‘/ p e =

xlsw: J,LJ:UBU :

UNGARN

SCHWARZES MEER

e Grenzen des Ansiedlungsrayons 1835

--------- Grenze Kongre3-Polens

e (Gouvernementsgrenzen

Der judische Ansied/ungsrayon im Russischen Reich
(aus: HEIKO HAUMANN, Geschichte der Ostjuden, Miinchen 51999, S. 81) (= dtv 30663)

212



	"Das letzte Lied an den Flüssen Babylons" und der Dichter als Prophet : autopoetische Aussagen in hebräischen Gedichten Russlands von 1861-1891

