
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 67 (2011)

Artikel: Jüdisches Leben im Spiegel des Zürcher SeMa"Q : Kleiderordnungen
als Besipiel für die jüdisch-christliche Auseinandersetzung

Autor: Kaufmann, Ingrid

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961468

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jüdisches Leben im Spiegel des Zürcher SeMa"Q
Kleiderordnungen als Beispiel für die

jüdisch-christliche Auseinandersetzung

Von Ingrid Kaufmann*

1. Der Zürcher SeMa"Q als historische Quelle
Wie gestaltete sich das Leben der Zürcher Juden in der ersten Hälfte des

14. Jahrhunderts? Inwieweit wurde es von den wechselseitig gepflegten
Fremd- und Feindbildern von Juden und Christen geprägt? Der Zürcher

SeMa"Q, ein aus dieser Epoche stammendes religionsgesetzliches Werk,
kann darüber Aufschluss geben. SeMa"Q (j?"ö0) ist das hebräische Akronym

für füp misa 7DD, Sefer Miswot Qatan, das Kleine Buch der Gebote. Die
historische Auswertung dieses in Zürich entstandenen rabbinischen Kodex

wirft ein Schlaglicht auf die spätmittelalterliche Auseinandersetzung
zwischen Juden und Christen. Im folgenden soll der Zürcher SeMa"Q
vorgestellt und anhand der „Kleiderordnungen" gezeigt werden, wie er in der
Konfrontation mit der nichtjüdischen Umwelt Stellung bezog.

Der Zürcher SeMa"Q in einem kulturellen Umfeld entstanden, von dem
auch die spätmittelalterlichen Wandmalereien im Zürcher Altstadthaus
Zum BrunnenhofZeugnis ablegen.1 Entdeckt hat man diese Wandmalereien,
die ganz dem Geschmack der patrizischen Oberschicht des 14. Jahrhunderts

entsprechen, 1996 in der Altstadtliegenschaft Brunngasse 8.2 Zu den

Besonderheiten dieser Wandmalereien gehört, dass sie mit hebräischen
Schriftzeichen versehen sind. Die jüdischen Auftraggeber sind namentlich
bekannt: Es sind Frau Minne und ihre beiden Söhne Mose und Mordechai
b. Menachem. Obwohl sie, von den hebräischen Inschriften abgesehen,

* Ingrid Kaufmann, Stauffacherstrasse 227, CH-8004 Zürich. - Der Text basiert auf
meiner im Jahre 2010 eingereichten Masterarbeit in Judaistik an der Universität
Luzern: jüdisches Geben im spätmittelalterlichen Zürich im Spiegel des Zürcher SeMa"Q.

1 Die Wandmalerei wurde bereits 2002 in judaica vorgestellt: DlNA EPELBAUM,
Die Wandmalereien im Haus 'Zum Brunnenhof', Zürich. Ein Beispiel
jüdischer Kunst aus dem 14. Jahrhundert im Spannungsfeld zwischen Adaption
und Abgrenzung, in: judaica 58 (2002), S. 261-280.

2 DÖLF WILD & Böhmer Roland, Die spätmittelalterlichen Wandmalereien
im Haus "Zum Brunnenhof' in Zürich und ihre jüdischen Auftraggeber, in:
STADT ZÜRICH (ed.), Zürcher Denkmalpflege, Zürich 1997, S. 15-33.

146



nichts Jüdisches aufweisen,3 sind diese Wandmalereien ein wichtiges
Zeugnis des kulturellen Umfelds, in dem die Zürcher Juden damals lebten.

Inmitten dieses Milieus schrieb R. Mose von Zürich, der möglicherweise

mit dem erwähnten Mose b. Menachem identisch ist, sein einzigartiges

rabbinisches Gesetzeswerk, den Zürcher SeMa"Q. R. Moses Hauptarbeit

bestand dabei im Zusammentragen von Gesetzeskommentaren
anderer Autoren. Dessen ungeachtet bildet der Zürcher SeMa"Q in seiner

Gesamtheit und in der Art seiner Komposition ein eigenständiges Werk,
in dem die Regeln für das jüdische Alltagsleben erklärt werden. In seinen

umfangreichen Glossen spiegeln sich die jüdische Lebensweise und die

gesellschaftlichen Verhältnisse des 13. und 14. Jahrhunderts. Die heikle

Lage, in der sich die luden immer wieder befanden, und ihr Bedürfnis,
sich vor den Einflüssen der christlichen Umwelt zu schützen, fanden auch
in R. Moses Werk ihren Niederschlag. Einzelne Texte des Zürcher SeMa "Q
scheinen daher in scharfem Kontrast zu den „assimiliert"4 wirkenden
Wandmalereien im Haus an der Brunngasse 8 zu stehen. R. Mose, der
1349 im Zusammenhang mit der „Pestverfolgung" von Zürich ermordet

wurde, hatte in seinem Werk auch den Märtyrertod, Qiddush ha-Shem,

diskutiert und sich dabei in einer Radikalität geäussert, die aus heutiger Sicht
in höchstem Masse verstörend wirkt. Dennoch stellt der Zürcher SeMa"0
nicht einfach den Gegenpol zur kulturellen Annäherung dar, von der die

Wandmalereien zeugen. Viele der scheinbaren Gegensätze lassen sich bei

näherer Betrachtung auflösen. Umgekehrt wäre es aber verfehlt davon

auszugehen, dass die Juden ungebrochen nach Partizipation am Kulturleben

ihrer christlichen Umwelt strebten; der Ruf nach Separation kam

nicht nur von den Christen, sondern auch seitens der Juden.

2. Mittelalterliche Vorläuferwerke des Zürcher SeMa"Q
Mishneh Tora undSeMa"G

Als Mose b. Maimon (Maimonides) (1138-1204) mit seinem Mishneh Tora

1180 die erste systematische Darlegung des jüdischen Religionsgesetzes

3 Eine andere Meinung vertritt Dina Epelbaum, die von „Anleihen aus der

nichtjüdischen Welt" spricht: DlNA EPELBAUM, Die Wandmalereien im Dans
"Zum Brunnenhof'. Ein Beispiel jüdischer Kunst aus dem 14. Jahrhundert im

Spannungsfeld zwischen Adaption undAbgrenzung, Lie. phil. I Univ. Zürich 2000, S. 99.

4 Der Begriff der „Assimilation", der im Zusammenhang mit der jüdischen
Emanzipation im 19. Jahrhundert Verbreitung fand, ist auf das mittelalterliche
Judentum nicht anwendbar, da die Teilhabe der Juden an der säkularen Kultur
nicht mit einem Aufgehen in der Mehrheitsgesellschaft verbunden war.

147



vorgelegt hatte, bemerkte er selbstbewusst, dass man nur „dieses Gesetzbuch

zu kennen brauche, und keines anderen Werkes bedürfe",5 da es das

ganze Gesetz in seiner Vollständigkeit enthalte. Der Mishneh Tora enthält
613 Ge- und Verbote und folgt dabei der Aufteilung des R. Simlai im
Babylonischen Talmud, der zwischen 248 positiven und 365 negativen miswot

unterschieden hatte.6 Eine prominente Stellung nehmen im Mishneh Tora die

ersten beiden positiven Gebote ein, in denen es um den Glauben an die

Existenz und an die Einheit Gottes geht. Maimonides verstand die ersten
Worte des Dekalogs „Ich bin der Ewige, dein Gott..." als ein Gebot. Im
Mishneh Tora formulierte er das daraus erwachsende Gebot, entsprechend
seiner eigenen hohen Wertschätzung kognitiver Fähigkeiten, als eine

Aufforderung zur Erkenntnis. „Die Grundlage aller Grundlagen und die Stütze
aller Weisheit ist es zu wissen (Hin1?), dass es eine erste Ursache gibt.. ."7

Der Mischneh Tora löste unter jüdischen Gelehrten gemischte Gefühle

aus. Zwar wurde die gewaltige Leistung, welche dahinterstand, anerkannt,
doch gleichzeitig wurde dieses auch vom aristotelischen Denken beeinfluss-

te Werk stark kritisiert. Die Weglassung von Quellenangaben und der rab-
binischen Diskussionen sowie der Versuch, die göttlichen Gebote rational
erklären zu wollen, standen im Widerspruch zur jüdischen Tradition. Der
Streit um diese als unjüdisch empfundene Geisteshaltung löste verschiedene

Wellen von Kontroversen aus, die bis ins frühe 14. Jahrhundert anhielten.8

An den Mishneh Tora anschliessend, verfasste R. Mose b. Jakob von
Coucy im 13. Jahrhundert den Sefer Miswot Gadol\ das Grosse Buch der Gebote,

(Akronym: VOD, SeMa"G). Soloveitchik schreibt dazu:

R. Moses1 originality lies, not in his creative dialectics, but in the use that he made
of Maimonides and his fusion of the latter's work with that of the Tosafists.9

Im SeMa'G werden wie im Mishneh Tora die 613 Ge- und Verbote
behandelt. Deren Struktur war für Mose von Coucy richtungsweisend. Im

5 Mose B. Maimon, Book of Mishneh Torah — Yad ha-hagakah, transi, in English
by SIMON GLAZER, New York 1927 Mishneh Torah, Bd. 1), S. 17; deutsche
Übersetzung: ARTHUR WEIL, Moses Maimonides (Rambam), Basel 1954, S. 23.

6 Babylonischer Talmud, Makkot 23b.

7 MOSE B. Maimon, Hilchotjesodei HaTorah: The laws (which are) the foundations of the

Torah, a new translation with commentaries and notes by ElJYAHU TOUGER,
New York 5750 (1989/90) Mischneh Torah Complete, Bd. 1,1), S. 138-139.

8 JEFFREY R. Woolf, Maimonides Revised: The Case of the Sefer Miswot Gadol,

in: Harvard Theological Review 90 (1997), S. 175-203, dort S. 177-178.
9 HAYM SOLOVEITCHIK, Catastrophe and Halakhic Creativity: Ashkenaz 1096,

1242, 1306 and 1298, in: Jewish History 12 (1998), S. 71-85, dort S. 75.

148



SeMa"G zitierte er den Mishneh Tora Wort für Wort, versah ihn aber mit
Erklärungen und Quellenangaben. Dies geschah in direkter Reaktion auf
Maimonides: In seiner Einleitung zum zweiten Band schrieb Mose von
Coucy, dass es eine religiöse Pflicht sei, die Grundlagen der von Gott
gegebenen Gebote zu kennen.10

Mose von Coucy hatte sich 1240 an der sogenannten Pariser
Talmuddisputation beteiligt, die in Wahrheit ein Prozess gegen den Talmud war.
Der Talmud wurde verurteilt und im Jahre 1242 wurden Tausende talmu-
discher Werke verbrannt. Der SeMa"G, der auch polemische Züge trägt,
ist möglicherweise eine Reaktion auf die in Paris vorgebrachten
Anschuldigungen. Ferner war R. Mose von Coucy von den Haside Ashkenay, den in
Deutschland aktiven Frommen, beeinflusst. Dies drückt sich nicht zuletzt
in seinen Vorstellungen von Reue und Busse aus, aber auch in seiner

Auffassung von der gegenüber Nichtjuden angemessenen Verhaltensweise.11

Der SeferMismtQatan (SeMa"Q)

Die Talmudverbrennung von 1242 hatte kein intellektuelles Vakuum
hinterlassen: das Talmudstudium allerdings verlagerte sich von Paris in die

Provinz und wurde in der Normandie und in Corbeil weitergeführt. Im
Zentrum der Arbeit stand nun mehr das Zusammenfassen, Kodifizieren
und Herausgeben dessen, was bis zum 12. Jahrhundert erarbeitet worden

war, und weniger dessen Weiterentwicklung. Als die Ära der französischen
Tossafisten ihrem Ende entgegenging, hatte sich das intellektuelle Klima
zunehmend verschlossen. In diese Zeit fällt der Abschluss des Sefer Mismt
Qatan (SeMa'Q), des Kleinen Tuchs der Gebote.

Den SeMa'Q eine vereinfachte und gekürzte Fassung des SeMa"G des

Mose von Coucy, hatte Isaak b. Josef von Corbeil (gestorben 1280) gegen
Ende seines Lebens verfasst. Damit war R. Isaak dem Bedürfnis
nachgekommen, den Text auch für weniger geschulte Leser zugänglich zu
machen. Mit dem SeMa'Q sollten breitere Kreise zum täglichen Studium der
Halacha angeregt werden. Die Lehre drohe sonst in Vergessenheit zu

geraten, schrieb Isaak von Corbeil und wandte sich damit an eine breite
Masse von Lesern, aber auch Leserinnen: denn viele der Ge- und Verbote

10 Mose b. Jakob von Coucy, rao - Vra ms» ido, ed. Alter Pinhas Farber,
2 Bde, Israel 5751 (1990/91), Bd. II, TO», S. x. § 1.

11 EPHRAIM KANARFOGEL, German Pietism in Northern France: The case of
R. Isaac of Corbeil. in: YAAKOV ELMAN (ed.), Ha^on Nahum, Studies in Jewish
laiv thought and history; presented to Dr. Norynan Tamm on the occasion of his seventieth

birthday, Hoboken, NJ 1997, S. 207-228, dort S. 209.

149



beträfen die Frauen, und daher sei um der Genauigkeit der Einhaltung
und Erfüllung der Gebote willen das Lesen und das Studium der Gebote
für Frauen ebenso nutzbringend wie das Studium für die Männer.12

Der SeMa"Q ist tatsächlich sehr kurz gehalten und beschränkt sich auf
die noch aktuellen Ge- und Verbote; die Opfer- und Reinheitsgebote rund

um den Tempeldienst finden keine Erwähnung mehr. Die um die 300
Gebote13 des SeMa"Q finden Platz in einem einzigen Band. Diese Handlichkeit
und Kürze mögen auch eine Reaktion auf die Judenverfolgungen gewesen
sein, liess sich doch ein solches Buch weit einfacher von Stadt zu Stadt

tragen und relativ schnell kopieren. War es doch auch Isaak von Corbeils
ausdrücklicher Wunsch, dass in jeder Gemeinde ein Exemplar des SeMa"Q zur
Ausleihe bereitstehen solle, zum Lernen, aber auch als Kopiervorlage.14

In der Auflistung der Gebote folgt der SeMa"Q dem SeMa"G, doch die

Gliederung in sieben Teile, den sieben Wochentagen entsprechend, ist
neu. Diese sieben „Säulen" bildeten auch den ursprünglichen Titel des

Buches: nVil 'Tiay, die „Säulen des Exils".
Das erste Gebot,15 die Aufforderung zu erkennen und anzuerkennen,

dass Gott der Schöpfer ist und als Einziger herrscht, ist vom ersten Wort
des Dekalogs (Ex 20,2) abgeleitet und bildet praktisch die „Überschrift"
zum ersten Kapitel. In diesem ersten Gebot zeigt sich die Abhängigkeit
des SeMa"Q von den früheren Codices besonders deutlich. Die Formulierung

yT1?, die Aufforderung zu wissen und zu erkennen, dass der Schöpfer
der Welt der einzige Weltenherrscher ist, wurde indirekt aus dem Mishneh

Tora übernommen, ohne dass dies hier jedoch genannt wird.
Der SeMa"Q ist ein eher konservatives Werk und ist von abweichenden

Elementen gereinigt, oder in den Worten Soloveitchiks:

[...] eliminating all dialectic and any Maimonidean traces, R. Isaac penned the
definitive handbook of French halakhic practice.16

Mehr noch als Mose von Coucy war Isaak von Corbeil von den Haside

Ashkena7 beeinflusst. Es gibt zwar keine Anhaltspunkte dafür, dass es zu

12 Mose von Zürich, (p"öO) nVu may idd Nim 7ms» p"aon iso, ed. Jitzchak
JAKOB HAR-ShoSHANIM-ROSENBERG, 3 Bde, Jerusalem T980-1988, Bd. I,
S. 17-18.

13 Es gibt kleinere Unterschiede hinsichtlich der Anzahl der Gebote und ihrer
Nummerierung. So enthält der Druck von Cremona 318 Gebote, während im
Zürcher SeMa"0 in den Handschriften Ms. Parm 3158 (Bibüoteca Palatina, Parma)

und Ms. Add. 18684 (British Library, London) 292 Gebote aufgelistet sind.

14 Mose von Zürich, -pis» p"aon idd, Bd. I, S. 17.

15 Ebd., S. 49.

16 SOLOVEITCHIK, Catastrophe and Halakhic Creativity, S. 75.

150



Begegnungen mit zentralen Gestalten der Haside Ashkena% gekommen
wäre, doch es gibt ganz klar Parallelen zwischen dem SeMa"Q und den

pietistischen Werken wie dem Sefer Hasidim oder dem SeferRoqeah}1

Der SeMa"Q erlangte ausserordentliche Popularität. Ein Zeichen für
die grosse Beliebtheit des SeMa"Q sind die gegen zweihundert bis heute
erhaltenen Exemplare.18 Für eine mittelalterliche Handschrift ist das eine

gewaltige Zahl. Doch war die dem SeMa"Q eigene Kürze, das Fehlen von
Quellenangaben und Erklärungen der Verständlichkeit nicht immer dienlich

und schon sehr früh, möglicherweise schon zu Lebzeiten des R. Isaak,
wurden von seinem Schüler R. Peretz b. Elija von Corbeil (gestorben um
1295) erklärende Glossen hinzugefügt. Diese wurden als fester Bestandteil
des SeMa"Q angesehen und werden seit der ersten Drucklegung in
Konstantinopel 1504 in allen gedruckten Ausgaben wiedergegeben. Im Jahre
1556 erschien in Cremona eine weitere Ausgabe, die auch mit einzelnen
Glossen des R. Mose von Zürich versehen war.19 Mit dem Druck des

Shulhan Arukh (Venedig 1565) verlor der SeMa"Q an Einfluss. Die Ausgabe

von Cremona wurde zwar immer wieder nachgedruckt, hatte aber nicht
mehr die Breitenwirkung wie im Mittelalter.

3. Der Zürcher SeMa"Q

Rezeption

Der Zürcher SeMa"Q wurde, im Gegensatz zu anderen aschkenasischen

Werken wie dem Sefer Hasidim oder den Responsa des R. Meir von
Rothenburg (um 1215/20-1293), in der wissenschaftlichen Literatur bislang
nur sporadisch erwähnt und erst ansatzweise einer quellenkritischen
Untersuchung unterzogen. Der Erste, der sich wissenschaftlich mit dem Zürcher

SeMa"Q beschäftigte, war Leopold Zunz (1794-1886). Ihm war aufgefallen,

dass rabbinische Autoritäten seit dem 16. Jahrhundert nur vom
Hörensagen von einem Zürcher SeMa"Q berichteten, ohne je ein Exemplar
zu Gesicht bekommen zu haben, und machte sich auf die Suche nach dem

verloren geglaubten Werk. In einem Aufsatz von 1859 beschrieb Zunz
verschiedene Handschriften, deren Inhalt und Provenienz,20 und dieser

17 KANARFOGEL, German Pietism, S. 220.
18 JITZCHAK S. LANGE, Zur rechtlichen Stellung des jüdischen Lehrers in Zürich

vor 600 Jahren, in: LEO LEVY ET AL. (eds.), 25 ]ahre Jüdische Schule Zürich,
Festschrift, Jerusalem 1980, S. 108-122, dort S. 110.

19 Isaak b.Josef von Corbeil, nVn mar nso, Cremona 1556.
20 LEOPOLD Zunz, Der Ritus des synagogalen Gottesdienstes. Geschichtlich entwickelt,

Berlin 1859, S. 211-221.

151



nur zehnseitige Aufsatz wurde zum Ausgangspunkt für alle weiteren
Forschungen zum Zürcher SeMa "Q.

Auf Zunz stützte sich auch Rabbiner Dr. Chaim Lauer in seinem Beitrag

Zur Geschichte des „Zürcher Semak" (1918). Lauer konzentrierte sich

hauptsächlich auf das Studium der Akten in den Zürcher Archiven und
setzte seine Funde in Beziehung zum Autor des Zürcher SeMa"Q. Er hoffte
auf eine „streng kritische Ausgabe dieses Werkes" und darauf, dass diese

„mehr Licht in die mittelalterliche Geschichte der Juden in Deutschland
und in der Schweiz bringen" könne.21 Dies ist bis heute nicht erfolgt.

Nach Zunz war Rabbiner Jitzchak S. Lange der Erste, der sich wieder
kritisch mit dem Zürcher SeMa"Q auseinandergesetzt hat und die verschiedenen

Handschriften eingehend untersucht und miteinander verglichen
hat. 1977 erschien in einer israelischen Zeitschrift sein Aufsatz Zum Zürcher

SeMa"Q22 in hebräischer Sprache; ihm folgte 1980 in der Festschrift
der Jüdischen Schule Zürich der Aufsatz Zur rechtlichen Stellung des jüdischen
Gehrers in Zürich vor 600 Jahren.22 Aufgrund seiner intensiven Studien stand

er der gedruckten Ausgabe, die seit 1975 von Har-Shoshanim24 herausgegeben

wurde, äusserst kritisch gegenüber. Leider wurden Langes Erkenntnisse

jedoch von den heutigen Wissenschaftlern, die sich mit dem Zürcher

SeMa"Q beschäftigt haben, bislang zu wenig berücksichtigt.
In neuerer Zeit wurden dem Zürcher SeMa"Q lediglich einzelne Sätze

und Passagen entnommen, um diese in einem grösseren Zusammenhang
mit anderen Texten zu vergleichen. Vor allem eine Textstelle, die sich mit
dem Märtyrertod zur Heiligung des göttlichen Namens befasst, hat immer
wieder das Interesse der Forschung auf sich gezogen. Denn der Zürcher

SeMa'Q behandelt nicht nur den freiwilligen Märtyrertod, sondern
erwähnt explizit auch die Tötung der eigenen Kinder. Kenner der Problematik

wie Haym Soloveitchik,25 David Malkiel,26 Ephraim Kanarfogel27

21 CHAIM Lauer, Zur Geschichte des „Zürcher Semak", in: Jahrbuch der Jüdisch-
Giterarischen Gesellschaft 12 (1918), S. 1-36, dort S. 36.

22 Jitzchak S. Lange, yrxü p"non >n) t,idd 'kr 1977, S. 178-179.

23 LANGE, Zur rechtlichen Stellung.
24 Mose von Zürich, -p-ma p"»on idd.
25 HAYM Soloveitchik, Religious Law and Change. The Medieval Ashkenazic

Example, in: AJS Review 124 (1987), S. 205-221, und HAYM SOLOVEITCHIK,
Halakhah, Hermeneutics, and Martyrdom in Medieval Ashkenaz (Teil I), in:
The JewishQuarterly Review 94 (2004), S. 77-108, dort S. 103ff.

26 DAVID Malkiel, Destruction or Conversion. Intention and reaction, Crusad¬

ers and Jews, in 1096, in: Jewish History 15 (2001), S. 257-280, dort S. 279-280
Anm. 92.

152



und Abraham Gross28 haben sich intensiv mit dieser Thematik beschäftigt.

Doch keiner von ihnen hat sich eingehender mit dem Zürcher SeMa "Q
als Gesamtwerk auseinandergesetzt und weitere quellenkritische Untersuchungen

vorgenommen.

Manuskripte des Zürcher SeMa"0

Nicht jedes MMVÜ-Manuskript ist ein Zürcher SeMa"Q. Manche Autoren29

sind sich nicht ganz Idar darüber, welche Manuskripte als Zürcher

SeMa"0 gelten. Eine SeMa"Q-Handschrift, in der nur vereinzelte Anmerkungen

des R. Mose vorkommen, die aber kein Kompendium der von
ihm gesammelten Anmerkungen ist, gilt nicht als Zürcher SeMa "Q, so wie
auch die gedruckte Ausgabe von Cremona (1556) nicht als „Zürcher"
bezeichnet wird, obwohl sie einzelne Glossen von R. Mose enthält.

Einige dem SeMa"0 beigefügte Vorlagen für Scheidebriefe (pkgeif) sind
mit dem Ausstellungsort „Zürich" versehen. Fälschlicherweise wurde

angenommen, dass ein SeMa"0, der ein solches in Zürich ausgestelltes

Scheidungsformular enthält, auch ein Zürcher SeMa'.'Q ist. So wurde der
sich in Hamburg befindliche SeMa"0 Cod. hebr. 89, der mit einem Zürcher

Scheidebrief, datiert auf den 5. Kislew 5104 (23.01.1343) versehen ist,
fälschlicherweise als Zürcher SeMa"Q bezeichnet, was zu der falschen
Annahme führte, dass dies auch das älteste Manuskript sei. Andererseits gibt
es Ausgaben des Zürcher SeMa"0, die über keinen in Zürich ausgestellten
Scheidebrief verfügen. So erscheint im Manuskript Cod. Parm. 3158, der
ältesten Handschrift des Zürcher SeMa"0, der Scheidebrief nur als Vorlage
ohne Angabe von Zeit und Ort.30 Die Einfügung von geographischen
Angaben kann auch durch die verschiedenen Kopisten erfolgt sein. So ent-

27 EPHRAIM KAnARFOGEL, Halakha and Metziut (Realia) in Medieval Ashkenaz.

Surveying the Parameters and Defining the Limits, in: INSTITUTE OF JEWISH
Law (ed.), The Jewish Taw Annual2003), S. 193-224, dort S. 211-212.

28 ABRAHAM Gross, Struggling with tradition. Reservations about active martyrdom in the

Middle Ages, Leiden 2004, S. 33-35. — Siehe dazu auch Lena ROOS, 'God Wants

It!' The Ideology of Martyrdom in the Hebrew Crusade Chronicles and Its Jewish and

Christian Background, Turnhout 2006 Medieval Church Studies, Bd. 6).

29 Beispielsweise FLORENCE GUGGENHEIM-GRÜNBERG, Judenschicksale und "Juden-

schuot' im mittelalterlichen Zürich, Zürich 1967, S. 22, und ANNETTE BRUNSCHWIG,
Vom 13. Jahrhundert bis zur Französischen Revolution, in: ANNETTE
BRUNSCHWIG / Ruth Heinrichs / Karin Huser & Ulrich Bär (eds.), Geschichte der

Juden im Ylanton Zürich, f 'on den Anfängen bis in die heutige Zeit, Zürich 2005, S. 29-

150, dortS. 49.

30 ISAAK B. Josef von Corbeil, nVn tiös nso, Ms. Parm. 3158, unveröffentlichtes
Manuskript 1381, Collezione Rossi, Biblioteca Palatina, Parma, Fol. 92r.

153



hält die Wiener Handschrift des Zürcher SeMa"Q (Cod hebr. 12a) ein
undatiertes Scheidebrief-Formular aus Strassburg.31

Lange geht von rund fünfzehn existierenden Handschriften des Zürcher

SeMa"Q aus.32 Ihm folgt die nachstehende chronologisch geordnete
Zusammenstellung der Zürcher SeMa '^-Handschriften,33 deren Angaben dem

Online-Katalog des Institute of Microfilmed Hebrew Manuscripts in Jerusalem
entnommen sind.34 Von den dort angezeigten 174 WM^'Ü-Handschriften
können rund ein Dutzend als Zürcher SeMa"Q klassifiziert werden:

• Parma, Bibüoteca Palatina Cod. Parm. 3158, 234 Bl., 1380.

• London, British Library Add. 26982, 363 BL, 1390.35

• London, British Library Add. 18684, 331 BL, mit einzelnen IUuminationen,
1392.36

• Paris, Bibliothèque Nationale heb. 381,184 BL, 1393.

• Berlin, Staatsbibliothek (Preußischer Kulturbesitz) Or. Qu. 3, 276 Blätter,
14. Jahrhundert.37

• Cambridge, University Library Add. 559-560, 254 BL (defekt: Beginn erst
ab § 37), mit Illuminationen, 1401.

• Zürich, Braginsky Collection 115 (ehemals London, Beth Din & Beth
Hamidrash 12), 264 BL, 14.-15. Jahrhundert.38

• Oxford, Bodleian Library Ms. Opp. 341, 427 BL, 14.-15. Jahrhundert.
• Paris, Bibliothèque Nationale heb. 388,190 BL, 14.-15. Jahrhundert.
• Parma, Bibüoteca Palatina Cod. Parm. 3160, 135 BL, 14.-15. Jahrhundert.
• Wien, Österreichische Nationalbibüothek Cod hebr. 12a, Bestandteil ei¬

ner grösseren Textsammlung von 503 BL, 14.-15. Jahrhundert.
• Oxford, Bodleian Library MS Opp. Add. fol. 40, 286 BL, 15. Jahrhundert.

31 ARTHUR Zacharias Schwarz, Die hebräischen Handschriften der Nationalbiblio¬
thek in Wien, Wien u. a. 1925, S. 21.

32 Er verwendet für Cod. Parm. 3158 noch die ältere Bezeichnung „de Rossi

172Lange, J'JïV, S. 178-179, dort S. 178.

33 Die Liste erhebt keinen Anspruch auf Vollständigkeit, da noch nicht erschöp¬
fend auf diesem Gebiet geforscht worden ist.

34 http://aleph500. huji.ac.il/F/?func=ffle&ffle_name=find-b&local_base=nnlmss.
35 Mit datiertem Zürcher Scheidebrief. Das ^et-formular ist abgebildet bei GUG-

GENHEIM-GrÜNBERG, Judenschicksale, S. 23, und BRUNSCHWIG, Vom 13.

Jahrhundert, S. 47.

36 Vorlage für die Edition von Har-Shoshanim.
37 Beschrieben von MORITZ STEINSCHNEIDER, Veryeichniss der hebraeischen Hand¬

schriften, Berlin 1897, S. 17-18.

38 Evelyn M. Cohen/Ardon Bar-Hama/Sharon Liberman Mintz/Emile
G. L. SCHRIJVER & ELKA DEITSCH, A journey through Jewish worlds. Highlightsfrom
the Braginsky Collection ofHebrew manuscripts andprinted books, Zwolle 2009, S. 46-47.

154



Zudem befinden sich in Bologna, Modena, New York, Pontremoli und in
Israel weitere Fragmente, die zwischen zwei und zwanzig Blätter umfassen.

Mängel in der Addition von Har-Shoshanim

Die einzige gedruckte Ausgabe des Zürcher SeMa"0, ab 1975 herausgeben

von Jitzchak Jakob Har-Shoshanim (Rosenberg), ist in einem religiösen
Kontext entstanden und weit davon entfernt, eine wissenschaftlich kritische
Edition zu sein. Lange hatte schon zwei Jahre nach Erscheinen des ersten
Bandes kritisiert, dass es offenbar Leute gebe, die nicht fähig seien,
zwischen den Anmerkungen des R. Mose und denjenigen des R. Peretz von
Corbeil zu unterscheiden, obwohl dies doch ganz einfach sei.39 Die fehlende

Unterscheidung zwischen den Glossen der verschiedenen Autoren stellt
einen fundamentalen Mangel dar. Problematisch sind zudem die unerwähnt
bleibende Herkunft der Handschrift und die fehlenden Quellenangaben.

Es wird zwar erwähnt, dass der Druck auf einer bestimmten
Handschrift beruht, die sich im British Museum befindet,40 doch an keiner Stelle

wird erklärt, um welches Manuskript es sich handelt.41 Eine kritische

Sichtung der Edition von Har-Shoshanim ist daher mit Schwierigkeiten
verbunden. Auch andere Quellen werden nicht angegeben. Augenfällig ist
dies bereits im Vorwort, wo ganze Passagen des 1918 erschienenen Artikels

von Chaim Lauer42 ohne Quellenangabe wörtlich ins Hebräische

übertragen wurden. Daneben entwickelte Har-Shoshanim auch eigene

Ideen, die aber keiner historischen Überprüfung standhalten. So behauptete

er, dass R. Mose, der Autor des Zürcher SeMa "Q, der Sohn eines R.

Susman43 sei — dies einzig aufgrund eines bei Lauer wiedergegebenen
Dokuments aus dem Jahre 1329, in welchem Susman als Vertragspartner der
Gebrüder Mose und Mordechai auftaucht. Dies ist nicht leicht nachzu-

vollziehen, da Lauer ausdrücklich erwähnt hatte, dass auf Moses Siegel

von 1329 deutlich zu lesen ist, dass er der Sohn des Menachem sei.44

39 LANGE, py5, S. 178.

40 Mose von Zürich, -p-m» p"non idd, Bd. I, S. 11.

41 Ms. Add. 18684, British Library, London.
42 LAUER, Zur Geschichte, S. 1-36.
43 Mose von Zürich, pnxa p"non idd, Bd. I, S. 4.

44 LAUER, Zur Geschichte, S. 15., Dass solche Fehler auch weitergetragen wer¬
den, zeigt ein Blick in die Bibliographie von Soloveitchiks Buch über den
Wein in Aschkenas, wo der Verfasser des Zürcher SeMa"Q ganz selbstverständlich

als "pIX» ptlT p TOO "l bezeichnet wird. HAYM SOLOVEITCHIK,
udwîo nnVnn nnVinn piD : -jdj p - D'Tan 'ö»a pn. Wine in Ashkenaç in the

Middle Ages, Jerusalem 2008, S. 407.

155



Auch was den eigentlichen Inhalt betrifft, wurde nicht mit allzu grosser
Sorgfalt vorgegangen. Fehler aus dem Manuskript wurden meist

übernommen, ohne sie mit Anmerkungen zu versehen; dies aus der Erwartung
heraus, dass der Leser die Fehler schon selbst erkennen könne.45

Dementsprechend fehlen viele für das Textverständnis notwendige Erklärungen.
Auch ist es nicht immer durchschaubar, nach welchem System die dem R.

Mose zugeschriebenen Glossen durchnummeriert und mit Sonderzeichen
versehen wurden. Durch die Tatsache, dass für diese Edition keine weiteren

Handschriften beigezogen wurden, können einzelne Textstellen auch

in Bezug auf ihre Platzierung fehlinterpretiert werden, was zu inhaltlichen

Missdeutungen führen kann.46

Diese Mängel lassen Har-Shoshanims gedruckte Ausgabe nur bedingt
als historische Quelle nutzbar erscheinen; stets sollte sie mit anderen
Dokumenten verglichen werden. Für diese Arbeit wurde deshalb auch die

Handschrift Cod. Parm. 3158 der Biblioteca Palatina, die von Lange als

das älteste Manuskript des Zürcher SeMa "Q bezeichnet wurde, herangezogen.

Ausserdem wurden voneinander abweichende Fassungen mit der

Handschrift Add. 18684 der British Library, welche der gedruckten Edition

zugrunde liegt, verglichen.

Aufbau

Der Zürcher SeMa "Q folgt in seinem Aufbau demjenigen des SeMa"Q, der

Paragraph für Paragraph wiedergegeben, doch zusätzlich noch kommentiert

wird.47 292 aufgelistete Ge- und Verbote werden in sieben Kapiteln
(„Säulen"), entsprechend den sieben Wochentagen, präsentiert. Innerhalb
dieser Kapitel gibt es weitere Unterteilungen, die von Kapitel zu Kapitel
variieren. Dabei fällt auf, dass unterschiedliche Ordnungsprinzipien parallel

zur Anwendung gelangen: Es wird zwischen Ge- und Verboten
unterschieden, indem die positiven Gebote meist an den Anfang eines Kapitels
oder Abschnitts gestellt wurden. Dieses Prinzip wurde aber nicht konsequent

zur Anwendung gebracht. Es waren nicht rein logische Kriterien,
die bei der Einteilung des SeMa"() entscheidend waren, auch Assoziationen

und Gefühle spielten eine nicht unwesentliche Rolle. Dies kommt

45 Mose von Zürich, -pis» p>"»on nso,Bd. I, S. 12.

46 Ein Beispiel für eine solche Missdeutung und den damit verbundenen Irrwe¬

gen findet sich im nachfolgenden Kapitel „Kleiderordnungen".
47 Wenn im Folgenden vom SeMa"Q die Rede ist, bezieht sich dies auf den Text

des Isaak b. Josef von Corbeil, während mit der Bezeichnung Zürcher SeMa "Q,

der Kommentarteil von R. Mose gemeint ist.

156



schon bei der Kapiteleinteilung zum Ausdruck. Die sieben Kapitel
entsprechen nicht nur den Wochentagen, sie repräsentieren auch die ersten
sechs Gebote des Dekalogs.

Hier ein kurzer Überblick, welcher samt der in Klammern angegebenen

Erklärungen der Untertitelung der einzelnen Kapitel entnommen ist.

Sonntag— [erstes Gebot: „Ich bin der Herr, dein Gott"]48

§§ 1-25 Miswot des Herzens
§§ 26-28 Miswot des Ohres
§§ 29-37 Miswot des Auges, darunter besonders hervorgehoben:
§§ 32-34 Miswot des Kleidermachens

Montag — \"weites Gebot: „Du sollst keinefremden Götter haben neben mir"
§§38-101 Miswot des Körpers

Dienstag — drittes Gebot: „Du sollst dir kein Gottesbild machen "

§§ 102-148 Miswot des Mundes, darunter auch das Verbot von Zau¬

bereien, welche meist mündlich erfolgen)
Mittwoch — viertes Gebot: „Gedenke des Schabbattags"

§§ 149-194 Miswot der Hand

Donnerstag — fünftes Gebot: „Ehre deinen Vater und deine Mutter"

§§ 195-238 Miswot der Nahrung, da man verpflichtet ist, seine Eltern
zu ernähren, sowie die Vorschrift zur Einhaltung der

Rechtsprinzipien
Freitag — sechstes Gebot: „Du sollst nicht töten "

§§ 239-277 Miswot des Geldes, da die meisten Morde des Geldes we¬

gen geschehen.

Samstag — (Schabbat)

§§ 278-292 Miswot zu Schabbat und Sittlichkeit

R. Moses Glossen sind um die einzelnen Paragraphen gruppiert. Viele
seiner Erläuterungen sind weitaus umfangreicher als die zugrundeliegende
Passage. Die Anmerkungen sind nicht regelmässig über das Buch verteilt:
einzelne Miswot bleiben ganz ohne Kommentar, während R. Mose zu
anderen ganze Abhandlungen hinzugefügt hat. Besonders die vermögens-
rechdichen Fragen im sechsten Kapitel haben R. Mose interessiert. Diese
hat er mit einer Fülle von Anmerkungen versehen, so umfasst allein § 269,
der davon handelt, dass man seinen Nächsten nicht betrügen soll, in der

gedruckten Ausgabe nicht weniger als 93 Seiten.49

48 Dieses Kapitel wurde nicht untertitelt, doch ausgehend von § 1 und in Ablei¬

tung von den anderen Kapitelbezeichnungen ist davon auszugehen, dass das

erste Gebot gemeint ist.
49 Mose von Zürich, -pis» p"aon idd, Bd. III, S. 231-324.

157



Quellen, Sprache, Zielsetzung

Die Erläuterungen des R. Mose stammen mehrheitlich nicht aus seiner

Hand. Der Grossteil seiner Arbeit bestand im Zusammentragen und Zitieren

früherer Autoritäten. Soloveitchik spricht daher zu Recht von „eclectic
glosses".50 Es ist innerhalb dieser Kompilation nicht einfach zu erkennen,
worin R. Moses persönlicher Beitrag bestanden hat. Das dem R. Mose

Eigentümliche kann jeweils erst im Vergleich mit den zitierten Textstellen
und in der Untersuchung der Art und Weise, wie die Glossen um die
einzelnen Gesetzesparagraphen arrangiert wurden, ermittelt werden.

R. Mose zitiert aus einer Vielzahl rabbinischer Werke, beginnend mit
den beiden Talmudim bis hin zum Schrifttum mittelalterlicher Autoritäten
wie Alfasi (R. Isaak b. Jakob Alfasi, genannt RTF, 1013—1103), Raschi (R.

Shelomo b. Isaak, 1040-1105) und relativ „neuen" Autoren wie Mordechai
b. Hillel ha-Kohen (1240P-1298), der während der sogenannten Rint-
fleisch-Massaker (um das Jahr 1298) ermordet worden war. Alle von R.

Mose zitierten Werke können hier nicht aufgelistet werden; im Folgenden
werden daher nur die für diese Arbeit relevanten Werke genannt:

Ein sehr grosser Teil der von R. Mose verwendeten Zitate besteht aus

langen Passagen, die er dem SeMa"G entnommen hat. Da er direkt aus

dem SeMa"G und ebenso aus Maimonides zitiert, holt er Elemente
zurück, die R. Isaak in seinem SeMa'Q bewusst ausgelassen hatte. Mit den

aus dem SeMa'G aufgenommenen Passagen gelangte zudem eine Fülle

von Zitaten aus weiteren rabbinischen Werken in den Zürcher SeMa"Q,

beginnend mit der aus tannaitischer Zeit stammenden Tossefia bis hin zu
aschkenasischen Werken des Mittelalters.

Sehr häufig zitiert R. Mose aus dem f"3^n, dem (kleinen)51 Sefer TaSh-

Be"S, einer Responsensammlung des R. Meir von Rothenburg (um
1215/20 -1293), die von dessen Schüler Samson b. Sadok zusammengestellt

worden war. Die Zitate aus dem TaShBe"S beziehen sich oft auf
aktuelle Zeitfragen und geben manchmal auch widerstreitende Meinungen
der frühen Tossafisten wieder. Zudem erweitert R. Mose die

Auslegungsmöglichkeiten des SeMa "Q, indem er direkt aus den Tossafot zitiert.
Die meisten von R. Mose angeführten Zitate sind mit Quellenangabe

versehen. Nur selten schreibt er hinzu Tissa („ich habe [es irgendwo]
gefunden"). Hin und wieder sind seine Angaben aber auch zweideutig-

50 SOLOVEITCHIK, Religious Law and Change, S. 103.

51 Im Unterschied zur gleichfalls Sefer TaShBe"S genannten Sammlung der Res-

ponsen (Teshuvoi) von R. Shim'on b. Semah Duran (1361-1444).

158



Wenn er beispielsweise das Kürzel 'in verwendet, kann damit Tossafot, aber

auch irgendein anderer Zusatz gemeint sein.52

Die Sprache des Zürcher SeMa"Q ist wegen der grossen Zahl verwendeter

Quellen nicht einheitlich. Viele Sätze und selbst einzelne Wörter sind
eine Mischung aus rabbinischem Hebräisch und Aramäisch. Die von den
Tossafisten übernommenen Abschnitte zeichnen sich nicht nur durch eine

Ähnlichkeit mit der talmudischen Sprache aus, sie enthalten auch eine

eigene neue Ausdrucksweise, mit welcher die Tossafisten ihre Fragestellungen

einzuleiten pflegten.
Die meisten Glossen von R. Mose sind sehr kompakt. Auf engstem

Raum werden Namen, Orte, Ereignisse, Bibel- und Talmudstellen
genannt. Diese sind oft abgekürzt, und es wird vom Leser angenommen,
dass er nicht nur die zitierten Texte, sondern auch die mit ihnen verbundenen

Anspielungen kennt und versteht. In vielen Sätzen schwingen
zudem verschiedene Bedeutungen mit. Sie enthalten das über Generationen
tradierte Wissen, aber verweisen auch auf die zeitgenössischen Diskussionen

innerhalb des aschkenasischen Judentums.
Wollte R. Mose nur Bestehendes ergänzen oder äussert er in seiner

Kompilation auch seine eigene Meinung? Im 15. Jahrhundert, dem Höhepunkt

seiner Rezeption,53 wurde darüber gestritten, welche Zielsetzung
der Zürcher SeMa"Q gehabt haben könnte. R. Josef b. Shelomo Colon

(1420-1480) schrieb dazu:

Warum hat sich der Verfasser so viel Mühe gegeben und grosse Anmerkungen
zusammengefasst, wenn er damit nicht die halachische Entscheidung fällen wollte?

Warum sollte er halachisch Falsches aufgenommen und Richtiges weggelassen
haben?54

Sicher hat R. Mose mit seinen Anmerkungen versucht, einen Bezug zum
täglich gelebten Leben seiner Zeit herzustellen. Dies zeigen auch die

mittelhochdeutschen Wörter, die in den Text eingeflossen sind. Nicht immer
sind für diese Einschübe Quellen nachweisbar, und es ist anzunehmen,
dass R. Mose mancherorts die Übersetzungen selbst vorgenommen hat.
Es war ihm offenbar wichtig, dass seine Zeitgenossen genau verstehen

konnten, welche Sachverhalte gemeint waren, und dass sie das Gesagte
auch im Alltag umsetzen konnten. Das gilt nicht zuletzt für die im
Folgenden diskutierten Probleme der Kleidervorschriften.

52 LANGE, Zur rechtlichen Stellung, S. 110.
53 ZUNZ, Der Ritus, S. 219.
54 Josef b. Shelomo Colon, rrnwmi mViw, Cremona 1557, S. 134b, § 169

(zitiert nach LANGE, Zur rechtlichen Stellung, S. 112).

159



4. Kleiderordungen
Diejüdische Sondertracht

Trachten und Gewänder hatten die Funktion, die soziale Zugehörigkeit zu
einem Stand und / oder einer Gruppe zu markieren und die Vermischung
der verschiedenen Bevölkerungsteile zu verhindern. Auf dem vierten
Laterankonzil 1215 war entschieden worden, dass sich Juden und Sarazenen

durch ihre Tracht von den Christen zu unterscheiden hätten. Dadurch
sollte nicht zuletzt vermieden werden, dass es zwischen ihnen zu intimen
Beziehungen kam.55 Von einer Zwangstracht für Juden war anfangs noch
nicht die Rede; die meisten restriktiven Kleiderordnungen wurden denn
auch erst im 15. Jahrhundert erlassen und durchgesetzt.56 Im Schwabenspiegel

wird um 1275 allerdings das Tragen eines erkennbaren Judenhutes
bereits obligatorisch: Die ivden svln hifte tragen die spitg sin. da mit sint si vggegei-
chent von den cristen hften. dag man sift/r ivden haben sol.51

Die unter den Juden des süddeutschen Raums verbreiteten Spitzhüte
wurden im 13. Jahrhundert und zu Beginn des 14. Jahrhunderts noch nicht
als Schandzeichen wahrgenommen. In der Zürcher Buchmalerei der ersten
Hälfte des 14. Jahrhunderts sind Judenhüte nur selten negativ konnotiert. So

wird der mit goldenem Spitzhut gekleidete Jude Süsskind von Trimberg in
der manessischen Liederhandschrift als gebildeter, kirchlichen Würdenträgern

ebenbürtiger Gesprächspartner gezeigt.58 Auch waren Spitzhüte in der
aschkenasischen Buchmalerei Bestandteil jüdischer Selbstdarstellung.

Auf den Siegeln der Gebrüder Mose und Mordechai b. Menachem und
des Juden Vifli findet sich ein Emblem, auf dem drei gegeneinander
gekehrte Judenhüte (Abb. 3) zu sehen sind.59 Dass Spitzhüte selbstbewusst

55 JOSEF WohlmUTH (ed.), Dekrete der ökumenischen Kongilien (Konzilien des Mit¬

telalters, Bd. 2), Paderborn / Zürich 2000, S. 265-267.

56 AUGUSTA Steinberg, Studien gur Geschichte der Juden in der Schweig während des

Mittelalters, Zürich 1902, S. 119.

57 August L. Reyscher & Friedrich von Lassberg (ed.), Der Schwabenspiegel:

oder Schwäbisches Dand- und Dehen-Rechtbnch. Nach einer Handschrift von/ Jahr 1287,

Tübingen 1840, Landrecht II, § 262, S. 118.

58 ALBRECHT Hausmann, Das Bild zu Süsskind von Trimberg in der Manessi¬

schen Liederhandschrift, in: ARTHUR GROOS, HANS-JOCHEN SCHIEWER &
JOCHEN Conzelmann (eds.), Kulturen des Manuskriptgeitalters. Ergebnisse der

amerikanisch-deutschen Arbeitstagung an der Georg-August-Universität Göttingen vom

17. bis 20. Oktober 2002, Göttingen 2004 Transadantische Studien zu
Mittelalter und Früher Neuzeit), S. 87-112, dort S. 97-98.

59 Abbildungen bei: A. KlSCH: Trois sceaux juifs du moyen age, in: Revue des

Études Juives 7 (1882), S. 278-281, dort S. 279; GUGGENHEIM-GRÜNBERG,
Judenschicksale, S. 25; HANS-JÖRG GiLOMEN, Kooperation und Konfrontation.

160



in jüdischen Siegeln geführt wurden, drückt einen beinahe ständischen
Stolz aus und lässt nicht darauf schliessen, dass der Judenhut als diffamierendes

Symbol empfunden wurde.

Solange der Judenhut als beidseitig anerkanntes Unterscheidungsmerkmal

getragen wurde, gab es seitens der christlichen Obrigkeit keinen

Grund, diskriminierende Zeichen wie den gelben Fleck einzuführen.61'

Allerdings zeugen bereits zu R. Moses Zeiten bestehende einschränkende
Kleidervorschriften von amtlichen Bestrebungen, Juden und Christen
voneinander zu trennen,. So heisst es in der Nürnberger Polizeiordnung
des 14. Jahrhunderts: da% kein Jude chein kappen tragen soi.61

Auch von jüdischer Seite wurden IKleidervorschriften erlassen, die die
soziale Segregation sichtbar machten. So hiess es in einem Erlass der
rheinischen Judengemeinden Speyer, Worms und Mainz von 1220:

Einmütig haben wir verordnet und unterzeichnet, es gehe kein Jude in nichtjüdischen

Gewändern, er trage keine durchlöcherten Schnürärmel [.. .].62

Ziel dieser Vorschrift mag gewesen sein, die Identität der jüdischen
Gemeinschaft zu stärken; doch die im Laufe des 13. Jahrhunderts vermehrt
auftretenden irrationalen Ängste und der Hass seitens der christlichen

Bevölkerung führten auch dazu, dass sich Juden bewusst in ihrer Kleidung
von den Christen zu unterscheiden begannen.

Hugo von Trimberg (gest. 1313), der Verfasser moralischer Anekdoten,

ersann diese Geschichte von einem misslungenen Hostienfrevel:
Ein Jude wollte die Christen verwirren und besuchte in der heiligen Karwoche,
nachdem er sich zuvor (als Christ) verkleidet hatte, in einer grossen Stadt mit den
Christen den Gottesdienst. Als sie den Leib des Herrn empfingen trat auch der

Juden und Christen in den spätmittelalterlichen Städten im Gebiet der heutigen

Schweiz, in: MATTHIAS IvONRADT & SIMONE HAEBERLI (eds.), Juden in
ihrer Umwelt, Akkulturation des Judentums in Antike und Mittelalter, Basel 2009,
S. 157-228, dort S. 174.

60 Thérèse & Mendel Metzger, Jüdisches Eeben im Mittelalter. Nach illuminierten
hebräischen Handschriften vom 13. bis 16. Jahrhundert, Fribourg 1983, S. 148.

61 JOSEPH Baader (ed.), Nürnberger Poli^eiordnungen aus dem XIII bis XVJahrhundert,
Stuttgart 1861 (Nachdruck Amsterdam 1966) Bibliothek des Literarischen
Vereins in Stuttgart), S. 321. — Mit „Kappe" ist hier nicht die priesterliche Kutte
gemeint, sondern eine „Gugel", eine kapuzenartige Kopfbedeckung: Deutsches

Rechtswörterbuch. Wörterbuch der älteren deutschen Rechtssprache, bisher 12 Bde + 5 Bde

Quellen, Weimar 1914-2011 (Bde I-IX: 21998), hier Bd. VIII, ed. GÜNTHER

Dickel &Heino Speer, 1991 (21998), Sp. 412, j. v. Kappe.
62 FRIEDRICH Battenberg, Das europäische Zeitalter derJuden. Zur Entwicklung einer

Minderheit in der nichtjüdischen Umwelt Europas, 2 Bde, Darmstadt 1990, Bd. I,
S. 114-115.

161



Jude hinzu und verüess die Kirche, nachdem er den Leib des Herrn empfangen
hatte. Dadurch wollte er die Christen verspotten...63

Die Verkleidung ermöglicht es Hugos Juden, alle Grenzen zu überschreiten:

Ausgerechnet die Karwoche, in welcher sich die als Gottesmörder
geltenden Juden nicht in der Öffentlichkeit blicken lassen durften, wählt
er für die Schändung der Hostie. Die Vorstellung, dass sich Juden
unerkannt unter die Christen mischen könnten, löste Schrecken aus. Verkleidete

Juden wurden gar als tödliche Gefahr für die christliche Gemeinschaft
angesehen. Fuldaer Bürger berichteten 1349, dass sie sich ihrer Juden
entledigt hätten, denn diese hätten verkleidet die Kirche betreten und

versucht, die Christen zu ermorden:

Des wurden an dem suntag, do mitfasten was, do man dy messe sang, ethliche ju-
den in der kirchen gesehen in einer verwandelten weyß, also sye nicht juden
weren. Und das do von ein auflauf und gescrey wart, das dy juden gemeiniglich
das cristen volck in der kirchen ermorden wolten ,..64

Es gibt keine weiteren Belege, dass dieses Ereignis je stattgefunden hat,
doch zeigt sich hier die aufgepeitschte Stimmung gegen die Juden. Die
Vorstellung von getarnten Juden weckte Angstphantasien und galt offenbar als

Legitimation für die Ermordung von Juden. In solch einem Klima konnte
ein Kleidertausch für Juden tödlich enden. Die von jüdischer Seite erlassenen

Kleidervorschriften sollten daher nicht allein den inneren Zusammenhalt

stärken, sondern dienten auch dem Schutz vor christlichen Angriffen.
In Zeiten der Verfolgung kam es aber auch vor, dass sich Juden als

Christen ausgaben und sich entsprechend verkleideten. Im Sefer Hasidim,

dem Buch der Frommen, das die ethischen Lehren der Haside Ashkena% einer

Frömmigkeitsbewegung des 12. und frühen 13. Jahrhunderts enthält, wurden

schützende Verkleidungen eingehend diskutiert. Bis zu einem gewissen

Grade wurden sie toleriert; doch war die Grenze des Zulässigen
überschritten, wenn sich Juden Kreuze umhängten oder sich als Mönche
ausgaben.65 In einer Glosse des R. Peretz zum SeMa"Q heisst es:

Im Namen R. Isaaks von Corbeil ist es — ausser bei Lebensgefahr — verboten, die

Pfandsachen der Gojim zu tragen, [...] weil er dadurch den Goj hintergeht, der

es, hätte er es gewusst, ihm nicht [als Pfand] gebracht hätte [.. ,].66

63 HANS-HENNING KORTÜM, Menschen und Mentalitäten. Einführung in Vorstellungs-
ivelten des Mittelalters, Berlin 1996, S. 148.

64 HERMANN Hoffmann, Die Würzburger Judenverfolgung von 1349, in:
MainfränkischesJahrbuchfür Geschichte und Kunst is (1953), S. 91-114, dort S. 102.

65 JEHUDA WISTINETZKI & JEHUDA HE-HASID (eds.), Q'TDn TDD. Das Buch der

Frommen nach der Rezension in Cod. de Rossi No. 1133, Berlin 1891, S. 75 § 202.

66 Mose von Zürich, -pis» p"»on idd, Bd. I, S. 163, § 84, Anm. 266.

162



Dies steht unter dem Verbot des hillul ha-Shem, der Entweihung des göttli-
chen Namens. Dieses Vergehen ist so schwerwiegend, dass es hierfür zu
Lebzeiten keine Entsühnung geben kann.67 Die Entweihung des göttlichen

Namens betrifft in hohem Grade das menschliche Zusammenleben
und wirkt sich auf das Ansehen des Einzelnen, aber auch der ganzen
Gemeinschaft aus. Der SeMa"Q richtet dabei sein Augenmerk auf das

Zusammenleben mit Nichtjuden, wenn es heisst: „Auch legte R. Mose von
Coucy aus, dass derjenige, der den Goj hintergeht, den Namen [Gottes]
entweiht."68 Hier enthält das Verbot, sich als Nichtjude zu verkleiden, eine

ethische Komponente, die über die reine Schutzfunktion für die jüdische
Gemeinschaft hinausgeht.

Turbulenzen in der Kleidermode

In den 1320er Jahren geriet die etablierte Kleiderordnung ins Wanken.
Eine die Standesgrenzen überschreitende Beliebigkeit und auch ein freizügiger

Gebrauch von Farben und neuen Formen machten sich breit.69 Der
Anonymus Leobiensis berichtete, dass mit dem Wandel der Mode Juden
plötzlich nicht mehr als Juden erkennbar gewesen seien:

Auch fingen alle an Kapuzen zu tragen, Bauern wie Juden und Hirten. Es hörte
damals der Gebrauch der Männermützen auf, durch die meistentheils man unter
den Laien die Christen von Juden unterschied.70

Weiter schreibt er:

Es begann damals auch, dass Knechte und Hörige farbige Seide trugen, gegen die
alten Gewohnheitsrechte der Ritter.71

Schon hundert Jahre zuvor war es kritisiert worden, wenn sich Angehörige
der niederen Stände unstandesgemäss kleideten. Besonders der Minnesänger

Neidhart von Reuenthal pflegte sich über die aufgeputzten „Dörper"
lustig zu machen:

gerne mugt ihr hceren wie die dörper sint gekleidet: üppeclich ist ir gewant.
Enge rocke tragent si und enge schaperûne72,
röte hüete, rinkelohte73 schuohe, swarze hosen.74

67 Mose von ZÜRICH,-pis» p"»o?nBO, Bd. I, S. 162.
68 Mose von Zürich, -pnx» p"»on idd, Bd. I, S. 162, § 84.

69 ALWIN Schultz, Deutsches Leben im XIV. und Ä'I 1 Jahrhundert, Prag / Wien /
Leipzig 1892, S. 203-204.

70 Ebd., S. 204.
71 Ebd.
72 schapertm - kurzer Mantel; siehe dazu MATTHIAS VON LEXER & KURT GÄRTNER,

Mittelhochdeutsches Handwörterbuch, Stuttgart 1992, Sp. 660-663.

163



Im 14. Jahrhundert kam es zu einer Vielzahl von Kleidergesetzgebungen,

von denen nicht nur die Juden betroffen waren. Auch den Geistlichen
wurde vorgeschrieben, was sie zu tragen hatten.75 1333 erfolgte an der

Synode zu Köln eine scharfe kirchliche Stellungnahme gegen die neue

frivole Mode, der auch Geistliche folgten, und 1337 wurde beklagt, dass

diese sich nicht mit Anstand kleideten und dass sie statt des Unterkleides
Wämser trügen, die: „was auch bei anderen Kleidern nicht erlaubt ist, aus

verschiedenen Farben und Figuren zusammengesetzt, geschacht und
gestreift, aus Seidenstoffen und anderen Geweben"76 waren. Auch die städtischen

Autoritäten wandten sich immer wieder gegen die Verspieltheit in
der Mode. So schränkt die Zürcher Kleiderordnung von 1357/72 den
Gebrauch mehrfarbiger, gestreifter Textilien ein:

Und sol ouch ir enkeiner [...] kein geteilt noch striffat hosen tragen, won d[a]g_ beid hosen von

einer varw sin sulent [.. J77

Nicht nur behördliche Restriktionen hatten Einfluss auf die Bekleidung:
manchmal endud sich über ungewöhnlich gewandete Menschen auch der

Volkszorn. So wurden die im Jahre 1254 aus dem Heiligen Land
zurückgekehrten Bettelmönche des Karmeliterordens jahrelang wegen ihrer
gestreiften Mäntel verspottet und verprügelt, bis sie sich schliesslich

gezwungen sahen, auf die Streifen zu verzichten.78

5. Kleidervorschriften im Zürcher SeMa"Q

Die wichtigsten Kleidervorschriften des Zürcher SeMa"Q befinden sich im
ersten Kapitel. Dort ist unter den „Vorschriften, die das Auge betreffen",
das Unterkapitel „Gebote des Kleidermachens" eingefügt, in dem drei

biblische Vorschriften behandelt werden: das Gebot der Schaufäden (§

32), das Verbot, Mischgewebe aus Wolle und Leinen zu tragen (§ 33) und
das Verbot, sich Kleider des andern Geschlechts anzuziehen (§ 34). Weitere

Vorschriften sind über verschiedene Kapitel verstreut, so beispielsweise

73 rinkeloht — mit Schnallen versehen; siehe dazu LEXER & GÄRTNER, Mittelhoch¬

deutsches Handwörterbuch, Sp. 451-454.

74 Neidhart von Reuenthal, Winterlieder, in: Moriz Haupt (ed.), Neidhart

von Reuenthal (Lieder), Leipzig 1858, S. 35-103, dort S. 74.

75 SCHULTZ, Deutsches Leben, S. 202-203.

76 Ebd., S. 205.

77 Heinrich Zeller-Werdmüller & Hans Nabholz (eds.), Die Zürcher Stadt¬

bücher des XIV. und XL. Jahrhunderts, Leipzig 1899-1906, S. 186 No. 372.

78 Michel PASTOUREAU & Marie Luise Knott, Des Teufels Tuch. Eine Luiturge¬

schichte der Streifen und dergestreiften Stoffe, Frankfurt/Main etc. 1995, S. 9-18.

164



unter dem bereits erwähnten § 84, der die Entweihung des göttlichen
Namens behandelt, oder in § 280, in dem die Kleidung für den Schabbat

erörtert wird.

Verbotene Mischgewebe, Shdatne\

Verbotene Mischgewebe waren schon im Babylonischen Talmud diskutiert

und mit der Entweihung des göttlichen Namens in Verbindung
gebracht worden:
R. Jehuda sagte im Namen Rabhs: Wer in seinem Gewände Mischgewebe (TJBSl»)

findet, lege es ab, selbst auf offener Strasse. Denn es heisst: keine Weisheit, keine

Einsicht und keinen Ausweg wider den Hem/:79 Wenn der |Gottes-]Name entweiht
wird, erweise man auch einem Lehrer keine Ehre.80

Grundlage für dieses Verbot sind die biblischen Verse Lev 19,19 und Dtn
21,11, in denen das Tragen von Mischgewebe aus Wolle und Leinen untersagt

wird. Diese Vorschrift gehört zur Kategorie der D'j?n, buqqim (Satzungen),

für die es nach den meisten jüdischen Gelehrten keinen rational
erklärbaren Grund gab. Dennoch fand der rationalistisch geprägte Rechtsgelehrte

Maimonides auch hierfür eine Erklärung, indem er die Verwendung
von Mischgeweben mit dem frühen Götzendienst in Verbindung brachte:

Und dies ist auch der Grund, warum das Tragen von Kleidern aus gemischtem
Gewebe verboten ist. Denn so war auch bei den Götzenpriestern der Brauch,
Tier- und Pflanzenstoffe von ein und demselben Kleide zu vereinigen [...].81

Auch nach Maimonides sollen Kleidungsstücke, in denen man verbotene

Mischgewebe findet, unverzüglich abgelegt werden. Wenn man sieht, dass

jemand ein durch die Tora verbotenes Mischgewebe trägt, soll man es ihm
augenblicklich vom Leib reissen, selbst auf dem Marktplatz.82 Im Gegensatz

zum Talmud, in dem von verbotenem Mischgewebe in den eigenen

Kleidern die Rede ist, spricht Maimonides in seinem Mishneh Tora von den

Kleidern der anderen. Dieser Version des Maimonides folgt der SeMa"Q in
§ 33, wenn auch ohne Quellenangabe:

79 Prov 21,30.
80 bBer 19b, in: LAZARUS GOLDSCHMIDT (ed.), Der Babylonische Talmud. Nach der

ersten rçensurfreien Ausgabe unter Berücksichtigung der neueren Ausgaben und handschriftlichen

Materials, Frankfurt am Main 2002, S. 1-291, dort S. 84.
81 Mose b. Maimon Führer der Unschlüssigen, ins Deutsche übertr. u. mit erklären¬

den Anmerkungen vers, von ADOLF WEISS, 3 Bde, Hamburg 1923-1924 (letzter

Nachdruck 1995) Philosophische Bibliothek; Bd. 184a-c), III, S. 227.
82 Mose b. Maimon, Mishneh Torah: Sefer Zeraim. The book ofagricultural ordinances, a

new translation with commentary, and notes by ELIYAHU ToUGER, New
York / Jerusalem 5765 (2005) Mishneh Torah Complete, Bd. 7), S. 84ff.

165



[...] Wer seinen Nächsten Mischgewebe tragen sieht, muss es ihm ausziehen,

sogar auf dem Marktplatz [...], doch nur jene [Kleider], welche nach der Bibel
Mischgewebe sind, während man ihm Mischgewebe, die von den Rabbanan [als

solche definiert wurden], erst auszieht, wenn er [wieder] zu Hause angekommen
ist, wegen der Wichtigkeit der menschlichen Würde, welche die negativen Gebote
der Lehre verdrängt.83

Der Zürcher SeMa"0 ergänzt diesen Text mit Passagen aus dem SeMa"G,
die sich fast wortgetreu an den Mishneh Tora anlehnen, und dem Mishneh

Tora selbst. Darin enthalten sind Diskussionen und Erklärungen zu den

verbotenen Mischgeweben. Was macht eine verbotene Textilverbindung
aus? Welche Wolle ist gemeint? In welchen Fällen dürfen Wolle-Leinen-

Verbindungen verwendet werden? Verboten ist nur das Trage// von
Mischgeweben aus Leinen und Schafwolle, andere Verwendungen hingegen —

zum Beispiel der Gebrauch für Bettunterlagen — können unter bestimmten

Bedingungen erlaubt werden.
Daneben hat R. Mose Zitate aus dem TaShBe"S hinzugefügt, in

welchen auf das Alltagsleben eingegangen wird. So hatten Juden im Umgang
mit nichtjüdischen Schneidern darauf zu achten, dass ihnen diese nicht
heimlich Kleider aus Shcfatne^ anfertigten:
Und es ist verboten, Kleider im Hause des Nichtjuden nähen zu lassen, wenn kein
Jude bei ihm sitzt. Wir befürchten, dass er sonst mit Leinen nähen würde — Anmerkung.

doch explizit nur, wenn der Hanf teuer ist und der Nichtjude ihn mit Leinen
auswechseln könnte, aber explizit nicht, wenn Leinen teuer ist; dann befürchten wir
nichts. Bis hierhin die Anmerkung - Und R. Meir, - Friede seiner Seele! — erlaubt es

nicht, Leinen unter das „(Lamelot de fripé''S4 zu ziehen, damit das nicht beim (Lamelot,

das aus Schafwolle gemacht ist [passiert] und dies ein Mischgewebe [ergäbe].85

Diese Passage zeigt, dass sich Juden und Christen in manchen Bereichen
des Alltags sehr nahe kommen konnten. Christliche Schneider fertigten
Gewänder für Juden an und Juden trugen auch Kleider aus dem neuartigen

luxuriösen Gewebe „Camelot de tripe". Da dieses ein Mischgewebe war,
mussten Juden sich vorsehen, dass dieses aus Materialien produziert wurde,

aus denen garantiert keine Shcfatne^ entstehen konnten.

83 Mose von Zürich, -p-nsa jraornsD, Bd. I, S. 110 § 33.

84 camelot — Stoff aus Haar oder Wolle, manchmal mit Kettfaden aus Seide ver¬

mischt. Die teure Variante camelot de tripe ist 1296 in Paris belegt. Siehe dazu

FRANÇOISE PIPONNIER, À propos des textiles anciens, principalement médiévaux,

in: Annales. Economies, Sociétés, Civilisations 224 (1967), S. 864-880, S. 872.

Bei Har-Shoshanim steht f'S'lü ö"lVaj?X, während die Bezeichnung in der

Parma-Handschrift (Fol 19v) leichter lesbar ist: UV'D'ltn 'ülhöp.
85 Mose von Zürich, -pixa p"aomso, Bd. I, S. 110. § 33 Anm. 171.

166



Strifelëht: Von den Shdatne% pur Frauenkleidung

In Har-Shoshanims Ausgabe des Zürcher SeMa "O wird unter § 33 folgende
Glosse angeführt:
Und auf eure Frage, ob es erlaubt sei, strîjëlëhV (B'TisVb'HBS;) zu tragen, mit
welchem man - wenn wir in Öffentlichkeit sind - nicht als Jude erkannt wird, wird
im Abschnitt über den widerspenstigen und aufsässigen Sohnsl gesagt: „Zu Zeiten der
Verfolgung ist sogar das Ändern des Schuhbändels verboten!88

Dadurch, dass diese Glosse unter dem Verbot von Mischgeweben aus

Wolle und Leinen aufgelistet wird, werden verschiedene Fragen aufgeworfen;

denn es geht hier nicht um die Beschaffenheit der Textilien, sondern um
ihre optische Wirkung. Was könnte R. Mose veranlasst haben, dieses Verbot
ausgerechnet an dieser Stelle anzuführen?

R. Moses Vorlage aus dem TaShBe"S lautet folgendermassen:
Und auf deine Frage, ob es erlaubt sei, gestreifte ('"TiîO) Kleider zu tragen, die

strift (UB'nBir) genannt werden, mit denen [man] auf der Strasse — wenn wir in der
Öffentlichkeit sind — nicht als Jude erkannt wird, wird am Ende des Abschnitts
über den widerspenstigen und aufsässigen Sohn gesagt, dass zu Zeiten der Verfolgung
sogar das Ändern des Schuhbändels verboten ist.89

Diese Vorschrift ist im TaShBe"S Teil der Gesetze zu Qiddush ha-Shem,

dem Märtyrertod zur Heiligung des Göttlichen Namens. An dieser Stelle

des TaShBe"S ist allerdings von Mischgeweben nicht die Rede. Die
gestreiften Kleider erscheinen hier als Tarnung, als trügerischer Schutz vor
Verfolgung. Dies wird auch im Zusammenhang mit dem nachfolgenden
Paragraphen deutlich, in dem vor dem Umgang mit Götzendienern im

Allgemeinen und vor dem Priesterkleid im Besonderen gewarnt wird.
Das Zitat im Zürcher SeMa "Q scheint aus dem im TaShBe"S erscheinenden

Sinnzusammenhang gerissen zu sein, denn die Streifung der
Gewänder wird hier bloss mit dem verbotenen Mischgewebe in Verbindung
gebracht.

Eine Erklärung für die Platzierung dieses Zitats könnte in der Auslegung
des Adjektivs strifelëht gefunden werden. Das zugrundeliegende mittelhochdeutsche

Verb stnfeln hat eine Doppelbedeutung: es bedeutet nicht nur
gestreift machen und bunt machen, sondern auch vermischen. In Lexers & Gärtners

Mittelhochdeutschem Handwörterbuch wird dazu eine Quelle aus dem 13. Jahr-

86 strifelëht — Adjektiv gestreift, siehe dazu LEXER & GÄRTNER Mittelhochdeutsches

Handwörterbuch, Bd. II, Sp. 1238-1239.
87 bSanh 74b.
88 Mose von Zürich, yns» p"»on iso, Bd. I, S. 110 § 33 Anm. 171.
89 Samson bar Sadok, poum idd, Lemberg 1858, S. 40a § 416.

167



hundert zitiert: swer strîfelt sîne tiusche wol mit der welhsche,90 Könnte es sein, dass

R. Mose genau auf diesen Doppelsinn angespielt hat? Da aber keine weiteren

Textbelege bekannt sind, in denen das Adjektiv stnfeleht in dieser

Doppelbedeutung erscheint, ist eine solche Interpretation zweifelhaft.
Eine weitere Frage ist, ob die gestreifte Kleidung im Mittelalter

tatsächlich aus dem verbotenen Wolle-Leinen-Mischgewebe bestanden hat.

Diese sind zu beantworten, ist nicht leicht, da profane Kleidung aus dem
Mittelalter kaum erhalten ist, und erhaltene kirchliche Gewänder vor allem

Mischgewebe aus Wolle und Seide bestehen; doch eine Streifung ist nicht
an Mischgewebe gebunden. Mischgewebe aus Wolle und Leinen unter der

Bezeichnung Tiretaine wurden in Saint-Marcel bei Paris und auch in
Florenz hergestellt. Sie mussten nicht unbedingt gestreift sein, denn die

Materialmischung bestand darin, dass sie einen leinenen Kettfaden und einen
wollenen Schussfaden besassen.91 Seltene Textilfunde aus England zeigen,
dass einige dieser Gewebe auch gestreift sein konnten.92 Ob gestreifte
Tiretaines so verbreitet waren, dass sie zu einem Symbol für gestreifte
Textilien im Allgemeinen werden konnten, kann allerdings bezweifelt werden.

Breitenwirkung hatten hingegen die auffällig gestreiften Seidengewänder,

die im Verlaufe des 13. Jahrhunderts eine immer grössere Beliebtheit
erlangten.93 Es ist anzunehmen, dass R. Mose bei seinem Verdikt gegen
gestreifte Kleidung eher diese kostbaren Gewänder, die immer wieder
auch Gegenstand herrschaftlicher und klerikaler Kleiderordnungen und

Luxusgesetzgebungen wurden, vor Augen hatte.

Die oben aufgeführten Erklärungsversuche können die Frage, warum
die gestreiften Gewänder ausgerechnet in einem Kommentar zu den

Shdatne% auftauchen, nicht ausreichend beantworten. Die Lösung des

Problems findet sich hingegen im ältesten Manuskript des Zürcher SeMa"Q,
in der Handschrift Ms. Parm 3158 (Abb. 1). Hier erscheint R. Moses

90 LEXER & Gärtner, Mittelhochdeutsches Handwörterbuch, Bd. II, Spalten 1238-
1239. Quelle: HEINRICH RÜCKERT (ed.), Der wälsche Gast des Thomasin von

Zirclaria, Quedlinburg [u. a.] 1852 „Wer sein Deutsch mit Welschem schön
durchsetzt" (Übers. IK).

91 SHARON Farmer, Biffes, Tiretaines, and Aumonières: The Role of Paris in
the International Textile Markets of the Thirteenth and Fourteenth Centuries,
in: Robin Netherton & Gale R. Owen-Crocker (eds.), Medieval clothing

and textiles, Woodbridge [u. a. ] 2005), S. 73-89, dort S. 75-76.
92 Elisabeth Crowfoot / Frances Pritchard & Kay Staniland, Textiles

and Clothing: c. 1150 - c. 1450, London 1992 Medieval Finds from Excavations

in London, Bd. 4), S. 128-129.

93 Ebd., S. 96.

168



Glosse nicht als Kommentar zu den verbotenen Mischgeweben, sondern
zum nachfolgenden Paragraphen.94 § 34 behandelt die biblische
Vorschrift, dass man sich nicht mit den Gewändern des anderen Geschlechts
bekleiden darf, und hier fügt sich das Verbot der gestreiften Gewänder

logisch zwischen den übrigen Kommentaren ein.

Das Verbot, dass ein Mann keine Frauenkleider anseht, bezieht sich auf Dtn
22,5: Fine Frau soll keine Männersachen tragen, und ein Mann soll keine Frauenkleider

ansehen, denn der Ewige, dein Gott, verabscheutjeden, der dies tut. Im SeMa"Q
ist, im Gegensatz zum biblischen Text, ausschliesslich von Männern die

Rede, die Frauenkleider anlegen, jedoch nicht umgekehrt. Es heisst dort:
Dass ein Mann keine Frauenkleider anzieht, wie es in der Bibel heisst: ein Mann
soll keine Frauenkleider anziehen — die Bedeutung ist: um [damit] zu buhlen. Und
deswegen ist das Entfernen des Haars in der Achselhöhle und um die Genitalien
[herum] mit Rasiermesser und mit Schere, [die] ähnlich wie ein Rasiermesser
[verwendet wird], von den Rabbinen verboten worden [...] Und ebenso soll man
nicht aus Putzsucht in den Spiegel schauen.95

Für seinen Hauptkommentar hat R. Mose Passagen aus dem Mishneh Tora

und dem SeMa"G entnommen und dadurch auch wieder die Frauen
einbezogen:

Eine Frau soll nicht den Putz [von Männern] anlegen und beispielsweise einen
Turban oder Hut oder Helm und, was weiter davon abgeleitet werden kann, auf
den Kopf setzen. Ein Mann soll nicht den Putz von Frauen anlegen, wie
beispielsweise bunte Kleider und goldene Ketten.[...].96

Anhand von Beispielen wird erklärt, in welcher Weise man sich nicht kleiden

darf. Wie im Kommentar zur gestreiften Kleidung, der sich im
Ms. Parm 3158 in unmittelbarer Nachbarschaft zum oben erwähnten Text
befindet, geht es hier um die optische Wirkung. R. Mose griff also bei seiner

Ablehnung gestreifter Gewänder nicht in zweifelhafter Weise auf verbotene

94 Dies ist besonders deutlich, da sich dieser Paragraph in Ms. Parm 3158 fol.
20r § 34, nicht auf demselben Blatt wie § 33 befindet. — Dass es zu einem
solchen Unterschied in der Platzierung kommen konnte, hat mit dem Seitenaufbau

in der Londoner Handschrift Add. 18684 zu tun. Auf fol. 25v befinden
sich der Schluss von § 33 und der Anfang von § 34. Der Grossteil des Platzes
wird von sieben Kommentar-Blöcken eingenommen. Aufgrund der Verweismarken

innerhalb des SeMa"Q-Textes sind aber nur vier Textblöcke eindeutig
zuzuordnen. Der Glosse, welche die gestreiften Gewänder behandelt, ist keine
Textmarke zugeordnet und befindet sich an einer unklaren Stelle zwischen
§§ 33 und 34 des SeMa"Q. Ein später eingefügter Kommentar zwischen dieser
Glosse und § 34 wirkt zudem wie eine optische Trennung. (Abb. 2).

95 Mose von Zürich, -pixa p-'aornao, Bd. I, S. 112 § 34.

96 Ebd,Anm. 172.

169



Mischgewebe zurück, sondern er rückte die gestreifte Kleidung in die Nähe
der bunten, die zu tragen für Männer eine unerlaubte Travestie darstellte.

Die Kleidung aufder Wandmalerei Brunngasse 8

Auf der an der Ostwand befindlichen Wandmalerei (Abb. 4 und 5) im Haus

an der Brunngasse 8 fallen die bunten und gestreiften Kleider der dargestellten

Figuren auf. Die Tanzszene erinnert mehr an einen Bauernschwank als

an einen höfischen Tanz. Aufgeputzte Damen tanzen mit bunt gekleideten
Männern einen gemischtgeschlechtlichen Tanzreigen, was der jüdischen
Tradition zuwiderlief.97 Die derb wirkenden Männer machen ausgelassene

Bewegungen und tragen auffallige Kleidung mit Karo-, Zickzack- und
Streifenmustern. Sie haben Schwerter umgebunden, was gänzlich der Konvention

für höfische Tänze widerspricht. Die Frauen sind extravagant gewandet
und machen für feine Damen allzu ausladende Tanzschritte.98 Roland

Böhmer hat schlüssig nachgewiesen, dass es sich bei dieser Tanzszene um
eine bewusste Parodie, die einem literarischen Vorbild entnommen worden

war, handelt. Die Darstellung der fidelen Tänzer lehnt sich an die Dichtung
des Minnesängers Neidhart von Reuental aus dem 13. Jahrhundert an.

Neidhart hatte die geckenhaften Bauern, die sich als Adlige herausputzten,
mit beissendem Spott bedacht. Dieses Motiv fand viele Nachahmer und
auch seine bildliche Umsetzung erfreute sich grosser Beliebtheit. Dies zeigt
sich sowohl in der Manessischen Dederhandschrift als auch in weiteren

Wandmalereien, die in Zürich und Winterthur freigelegt wurden99.

Ganz rechts ist das Fragment eines Mannes mit einem knielangen
orange-weiss gestreiften Gewand (Abb. 6) zu sehen. Er ist, obwohl sein

Instrument nicht erhalten ist, wie der Platerspieler zu seiner Rechten, ein

Musikant. Dieser trägt ein sattrotes Gewand, und sein Kopf ist von einem
Blumenkranz geschmückt. Doch nicht nur die Spielleute, auch die Tänzer

tragen auffällige bunte Kleidung. So trägt die fünfte Figur von rechts ein

Unterkleid mit gestreiften Ärmeln und die anderen Männer tragen Kleider
mit Karo- und Zickzackmustern. Wie die Mi-Parti-Kleidung, die zu
Beginn des 14. Jahrhunderts noch von jungen Adligen getragen wurde, dann
aber immer mehr zur Tracht von Bediensteten, Narren und Musikern

97 EPELBAUM, Wandmalereien, S. 68.

98 ROLAND Böhmer, Bogenschütze, Bauerntanz und Falkenjagd. Zur Ikonogra¬
phie der Wandmalereien im Haus 'Zum Brunnenhof in Zürich, in: ECKART

Conrad Lutz / JOHANNA Thau & René Wetzel (eds.), Literatur und
Wandmalerei, Tübingen 2002, S. 329-364, dort S. 340.

99 Ebd., S. 341-345.

170



wurde,100 sollten auffällige Streifen zum Symbol von Randgruppen wie

Spielleute und Gaukler werden. In der manessischen Liederhandschrift ist
eine solche Gruppe von Musikanten (Abb. 7) versammelt, die mit ihren
bunten und gestreiften Gewändern eine gewisse Ähnlichkeit zu den
Gestalten an der Brunngasse haben.101

Die Kleider dienen hier als Zeichen dafür, dass die dargestellten Figuren

nicht allzu ernst zu nehmen sind. Dies fügt sich gut mit Rudolf Böhmers

Deutung der Wandmalerei als bewusste Parodie zusammen.
Die bunte Tanzgesellschaft, bestehend aus Spielleuten und törichtem

Volk, fern der jüdischen und patrizischen Lebenswelt, konnten die
jüdischen Hausbesitzer in zweifacher Weise als Parodie auffassen. Möglicherweise

sahen sie in dieser Parodie auch eine Bestätigung von R. Moses

Ablehnung der bunten und gestreiften Männergewänder.

6. Schlusswort

Geschlechtergrenzen überschreitende und die Ständeordnung aufbrechende

Verkleidungen bewegten die Phantasie des mittelalterlichen Publikums.102

Die Vorstellung von verkleideten Juden allerdings weckte Angstphantasien,
welche nicht selten in nackte Gewalt umschlugen. So war es für die jüdische
Gemeinschaft wichtig, sich in ihrer Tracht klar von den Christen zu
unterscheiden, Diese Positionierung gegenüber der nichtjüdischen Umwelt wirkte
auch nach innen und stärkte die Identität der Juden als Gruppe.

In seinen Glossen zu den halachischen Vorschriften, die sich auf die

Bekleidung beziehen, zeigt sich R. Moses Zeitbezug. Seine Kommentare
zu den jüdischen Kleidervorschriften sind auch von der damals aktuellen
Diskussion um die Kleidermode beeinflusst und widerspiegeln die

zeichenhafte Bedeutung, welche die Menschen des Mittelalters der Kleidung
beimassen. R. Moses ablehnende Worte gegen farbige und gestreifte
Männerkleider stellten für die jüdischen Auftraggeber der Wandmalerei an der

100 EPELBAUM, Wandmalereien 2000, S. 27.

101 Cod. Pal. germ. 848, Große Heidelberger Hederhandschrift (Codex Manessè), fol. 399r,
unter: http://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/cpg848/0793 [Stand: 20.03.2011].

102 Dazu Ingrid Bennewitz & Helmut Tervooren (eds.), Manlîchiu wîp,

wîplîch man. Zur Konstruktion der Kategorien "Körper" und "Geschlecht" in der deutschen

Uteratur des Mittelalters (Internationales Kolloquium der Oswald von
Wolkenstein-Gesellschaft und der Gerhard-Mercator-Universität Duisburg, Xanten
1997), Berlin 1999 Beihefte zur Zeitschrift für deutsche Philologie), und
ANDREAS KRASS, Geschriebene Kleider. Höfische Identität als literarisches Spiel
(Habilitationsschrift München 2002), Tübingen 2006.

171



Brunngasse nicht zwingend einen Widerspruch zu den Bildmotiven dar.

Auch wenn Gebaren und Bekleidung der gezeigten Tänzer in keiner Weise

dem Lebenswandel und den Sittlichkeitsvorstellungen der mittelalterlichen

Juden entsprachen, wurde dabei ihr Wertesystem nicht in Frage
gestellt. Das Bild musste nicht Spiegel der eigenen Lebensweise sein. Der
Einbezug von Parodie und Ironie ermöglichte den jüdischen Betrachtern
einen differenzierteren Zugang zu den Bildern, als dies den mittelalterlichen

Menschen gemeinhin zugetraut wird.
Das jüdische Alltagsleben war begleitet von Abgrenzungen. Einerseits

wurden Juden von der christlichen Mehrheit ausgeschlossen, und andererseits

auferlegten sich Juden selber Grenzen theologischer und sittlicher

Art, mit denen die jüdische Gemeinschaft vor Glaubensabfall und Angriffen

seitens der christlichen Bevölkerung geschützt werden sollte. Die
gegenseitigen Abgrenzungen waren in hohem Grad vom judenfeindlichen
Diskurs geprägt.

Die gegenseitigen Fremdbilder prägten in hohem Grade die
jüdischchristliche Konfrontation. Christen kultivierten die fiktiven Feindbilder

von Juden als Ritualmörder und Hostienschänder, während Juden Christen

als Götzendiener bezeichneten. Diese Feindbilder standen oft im
Widerspruch zum gelebten Alltag und den tatsächlichen Begegnungen
zwischen Juden und Christen.

R. Mose wollte kein neues Buch schreiben: Der SeMa"Q des Isaak von
Corbeil blieb stets im Zentrum seines Interesses. Der SeMa"Q sollte besser

verstanden werden, und es sollten sich konkrete Handlungsweisen
daraus ableiten lassen. So fügte R. Mose den Misivot eine Vielzahl von
Erklärungen, die oft mit konkreten Beispielen versehen sind, hinzu. Um
das Verständnis zu erleichtern, übersetzte er zudem einzelne Fremdwörter
ins Mittelhochdeutsche. Mit diesen Aktualisierungen brachte er die
behandelten Gesetze in Beziehung zur gelebten Wirklichkeit. Gleichzeitig
war R. Mose fest in der aschkenasischen Auslegungstradition verankert
und begegnete den Herausforderungen des Alltags mit grosser Frömmigkeit.

Seine Glossen sind ein Zeugnis für die Moralvorstellungen und das

Selbstbild der Juden zu einer Zeit, als das Klima zwischen Juden und
Christen einem seiner Tiefpunkte näherte.

R. Mose hat die Katastrophe von 1349, als Zürcher Bürger Juden
verbrannten, nicht überlebt, doch sein Werk wurde — dies belegen die
zahlreichen erhaltenen Handschriften — für nachfolgende Generationen
richtungsweisend.

172



ZLl

•(>11:0ï°d)
T3UJJBJ 'rapBpjg Bosjopqig 'issog auorza^cQ 'jQZ |°J 8Sl£ uijbcI §jaj "qqy

¥

w-
i.*l«ar. -ja

«J4W

wäöM-
NfifciV

**H4 ,WH» /
»MM

e<*tijerf«ja,j
»

MâWL. .inox ussnoi^crtM.
£—'J «teen-i wffitJ jet ni—•.

Apl >»*P ' H» iïV i « -I y »

O.U>i .«•<•* AUH- *AJ *WJ 'H-3 s^-wasej.» /.,
«,<«..* AJ«*il fiHf W.

£ÎU£_J4 /T.rHw* |H .-a- (- iiHw y lArt im
w»4{w^ juiicvfS/asmrfi...

»Alt ltful[,a WS (tcA^d aUA ifuX yai-on- unv'.Hjn. ih^*. a\n.
Art— %> aft- ao<- «tvw ia(.l .fA hw- iiifn."flpAH "AtH-

.a- ha aH-i rt-qt w Ah.. rti«tfiCArt!.' vjni .-lia (lH.i ii|
»4»<t »UfiV MCIltfv MH»k- M* ift£v i.flv r\c4--

cvc.d >i»rç (i »ic H/tf&svi m*i »tf«. u.^v

jfUMwt 4^»
mgeK%,Mf «KW..

ui<Ticc^itfl £»*4*4 M! Ä^i»4

CÜO\C {£»{» 4|w4 SAfà* yfiw&awf***CHt%c~ usaU^HOU^*CA«(»44*.J»i5&f

AH4C- fl-t*<«** IKVA»
» *4<$ M.fl.HAw 44 «H 4«3>»1 firfW HH «0.

rCOi«i i^foÄ^ Ä, rfptrfc* JH4 n~ic *4;f» -2tu-*"'«a'-

<iaa. ArtéJHA rtJâl "i"'J') «-=•>-* f.» -a,-- —- -f—
* ..-nO' »r#ir«.ia{M. 4m JAÏAO «^ya-tru&i /

IM^ <fi% iü£\c£ *wakxf M-C»4V*^JA* H.TI» AM.rA .'«^-,1.,^^ £^M*W-4 —

tfMAr«-»!, ^ tea I#HA r0m* ua£*i4*******

Mam- -1 <«#• *aJ>< «5«A ae< .t{ .4, saua:^ 4*.«(•" w-jJa

4 All Hit H# H.rt mt1 AAlJ 05 iWl Hl«t«v •»A6H

iß CU-SA .»Hi JH.t aa*< wJ

riHali I-Ali ti'HWH.
^

J4-

ciHt. iavwJU34rH*.t H —X CIH o|4 <£fti Hiy ^iiAta^aw

j.Hii- a :Ci|i4 i.re—' af- A( it.u'i,<»A

m« itu^si HCat— AMti-H/Ai Af AI HiHi A i«
cHAiaoaaaJ/.icH'ai a*' 'avv-wU
aa-corAHU *L«JJwA«.hJ lyte • nina.« H«HArt 4«<i.jß4as ^*""
O«TA»A (rn«f M çïi #a «ti «Jtîrf flbnTAÄ .40® (|4« Hrfôî Ä»tA*i ,-u,.,

A*J\ jr»*W4U*-<w- •*•*« «flif*A-4"j «w»tf M»4«A- 4MMÄ 4*» p|tA|Ml4. «
»jx»<fW4*»9 oè*Haniierd#ktm*r*> <GB&£ m^mneaitAa ,a»M p*<ii

4*i-4^ Mt4«^«4wÄ 4Ä. 4><»«i4il,

SlAtM 4||

H«Ctff ÜM44Ä- I,
ssr*% jM44.tr.11 te.c^ dv-HfÄi/hl
/\aM*r<z-e* rtuw»! a.cr»^"
C>4 «o««|4 •»-« Ww
r.fwvt <s|4 •àoi. /fVm »44

44A -A c*J
» Hif. <a»«uv fc»C4fe Sn«*^



Linker Seiterrand
(Spätere Komm6DÎ3TB

Kommentare): Zürcher Semak

(Buchinnenseite)

Zentrales Textfeld:
SEMAK:

Rechter
Co.fanra/vf

Kommentare ispinm
Zürcher Semak Konmntmp

Glosse ohne Nummer

HS: " m,t
(Fortsetzung}

Fortsetzung §33
mit

Fussnotenzeichen

a und h

Glossek
HS: xi/,/

Glosse k
HS: /tit,/

Glosse k
HS: Kv,i

Glosseä
HS: ' m/,/

(Schluss §33)

Glosse sneteht•
ohne Nummer

HS: "mir
HS: 138

-
Glosse ohne Nummer

HS: au,/

§34

Abb. 2: Ms. Add. 18684 fol. 25v, British Library, London
(Schematische Übersicht: IK).

Abb. 3: Siegel des Mosche ben Menachem

(in: A. KlSCH, Trois sceaux juifs (Anm. 50), S. 279).

174



Abb. 4: Tanzszene im Haus zum Brunnenhof
(Zeichnung: Beat Scheffold in: WILD & BÖHMER, Die spätmittelalterlichen

Wandmalereien (Anm. 2), S.18).

Abb. 5: Tanzszene im Haus zum Brunnenhof
(Foto: Baugeschichtliches Archiv Zürich).

175



Abb. 6: Tanzszene im Haus zum Brunnenhof, Detail Platerspieler
(Foto: Baugeschichtliches Archiv Zürich).

176



Abb. 7 Manessehandschrift: Musikanten Cod. Pal. germ. 848, Codex
Manesse), fol. 399r (Detail)

(Online: http://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/cpg848/0793.
[Stand 2011-03-24]).

177


	Jüdisches Leben im Spiegel des Zürcher SeMa"Q : Kleiderordnungen als Besipiel für die jüdisch-christliche Auseinandersetzung

