Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 67 (2011)

Artikel: Judisches Leben im Spiegel des Zircher SeMa"Q : Kleiderordnungen
als Besipiel fur die judisch-christliche Auseinandersetzung

Autor: Kaufmann, Ingrid

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961468

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jidisches Leben im Spiegel des Ziircher SeMa“Q
Kleiderordnungen als Beispiel fiir die

jidisch-christliche Auseinandersetzung

Von Ingrid Kaufmann*

1. Der Ziircher SeMa“Q als historische Quelle

Wie gestaltete sich das Leben der Ziircher Juden in der ersten Hilfte des
14. Jahrhunderts? Inwieweit wurde es von den wechselseitig gepflegten
Fremd- und Feindbildern von Juden und Christen gepragt? Der Ziircher
SeMa‘Q), ein aus dieser Epoche stammendes religionsgesetzliches Werk,
kann daruber Aufschluss geben. SeMa“Q (p7no) ist das hebriische Akro-
nym flr yop nnen oo, Sefer Miswor Qatan, das Kleine Buch der Gebote. Die
historische Auswertung dieses in Zirich entstandenen rabbinischen Ko-
dex wirft ein Schlaglicht auf die spitmittelalterliche Auseinandersetzung
zwischen Juden und Christen. Im folgenden soll der Zsircher SeMa“Q vor-
gestellt und anhand der ,,Kleiderordnungen® gezeigt werden, wie er in der
Konfrontation mit der nichtjidischen Umwelt Stellung bezog.

Der Ziircher SeMa"Q in einem kulturellen Umfeld entstanden, von dem
auch die spatmittelalterlichen Wandmalereien im Zircher Altstadthaus
Zum Brunnenhof Zeugnis ablegen.! Entdeckt hat man diese Wandmalereien,
die ganz dem Geschmack der patrizischen Oberschicht des 14. Jahrhun-
derts entsprechen, 1996 in der Altstadtliegenschaft Brunngasse 8.2 Zu den
Besonderheiten dieser Wandmalereien gehort, dass sie mit hebriischen
Schriftzeichen versehen sind. Die jiidischen Auftraggeber sind namentlich
bekannt: Es sind Frau Minne und ihre beiden S6hne Mose und Mordechai
b. Menachem. Obwohl sie, von den hebriischen Inschriften abgesehen,

* Ingrid Kanfmann, Stauffacherstrasse 227, CH-8004 Zirich. - Der Text basiert auf
meiner im Jahre 2010 eingereichten Masterarbeit in Judaistik an der Universitat

Luzern: [iidisches Leben im spétmittelalterlichen Ziirich im Spiegel des Ziircher SeMa“Q.
1 Die Wandmalerei wurde bereits 2002 in Ja#daica vorgestellt: DINA EPELBAUM,
Die Wandmalereien im Haus ‘Zum Brunnenhof®, Ziirich. Ein Beispiel judi-

scher Kunst aus dem 14. Jahrhundert im Spannungsfeld zwischen Adaption
und Abgrenzung, in: Judaica 58 (2002), S. 261-280.

2 DOLF WILD & BOHMER ROLAND, Die spitmittelalterlichen Wandmalereien
im Haus “Zum Brunnenhof” in Zirich und ihre jidischen Auftraggeber. in:

STADT ZURICH (ed.), Ziircher Denkmalpflege, Zirich 1997, S. 15-33.

146



nichts Judisches aufweisen,? sind diese Wandmalereien ein wichtiges
Zeugnis des kulturellen Umfelds, in dem die Ziircher Juden damals lebten.

Inmitten dieses Milieus schrieb R. Mose von Ziirich, der moglicher-
weise mit dem erwihnten Mose b. Menachem identisch ist, sein einzigarti-
ges rabbinisches Gesetzeswerk, den Zircher SeMa"Q. R. Moses Haupt-
arbeit bestand dabei im Zusammentragen von Gesetzeskommentaren
anderer Autoren. Dessen ungeachtet bildet der Zircher SeMa“Q in seiner
Gesamtheit und in der Art seiner Komposition ein eigenstindiges Werk,
in dem die Regeln fiir das judische Alltagsleben erklirt werden. In seinen
umfangreichen Glossen spiegeln sich die jidische Lebensweise und die
gesellschaftlichen Verhiltnisse des 13. und 14. Jahrhunderts. Die heikle
Lage, in der sich die Juden immer wieder befanden, und ihr Bedirfnis,
sich vor den Einfliissen der christlichen Umwelt zu schiitzen, fanden auch
in R. Moses Werk ihren Niederschlag. Einzelne Texte des Ziircher SeMa‘Q
scheinen daher in scharfem Kontrast zu den ,,assimiliert“t wirkenden
Wandmalereien im Haus an der Brunngasse 8 zu stehen. R. Mose, der
1349 im Zusammenhang mit der ,,Pestverfolgung® von Ziirich ermordet
wurde, hatte in seinem Werk auch den Mairtyrertod, Qiddush ha-Shem, dis-
kutiert und sich dabei in einer Radikalitit gedussert, die aus heutiger Sicht
in hochstem Masse verstorend wirkt. Dennoch stellt der Ziircher SeMa‘Q
nicht einfach den Gegenpol zur kulturellen Anniherung dar, von der die
Wandmalereien zeugen. Viele der scheinbaren Gegensitze lassen sich bei
niherer Betrachtung auflésen. Umgekehrt wire es aber verfehlt davon
auszugehen, dass die Juden ungebrochen nach Partizipation am Kultur-
leben ihrer christlichen Umwelt strebten; der Ruf nach Separation kam
nicht nur von den Christen, sondern auch seitens der Juden.

2. Mittelalterliche Vorliuferwerke des Ziircher SeMa“Q
Mishneh Tora und SeMa“G

Als Mose b. Maimon (Maimonides) (1138-1204) mit seinem Mishneh Tora
1180 die erste systematische Darlegung des judischen Religionsgesetzes

3 FEine andere Meinung vertritt Dina Epelbaum, die von ,,Anleihen aus der
nichtjidischen Welt“ spricht: DINA EPELBAUM, Die Wandmalereien im Hans
"Zum Brunnenhof'. Ein Beispiel jiidischer Kunst aus dem 14. [abrbundert im Span-
nungsfeld zwischen Adaption und Abgrenzung, Lic. phil. I Univ. Zirich 2000, S. 99.

4 Der Begriff der ,,Assimilation®, der im Zusammenhang mit der jidischen
Emanzipation im 19. Jahrhundert Verbreitung fand, ist auf das mittelalterliche
Judentum nicht anwendbar, da die Teilhabe der Juden an der sikularen Kultur
nicht mit einem Aufgehen in der Mehrheitsgesellschaft verbunden war.

147



vorgelegt hatte, bemerkte er selbstbewusst, dass man nur ,,dieses Gesetz-
buch zu kennen brauche, und keines anderen Werkes bediirfe™,> da es das
ganze Gesetz in seiner Vollstindigkeit enthalte. Der Mishneh Tora enthilt
613 Ge- und Verbote und folgt dabei der Aufteilung des R. Simlai im Baby-
lonischen Talmud, der zwischen 248 positiven und 365 negativen miswot
unterschieden hatte.® Eine prominente Stellung nehmen im Mishneh Tora die
ersten beiden positiven Gebote ein, in denen es um den Glauben an die
Existenz und an die Einheit Gottes geht. Maimonides verstand die ersten
Worte des Dekalogs ,,Ich bin der Ewige, dein Gott...“ als ein Gebot. Im
Mishneh Tora formulierte er das daraus erwachsende Gebot, entsprechend
seiner eigenen hohen Wertschitzung kognitiver Fahigkeiten, als eine Auf-
forderung zur Erkenntnis. ,,Die Grundlage aller Grundlagen und die Stitze
aller Weisheit ist es zu wissen (ny19), dass es eine erste Ursache gibt...«7

Der Mischneh Tora 16ste unter judischen Gelehrten gemischte Gefiihle
aus. Zwar wurde die gewaltige Leistung, welche dahinterstand, anerkannt,
doch gleichzeitdg wurde dieses auch vom aristotelischen Denken beeinfluss-
te Werk stark kritisiert. Die Weglassung von Quellenangaben und der rab-
binischen Diskussionen sowie der Versuch, die géttlichen Gebote rational
erkliren zu wollen, standen im Widerspruch zur jidischen Tradition. Der
Streit um diese als unjudisch empfundene Geisteshaltung l6ste verschiedene
Wellen von Kontroversen aus, die bis ins frihe 14. Jahrhundert anhielten.®

An den Mishneh Tora anschliessend, verfasste R. Mose b. Jakob von
Coucy im 13. Jahrhundert den Sefer Miswot Gadol, das Grosse Buch der Gebo-
te, (Akronym: ¥nv, SeMa“G). Soloveitchik schreibt dazu:

R. Moses' originality lies, not in his creative dialectics, but in the use that he made
of Maimonides and his fusion of the latter's work with that of the Tosafists.?

Im SeMa“G werden wie im Mishneh Tora die 613 Ge- und Verbote be-
handelt. Deren Struktur war fiir Mose von Coucy richtungsweisend. Im

5 MOSE B. MAIMON, Book of Mishneh Torah — Yad ha-bazakah, transl. in English
by SIMON GLAZER, New York 1927 (= Mishneh Torah, Bd. 1), S. 17; deutsche
Ubersetzung: ARTHUR WEIL, Moses Maimonides (Rambam), Basel 1954, S. 23.

6 Babylonischer Talmud, Makkot 23b.

7  MOSE B. MAIMON, Hilchot yesodei HaTorah: The laws (which are) the foundations of the
Torah, a new translation with commentaries and notes by ELIYAHU TOUGER,
New York 5750 (1989/90) (= Mischneh Torah Complete, Bd. 1,1), S. 138-139.

8 JEFFREY R. WOOLF, Maimonides Revised: The Case of the Sefer Miswot Gadol,
in: Harward Theological Review 90 (1997), S. 175-203, dort S. 177-178.

9  HAYM SOLOVEITCHIK, Catastrophe and Halakhic Creativity: Ashkenaz 1096,
1242, 1306 and 1298, in: Jewish History 12 (1998), S. 71-85, dort S. 75.

148



SeMa“G zitierte er den Mizshneh Tora Wort fur Wort, versah ihn aber mit
Erklirungen und Quellenangaben. Dies geschah in direkter Reaktion auf
Maimonides: In seiner Einleitung zum zweiten Band schricb Mose von
Coucy, dass es ecine religiose Pflicht sei, die Grundlagen der von Gott
gegebenen Gebote zu kennen. 1Y

Mose von Coucy hatte sich 1240 an der sogenannten Pariser Talmud-
disputation beteiligt, die in Wahrheit ein Prozess gegen den Talmud war.
Der Talmud wurde verurteilt und im Jahre 1242 wurden Tausende talmu-
discher Werke verbrannt. Der SeMa“G, der auch polemische Ziige trigt,
ist moglicherweise eine Reaktion auf die in Paris vorgebrachten Anschul-
digungen. Ferner war R. Mose von Coucy von den Haside Ashkenaz, den in
Deutschland aktiven Frommen, beeinflusst. Dies driickt sich nicht zuletzt
in seinen Vorstellungen von Reue und Busse aus, aber auch in seiner Auf-
fassung von der gegentiber Nichtjuden angemessenen Verhaltensweise.!!

Der Sefer Miswot Qatan (SeMa“Q)

Die Talmudverbrennung von 1242 hatte kein intellektuelles Vakuum hin-
terlassen: das Talmudstudium allerdings verlagerte sich von Paris in die
Provinz und wurde in der Normandie und in Corbeil weitergefithrt. Im
Zentrum der Arbeit stand nun mehr das Zusammenfassen, Kodifizieren
und Herausgeben dessen, was bis zum 12. Jahrhundert erarbeitet worden
war, und weniger dessen Weiterentwicklung. Als die Ara der franzosischen
Tossafisten ihrem Ende entgegenging, hatte sich das intellektuelle Klima
zunechmend verschlossen. In diese Zeit fillt der Abschluss des Sefer Miswot
Qatan (SeMa*Q), des Kieinen Buchs der Gebote.

Den SeMa"Q, eine vereinfachte und gekutrzte Fassung des SeMa“G des
Mose von Coucy, hatte Isaak b. Josef von Corbeil (gestorben 1280) gegen
Ende seines Lebens verfasst. Damit war R. Isaak dem Bedurfnis nachge-
kommen, den Text auch fiir weniger geschulte Leser zuginglich zu ma-
chen. Mit dem SeMa‘Q sollten breitere Kreise zum tiglichen Studium der
Halacha angeregt werden. Die Lehre drohe sonst in Vergessenheit zu
geraten, schrieb Isaak von Corbeil und wandte sich damit an eine breite
Masse von Lesern, aber auch Leserinnen: denn viele der Ge- und Verbote

10 MOSE B. JAKOB VON COUCY, 310 - 2173 n1¥» 790, ed. ALTER PINHAS FARBER,
2 Bde, Israel 5751 (1990/91), Bd. 11, nwy, S. x. § 1.

11 EPHRAIM KANARFOGEL, German Pietism in Northern France: The case of
R. Isaac of Corbeil. in: YAAKOV ELMAN (ed.), Hazon Nabum, Studies in Jewish

law thonght and history; presented to Dr. Norman 1amm on the occasion of his seventieth
birthday, Hoboken, NJ 1997, S. 207-228, dort S. 209.

149



betrifen die Frauen, und daher sei um der Genauigkeit der Einhaltung
und Erfullung der Gebote willen das Lesen und das Studium der Gebote
fir Frauen ebenso nutzbringend wie das Studium fiir die Manner.!?

Der SeMa‘Q ist tatsichlich sehr kurz gehalten und beschrinkt sich auf
die noch aktuellen Ge- und Verbote; die Opfer- und Reinheitsgebote rund
um den Tempeldienst finden keine Erwihnung mehr. Die um die 300 Ge-
bote!? des SeMa 0 tinden Platz in einem einzigen Band. Diese Handlichkeit
und Kiirze mégen auch eine Reaktion auf die Judenverfolgungen gewesen
sein, liess sich doch ein solches Buch weit einfacher von Stadt zu Stadt tra-
gen und relativ schnell kopieren. War es doch auch Isaak von Corbeils aus-
dricklicher Wunsch, dass in jeder Gemeinde ein Exemplar des SeMa"Q zur
Ausleihe bereitstehen solle, zum Lernen, aber auch als Kopiervorlage.'+

In der Auflistung der Gebote folgt der SeMa“Q dem SeMa“G, doch die
Gliederung in sieben Teile, den sieben Wochentagen entsprechend, ist
neu. Diese sieben ,,Sdulen® bildeten auch den urspringlichen Titel des
Buches: 191 > 11ny, die ,,Sdulen des Exils®.

Das erste Gebot,'> die Aufforderung zu erkennen und anzuerkennen,
dass Gott der Schopfer ist und als Einziger herrscht, ist vom ersten Wort
des Dekalogs (Ex 20,2) abgeleitet und bildet praktisch die ,,Uberschrift*
zum ersten Kapitel. In diesem ersten Gebot zeigt sich die Abhingigkeit
des SeMa‘Q von den friheren Codices besonders deutlich. Die Formulie-
rung ¥7°7, die Aufforderung zu wissen und zu erkennen, dass der Schépfer
detr Welt der einzige Weltenherrscher ist, wurde indirekt aus dem Mishneh
Tora tbernommen, ohne dass dies hier jedoch genannt wird.

Der SeMa‘Q ist ein eher konservatives Werk und ist von abweichen-
den Elementen gereinigt, oder in den Worten Soloveitchiks:

[...] eliminating all dialectic and any Maimonidean traces, R. Isaac penned the
definitive handbook of French halakhic practice.!¢

Mehr noch als Mose von Coucy war Isaak von Corbeil von den Haside
Ashkenag beeinflusst. Es gibt zwar keine Anhaltspunkte dafir, dass es zu

12 MOSE VON ZURICH, (p”1b) 793 *11ay 150 X371 T1I8» p7noi 100, ed. JITZCHAK
JAKOB HAR-SHOSHANIM-ROSENBERG, 3 Bde, Jerusalem 21980-1988, Bd. I,
S. 17-18.

13 Es gibt kleinere Unterschiede hinsichtlich der Anzahl der Gebote und ihrer
Nummerierung. So enthdlt der Druck von Cremona 318 Gebote, wihrend im
Ziircher SeMa"(Q in den Handschriften Ms. Parm 3158 (Biblioteca Palatina, Par-
ma) und Ms. Add. 18684 (British Library, London) 292 Gebote aufgelistet sind.

14 MOSE VON ZURICH, J"11¥n p7non oo, Bd. 1, S. 17.

15 Ebd., 5. 49.

16 SOLOVEITCHIK, Catastrophe and Halakhic Creativity, S. 75.

150



Begegnungen mit zentralen Gestalten der Haside Ashkenaz gekommen
wire, doch es gibt ganz klar Parallelen zwischen dem SeMaz‘Q und den
pietistischen Werken wie dem Sefer Hasidim oder dem Sefer Rogeah.'?

Der SeMa“Q erlangte ausserordentliche Popularitit. Ein Zeichen fur
die grosse Beliebtheit des SeMa‘Q sind die gegen zweihundert bis heute
erhaltenen Exemplare.'® Fir eine mittelalterliche Handschrift ist das eine
gewaltige Zahl. Doch war die dem SeMa‘Q eigene Kiirze, das Fehlen von
Quellenangaben und Erklirungen der Verstindlichkeit nicht immer dien-
lich und schon schr frith, moglicherweise schon zu Lebzeiten des R. Isaak,
wurden von seinem Schiiler R. Peretz b. Elija von Corbeil (gestorben um
1295) erklirende Glossen hinzugefugt. Diese wurden als fester Bestandteil
des SeMa‘Q angesehen und werden seit der ersten Drucklegung in Kon-
stantinopel 1504 in allen gedruckten Ausgaben wiedergegeben. Im Jahre
1556 erschien in Cremona ecine weitere Ausgabe, die auch mit einzelnen
Glossen des R. Mose von Zirich versehen war.!? Mit dem Druck des
Shulhan Arnkh (Venedig 1565) vetlor der SeMa‘Q an Einfluss. Die Ausga-
be von Cremona wurde zwar immet wieder nachgedruckt, hatte aber nicht
mehr die Breitenwirkung wie im Mittelalter.

3. Der Ziircher SeMa“Q

Rezeption

Der Ziircher SeMa‘Q wurde, im Gegensatz zu anderen aschkenasischen
Werken wie dem Sefer Hasidimr oder den Responsa des R. Meir von Ro-
thenburg (um 1215/20-1293), in der wissenschaftlichen Literatur bislang
nur sporadisch erwihnt und erst ansatzweise einer quellenkritischen Un-
tersuchung unterzogen. Der Erste, der sich wissenschaftlich mit dem Ziir-
cher SeMa'Q beschiftigte, war Leopold Zunz (1794-1886). Ihm war aufge-
fallen, dass rabbinische Autorititen seit dem 16. Jahrhundert nur vom
Hérensagen von einem Ziircher SeMa“Q berichteten, ohne je ein Exemplar
zu Gesicht bekommen zu haben, und machte sich auf die Suche nach dem
verloren geglaubten Werk. In einem Aufsatz von 1859 beschrieb Zunz
verschiedene Handschriften, deren Inhalt und Provenienz,2® und dieser

17 KANARFOGEL, German Pietism, S. 220.

18 JITZCHAK S. LANGE, Zur rechtlichen Stellung des jidischen Lehrers in Ziirich
vor 600 Jahren. in: LEO LEVY ET AL. (eds.), 25 Jabre [iidische Schule Ziirich, Fest-
schrift, Jerusalem 1980, S. 108-122, dort S. 110.

19 ISAAK B. JOSEF VON CORBEIL, 1713 *11my 190, Cremona 1556.

20 LEOPOLD ZUNZ, Der Ritus des synagogalen Gottesdienstes. Geschichtlich entwickelt,
Berlin 1859, S. 211-221.

151



nur zehnseitige Aufsatz wurde zum Ausgangspunkt fiir alle weiteren For-
schungen zum Zircher SeMa ‘.

Auf Zunz stitzte sich auch Rabbiner Dr. Chaim Lauer in seinem Bei-
trag Zur Geschichte des ,,Ziircher Semak’ (1918). Lauer konzentrierte sich
hauptsichlich auf das Studium der Akten in den Zircher Archiven und
setzte seine Funde in Beziechung zum Autor des Ziircher SeMa‘Q. Er hoffte
auf eine ,,streng kritische Ausgabe dieses Werkes* und darauf, dass diese
,mehr Licht in die mittelalterliche Geschichte der Juden in Deutschland
und in der Schweiz bringen® kénne.?! Dies ist bis heute nicht erfolgt.

Nach Zunz war Rabbiner Jitzchak S. Lange der Erste, der sich wieder
kritisch mit dem Zsircher SeMa“Q auseinandergesetzt hat und die verschie-
denen Handschriften eingehend untersucht und miteinander verglichen
hat. 1977 erschien in einer israelischen Zeitschrift sein Aufsatz Zum Ziir-
cher SeMa0? in hebriischer Sprache; ihm folgte 1980 in der Festschrift
der Jidischen Schule Zirich der Aufsatz Zur rechtlichen Stellung des jiidischen
Lehrers in Ziirich vor 600 Jabren?> Aufgrund seiner intensiven Studien stand
er der gedruckten Ausgabe, die seit 1975 von Har-Shoshanim?* herausge-
geben wurde, dusserst kritisch gegeniiber. Leider wurden Langes Erkennt-
nisse jedoch von den heutigen Wissenschaftlern, die sich mit dem Ziircher
SeMa "0 beschiftigt haben, bislang zu wenig berticksichtigt.

In neuerer Zeit wurden dem Ziircher SeMa‘Q lediglich einzelne Sitze
und Passagen entnommen, um diese in einem grosseren Zusammenhang
mit anderen Texten zu vergleichen. Vor allem eine Textstelle, die sich mit
dem Mirtyrertod zur Heiligung des gottlichen Namens befasst, hat immer
wieder das Interesse der Forschung auf sich gezogen. Denn der Zisircher
SeMa‘Q behandelt nicht nur den freiwilligen Mirtyrertod, sondern et-
wihnt explizit auch die Totung der eigenen Kinder. Kenner der Proble-
matik wie Haym Soloveitchik,?> David Malkiel,?0 Ephraim Kanarfogel?’

21 CHAIM LAUER, Zur Geschichte des ,,Zurcher Semak®, in: Jahrbuch der Jiidisch-
Literarischen Gesellschaft 12 (1918), S. 1-36, dort S. 36.

22 JITZCHAK S. LANGE, 7"°3n p”non 1ave,(rown) 7,990 253 1977, S. 178-179.

23 LANGE, Zur rechtlichen Stellung.

24 MOSE VON ZURICH, 771X j” 107 1DD.

25 HAYM SOLOVEITCHIK, Religious Law and Change. The Medieval Ashkenazic
Example, in: AJS Review 124 (1987), S. 205-221, und HAYM SOLOVEITCHIK,
Halakhah, Hermeneutics, and Martyrdom in Medieval Ashkenaz (Teil T), in:
The Jewish Quarterly Review 94 (2004), S. 77-108, dort S. 103£f.

26 DAVID MALKIEL, Destruction or Conversion. Intention and reaction, Crusad-
ers and Jews, in 1096, in: Jewish History 15 (2001), S. 257-280, dort S. 279-280
Lo 92,

152



und Abraham Gross?® haben sich intensiv mit dieser Thematik beschif-
tigt. Doch keiner von ihnen hat sich eingehender mit dem Zircher SeMa“Q
als Gesamtwerk auseinandergesetzt und weitere quellenkritische Untersu-
chungen vorgenommen.

Mannskripte des Ziircher SeMa“Q

Nicht jedes SeMa“O-Manuskript ist ein Zircher SeMa“Q. Manche Auto-
ren® sind sich nicht ganz klar dariiber, welche Manuskripte als Zzrcher
SeMa"Q gelten. Eine SeMaO-Handschrift, in der nur vereinzelte Anmer-
kungen des R. Mose vorkommen, die aber kein Kompendium der von
thm gesammelten Anmerkungen ist, gilt nicht als Zircher SeMa‘Q, so wie
auch die gedruckte Ausgabe von Cremona (1556) nicht als ,,Ziircher”
bezeichnet wird, obwohl sie einzelne Glossen von R. Mose enthilt.

Einige dem SeMa“Q beigefiigte Vorlagen fiir Scheidebriefe (03, gef) sind
mit dem Ausstellungsort ,,Ziirich® versehen. Falschlicherweise wurde an-
genommen, dass ein SeMa“Q, der ein solches in Zirich ausgestelltes
Scheidungsformular enthilt, auch ein Zircher SeMa"Q ist. So wurde der
sich in Hamburg befindliche SeMzQ) Cod. hebr. 89, der mit einem Ziir-
cher Scheidebrief, datiert auf den 5. Kislew 5104 (23.01.1343) versehen ist,
falschlicherweise als Zircher SeMa‘Q bezeichnet, was zu der falschen An-
nahme fithrte, dass dies auch das ilteste Manuskript sei. Andererseits gibt
es Ausgaben des Ziircher SeMa“Q, die Uber keinen in Ziirich ausgestellten
Scheidebrief verfiigen. So erscheint im Manuskript Cod. Parm. 3158, der
dltesten Handschrift des Ziircher SeMa“Q, der Scheidebrief nur als Vorlage
ohne Angabe von Zeit und Ort.** Die Einfuigung von geographischen An-
gaben kann auch durch die verschiedenen Kopisten erfolgt sein. So ent-

27 EPHRAIM KANARFOGEL, Halakha and Metziut (Realia) in Medieval Ashkenaz.
Surveying the Parameters and Defining the Limits. in: INSTITUTE OF JEWISH
LAW (ed.), The Jewish Law Annual 2003), S. 193-224, dort S. 211-212.

28 ABRAHAM GROSS, Struggling with tradition. Reservations about active martyrdon: in the
Middle Ages, Leiden 2004, S. 33-35. — Siehe dazu auch LENA ROOS, ‘God Wants
It The Ideology of Martyrdom in the Hebrew Crusade Chronicles and Its Jewish and
Christian Backgronnd, Turnhout 2006 (= Medieval Church Studies, Bd. 6).

29 Beispielsweise FLORENCE GUGGENHEIM-GRUNBERG, [udenschicksale und "[nden-
schuol” im mittelalterlichen Ziirich, ZGrich 1967, S. 22, und ANNETTE BRUNSCHWIG,
Vom 13. Jahrhundert bis zur Franzdsischen Revolution. in: ANNETTE BRUN-
SCHWIG / RUTH HEINRICHS / KARIN HUSER & ULRICH BAR (eds.), Geschichte der
Juden im Kanton Ziirich. Von den Anfingen bis in die heutige Zeit, Ziirich 2005, S. 29-
150, dort S. 49.

30 ISAAK B. JOSEF VON CORBEIL, 7711 *7iny 900, Ms. Parm. 3158, unveroffentlichtes
Manuskript 1381, Collezione Rossi, Biblioteca Palatina, Parma, Fol. 92r.

155



hilt die Wiener Handschrift des Ziircher SeMa“Q (Cod hebr. 12a) ein unda-
tiertes Scheidebrief-Formular aus Strassburg.3!

Lange geht von rund fiinfzehn existierenden Handschriften des Ziircher

SeMa"(Q aus.® Thm folgt die nachstehende chronologisch geordnete Zu-
sammenstellung der Zircher SeMa“O-Handschriften,?® deren Angaben dem
Online-Katalog des Institute of Microfilmed Hebrew Manuscripts in Jerusalem
entnommen sind.** Von den dort angezeigten 174 SeMa“O-Handschriften
konnen rund ein Dutzend als Ziircher SeMa"Q klassifiziert werden:

Parma, Biblioteca Palatina Cod. Parm. 3158, 234 Bl., 1380.

London, British Library Add. 26982, 363 Bl., 1390.%

London, British Library Add. 18684, 331 BL, mit einzelnen Illuminationen,
139236

Paris, Bibliotheque Nationale heb. 381, 184 BI., 1393.

Berlin, Staatsbibliothek (PreuBischer Kulturbesitz) Or. Qu. 3, 276 Blitter,
14. Jahrhundert.?

Cambridge, University Library Add. 559-560, 254 Bl (defekt: Beginn erst
ab § 37), mit Illuminationen, 1401.

Zurich, Braginsky Collection 115 (ehemals London, Beth Din & Beth
Hamidrash 12), 264 Bl 14.-15. Jahrhundert.

Oxford, Bodleian Library Ms. Opp. 341, 427 Bl., 14.-15. Jahrhundert.

Paris, Bibliotheque Nationale heb. 388, 190 Bl., 14.-15. Jahrhundert.

Parma, Biblioteca Palatina Cod. Parm. 3160, 135 Bl 14.-15. Jahrhundert.

Wien, Osterreichische Nationalbibliothek Cod hebr. 12a, Bestandteil ei-
ner grosseren Textsammlung von 503 BL, 14.-15. Jahrhundert.

Oxford, Bodleian Library MS Opp. Add. fol. 40, 286 BL, 15. Jahrhundert.

51

52

23

34

35

36

37

38

154

ARTHUR ZACHARIAS SCHWARZ, Die hebrdischen Handschriften der Nationalbiblio-
thek in Wien, Wien u. a. 1925, S. 21.

Er verwendet fiir Cod. Parm. 3158 noch die iltere Bezeichnung ,,de Rossi
172 Lange, 11v9, S. 178-179, dort S. 178.

Die Liste erhebt keinen Anspruch auf Vollstindigkeit, da noch nicht erschop-
fend auf diesem Gebiet geforscht worden ist.

http://aleph500. huji.ac.il/F/?func=file&file_name=find-b&local_base=nnlmss.
Mit datiertem Ziircher Scheidebrief. Das gg-formular ist abgebildet bei GUG-
GENHEIM-GRUNBERG, [udenschicksale, S. 23, und BRUNSCHWIG, Vom 13. Jaht-
hundert, S. 47.

Vortlage fiir die Edition von Har-Shoshanim.

Beschrieben von MORITZ STEINSCHNEIDER, Verseichniss der hebraeischen Hand-
schriften, Berlin 1897, S. 17-18.

EVELYN M. COHEN/ARDON BAR-HAMA/SHARON LIBERMAN MINTZ/EMILE
G. L. SCHRIJVER & ELKA DEITSCH, A journey through Jewish worlds. Highlights from
the Braginsky Collection of Hebrew manuscripts and printed books, Zxwolle 2009, S. 46-47.



Zudem befinden sich in Bologna, Modena, New York, Pontremoli und in
Israel weitere Fragmente, die zwischen zwei und zwanzig Blitter umfassen.

Meingel in der Edition von Har-Shoshanim

Die einzige gedruckte Ausgabe des Zircher SeMa‘Q, ab 1975 herausgeben
von Jitzchak Jakob Har-Shoshanim (Rosenberg), ist in cinem religiosen
Kontext entstanden und weit davon entfernt, eine wissenschaftlich kritische
Edition zu sein. Lange hatte schon zwei Jahte nach Erscheinen des ersten
Bandes kritisiert, dass es offenbar Leute gebe, die nicht fihig seien, zwi-
schen den Anmerkungen des R. Mose und denjenigen des R. Peretz von
Corbeil zu unterscheiden, obwohl dies doch ganz einfach sei.? Die fehlende
Unterscheidung zwischen den Glossen der verschiedenen Autoren stellt
einen fundamentalen Mangel dar. Problematisch sind zudem die unerwihnt
bleibende Herkunft der Handschrift und die fehlenden Quellenangaben.

Es wird zwar erwihnt, dass der Druck auf einer bestimmten Hand-
schrift beruht, die sich im British Museum befindet,*® doch an keiner Stel-
le wird erklirt, um welches Manuskript es sich handelt.#! Eine kritische
Sichtung der Edition von Har-Shoshanim ist daher mit Schwierigkeiten
verbunden. Auch andere Quellen werden nicht angegeben. Augenfillig ist
dies bereits im Vorwort, wo ganze Passagen des 1918 erschienenen Arti-
kels von Chaim Lauer*? ohne Quellenangabe wortlich ins Hebriische
ibertragen wurden. Daneben entwickelte Har-Shoshanim auch eigene
Ideen, die aber keiner historischen Uberpriifung standhalten. So behaup-
tete er, dass R. Mose, der Autor des Zzrcher SeMa‘Q, der Sohn eines R.
Susman® sei — dies einzig aufgrund eines bei Lauer wiedergegebenen Do-
kuments aus dem Jahre 1329, in welchem Susman als Vertragspartner der
Gebrider Mose und Mordechai auftaucht. Dies ist nicht leicht nachzu-
vollziehen, da Lauer ausdriicklich erwihnt hatte, dass auf Moses Siegel
von 1329 deutlich zu lesen ist, dass er der Sohn des Menachem sei. %4

39 LANGE, 11v%, S. 178.

40 MOSE VON ZURICH, 7131 p”non b, Bd. 1, S. 11.

41 Ms. Add. 18684, British Library, London.

42 LAUER, Zur Geschichte, S. 1-36.

43 MOSE VON ZURICH, 7*M37 p7non o0, Bd. 1, S. 4.

44 LLAUER, Zur Geschichte, S. 15., Dass solche Fehler auch weitergetragen wer-
den, zeigt ein Blick in die Bibliographie von Soloveitchiks Buch tiber den
Wein in Aschkenas, wo der Verfasser des Zircher SeMa‘Q ganz selbstver-
standlich als 9™1%n 19111 12 AwWn M bezeichnet wird. HAYM SOLOVEITCHIK,
TIDWRA AnYAn MTYINa pap o1 10 — oeran nta it Wine in Ashkenaz in the
Middle Ages, Jerusalem 2008, S. 407.

155



Auch was den eigentlichen Inhalt betrifft, wurde nicht mit allzu grosset
Sorgfalt vorgegangen. Fehler aus dem Manuskript wurden meist tibet-
nommen, ohne sie mit Anmerkungen zu versehen; dies aus der Erwartung
heraus, dass der Leser die Fehler schon selbst erkennen konne.*> Dement-
sprechend fehlen viele fiir das Textverstindnis notwendige Erklarungen.
Auch ist es nicht immer durchschaubar, nach welchem System die dem R.
Mose zugeschriebenen Glossen durchnummeriert und mit Sonderzeichen
versehen wurden. Durch die Tatsache, dass fir diese Edition keine weite-
ren Handschriften beigezogen wurden, kénnen einzelne Textstellen auch
in Bezug auf ihre Platzierung fehlinterpretiert werden, was zu inhaltlichen
Missdeutungen fithren kann.#

Diese Mingel lassen Har-Shoshanims gedruckte Ausgabe nur bedingt
als historische Quelle nutzbar erscheinen; stets sollte sie mit anderen Do-
kumenten verglichen werden. Fir diese Arbeit wurde deshalb auch die
Handschrift Cod. Parm. 3158 der Biblioteca Palatina, die von Lange als
das dlteste Manuskript des Zircher SeMa'Q) bezeichnet wurde, herangezo-
gen. Ausserdem wurden voneinander abweichende Fassungen mit der
Handschrift Add. 18684 der British Library, welche der gedruckten Editi-
on zugrunde liegt, verglichen.

Aufban

Der Ziircher SeMa'Q folgt in seinem Aufbau demjenigen des SeMa‘Q, det
Paragraph fiir Paragraph wiedergegeben, doch zusitzlich noch kommen-
tiert wird.#” 292 aufgelistete Ge- und Verbote werden in sieben Kapiteln
(,,Sdulen®), entsprechend den sieben Wochentagen, prisentiert. Innerhalb
dieser Kapitel gibt es weitere Unterteilungen, die von Kapitel zu Kapitel
variieren. Dabei fillt auf, dass unterschiedliche Ordnungsprinzipien paral-
lel zur Anwendung gelangen: Es wird zwischen Ge- und Verboten untet-
schieden, indem die positiven Gebote meist an den Anfang eines Kapitels
oder Abschnitts gestellt wurden. Dieses Prinzip wurde aber nicht konse-
quent zur Anwendung gebracht. Es waren nicht rein logische Kriterien,
die bei der Einteilung des SeMa‘Q entscheidend waren, auch Assoziatio-
nen und Gefiihle spielten eine nicht unwesentliche Rolle. Dies kommt

45 MOSE VON ZURICH, 7% p#nonaoo,Bd. 1, S. 12.

46 Ein Beispiel fiir eine solche Missdeutung und den damit verbundenen Irrwe-
gen findet sich im nachfolgenden Kapitel ,,Kleiderordnungen®.

47 Wenn im Folgenden vom SeMaQ die Rede ist, bezieht sich dies auf den Text
des Isaak b. Josef von Corbeil, wihrend mit der Bezeichnung Zircher SeMa ‘0
der Kommentarteil von R. Mose gemeint ist.

156



schon bei der Kapiteleinteilung zum Ausdruck. Die sieben Kapitel ent-
sprechen nicht nur den Wochentagen, sie reprasentieren auch die ersten
sechs Gebote des Dekalogs.

Hier ein kurzer Uberblick, welcher samt der in Klammern angegebe-
nen Erklirungen der Untertitelung der einzelnen Kapitel entnommen ist.

Sonntag — [erstes Gebot: ,,Ich bin der Herr, dein Gott“[*

§§ 1-25 Miswot des Herzens
§§ 26-28 Miswot des Ohres

§§ 29-37 Miswot des Auges, darunter besonders hervorgehoben:
§§ 32-34 Miswot des Kleidermachens

Montag — zweites Gebot: ,,Du sollst keine fremden Gotter haben neben mir"
§§ 38-101  Maswot des Korpers
Dienstag — drittes Gebot: ,,Du sollst dir kein Gottesbild machen*

§§ 102-148  Miswot des Mundes, darunter auch das Verbot von Zau-
bereien, welche meist miindlich erfolgen)

Mittwoch — vierfes Gebot: ,,Gedenke des Schabbattags*
§§ 149-194  Miswot der Hand
Donnerstag — fiinftes Gebot: ,,Ebre deinen 1 ater und deine Mutter*

§§ 195-238  Miswot der Nahrung, da man verpflichtet ist, seine Eltern
zu ernihren, sowie die Vorschrift zur Einhaltung der
Rechtsprinzipien

Freitag — sechstes Gebot: ,,Du sollst nicht toten

§§ 239-277  Miswot des Geldes, da die meisten Morde des Geldes we-

gen geschehen.
Samstag — (Schabbat)
§§ 278-292  Miswot zu Schabbat und Sittlichkeit

R. Moses Glossen sind um die einzelnen Paragraphen gruppiert. Viele
seiner Erlduterungen sind weitaus umfangreicher als die zugrundeliegende
Passage. Die Anmerkungen sind nicht regelmassig tiber das Buch verteilt:
einzelne Mismwot bleiben ganz ohne Kommentar, wihrend R. Mose zu
anderen ganze Abhandlungen hinzugefiigt hat. Besonders die vermogens-
rechtlichen Fragen im sechsten Kapitel haben R. Mose interessiert. Diese
hat er mit einer Fiille von Anmerkungen versehen, so umfasst allein § 269,
der davon handelt, dass man seinen Nichsten nicht betrigen soll, in der
gedruckten Ausgabe nicht weniger als 93 Seiten.#

48 Dieses Kapitel wurde nicht untertitelt, doch ausgehend von § 1 und in Ablei-
tung von den anderen Kapitelbezeichnungen ist davon auszugehen, dass das
erste Gebot gemeint ist.

49 MOSE VON ZURICH, T2n prnoi oo, Bd. 111, S. 231-324.

157



Quellen, Sprache, Zielsetzung

Die Erlauterungen des R. Mose stammen mehrheitlich nicht aus seiner
Hand. Der Grossteil seiner Arbeit bestand im Zusammentragen und Zitie-
ren fritherer Autorititen. Soloveitchik spricht daher zu Recht von ,,eclectic
glosses®.>? Es ist innerhalb dieser Kompilation nicht einfach zu erkennen,
worin R. Moses personlicher Beitrag bestanden hat. Das dem R. Mose
Eigentiimliche kann jeweils erst im Vergleich mit den zitierten Textstellen
und in der Untersuchung der Art und Weise, wie die Glossen um die ein-
zelnen Gesetzesparagraphen arrangiert wurden, ermittelt werden.

R. Mose zitiert aus einer Vielzahl rabbinischer Werke, beginnend mit
den beiden Talmudim bis hin zum Schrifttum mittelalterlicher Autorititen
wie Alfasi (R. Isaak b. Jakob Alfasi, genannt RI“F, 1013-1103), Raschi (R.
Shelomo b. Tsaak, 1040-1105) und relativ ,,neuen Autoren wie Mordechai
b. Hillel ha-Kohen (1240?-1298), der wihrend der sogenannten Rint-
fleisch-Massaker (um das Jahr 1298) ermordet worden war. Alle von R.
Mose zitierten Werke konnen hier nicht aufgelistet werden; im Folgenden
werden daher nur die fir diese Arbeit relevanten Werke genannt:

Ein sehr grosser Teil der von R. Mose verwendeten Zitate besteht aus
langen Passagen, die er dem SeMa“G entnommen hat. Da er direkt aus
dem SeMa“G und ebenso aus Maimonides zitiert, holt er Elemente zu-
rick, die R. Isaak in seinem SeMaQ bewusst ausgelassen hatte. Mit den
aus dem SeMa“G aufgenommenen Passagen gelangte zudem eine Fille
von Zitaten aus weiteren rabbinischen Werken in den Ziircher SeMa‘Q,
beginnend mit der aus tannaitischer Zeit stammenden Tosseffa bis hin zu
aschkenasischen Werken des Mittelalters.

Sehr hiufig zitiert R. Mose aus dem y7awn, dem (kleinen)s! Sefer TaSh-
Be‘S, einer Responsensammlung des R. Meir von Rothenburg (um
1215/20 -1293), die von dessen Schiiler Samson b. Sadok zusammenge-
stellt worden war. Die Zitate aus dem TaShBe“S bezichen sich oft auf
aktuelle Zeitfragen und geben manchmal auch widerstreitende Meinungen
der frihen Tossafisten wieder. Zudem erweitert R. Mose die Auslegungs-
moglichkeiten des SeMaQ, indem er direkt aus den Tossafot zitiert.

Die meisten von R. Mose angefithrten Zitate sind mit Quellenangabe
versehen. Nur selten schreibt er hinzu nxxn (,ich habe [es irgendwo]
gefunden®). Hin und wieder sind seine Angaben aber auch zweideutig.

50 SOLOVEITCHIK, Religious Law and Change, S. 103.
51 Im Unterschied zur gleichfalls Sefer TaShBe‘S genannten Sammlung der Res-
ponsen (Teshuvof) von R. Shim‘on b. Semah Duran (1361-1444).

158



Wenn er beispielsweise das Kiirzel “in verwendet, kann damit Tossafoz, aber
auch irgendein anderer Zusatz gemeint sein.?

Die Sprache des Ziircher SeMa‘Q ist wegen der grossen Zahl verwende-
ter Quellen nicht einheitlich. Viele Sitze und selbst einzelne Worter sind
eine Mischung aus rabbinischem Hebriisch und Aramaiisch. Die von den
Tossafisten tibernommenen Abschnitte zeichnen sich nicht nur durch eine
Ahnlichkeit mit der talmudischen Sprache aus, sie enthalten auch eine
eigene neue Ausdrucksweise, mit welcher die Tossafisten ihre Fragestel-
lungen einzuleiten pflegten.

Die meisten Glossen von R. Mose sind sehr kompakt. Auf engstem
Raum werden Namen, Orte, Ereignisse, Bibel- und Talmudstellen ge-
nannt. Diese sind oft abgekiirzt, und es wird vom Leser angenommen,
dass er nicht nur die zitierten Texte, sondern auch die mit ithnen verbun-
denen Anspielungen kennt und versteht. In vielen Sitzen schwingen zu-
dem verschiedene Bedeutungen mit. Sie enthalten das tber Generationen
tradierte Wissen, aber verweisen auch auf die zeitgendssischen Diskussio-
nen innerhalb des aschkenasischen Judentums.

Wollte R. Mose nur Bestehendes erginzen oder dussert er in seiner
Kompilation auch seine eigene Meinung? Im 15. Jahrhundert, dem Héhe-
punkt seiner Rezepton,®® wurde dariber gestritten, welche Zielsetzung
der Ziircher SeMa“Q gehabt haben kénnte. R. Josef b. Shelomo Colon
(1420-1480) schrieb dazu:

Warum hat sich der Verfasser so viel Muhe gegeben und grosse Anmerkungen

zusammengefasst, wenn er damit nicht die halachische Entscheidung fillen woll-
te? Warum sollte er halachisch Falsches aufgenommen und Richtiges weggelassen

haben?54

Sicher hat R. Mose mit seinen Anmerkungen versucht, einen Bezug zum
tiglich gelebten Leben seiner Zeit herzustellen. Dies zeigen auch die mit-
telhochdeutschen Worter, die in den Text eingeflossen sind. Nicht immer
sind fir diese Einschibe Quellen nachweisbar, und es ist anzunehmen,
dass R. Mose mancherorts die Ubersetzungen selbst vorgenommen hat.
Es war thm offenbar wichtig, dass seine Zeitgenossen genau verstehen
konnten, welche Sachverhalte gemeint waren, und dass sie das Gesagte
auch im Alltag umsetzen konnten. Das gilt nicht zuletzt fiir die im Fol-
genden diskutierten Probleme der Kleidervorschriften.

—

52 LANGE, Zur rechtlichen Stellung, S. 110.
53 ZUNZ, Der Ritus, S. 219.

54 JOSEF B. SHELOMO COLON, nawn1 mvxw, Cremona 1557, S. 134b, § 169
(zitiert nach LANGE, Zur rechtlichen Stellung, S. 112).

159



4. Kleiderordungen
Die jiidische Sondertracht

Trachten und Gewinder hatten die Funktion, die soziale Zugehorigkeit zu
einem Stand und / oder einer Gruppe zu markieren und die Vermischung
der verschiedenen Bevolkerungsteile zu verhindern. Auf dem vierten Late-
rankonzil 1215 war entschieden worden, dass sich Juden und Sarazenen
durch ihre Tracht von den Christen zu unterscheiden hitten. Dadurch
sollte nicht zuletzt vermieden werden, dass es zwischen ithnen zu intimen
Beziehungen kam.5 Von cinet Zwangstracht fiir Juden war anfangs noch
nicht die Rede; die meisten restriktiven Kleiderordnungen wurden denn
auch erst im 15. Jahrhundert erlassen und durchgesetzt.¢ Im Schwabenspie-
ge/ wird um 1275 allerdings das Tragen eines erkennbaren Judenhutes be-
reits obligatotisch: Die ivden svin hicte tragen die spitz sin. da mit sint si v3 geger-
chent von den cristen lyten. dag man si fier ivden haben sol57

Die unter den Juden des stiddeutschen Raums verbreiteten Spitzhtte
wurden im 13. Jahrhundert und zu Beginn des 14. Jahrhunderts noch nicht
als Schandzeichen wahrgenommen. In der Zircher Buchmalerei der ersten
Hilfte des 14. Jahrhunderts sind Judenhiite nur selten negativ konnotiert. So
wird der mit goldenem Spitzhut gekleidete Jude Stsskind von Trimberg in
der manessischen Liederhandschrift als gebildeter, kirchlichen Wiirdentra-
gern ebenbiirtiger Gesprichspartner gezeigt.”® Auch waren Spitzhiite in der
aschkenasischen Buchmalerei Bestandteil judischer Selbstdarstellung.

Auf den Siegeln der Gebriider Mose und Motrdechai b. Menachem und
des Juden Vifli findet sich ein Emblem, auf dem drei gegeneinander ge-
kehrte Judenhiite (Abb. 3) zu sehen sind.®® Dass Spitzhiite selbstbewusst

55 JOSEF WOHLMUTH (ed.), Dekrete der okumenischen Kongilien (Konzilien des Mit-
telalters, Bd. 2), Paderborn / Zurich 2000, S. 265-267.

56 AUGUSTA STEINBERG, Studien sur Geschichte der Juden in der Schweiz wéhrend des
Mittelalters, Zurich 1902, S. 119.

57 AUGUST L. REYSCHER & FRIEDRICH VON LASSBERG (ed.), Der Schwabenspiege!:
oder Schwibisches 1and- und 1 ehen-Rechtbuch. Nach einer Handschrift vom Jabr 1287,
Tubingen 1840, Landrecht II, § 262, S. 118,

58 ALBRECHT HAUSMANN, Das Bild zu Siisskind von Trimberg in der Manessi-
schen Liederhandschrift, in: ARTHUR GROOS, HANS-JOCHEN SCHIEWER &
JOCHEN CONZELMANN (eds.), Kulturen des Manuskriptzeitalters. Ergebnisse der
amerifeanisch-dentschen Arbeitstagnng an der Georg-August-Universitat Gottingen vom
17. bis 20. Oktober 2002, Géttingen 2004 (= Transatlantische Studien zu Mit-
telalter und Frither Neuzeit), S. 87-112, dort S. 97-98.

59 Abbildungen bei: A. KISCH: Trois sceaux juifs du moyen age, in: Revwe des
Etudes Juives 7 (1882), S. 278-281, dort S. 279; GUGGENHEIM-GRUNBERG, J#-
denschicksale, S. 25; HANS-JORG GILOMEN, Kooperation und Konfrontation.

160



in judischen Siegeln gefithrt wurden, drickt einen beinahe standischen
Stolz aus und ldsst nicht darauf schliessen, dass der Judenhut als diffamie-
rendes Symbol empfunden wurde.

Solange der Judenhut als beidseitig anerkanntes Unterscheidungsmerk-
mal getragen wurde, gab es seitens der christlichen Obrigkeit keinen
Grund, diskriminierende Zeichen wie den gelben Fleck einzufiithren.®
Allerdings zeugen bereits zu R. Moses Zeiten bestehende einschrinkende
Kleidervorschriften von amtlichen Bestrebungen, Juden und Christen
voneinander zu trennen,. So heisst es in der Nurnberger Polizeiordnung
des 14. Jahrhunderts: dag kein Jude chein kappen tragen sol.%!

Auch von judischer Seite wurden Kleidervorschriften erlassen, die die
soziale Segregation sichtbar machten. So hiess es in einem FErlass der rhei-
nischen Judengemeinden Speyer, Worms und Mainz von 1220:

Einmttig haben wir verordnet und unterzeichnet, es gehe kein Jude in nichtjidi-
schen Gewindern, er trage keine durchlocherten Schntrirmel |...].62

Ziel dieser Vorschrift mag gewesen sein, die Identitit der judischen Ge-
meinschaft zu stirken; doch die im Laufe des 13. Jahrhunderts vermehrt
auftretenden irrationalen Angste und der Hass seitens der christlichen
Bevolkerung fiihrten auch dazu, dass sich Juden bewusst in ihrer Kleidung
von den Christen zu unterscheiden begannen.

Hugo von Trimberg (gest. 1313), der Verfasser moralischer Anekdo-
ten, ersann diese Geschichte von einem misslungenen Hostienfrevel:

Ein Jude wollte die Christen verwirren und besuchte in der heiligen Karwoche,

nachdem er sich zuvor (als Christ) verkleidet hatte, in einer grossen Stadt mit den
Christen den Gottesdienst. Als sie den Leib des Herrn empfingen trat auch der

Juden und Christen in den spitmittelalterlichen Stidten im Gebiet der heuti-
gen Schweiz, in: MATTHIAS KONRADT & SIMONE HAEBERLI (eds.), [uden in
threr Unnwelt, Akkulturation des [udentums in Antike und Mittelalter, Basel 2009,
S. 157-228, dort S. 174.

60 THERESE & MENDEL METZGER, Jiidisches 1eben im Mittelalter. Nach illuminierten
hebrdischen Handschriften vom 13. bis 16. Jabrhundert, Fribourg 1983, S. 148.

61 JOSEPH BAADER (ed.), Niirberger Polizeiordnungen ans dem XIII bis X1 Jabrhundert,
Stuttgart 1861 (Nachdruck Amsterdam 1966) (= Bibliothek des Literarischen
Vereins in Stuttgart), S. 321. — Mit ,,Kappe® ist hier nicht die priesterliche Kutte
gemeint, sondern eine ,,Gugel®, eine kapuzenartige Kopfbedeckung: Dexntsches
Rechtsworterbuch. Wrterbuch der dlteren dentschen Rechtssprache, bisher 12 Bde + 5 Bde
Quellen, Weimar 1914-2011 (Bde I-IX: 21998), hier Bd. VIII, ed. GUNTHER
DICKEL & HEINO SPEER, 1991 (*1998), Sp. 412, s. 2. Kappe.

62 FRIEDRICH BATTENBERG, Das eurgpdische Zeitalter der Juden. Zur Entwicklung einer
Minderbeit in der nichtjiidischen Unmwelt Europas, 2 Bde, Darmstadt 1990, Bd. I,
S. 114-115.

161



Jude hinzu und verliess die Kirche, nachdem er den Leib des Herrn empfangen
hatte. Dadurch wollte er die Christen verspotten...%3

Die Verkleidung ermoglicht es Hugos Juden, alle Grenzen zu tiberschrei-
ten: Ausgerechnet die Karwoche, in welcher sich die als Gottesmorder
geltenden Juden nicht in der Offentlichkeit blicken lassen durften, wihlt
er fur die Schindung der Hostie. Die Vorstellung, dass sich Juden uner-
kannt unter die Christen mischen konnten, 16ste Schrecken aus. Verkleide-
te Juden wurden gar als tédliche Gefahr fir die christliche Gemeinschaft
angesechen. Fuldaer Burger berichteten 1349, dass sie sich ihrer Juden
entledigt hitten, denn diese hitten verkleidet die Kirche betreten und
versucht, die Christen zu ermorden:
Des wurden an dem suntag, do mitfasten was, do man dy messe sang, ethliche ju-
den in der kirchen gesehen in einer verwandelten wey(3, also sye nicht juden
weren. Und das do von ein auflauf und gescrey wart, das dy juden gemeiniglich
das cristen volck in der kirchen ermorden wolten ...04
Es gibt keine weiteren Belege, dass dieses Ereignis je stattgefunden hat,
doch zeigt sich hier die aufgepeitschte Sdtmmung gegen die Juden. Die Vot-
stellung von getarnten Juden weckte Angstphantasien und galt offenbar als
Legitimation fir die Ermordung von Juden. In solch einem Klima konnte
cin Kleidertausch fiir Juden tédlich enden. Die von judischer Seite erlasse-
nen Kleidervorschriften sollten daher nicht allein den inneren Zusammen-
halt starken, sondern dienten auch dem Schutz vor christlichen Angriffen.
In Zeiten der Verfolgung kam es aber auch vor, dass sich Juden als
Christen ausgaben und sich entsprechend verkleideten. Im Sefer Hasidim,
dem Buch der Frommen, das die ethischen Lehren der Haside Ashkenaz, einet
Frommigkeitsbewegung des 12. und frihen 13. Jahrhunderts enthilt, wut-
den schitzende Verkleidungen eingehend diskutiert. Bis zu einem gewis-
sen Grade wurden sie toleriert; doch war die Grenze des Zulidssigen tibet-
schritten, wenn sich Juden Kreuze umhingten oder sich als Ménche aus-
gaben.® In einer Glosse des R. Peretz zum SeMa ‘D heisst es:
Im Namen R. Isaaks von Corbeil ist es — ausser bei Lebensgefahr — verboten, die

Pfandsachen der Gojim zu tragen, [...] weil er dadurch den Goj hintergeht, der
es, hitte er es gewusst, ihm nicht [als Pfand] gebracht hitte |[...].%

63 HANS-HENNING KORTUM, Menschen und Mentalititen. Einfiibrung in 1 orstellungs-
welten des Mittelalters, Berlin 1996, S. 148.

64 HERMANN HOFFMANN, Die Wirzburger Judenverfolgung von 1349, in: Main-
frankisches Jabrbuch fiir Geschichte und Kunst 5 (1953), S. 91-114, dort S. 102.

65 JEHUDA WISTINETZKI & JEHUDA HE-HASID (eds.), o1on 0. Das Buch der
Frommen nach der Regension in Cod. de Rossi No. 1133, Berlin 1891, S. 75 § 202.

66 MOSE VON ZURICH, 181 p7noi1 9o, Bd. 1, S. 163, § 84, Anm. 266.

162



Dies steht unter dem Verbot des hillul ha-Shem, der Entweihung des gottli-
chen Namens. Dieses Vergehen ist so schwerwiegend, dass es hierfiir zu
Lebzeiten keine Entsithnung geben kann.®” Die Entweihung des gottli-
chen Namens betrifft in hohem Grade das menschliche Zusammenleben
und wirkt sich auf das Ansehen des Einzelnen, aber auch der ganzen Ge-
meinschaft aus. Der SeMa“Q richtet dabei sein Augenmerk auf das Zu-
sammenleben mit Nichtjuden, wenn es heisst: ,,Auch legte R. Mose von
Coucy aus, dass derjenige, der den Goj hintergeht, den Namen [Gottes]
entweiht.“08 Hier enthilt das Verbot, sich als Nichtjude zu verkleiden, eine
cthische Komponente, die tber die reine Schutzfunktion fiir die judische
Gemeinschaft hinausgeht.

Turb%[en{m m der Kleidermode

In den 1320er Jahren geriet die etablierte Kleiderordnung ins Wanken.
Eine die Standesgrenzen tiberschreitende Beliebigkeit und auch ein freizi-
giger Gebrauch von Farben und neuen Formen machten sich breit.? Der
Anonymus Leobiensis berichtete, dass mit dem Wandel der Mode Juden
plétzlich nicht mehr als Juden erkennbar gewesen seien:

Auch fingen alle an Kapuzen zu tragen, Bauern wie Juden und Hirten. Es horte
damals der Gebrauch der Minnermiitzen auf, durch die meistentheils man unter
den Laien die Christen von Juden unterschied.”

Weiter schreibt er:

Es begann damals auch, dass Knechte und Hérige farbige Seide trugen, gegen die
alten Gewohnheitsrechte der Ritter.”!

Schon hundert Jahre zuvor war es kritisiert worden, wenn sich Angehorige
der niederen Stinde unstandesgemiiss kleideten. Besonders der Minnesin-
ger Neidhart von Reuenthal pflegte sich tber die aufgeputzten ,,Dorper
lustig zu machen:

gerne mugt ihr heeren wie die dérper sint gekleidet: tippeclich ist ir gewant.
Enge rocke tragent si und enge schaperine’?,
rote huete, rinkelohte” schuohe, swarze hosen.’

67 MOSE VON ZURICH, J1¥n p7mon oo, Bd. 1, S. 162.

68 MOSE VON ZURICH, T1¥n prnon 100, Bd. 1, S. 162, § 84.

69 ALWIN SCHULTZ, Deutsches 1eben im XIV . und XV, Jahrhundert, Prag / Wien /
Leipzig 1892, S. 203-204.

70 Ebd., S. 204

71 Ebd.

72 Schaperiin = kurzer Mantel; siche dazu MATTHIAS VON LEXER & KURT GART-
NER, Mittelhochdentsches Handwirterbuch, Stattgart 1992, Sp. 660-663.

163



Im 14. Jahrhundert kam es zu einer Vielzahl von Kleidergesetzgebungen,
von denen nicht nur die Juden betroffen waren. Auch den Geistlichen
wurde vorgeschrieben, was sie zu tragen hatten.” 1333 erfolgte an der
Synode zu Koln eine scharfe kirchliche Stellungnahme gegen die neue
frivole Mode, der auch Geistliche folgten, und 1337 wurde beklagt, dass
diese sich nicht mit Anstand kleideten und dass sie statt des Unterkleides
Wimser trigen, die: ,,was auch bei anderen Kleidern nicht erlaubt ist, aus
verschiedenen Farben und Figuren zusammengesetzt, geschacht und ge-
streift, aus Seidenstoffen und anderen Geweben‘7¢ waren. Auch die stidti-
schen Autorititen wandten sich immer wieder gegen die Verspieltheit in
der Mode. So schrankt die Zurcher Kleiderordnung von 1357/72 den Ge-
brauch mehrfarbiger, gestreifter Textilien ein:

Und sol onch ir enkeiner |...| kein geteilt noch striffat hosen tragen, won dfa]z beid hosen von
ezner varw sin sulent |...]"7

Nicht nur behordliche Restriktionen hatten Einfluss auf die Bekleidung:
manchmal entlud sich Gber ungewdohnlich gewandete Menschen auch der
Volkszorn. So wurden die im Jahre 1254 aus dem Heiligen Land zurtck-
gekehrten Bettelmonche des Karmeliterordens jahrelang wegen ihrer ge-
streiften Mintel verspottet und verpriigelt, bis sie sich schliesslich ge-
zwungen sahen, auf die Streifen zu verzichten.’

5. Kleidervorschriften im Zzircher SeMa“Q

Die wichtigsten Kleidervorschriften des Zircher SeMa‘Q befinden sich im
ersten Kapitel. Dort ist unter den ,,Vorschriften, die das Auge betreffen®,
das Unterkapitel ,,Gebote des Kleidermachens® cingefiigt, in dem drei
biblische Vorschriften behandelt werden: das Gebot der Schaufiden (§
32), das Verbot, Mischgewebe aus Wolle und Leinen zu tragen (§ 33) und
das Verbot, sich Kleider des andern Geschlechts anzuzichen (§ 34). Weite-
re Vorschriften sind tiber verschiedene Kapitel verstreut, so beispiclsweise

73 rinkeloht = mit Schnallen versehen; siche dazu LEXER & GARTNER, Miztelhoch-
dentsches Handwirterbuch, Sp. 451-454.

74 NEIDHART VON REUENTHAL, Winterlieder, in: MORIZ HAUPT (ed.), Nezdhart
von Reuenthal (Lieder), 1.eipzig 1858, S. 35-103, dort S. 74.

75 SCHULTZ, Deutsches I eben, S. 202-203.

76 Ebd., S. 205.

77 HEINRICH ZELLER-WERDMULLER & HANS NABHOLZ (eds.), Die Ziircher Stadi-
biicher des XIV'. und X1/, Jabrhunderts, Leipzig 1899-1906, S. 186 No. 372.

78 MICHEL PASTOUREAU & MARIE LUISE KNOTT, Des Teufels Tuch. Eine Kulturge-
schichte der Streifen und der gestreiften Stoffe, Frankfurt/Main etc. 1995, S. 9-18.

164



unter dem bereits erwihnten § 84, der die Entweihung des gottlichen
Namens behandelt, oder in § 280, in dem die Kleidung fiir den Schabbat
erOrtert wird.

Verbotene Mischgewebe, Sha‘atnez (1109w)

Verbotene Mischgewebe waren schon im Babylonischen Talmud disku-
tiert und mit der Entweithung des géttlichen Namens in Verbindung ge-
bracht worden:

R. Jehuda sagte im Namen Rabhs: Wer in seinem Gewande Mischgewebe (110vw)
findet, lege es ab, selbst auf offener Strasse. Denn es heisst: keine Weisheit, keine
Einsicht und fkeinen Ausweg wider den Herrn:™ Wenn der [Gottes-]Name entweiht
wird, erweise man auch einem Lehrer keine Ehre.80

Grundlage fur dieses Verbot sind die biblischen Verse Lev 19,19 und Dtn
21,11, in denen das Tragen von Mischgewebe aus Wolle und Leinen unter-
sagt wird. Diese Vorschrift gehort zur Kategorie der o°pn, huggin (Satzun-
gen), fiir die es nach den meisten jidischen Gelehrten keinen rational er-
klirbaren Grund gab. Dennoch fand der rationalistisch geprigte Rechtsge-
lehrte Maimonides auch hierflir eine Erklirung, indem er die Verwendung
von Mischgeweben mit dem frithen Gétzendienst in Verbindung brachte:
Und dies ist auch der Grund, warum das Tragen von Kleidern aus gemischtem
Gewebe verboten ist. Denn so war auch bei den Gotzenpriestern der Brauch,
Tier- und Pflanzenstoffe von ein und demselben Kleide zu vereinigen |[...].5!
Auch nach Maimonides sollen Kleidungsstiicke, in denen man verbotene
Mischgewebe findet, unverziglich abgelegt werden. Wenn man sieht, dass
jemand ein durch die Tora verbotenes Mischgewebe trigt, soll man es thm
augenblicklich vom Leib reissen, selbst auf dem Marktplatz.5? Im Gegen-
satz zum Talmud, in dem von verbotenem Mischgewebe in den egenen
Kleidern die Rede ist, spricht Maimonides in seinem Mishneh Tora von den
Kleidern der anderen. Dieser Version des Maimonides folgt der SeMa“Q in
§ 33, wenn auch ohne Quellenangabe:

79 Prov 21,30.

80 bBer 19b, in: LAZARUS GOLDSCHMIDT (ed.), Der Babylonische Talmud. Nach der
ersten ensurfreien Ausgabe unter Beriicksichtigung der neueren Ausgaben und handschrift-
lichen Materials, Frankfurt am Main 2002, S. 1-291, dort S. 84.

81 Mose b. Maimon Fiibrer der Unschliissigen, ins Deutsche ubertr. u. mit erkliren-
den Anmerkungen vers. von ADOLF WEISS, 3 Bde, Hamburg 1923-1924 (letz-
ter Nachdruck 1995) (= Philosophische Bibliothek; Bd. 184a-c), II1, S. 227.

82 Mose b. Maimon, Mishneh Torah: Sefer Zeraim. The book of agricultural ordinances, a
new translation with commentary, and notes by ELIYAHU TOUGER, New
York / Jerusalem 5765 (2005) (= Mishneh Torah Complete, Bd. 7), S. 84ff.

165



[...] Wer seinen Nichsten Mischgewebe tragen sicht, muss es thm ausziehen,
sogar auf dem Marktplatz [...], doch nur jene [Kleider], welche nach der Bibel
Mischgewebe sind, wihrend man ihm Mischgewebe, die von den Rabbanan [als
solche definiert wurden], erst auszieht, wenn er [wieder] zu Hause angekommen
ist, wegen der Wichtigkeit der menschlichen Wiirde, welche die negativen Gebote
der Lehre verdringt.$

Det Ziircher SeMa‘(Q erginzt diesen Text mit Passagen aus dem SeMa ‘G,
die sich fast wortgetreu an den Mishneh Tora anlehnen, und dem Mishneh
Tora selbst. Darin enthalten sind Diskussionen und Erklirungen zu den
verbotenen Mischgeweben. Was macht eine verbotene Textilverbindung
aus? Welche Wolle ist gemeint? In welchen Fallen dirfen Wolle-Leinen-
Verbindungen verwendet werden? Verboten ist nur das Tragen von Misch-
geweben aus Leinen und Schafwolle, andere Verwendungen hingegen —
zum Beispiel der Gebrauch fur Bettunterlagen — kénnen unter bestimm-
ten Bedingungen erlaubt werden.

Daneben hat R. Mose Zitate aus dem TaShBe‘S hinzugefiigt, in wel-
chen auf das Alltagsleben eingegangen wird. So hatten Juden im Umgang
mit nichtjidischen Schneidern darauf zu achten, dass ihnen diese nicht
heimlich Kleider aus Sha‘atnez anfertigten:

Und es ist verboten, Kleider im Hause des Nichtjuden nihen zu lassen, wenn kein
Jude bei ihm sitzt. Wir befiirchten, dass er sonst mit Leinen nidhen wiirde — Anwmer-
kung: doch explizit nur, wenn der Hanf teuer ist und der Nichtjude ihn mit Leinen
auswechseln konnte, aber explizit nicht, wenn Leinen teuer ist; dann beflirchten wit
nichts. Bis bierhin die Anmerkung — Und R. Meir, — Friede seiner Seele! — etlaubt es
nicht, Leinen unter das ,,Camelot de tripe®* zu ziehen, damit das nicht beim Canzelot,
das aus Schafwolle gemacht ist [passiert] und dies ein Mischgewebe [ergibe].8
Diese Passage zeigt, dass sich Juden und Christen in manchen Bereichen
des Alltags sehr nahe kommen konnten. Christliche Schneider fertigten
Gewinder fiir Juden an und Juden trugen auch Kleider aus dem neuarti-
gen luxuriésen Gewebe ,,Camelot de tripe. Da dieses ein Mischgewebe wat,
mussten Juden sich vorsehen, dass dieses aus Materialien produziert wut-
de, aus denen garantiert keine Sha‘atnez entstehen konnten.

83 MOSE VON ZURICH, 71%n pmoi oo, Bd. I, S. 110 § 33.

84 camelot = Stoft aus Haar oder Wolle, manchmal mit Kettfiden aus Seide vet-
mischt. Die teure Variante camelot de tripe ist 1296 in Paris belegt. Siche dazu
FRANCOISE PIPONNIER, A propos des textiles anciens, principalement médié-
vaux, in: Annales. Economies, Sociétés, Civilisations 224 (1967), S. 864-880, S. 872.
Bei Har-Shoshanim steht w”p™v v”19npx, wihrend die Bezeichnung in def

~ Parma-Handschrift (Fol 19v) leichter lesbar ist: w7 5™ "019mp.

85 MOSE VON ZURICH, 71¥n p”noii oo, Bd. I, S. 110. § 33 Anm. 171.

166



Strifeleht: Von den Shdatneg zur Franenkleidung

In Har-Shoshanims Ausgabe des Ziircher SeMa“Q wird unter § 33 folgende
Glosse angefiihrt:

Und auf eure Frage, ob es etlaubt sei, strifelih® (07nv%5m0w) zu tragen, mit wel-
chem man — wenn wir in Offentlichkeit sind — nicht als Jude erkannt wird, wird
im Abschnitt Gber den widerspenstigen und aufséssigen Sobn®’ gesagt: ,,Zu Zeiten der
Verfolgung ist sogar das Andern des Schuhbindels verboten!88

Dadurch, dass diese Glosse unter dem Verbot von Mischgeweben aus
Wolle und Leinen aufgelistet wird, werden verschiedene Fragen aufgewor-
fen; denn es geht hier nicht um die Beschaffenbeit der Textilien, sondern um
ihre optische Wirkung. Was konnte R. Mose veranlasst haben, dieses Verbot
ausgerechnet an dieser Stelle anzufiihren?

R. Moses Vorlage aus dem TaShBe ‘S lautet folgendermassen:

Und auf deine Frage, ob es etlaubt sei, gestreifte (»1%7) Kleider zu tragen, die
stryft (0B WW) genannt werden, mit denen [man] auf der Strasse — wenn wir in der
Offentlichkeit sind — nicht als Jude erkannt wird, wird am Ende des Abschnitts
Uber den widerspenstigen und aufsdssigen Sobn gesagt, dass zu Zeiten der Verfolgung
sogar das Andern des Schuhbindels verboten ist.8?

Diese Vorschrift ist im  TaShBe‘S Teil der Gesetze zu Qiddush ha-Shem,
dem Mirtyrertod zur Heiligung des Géttlichen Namens. An dieser Stelle
des TaShBe“§ ist allerdings von Mischgeweben nicht die Rede. Die ge-
streiften Kleider erscheinen hier als Tarnung, als triigerischer Schutz vor
Verfolgung. Dies wird auch im Zusammenhang mit dem nachfolgenden
Paragraphen deutlich, in dem vor dem Umgang mit Gotzendienern im
Allgemeinen und vor dem Priesterkleid im Besonderen gewarnt wird.

Das Zitat im Ziircher SeMa“Q scheint aus dem im  TaShBe“S erschei-
nenden Sinnzusammenhang gerissen zu sein, denn die Streifung der Ge-
winder wird hier bloss mit dem verbotenen Mischgewebe in Verbindung
gebracht.

Eine Erklirung fir die Platzierung dieses Zitats konnte in der Auslegung
des Adjektivs strifeléht gefunden werden. Das zugrundeliegende mittelhoch-
deutsche Verb s#ifeln hat eine Doppelbedeutung: es bedeutet nicht nur ge-
streift machen und bunt machen, sondern auch vermischen. In Lexers & Girtners
Mittelhochdentschems Handwirterbuch wird dazu eine Quelle aus dem 13. Jahr-

86 swifeléht = Adjektiv gestrefly siche dazu LEXER & GARTNER Mittelbochdentsches
Handwérterbuch, Bd. 11, Sp. 1238-1239.

87 bSanh 74b.

88 MOSE VON ZURICH, 7187 pnon oo, Bd. I, S. 110 § 33 Anm. 171.

89 SAMSON BAR SADOK, p”awn 1oo, Lemberg 1858, S. 40a § 416.

167



hundert zitiert: swer strifelt sine tinsche wol mit der welhsche.® Konnte es sein, dass
R. Mose genau auf diesen Doppelsinn angespielt hat? Da aber keine weite-
ren Textbelege bekannt sind, in denen das Adjektiv s#ifeléht in dieser Dop-
pelbedeutung erscheint, ist eine solche Interpretation zweifelhaft.

Eine weitere Frage ist, ob die gestreifte Kleidung im Mittelalter tat-
sachlich aus dem verbotenen Wolle-Leinen-Mischgewebe bestanden hat.
Diese sind zu beantworten, ist nicht leicht, da profane Kleidung aus dem
Mittelalter kaum erhalten ist, und erhaltene kirchliche Gewiander vor allem
Mischgewebe aus Wolle und Seide bestehen; doch eine Streifung ist nicht
an Mischgewebe gebunden. Mischgewebe aus Wolle und Leinen unter der
Bezeichnung Tiretaine wurden in Saint-Marcel bei Paris und auch in Flo-
renz hergestellt. Sie mussten nicht unbedingt gestreift sein, denn die Mate-
rialmischung bestand darin, dass sie einen leinenen Kettfaden und einen
wollenen Schussfaden besassen.”! Seltene Textilfunde aus England zeigen,
dass einige dieser Gewebe auch gestreift sein konnten.”? Ob gestreifte
Tiretaines so verbreitet waren, dass sie zu einem Symbol fiir gestreifte Tex-
tilien im Allgemeinen werden konnten, kann allerdings bezweifelt werden.

Breitenwirkung hatten hingegen die auffillig gestreiften Seidengewin-
der, die im Verlaufe des 13. Jahrhunderts eine immer grossere Beliebtheit
erlangten.” Es ist anzunehmen, dass R. Mose bei seinem Verdikt gegen
gestreifte Kleidung cher diese kostbaren Gewinder, die immer wieder
auch Gegenstand herrschaftlicher und klerikaler Kleiderordnungen und
Luxusgesetzgebungen wurden, vor Augen hatte.

Die oben aufgefiihrten Erklirungsversuche konnen die Frage, warum
die gestreiften Gewinder ausgerechnet in einem Kommentar zu den
Shd‘atnez auftauchen, nicht ausreichend beantworten. Die Losung des
Problems findet sich hingegen im iltesten Manuskript des Ziircher SeMa0Q,
in der Handschrift Ms. Parm 3158 (Abb. 1). Hier erscheint R. Moses

90 LEXER & GARTNER, Mitte/hochdentsches Handworterbuch, Bd. 11, Spalten 1238-
1239. Quelle: HEINRICH RUCKERT (ed.), Der wilsche Gast des Thomasin von
Zirclaria, Quedlinburg [u. a.] 1852 | Wer sein Deutsch mit Welschem schon
durchsetzt* (Ubers. 1K).

91 SHARON FARMER, Biffes, Tiretaines, and Aumoniéres: The Role of Paris in
the International Textile Markets of the Thirteenth and Fourteenth Centuries,
in: ROBIN NETHERTON & GALE R. OWEN-CROCKER (eds.), Medieval clothing
and textiles, Woodbridge [u. a. ] 2005), S. 73-89, dort S. 75-76.

92 ELISABETH CROWFOOT / FRANCES PRITCHARD & KAY STANILAND, Texctiles
and Clothing: ¢. 1150 - ¢. 1450, London 1992 (= Medieval Finds from Excava-
tions in London, Bd. 4), S. 128-129.

93 Ebd,, S. 96.

168



Glosse nicht als Kommentar zu den verbotenen Mischgeweben, sondern
zum nachfolgenden Paragraphen.®* § 34 behandelt die biblische Vor-
schrift, dass man sich nicht mit den Gewindern des anderen Geschlechts
bekleiden datf, und hier fiigt sich das Verbot der gestreiften Gewidnder
logisch zwischen den Gbrigen Kommentaren ein.

Das Verbot, dass ein Mann keine Frauenkleider anzieht, bezieht sich auf Dtn
22.5: Eine Fran soll keine Mannersachen tragen, und ein Mann soll keine Frauenflei-
der angiehen, denn der Ewige, dein Gott, verabscheut jeden, der dies tut. Im SeMa‘Q
ist, im Gegensatz zum biblischen Text, ausschliesslich von Minnern die
Rede, die Frauenkleider anlegen, jedoch nicht umgekehrt. Es heisst dort:
Dass ein Mann keine Frauenkleider anzicht, wie es in der Bibel heisst: ez Mann
soll keine Franenkleider angiehen — die Bedeutung ist: um [damit] zu buhlen. Und
deswegen ist das Entfernen des Haars in der Achselhdhle und um die Genitalien
[herum| mit Rasiermesser und mit Schere, [die] dhnlich wie ein Rasiermesser
[verwendet wird], von den Rabbinen verboten worden |[...] Und ebenso soll man
nicht aus Putzsucht in den Spiegel schauen.?

Fir seinen Hauptkommentar hat R. Mose Passagen aus dem Mishneh Tora
und dem SeMa“G entnommen und dadurch auch wieder die Frauen ein-
bezogen:

Eine Frau soll nicht den Putz [von Minnern] anlegen und beispielsweise einen
Turban oder Hut oder Helm und, was weiter davon abgeleitet werden kann, auf
den Kopf setzen. Ein Mann soll nicht den Putz von Frauen anlegen, wie bei-
spielsweise bunte Kleider und goldene Ketten.[...].%

Anhand von Beispiclen wird erkldrt, in welcher Weise man sich nicht klei-
den darf. Wie im Kommentar zur gestreiften Kleidung, der sich im
Ms. Parm 3158 in unmittelbarer Nachbarschaft zum oben erwihnten Text
befindet, geht es hier um die optische Wirkung. R. Mose griff also bei seiner
Ablehnung gestreifter Gewinder nicht in zweifelhafter Weise auf verbotene

94 Dies ist besonders deutlich, da sich dieser Paragraph in Ms. Parm 3158 fol.
20r § 34, nicht auf demselben Blatt wie § 33 befindet. — Dass es zu einem sol-
chen Unterschied in der Platzierung kommen konnte, hat mit dem Seitenauf-
bau in der Londoner Handschrift Add. 18684 zu tun. Auf fol. 25v befinden
sich der Schluss von § 33 und der Anfang von § 34. Der Grossteil des Platzes
wird von sieben Kommentar-Blécken eingenommen. Aufgrund der Verweis-
marken innerhalb des SeMa‘Q-Textes sind aber nur vier Textblocke eindeutig
zuzuordnen. Der Glosse, welche die gestreiften Gewinder behandelt, ist keine
Textmarke zugeordnet und befindet sich an einer unklaren Stelle zwischen
§§ 33 und 34 des SeMa‘Q. Ein spiter eingeftigter Kommentar zwischen dieser
Glosse und § 34 wirkt zudem wie eine optische Trennung. (Abb. 2).

95 MOSE VON ZURICH, Jm8n p7non oo, Bd. 1, S. 112 § 34.

96 Ebd., Anm. 172.

169



Mischgewebe zurtick, sondern er riickte die gestreifte Kleidung in die Nihe
der bunten, die zu tragen fiir Manner eine unerlaubte Travestie darstellte.

Die Kletdung auf der Wandmalerei Brunngasse §

Auf der an der Ostwand befindlichen Wandmalerei (Abb. 4 und 5) im Haus
an der Brunngasse 8 fallen die bunten und gestreiften Kleider der dargestell-
ten Figuren auf. Die Tanzszene erinnert mehr an einen Bauernschwank als
an einen hofischen Tanz. Aufgeputzte Damen tanzen mit bunt gekleideten
Minnern einen gemischtgeschlechtlichen Tanzreigen, was der judischen
Tradition zuwiderlief.”” Die derb wirkenden Mianner machen ausgelassene
Bewegungen und tragen auffillige Kleidung mit Karo-, Zickzack- und Strei-
fenmustern. Sie haben Schwerter umgebunden, was ginzlich der Konven-
tion fiir hofische Tanze widerspricht. Die Frauen sind extravagant gewandet
und machen fiir feine Damen allzu ausladende Tanzschritte.?® Roland
Bohmer hat schlissig nachgewiesen, dass es sich bei dieser Tanzszene um
eine bewusste Parodie, die einem literarischen Vorbild entnommen worden
war, handelt. Die Darstellung der fidelen Téinzer lehnt sich an die Dichtung
des Minnesingers Neidhart von Reuental aus dem 13. Jahrhundert an.
Neidhart hatte die geckenhaften Bauern, die sich als Adlige herausputzten,
mit beissendem Spott bedacht. Dieses Motiv fand viele Nachahmer und
auch seine bildliche Umsetzung erfreute sich grosser Beliebtheit. Dies zeigt
sich sowohl in der Manessischen liederhandschrift als auch in weiteren
Wandmalereien, die in Zirich und Winterthur freigelegt wurden?.

Ganz rechts ist das Fragment eines Mannes mit einem knielangen
orange-weiss gestreiften Gewand (Abb. 0) zu sehen. Er ist, obwohl sein
Instrument nicht erhalten ist, wie der Platerspieler zu seiner Rechten, ein
Musikant. Dieser tragt ein sattrotes Gewand, und sein Kopf ist von einem
Blumenkranz geschmiickt. Doch nicht nur die Spielleute, auch die Tanzer
tragen auffallige bunte Kleidung. So trigt die fiinfte Figur von rechts ein
Unterkleid mit gestreiften Armeln und die anderen Minner tragen Kleider
mit Karo- und Zickzackmustern. Wie die Mi-Parti-Kleidung, die zu Be-
ginn des 14. Jahrhunderts noch von jungen Adligen getragen wurde, dann
aber immer mehr zur Tracht von Bediensteten, Narren und Musikern

97 EPELBAUM, Wandmalereien, S. 68.

98 ROLAND BOHMER, Bogenschiitze, Bauerntanz und Falkenjagd. Zur Ikonogta-
phie der Wandmalereien im Haus "Zum Brunnenhof' in Zirich. in: ECKART
CONRAD LUTZ / JOHANNA THALI & RENE WETZEL (eds.), [ steratur und Wand-
malerer, Tibingen 2002, S. 329-364, dort S. 340.

99 Ebd., S. 341-345.

170



wurde,' sollten auffallige Streifen zum Symbol von Randgruppen wie
Spielleute und Gaukler werden. In der manessischen Liederhandschrift ist
eine solche Gruppe von Musikanten (Abb. 7) versammelt, die mit ihren
bunten und gestreiften Gewindern eine gewisse Ahnlichkeit zu den Ges-
talten an der Brunngasse haben.!0!

Die Kleider dienen hier als Zeichen dafiir, dass die dargestellten Figu-
ren nicht allzu ernst zu nehmen sind. Dies fiigt sich gut mit Rudolf Béh-
mers Deutung der Wandmalerei als bewusste Parodie zusammen.

Die bunte Tanzgesellschaft, bestehend aus Spielleuten und torichtem
Volk, fern der judischen und patrizischen Lebenswelt, konnten die jidi-
schen Hausbesitzer in zweifacher Weise als Parodie auffassen. Moglicher-
weise sahen sie in dieser Parodie auch eine Bestitigung von R. Moses
Ablehnung der bunten und gestreiften Minnergewinder.

6. Schlusswort

Geschlechtergrenzen tiberschreitende und die Stindeordnung aufbrechende
Verkleidungen bewegten die Phantasie des mittelalterlichen Publikums.!02
Die Vorstellung von verkleideten Juden allerdings weckte Angstphantasien,
welche nicht selten in nackte Gewalt umschlugen. So war es fur die jidische
Gemeinschaft wichtig, sich in ihrer Tracht klar von den Christen zu unter-
scheiden, Diese Positionierung gegentiber der nichtjidischen Umwelt wirkte
auch nach innen und stirkte die Identitit der Juden als Gruppe.

In seinen Glossen zu den halachischen Vorschriften, die sich auf die
Bekleidung beziehen, zeigt sich R. Moses Zeitbezug. Seine Kommentare
zu den judischen Kleidervorschriften sind auch von der damals aktuellen
Diskussion um die Kleidermode beeinflusst und widerspiegeln die zei-
chenhafte Bedeutung, welche die Menschen des Mittelalters der Kleidung
beimassen. R. Moses ablehnende Worte gegen farbige und gestreifte Min-
nerkleider stellten fir die jidischen Auftraggeber der Wandmalerei an der

100 EPELBAUM, Wandmalereien 2000, S. 27.

101 Cod. Pal. germ. 848, Grofie Heidelberger 1 dederhandschrift (Codex Manesse), fol. 399r,
unter: http://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/cpg848/0793 [Stand: 20.03.2011].

102 Dazu INGRID BENNEWITZ & HELMUT TERVOOREN (eds.), Manlichin wip,
wiplich man. Zur Konstruktion der Kategorien "Karper'" und "Geschlecht'" in der dentschen
Literatur des Mittelalters (Internationales Kolloquium der Oswald von Wolken-
stein-Gesellschaft und der Gerhard-Mercator-Universitit Duisburg, Xanten
1997), Berlin 1999 (= Beihefte zur Zeitschrift fir deutsche Philologie), und
ANDREAS KRASS, Geschriebene Kleider. Hfische Identitit als literarisches Spiel (Habi-
litationsschrift Minchen 2002), Tibingen 2006.

171



Brunngasse nicht zwingend einen Widerspruch zu den Bildmotiven dar.
Auch wenn Gebaren und Bekleidung der gezeigten Ténzer in keiner Wei-
se dem Lebenswandel und den Sittlichkeitsvorstellungen der mittelalterli-
chen Juden entsprachen, wurde dabei thr Wertesystem nicht in Frage ge-
stellt. Das Bild musste nicht Spiegel der eigenen Lebensweise sein. Der
Einbezug von Parodie und Ironie ermoglichte den judischen Betrachtern
einen differenzierteren Zugang zu den Bildern, als dies den mittelalter-
lichen Menschen gemeinhin zugetraut wird.

Das judische Alltagsleben war begleitet von Abgrenzungen. Einerseits
wurden Juden von der christlichen Mehrheit ausgeschlossen, und anderer-
seits auferlegten sich Juden selber Grenzen theologischer und sittlicher
Art, mit denen die judische Gemeinschaft vor Glaubensabfall und Angrif-
fen seitens der christlichen Bevolkerung geschutzt werden sollte. Die ge-
genseitigen Abgrenzungen waren in hohem Grad vom judenfeindlichen
Diskurs gepragt.

Die gegenseitigen Fremdbilder prigten in hohem Grade die jidisch-
christliche Konfrontation. Christen kultivierten die fiktiven Feindbilder
von Juden als Ritualmérder und Hostienschinder, wihrend Juden Chris-
ten als Gotzendiener bezeichneten. Diese Feindbilder standen oft im Wi-
derspruch zum gelebten Alltag und den tatsichlichen Begegnungen zwi-
schen Juden und Christen.

R. Mose wollte kein neues Buch schreiben: Der SeMa“Q des Isaak von
Corbeil blieb stets im Zentrum seines Interesses. Der SeMa“Q sollte bes-
ser verstanden werden, und es sollten sich konkrete Handlungsweisen
daraus ableiten lassen. So fugte R. Mose den Miswot eine Vielzahl von
Erklirungen, die oft mit konkreten Beispielen versehen sind, hinzu. Um
das Verstindnis zu erleichtern, Gibersetzte er zudem einzelne Fremdworter
ins Mittelhochdeutsche. Mit diesen Aktualisierungen brachte er die be-
handelten Gesetze in Beziehung zur gelebten Wirklichkeit. Gleichzeitig
war R. Mose fest in der aschkenasischen Auslegungstradition verankert
und begegnete den Herausforderungen des Alltags mit grosser Frommig-
keit. Seine Glossen sind ein Zeugnis fir die Moralvorstellungen und das
Selbstbild der Juden zu einer Zeit, als das Klima zwischen Juden und
Christen einem seiner Tiefpunkte niherte.

R. Mose hat die Katastrophe von 1349, als Ziircher Birger Juden vet-
brannten, nicht tberlebt, doch sein Werk wurde — dies belegen die zahl-
reichen erhaltenen Handschriften — fiir nachfolgende Generationen rich-
tungsweisend.

172



gl

‘(31 :0304)
ELU.IE(I ‘BUQBTE(I EDQJO.F[CHQ ‘ISSO}I 9UO¥ZQHOD ‘JOZ [O} 89[5 (.IIIBd S]'/\I :[ qu

;@ﬁmﬁg wmmw Mm qn;aqmmw

; ‘gmr-’l e i & frnd] mefiE ke 135 gl A Y bt
‘. VM2 A jpll AT ST W D e
e ,@Aa’Mnmﬂm arissrn

diurd Zo sk A L i ﬂ\*ﬁ-ﬂ"

,;a,ws.md sfae AR Wpﬂ ﬁmag-ﬁ wu‘!-itsﬂ'-iﬁ{‘
& ol A8 el AW i s mmﬁfﬁﬁ
R TIOT T e
 pisis S SelA.
s et ol Lowone i mmﬂm MW
mg hin ggﬁw BB M Al S S ;g#é&f
fsﬁgm Yon AR e m*gu -gﬁi%‘ﬁr M‘ﬁwsﬁm




Aechter

i - Zentrales Textfeld: Kommentare  ramirers
Kommentare): Zorcher Semak: SEMAK: Zorcher Semak:  Kommentare):
{Buchinnenseite)
. L :  Glossex
Glosse ohne Nummer Fortsetzung §33 _ hHSww
. s mit
HS e . T GIlossen.. ]
-{m:;';ng) Fussnotenzeichen %ﬁwﬁ- -
' L aundx
Giossex |
O HSI ey
(Schluss §33)
 Glosse "Stifeleht
ohne Nummer '
- HS: " wvp
HS: 138
[
Glosse ohne Nummer §34 N7vY
 hHstaw I
I

Abb. 2: Ms. Add. 18684 fol. 25v, British Library, London
(Schematische Ubersicht: IK).

Abb. 3: Siegel des Mosche ben Menachem
(in: A. KISCH, Trois sceaux juifs (Anm. 50), S. 279).

174



Abb. 4: Tanzszene im Haus zum Brunnenhof
(Zeichnung: Beat Scheffold in: WILD & BOHMER, Die spatmittelalterlichen
Wandmalereien (Anm. 2), S.18).

Abb. 5: Tanzszene im Haus zum Brunnenhof
(Foto: Baugeschichtliches Archiv Ziirich).

178



Abb. 6: Tanzszene im Haus zum Brunnenhof, Detail Platerspieler
(Foto: Baugeschichtliches Archiv Ziirich).

176



Abb. 7 Manessehandschrift: Musikanten Cod. Pal. germ. 848, Codex
Manesse), fol. 399r (Detail)
(Online: http://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/cpg848/0793.
[Stand 2011-03-24]).

177



	Jüdisches Leben im Spiegel des Zürcher SeMa"Q : Kleiderordnungen als Besipiel für die jüdisch-christliche Auseinandersetzung

