
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 67 (2011)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Böttrich, Christfried / Beate Ego & Friedmann Eissler: Abraham in

]udentum, Christentum und Islam, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2009

Judentum, Christentum, Islam), 188 S., ISBN 978-3-525-63398-4.

Böttrich, Christfried / Beate Ego & Friedmann Eissler: Jesus und Maria
in Judentum, Christentum und Islam, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2009

Judentum, Christentum, Islam), 205 S., ISBN 978-3-525-63399-1.

Böttrich, Christfried / Beate Ego & Friedmann Eissler: Mose in Judentum,
Christentum und Islam, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2010 Judentum,
Christentum, Islam), 181 S., ISBN 978-3-525-63018-1.

Aus dem Reichtum der biblischen Erzählungen schöpfen alle drei monotheistischen

Religionen: Muslime, Juden und Christen lesen ihr heiligstes Buch, den Koran, den
TaNa"I<h oder das 'Alte' mit dem 'Neuen' Testament, stets mit ihrem — ganz eigenen

- Verständnis der Einzigartigkeit des Weltenschöpfers. Die Entstehung erst des

Christentums aus dem Judentum heraus, dann gut sechs Jahrhunderte später die des

Islam hat bekanntlich immer wieder zu Spannungen, Zerrissenheit, erbitterten
Kämpfen, aber auch, insbesondere in den vergangenen letzten Jahren und
Jahrzehnten, zu Annäherungen etwa in Form von Dialoggemeinschaften und ähnlichen
Plattformen gefuhrt. An dieser Stelle soll nicht unerwähnt bleiben, dass die
jüdischislamische Symbiose im mittelalterlichen Spanien eine einzigartige kulturelle Hochblüte

darstellte und somit bereits als eine Vorform von 'gelebtem Dialog' gesehen
werden kann. In letzter Zeit wird immer häufiger vom 'Trialog', dem Dialog
zwischen Christentum, Islam und Judentum, gesprochen. Vor dem Hintergrund dieser
immer bedeutender werdenden trilateralen Bewegung haben sich der Neutesta-
mentler Christfried Böttrich (Greifswald), die Alttestamentlerin Beate Ego
(Bochum) und der wissenschaftliche Referent der Evangelischen Zentralstelle für
Weltanschauungsfragen Friedmann Eissler (Berlin) zusammengefunden, um in der von
ihnen 2009 ins Leben gerufenen Reihe Judentum, Christentum, Islam die „prägenden
Gestalten jener biblischen Erzählungen, die bei Juden, Christen und Muslimen
gleichermassen von Bedeutung sind" (Reihenvorwort) zu porträtieren. Das erste
Buch dieser neuen Reihe behandelt Abraham, das zweite Jesus und Maria, das dritte
widmet sich Moses. Ein viertes Buch, geplant für Herbst 2011, beschäftigt sich mit
Adam und Eva. Beate Ego nimmt sich des Judentums an, Christfried Böttrich des

Christentums und Friedmann Eissler des Islams, wobei die drei Autoren betonen,
dass sie „von einem gemeinsamen christlichen Standpunkt aus" schreiben und

erwarten, dass ihr anvisiertes Lesepublikum „sehr wahrscheinlich ein vorwiegend
christlich geprägtes sein" wird (Reihenvorwort).

Abraham in Judentum, Christentum und Islam

„Wenn Juden, Christen und Muslime das Gespräch miteinander suchen, dann berufen

sie sich heute wieder gern auf Abraham" (S. 111); so ist denn auch die Figur des

Abraham für alle drei Religionen schon immer ausgesprochen faszinierend gewesen.

112



Für das Judentum ist natürlich die biblische Abrahamsüberlieferung (Gen 12,1-
25,11), die mit Gottes Ruf an Abraham beginnt und mit dem Tod des Patriarchen
endet, von zentraler Bedeutung: Abraham erschient hier als Lichtgestalt, ausgestattet

mit allem Positiven wie v. a. Gastfreundschaft, Mut, Selbstlosigkeit. Die beiden
tragenden Säulen der Abrahamsgeschichte sind mithin die Nachkommensverhei-

ssung sowie die Thematik des Landes, doch auch die Bindung Isaaks, die die tiefe

Gottesverehrung Abrahams spiegelt, zählt zu den Pfeilern der Abrahamsgeschichte.
Später, im Buch Jesaja 41,8, wird Abraham gar als 'Freund Gottes' bezeichnet,
wodurch die sehr enge und ganz besondere Beziehung Abrahams zu Gott erneut
deutlich aufscheint. Die Figur des Abraham lebt fort in den nachbiblischen Quellen
und wird insbesondere im antiken Judentum, das in die „biblische Basisgeschichte

ganz neue Akzentuierungen" (S. 22) hineinlegt, als zutiefst Frommer und Gerechter

vor dem Herrn gezeichnet. Abraham ist „Gedächtnisfigur und Seinsgrundlage für
Israel" (S. 53) von den biblischen Zeiten bis in die heutigen Tage.

Im Christentum spielt Abraham grundsätzlich eine bedeutende Rolle als

„Symbol für die gemeinsame Herkunft, die Juden und Christen verbindet." (S. 63)
Zwar wird auch im Christentum bekanntlich die Genesis-Erzählung um Abraham
zugrunde gelegt, doch erst im sog. Neuen Testament entfaltet Abraham dann
seine eigentliche 'Wirkung' für das Selbstverständnis des Christentums: So wird
Paulus Jesus Christus als legitimen Erben der Abrahamsverheissung darstellen —

„in Christus erfüllt sich, was dem Abraham verheissen wurde" (S. 95), was letztlich

bedeutet, dass die Abrahamerzählung besonders später von den Kirchenvätern

christologisch, vom Christusereignis her gelesen wird: Abraham erkennt die
Wahrheit Gottes, die sich in Jesus offenbaren wird; Abraham, der Weise, der
Gottesfreund und -Sucher, wird nun — ganz im Sinne der Trinitätstheologie — zum
Zeugen der „Einheit Gottes in der Dreiheit" (S. 108).

Der Islam greift die Figur des Abraham als einen der wichtigsten Propheten
auf und versteht sich sogar selbst als 'Religion Abrahams' (millat Ibrahim). Abraham

nimmt somit einen ganz zentralen Stellenwert ein — bis in den muslimischen
Alltag hinein (S. 116). Üblicherweise werden biblische Geschichten in den Koran
nicht in erster Linie als reines Erzählgut aufgenommen, sondern in eine Art
moralisch-didaktische Unterweisung 'umfunktioniert', die — beinah analog zum
Christentum, das in Abraham bereits Christus vorausgedeutet sieht - fast immer
eine Vorausschau auf Muhammad darstellt; so auch im Falle der
Abrahamerzählung. Abraham wird, wie im Judentum und im Christentum, auch
im Islam nur mit den besten Qualitäten ausgestattet — er ist der Gottergebene
(arab. muslim) und damit - eben — wahrer Muslim, bzw. wie es in Sure 4,125
heisst: „Gott nahm sich Abraham zum Freund." Auch hier also das Motiv des

Gottesfreundes, der — genau wie im Judentum und im Christentum - allem
Götzendienst abschwört und sich auf den Einen, den Einzigen besinnt. Anders als die
beiden Schwesterreligionen akzentuiert der Islam die Isaakgeschichte: Zwar hat
die ,Bindung des Sohnes' auch im Islam identitätsstiftenden Charakter, doch stellt
sich bereits im Koran selbst die grundlegende Frage: „Isaak — oder Ismael?" (S.

138) Isaaks Name wird im Koran erst nach der Prüfung Abrahams durch Gott
genannt; daher liege es nahe, „von der Bindung Ismaels, des Erstgeborenen,
auszugehen" (S. 139).

113



Jesus und Maria in Judentum, Christentum und Islam

Dass der Figur des Jesus im Judentum mit Zurückhaltung begegnet wird,
verwundert nicht weiter. Als biblische Figur ohne Relevanz für das Judentum findet
Jesus allerdings in spätere antike und mittelalterliche jüdische Schriften Eingang:
Meist wird - wie in z. B. den 'Toldot Jeschu', einer mutmasslich frühmittelalterlichen

provokanten jüdischen Sagensammlung über das Leben Jesu — Jesus negativ
bis abwertend gezeichnet; so wird schon in frühjüdischen Texten über ihn gesagt,
er sei der Sohn der Maria (mit der die alten jüdischen Quellen im übrigen wenig
schmeichelhaft umgehen) und eines römischen Soldaten. Ferner sei er ein

grosser Scharlatan und Frevler gewesen (S. 12), zudem ein Magier und Irrlehrer,
der Israel abtrünnig gemacht habe (S. 33). Wenn Jesus im rabbinischen Schrifttum
überhaupt je Interesse entgegengebracht wird, dann meist in spöttischer und
polemisierender Form, was naturgemäss die Anhänger des noch jungen Christentums

sehr verstimmt hatte. Auch der Tod Jesu wird beispielweise im Talmud (so
etwa im Traktat Sanhédrin) nur beiläufig erwähnt. Er sei erhängt worden, auf eine

Beteiligung der Römer wird kein Bezug genommen. Mit der Aufklärung distanzierte

sich das Judentum von diesen Darstellungen, und im 19. Jahrhundert
entstand gar eine jüdische Leben-Jesu-Forschung (S. 55). Entscheidend für unsere
heutige, vom Dialog geprägte Zeit ist die 'Bruder-Jesus-These', die massgeblich
auf Schalom Ben-Chorin zurückgeht: „Es geht nicht darum, an Jesus zu glauben,
sondern mit ihm zu glauben" (S. 56).

Die Sicht auf den Nazarener und seine Mutter Maria — Miriam — ist im Christentum

naturgemäss eine ganz andere: Jesus ist nicht nur der Gottessohn, in ihm und
durch ihn wird Gott Mensch - welche Provokation für die religiöse Welt der
Spätantike! (S. 60) Und Maria — als Gottesmutter — wird eine über die Massen hohe
Bewunderung zuteil, die v. a. in katholischer Marienverehrung und -frömmigkeit gipfelt,

die wiederum von Luther abgelehnt wird: Nach dem Reformator gibt es nur
einen Weg zum Heil, und der liegt allein in Jesus Christus. Im Neuen Testament
werden Jesu Geburt, Leben und Tod ausführlich geschildert, und worauf die Juden
noch warten, namentlich den Messias, ist für das Christentum bereits zur Realität

geworden: Jesus £r/der Messias, der Gesalbte, der allerdings grösstem Leiden ausgesetzt

ist und den qualvollen Kreuzestod sterben muss — für das Judentum vollends
unvorstellbar: ein leidender Messias! Die Leidensgeschichte Christi wird zum zentralen

Ereignis und prägt die christliche Religion bis heute. Doch auch von christlicher

Seite gibt es seit längerem die - nicht immer konfliktfreie — Annäherung ans

Judentum über die Figur des Jesus: zum einen in der Akzeptanz der o. g. 'Bruder-
Jesus-These', zum anderen über die „Heimholung Jesu ins Judentum" (S. 116), wie
es Martin Buber in diesem Sinne bereits zu Beginn der 1950er Jahre formuliert hat.

Eine erstaunlich hohe Wertschätzung sowie eine herausragende Stellung erfährt
Jesus auch im Koran, der ihn als Diener und Gesandten Gottes versteht. Als einer
der vielen von Gott gesandten Propheten nimmt Jesus als „Überbringer des
ungetrübten Islam" (S. 142) gleich hinter Muhammad, der das 'Siegel' der Propheten
darstellt, eine hohe Position im Islam ein. Allerdings — und hier klafft die notwendige

Lücke zum Christentum: Jesus kann niemals Gottes Sohn sein, diese Vorstellung
verbietet das Bekenntnis zum einen Gott in der 112. Sure: „Sprich: Gott ist einer [...]
Hat nicht gezeugt und ihn gezeugt hat keiner ...". Auch im Koran wird das Leben

114



Jesu von der Geburt bis zum Tod beschrieben, doch wird der Kreuzestod vehement

verneint: „Sie haben ihn weder getötet noch gekreuzigt", heisst es unmissver-
ständlich in Sure 4,157. Die Strafe des Kreuzestodes als bitterer Schmach kann
niemals über den Gesandten Gottes mit Namen Jesus verhängt worden sein. Gott
hat ihn — so wird gemutmasst - zu sich 'erhoben'; genaue Auskunft gibt der Koran
über diese 'Erhebung' indes nicht (vgl. S. 174). Maria als Mutter des Propheten
Jesus und „vorbildlichste Frau ihrer Zeit" (S. 183) wird eine sehr hohe Wertschätzung

entgegengebracht; sie zeichnet sich durch vollkommene Reinheit in Körper
und Geist aus, und so nimmt der Koran eine götdiche 'Einhauchung' an, durch die
Maria mit Jesus schwanger geworden sei.

Mose in Judentum, Christentum und Islam

Auch die Figur des Mose ist für alle drei Religionen prägend und hat als

'Erinnerungsfigur' im kulturwissenschaftlichen Diskurs um Jan Assmann in den letzten
Jahren grosse Aufmerksamkeit erfahren. Das Judentum nimmt ihn in erster Linie
als Gesetzgeber und charismatische Führergestalt beim Auszug der Israeliten aus

Ägypten wahr. Und obschon Moses in der Tora nicht nur positive Eigenschaften
zugewiesen bekommt (man denke etwa an seine 'schwere Zunge', die Anfälle von
Jähzorn bis hin zum Totschlag des Ägypters), ist er neben Abraham für das

Judentum nicht zuletzt als Verfasser des Pentateuchs (S. 54) die gewiss bedeutendste

biblische Gestalt. Die biblische Moseserzählung ist im nachbiblischen Schrifttum

reichlich ausgeschmückt worden: Im antiken Judentum entstanden zahlreiche

Mosesüberlieferungen: Philo von Alexandrien etwa verfasste die Mosesbiografie
De vita Mosis, die „wortreich und detailliert das Leben des Mose" (S. 37)
beschreibt und die Figur des Moses in seine philosophische Weltanschauung
einbindet, um ihr so abstrakt-universalen Charakter zu verleihen: Die Gestalt des

Moses wird nun zu einer „Art Verlebendigung des Gesetzes" (S. 41). In der Folge
beschrieb auch Flavius Josephus in seinen Antiquitates Judaicae Moses als den
idealen Gesetzgeber. Aloses fand seinen unbestrittenen Platz ebenfalls in der
Überlieferung des vorrabbinisehen palästinischen Judentums, wo Moses immer
wieder als Offenbarungsvermittler erscheint; für diese Vermittlerschaft gilt das

Jubiläenbuch aus der Mitte des 2. Jahrhunderts als frühester ausserbibüscher

Beleg. Moses gehört neben Abraham zweifellos „zu den bedeutendsten Gestalten
der rabbinischen Überlieferung" (S. 52). Moses ist mithin nicht nur der Geber der

Tora, er ist auch ständiger Begleiter durch das jüdische Jahr sowie der künftige
Erlöser, der als einziger je mit Gott von Angesicht zu Angesicht gesprochen hat.

Ähnlich wie im Falle des Abraham kündigt sich im Christentum in der Figur
des Moses an, „was in Jesus Christus dann erst zu seiner Vollendung gelangt."
(S. 69) In den Schriften des Neuen Testaments gilt die Offenbarung am Sinai als

das Werk Moses' und er selbst als der Gesetzgeber. Selbst Jesus erkennt die Tora
vorbehaltlos an und bestätigt Moses als deren Überbringer, wie es in der Bergpredigt

heisst. Damit wird klar, dass die Geschichte Jesu nicht losgelöst von jener des

Moses (und des Volkes Israel!) gelesen werden kann. In der weiteren christlichen
Überlieferung kommt in späteren Zeiten auch die reiche künstlerische Darstellung

Moses' hinzu. Eines der populärsten Beispiele ist etwa die Marmorstatue des

Aüchelangelo. All die Verehrung, die Moses im Christentum zuteil wird, darf
nicht darüber hinwegtäuschen, dass er seit je als ambivalente Figur galt, denn:

115



„An Mose hat die christliche Theologie stets unbeirrt festgehalten — und hat sich

zugleich an ihm gerieben" (S. 103); so galt er zum einen als Offenbarer des

Gotteswortes, doch auf der anderen Seite war er auch immer eine Gegenfigur zur
Offenbarung Gottes in Jesus Christus.

Interessant ist, dass Moses im Koran die mit Abstand am häufigsten - noch vor
Abraham oder Jesus - erwähnte biblische Gestalt ist (S. 112). Wie in den beiden
anderen Religionen ist Moses auch im Islam Bundesmittler, Gesetzgeber,
Kultstifter, Lehrer, Anführer des Volkes, Knecht Gottes und — von besonderer Bedeutung

im Islam - natürlich auch Prophet. Biblische Stoffe werden im Koran oftmals
zur Illustration des Zeitgeistes seiner Entstehung herangezogen; so auch die
Geschichte um Moses, die die Situation Muhammads und seiner Zeitgenossen
anschaulich spiegelt. Ein Beispiel: In der damaligen Bevölkerung Medinas waren die

Juden vorherrschend, so wird nun die Moseserzählung als Argument gegen die

zeitgenössischen Kinder Israels gewendet, und Moses' Funktion erhält dadurch
eine kritische Wendung (vgl. S. 115). Dennoch: Moses ist und bleibt prophetisches

Vorbild Muhammads in Medina (S. 170). Auffällig ist - im Gegensatz zu
anderen biblischen Erzählungen im Koran —, dass im Falle der Mosesgeschichte
„eine erstaunliche Fülle an formalen und inhaltlichen Parallelen zwischen der
zweiten Sure und den fünf Büchern Mose" festzustellen ist (S. 173). Trotz aller
kritischen bis negativen Grundhaltung des Korans den Juden gegenüber ist der
Koran nach muslimischem Verständnis die „neue Tora" (S. 173), die das neue
Grundgesetz der Menschheit und zugleich die von Gott legitimierte Fortsetzung
der biblischen Geschichte darstellt.

Zürich / Freiburg i. Br. Yvonne Domhardt

SCHMITZ, BETRAM: Paulus und der Koran. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht
2010, 190 S„ ISBN 978-3-525-51007-0.

Die Zahl der Bücher zu unterschiedlichen Christentum und Islam verbindenden
Themen ist in den letzten Jahren deutlich angewachsen, und im interreligiösen
Gespräch wie in der religionswissenschaftlichen Forschung werden zunehmend
Themen gesucht, die für beide Seiten von Interesse sind, wie Gegenüberstellungen

von Jesus und Muhammad oder Bibel und Koran. Ein Vergleich zwischen
der Theologie des Paulus und der Theologie des Korans hingegen wird sehr

selten, wenn überhaupt zum Diskussionsthema. Der Grund dafür ist in der
Forschungsgeschichte zu suchen. Jahrhundertelang figurierte im westlichen Islambild
Muhammad als Häretiker und Antichrist und war zum Feindbild geworden.
Andererseits wurde Paulus mit seiner Kreuzestheologie im Islam als Verfälscher des

wahren Christentums tituliert. Je auf ihre Weise wurden Muhammad und Paulus
als Kontrovers-Gestalten angesehen, deren Nähe zueinander nur negativ gesehen
wurde oder Gegenstand theologischer Apologetik gewesen ist. Noch bis vor
kurzem hat man sich gescheut, im Gegenüber von Paulus und Muhammad oder
Koran ein Thema der Forschung zu sehen. Schmitz hat als einer der ersten dieses

wissenschaftliche Desiderat erfasst und stellt sich damit einer äussert anspruchsvollen

Aufgabe: Er untersucht das Gegenüber von Paulus und Muhammad im

116



Vergleich von paulinischen Briefen und koranischen Suren und betritt damit
Neuland.
Schmitz' interreligiöse exegetische Studie umfasst zehn Kapitel. Nach dem Vorwort
wendet er sich zunächst der Interpretation der in der heutigen Forschung allgemein
als echt anerkannten Paulus-Briefen zu (Rom; 1./2. Kor; Gal; l.Thess; Phil), um
sodann die theologischen Aussagen des Paulus der Theologie des Korans
gegenüberzustellen. Besonders interessieren ihn dabei die zwischen den Texten des Paulus

und des Korans bestehenden Analogien; denn er will mit seinem Vergleich
zeigen, wie beide Textkorpora Thema um Thema (Theologie, Anthropologie,
Eschatologie usw.) aufeinander bezogen sind. Das Aufzeigen der Analogien führt zum
Aufweis der Parallelität zwischen den Gegenständen des Paulus und des Korans
einerseits und den Unterschieden zwischen ihnen andererseits. Methodisch stellt
sich die Frage, wie diese wechselseitige Bezogenheit der Texte aufeinander zu
bestimmen ist; ist dafür nur der explizite Wordaut relevant oder schliesst sie Kontexte
und Subtexte mit ein?

An die Untersuchung der Paulus-Briefe schliesst als Zusatz eine Darstellung des

Hebräerbriefes an, und der mit den Paulus-Briefen vertraute Leser wird sogleich
fragen, warum der als echter Paulus-Brief anerkannte Philemonbrief fehlt? Warum
wird dem Koran ein nicht-paulinischer Brief zum Vergleich gegenübergestellt? Zum
einen enthält nach Schmitz der Hebräerbrief unterschiedliche Fragen des Judentums

und des Islams, in denen spezifische Themen dieser Religionen aufscheinen,
und zum anderen entspricht der Brief in vielen Punkten den Paulus-Briefen. Mit
dem Hebräerbrief will Schmitz seinen interreligiösen Diskurs erweitern, um seinem

eigentlichen Ziel näher zu kommen. Will er doch zeigen, wie sich die beiden Religionen

Christentum und Islam in ihrem Selbstverständnis durch ihr Verhältnis zur
dritten Religion, dem Judentum, definiert haben. Wie sich der Autor des Hebräerbriefes

in der Darstellung der neuen Religion, die auch Paulus verkündet, Denkformen

und Vorstellungen der Religion Israels bedient und dennoch zugleich eine

Abgrenzung von ihr stattfindet, so will Schmitz über den Verweis auf den Hebräerbrief

zeigen, dass und in welcher Weise sich auch der Koran von der Religion des

alten Israel distanziert und sich über diese Abgrenzung von ihr neu definiert. Die
Ergebnisse seiner Untersuchungen zusammenfassend, nennt Schmitz (Kap. 9:

Resümee) als im interreligiösen Diskurs zu vertiefende Analogien folgende fünf (!):
1. Paulus und Muhammad; 2. Der neue und der alte Glaube; 3. Der neue Glaube
und die Umwelt; 4. Der neue Glaube; 5. Das Gericht und das Verständnis der Welt.

Der jeweils neue Glaube (Christentum und Islam) beruft sich auf den jeweils
älteren. Paulus setzt die Religion Israels voraus, wie der Koran das Judentum und das

Christentum. Die jeweils ältere Religion dient als Beleg für die Wahrheit der jeweils

neuen, die sie angekündigt hat und auf die sie zuläuft. Ebenso offenbart bereits die

jeweils ältere Religion in ihrer prophetischen Selbstkritik ihre eigene Schwäche. So

wird nach Schmitz bei Paulus ebenso wie im Koran die alte Religion, das Judentum,
gleichermassen geachtet und als von Gott offenbarte Religion anerkannt, zugleich
aber relativiert und schliesslich abrogiert und verworfen. Denn nur die eigene, die
jeweils neue Religion kann die eigentliche Religion Gottes sein. Alles was ihr
widerspricht, ist Irrtum und Irrlehre. Entsprechend wird von den Anhängern der alten

Religion erwartet, dass sie die neue Religion in ihrem Anspruch anerkennen.

117



Mit Recht hebt Schmitz am Ende seines Buches hervor, dass die Lehre des

Paulus ebenso wie die Verkündigung des Korans die Tora, die Religion Israels

voraussetzt und sich von daher die deutliche Ubereinstimmung im Inventar der
Bilder und Geschichten in beiden versteht. Ebenso ähnlich sind sie sich auch in
der Zurückweisung der je voraufgehenden Religion. Nicht recht hat er aber, dass

Paulus durch den Glaubensbezug zu Jesus Christus und die durch ihn geschenkte
Gnade sagen wolle, dass ihm gegenüber die Welt „nichts" ist.

Deplaziert scheint Kap. 8 zu sein, denn die Erklärung, was interreligiöse Exegese

bedeutet, würde als Einführung besser an den Anfang des Buches passen.
Im letzten Kapitel wird weiterführende Literatur genannt, die mit acht Buchtiteln

jedoch sehr kurz ausfällt. Zu bedauern ist auch, dass die Einzeluntersuchungen

der Analogien eher unverbunden nacheinander stehen. Auch sonst scheint
das Buch sehr schnell geschrieben zu sein; so fehlt auch eine tiefer gehende
Auseinandersetzung mit der wissenschaftlichen Diskussion zum jeweiligen Thema.
Dennoch hat Schmitz einen interessanten Beitrag zu einem seit langem bestehenden

Forschungsdesiderat geleistet. Bleibt nur zu hoffen, dass Schmitz' Wunsch,
andere Darstellungen mögen die (von ihm gelassenen) Lücken füllen, alsbald in
Erfüllung geht.

Tartu E/o Siild

MENDELS, Doron & Arye Edrei: Zweierlei Diaspora. Zur Spaltung der antiken jüdischen

1Veit, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2010 Toldot, Bd. 8), 159 S.,

ISBN 978-3-525-35098-0.

Doron Mendels und Arye Edrei haben zusammen einen längeren Essay mit viel
Verve und grosser Sachkenntnis geschrieben, der auf zwei Studien im journalfor
the Study of Pseudepigrapha zurückgeht und nun in überarbeiteter Fassung in
deutscher Sprache vorliegt. Die beiden Autoren verfolgen konsequent eine simple,
aber weitreichende These: Insbesondere nach dem Fall des Zeiten Tempels im
Jahre 70 sei es zu einer Spaltung der jüdischen Diaspora in eine westliche und
eine östliche gekommen. Weil die Juden in den westlichen Diasporagemeinden
kein Hebräisch oder Aramäisch konnten, fehlte die sprachliche Voraussetzung für
eine Implementierung rabbinischen Denkens. Gleichzeitig zeigten die Rabbinen
kaum ein Interesse, ihre Lehre im Westen zu verankern, obwohl ihrerseits die

sprachlichen Voraussetzungen (Griechisch) eher gegeben gewesen wären. Rabbi-
nisches, halachisches Denken fasste gemäss den Autoren im Westen erst im
Mittelalter Fuss. Zuvor aber hatten sich für lange Zeit zwei unterschiedliche normative

Systeme, ein östliches und ein westliches, etabliert, die kaum miteinander in
Kontakt standen. Die Kultur des babylonischen Talmuds konnte im Westen nicht
„entschlüsselt" werden. Für den Westen hatte dies mithin zur Folge, dass sich

keine klaren liturgischen Strukturen ausbildeten. Das westliche Judentum war weit
weniger institutionalisiert als das östliche. Die Spaltung der antiken jüdischen
Welt führte letztlich zu „zweierlei Judentum".

Mendels und Edrei vertreten ihre These einer Kluft zwischen Ost und West aus

voller Überzeugung, und viele Quellen bzw. - dies aber ist gerade ein Kernproblem

118



des Buches — die fehlenden Quellen scheinen den Autoren Recht zu geben. Von
rabbinischen Weisen des Westens, aus Rom oder Alexandrien, ist im Talmud kaum
die Rede. Mendels und Edrei verschweigen Ausnahmen nicht, erachten sie aber als

zu wenig gewichtig, um ihre These in Frage stellen zu können. Nur: Wenn in
bRHSh 26a in halachischem Zusammenhang von Rabbi Akiba in Gallien die Rede

ist, mag dies nicht nur legendarisch zu verstehen sein, sondern auch einen Einblick
in halachische Diskussionen geben, die den Westen mit einbezogen. Vor allem aber

steht die These von Mendels/Edrei zu grossen Teilen auf einem argumentum e silentio\

Die jüdischen Diasporaquellen aus dem Westen sind dünn gesät, und es scheint
dem Rezensenten recht gewagt, aus dieser Stille auf eine Funkstille zu schliessen.

Hier und da verweisen Mendels/Edrei zwar selbst auf die spärliche Quellenlage,
aber diese verpflichtet sie nicht zur Zurückhaltung, sondern ist gerade mithin die
Basis für ihre These.

Ab wann und zu welchem Grad das rabbinische Judentum wegweisend war,
ist bekanntlich schon für Palästina und die östliche Diaspora umstritten. Dass
sich gerade im Westen eine einförmige rabbinische Kultur frühzeitig hätte etablieren

können, wird man nicht annehmen wollen. Das aber ist nicht gleichbedeutend
mit einem „Kommunikationsverlust" zwischen Ost und West. Mendels/Edrei
verkürzen das sowohl im Osten als auch im Westen heterogene Judentum auf
eine bipolare Spannung.

Sicher hatte der Fall des Tempels weitreichende Folgen auch für das

Diasporajudentum. Die Pilgerreisen zum Tempel waren zuvor ein wichtiger Aspekt der
Kommunikation zwischen der Diaspora und Jerusalem gewesen. Richtig ist auch,
dass Kenntnisse des Hebräischen oder Aramäischen im Westen mit Bestimmtheit
weniger verbreitet waren als Griechischkenntnisse im Osten. Aber ob im
jüdischen Westen das Hebräische wirklich ein derart unentschlüsselbarer Code war,
wie hier suggeriert wird, darf man anzweifeln. In Alexandrien kursierte, wie man
aus Philon von Alexandrien weiss (und wie auch Mendels/Edrei wissen),
haggadisches Material. Und wie unabhängig von der palästinischen Halacha sind
Philons religionsgesetzliche Erörterungen z.B. in De specialibus legibus? Alexandrien
und Ägypten stehen für Mendels/Edrei noch im Einflussbereich des Ostens. Und
Rom? Waren das Hebräische und die halachischen Diskussionen den Juden Roms

völlig fremd? Flavius Josephus brachte mit seinen in Rom verfassten Schriften
durchaus auch palästinisches Gedankengut in Umlauf. Wir wüssten vielleicht
mehr hierüber, wenn wir über die von Josephus vorgesehene Schrift über die

„Sitten und Grundlagen des Judentums" verfügen könnten. Und weist die für
Rom belegte „Synagoge der Hebräer" allenfalls auf Hebräisch-Kenntnisse hin?

Vieles liegt im Dunkeln. Dass es aber zwischen West und Ost zu einer
„Spaltung", ja einem „Bruch" der antiken jüdischen Welt kam, darf bezweifelt werden.
Aber auch wenn man die Hauptthese dieses Buches nicht wirklich teilen mag,
bietet es doch eine höchst anregende Lektüre. Dies ist übrigens auch das

Verdienst der sich sehr gut lesenden Übersetzung aus dem Englischen.

Bern René Bloch

119



ÄHREN, YlZHAK: Verknüpfungspunkte. Warum gerade dieser Psalm?, Aspach: Aaronis
Collection 2010,129 S, ISBN 978-3-936524-23-9.

Es ist ein wohl sehr alter Brauch, an jedem Sabbat und jedem Festtag im
Morgengottesdienst dem Tagespsalm noch einen besonderen, zum Fest bzw. der Periko-

pe passenden hinzuzufügen. Eine Liste ist in diesem Büchlein reproduziert; sie ist
dem Gebetbuch entnommen, das seit dem 19. Jahrhundert für den west-
aschkenasischen Ritus massgebend ist. Andere Riten weichen in Einzelheiten
davon ab. Es ist ein schöner, sinnvoller Brauch, der leider in vielen Gemeinden
nur an Feiertagen praktiziert zu werden scheint; so jedenfalls die Erfahrungen des

Rezensenten, der in einem langen Leben in gar manchen verschiedenen Synagogen

gebetet hat. Einzig die Italiener, die leider wenig zahlreichen, die dem alten,
besonders schönen italienischen Ritus treu geblieben sind, pflegen auch die
sabbatlichen Psalmen mit dem gebührenden Ernst vorzutragen.

Nun ist es tatsächlich so, dass der heutige Beter nicht in jedem Fall gleich merkt,
warum gerade dieser Psalm zu diesem Tag bzw. seiner Lesung passen soll. Diese

Fragen für alle Sabbate und Festtage zu beantworten, unternimmt der für seine

Gelehrsamkeit bekannte Verfasser. Er stützt sich dafür fast ausschliesslich auf die
rabbinischen Quellen, die klassischen jüdischen Kommentare des Mittelalters und

einige neuere hebräisch schreibende Autoren; nur gelegentlich fügt er einige, durchweg

zutreffende Gedanken hinzu. Unter den neueren Autoritäten figuriert wohl am
prominentesten Samson Raphael Elirsch, dem man eine kommentierte Übersetzung
der Psalmen verdankt. Dass die übrigen neuen Kommentatoren dem Rezensenten
unbekannt sind, sagt selbstverständlich über deren Qualität gar nichts aus.

Der interessierte Leser findet bei Ähren die nötigen bibliographischen
Hinweise, leider nicht zu Hirsch, J. H. Hertz und Tur-Sinai. (Joseph Hermann Hertz
war Oberrabbiner des Britischen Grossreichs. Er hat mit seiner kommentierten
Übersetzung des Pentateuchs, von dem bekannten Berliner Anwalt Alfred Klee
ins Deutsche übersetzt, sehr vielen Juden die Tora wieder nahe gebracht. Als der

prominente Alttestamentler Tur-Sinai, zuletzt Ordinarius in Jerusalem, eine deutsche

Übersetzung initiierte, wirkte er noch in Deutschland und hiess Harry
Torczyner.) Es sei auch angemerkt, dass sowohl „Rabbiner Malbim" (S. 40) als

auch der „Verfasser des Buches Chafez Chaim" (S. 45) namentlich bekannt sind:

Jener hiess Me'ir Leibush (Loeb) ben Jechi'el Michal (die Anfangsbuchstaben des

Namens ergeben die Abkürzung Malbim) und lebte in Osteuropa, zunächst in
Rumänien, dann zu einem Wanderleben gezwungen; er ist 1879 in Kiew gestorben.

Sein Werk ist ein grosser traditioneller Bibelkommentar. Der Verfasser des

zweiten Werkes war Israel Meir Kahan, 1933 in Radin (Polen) gestorben. Das

genannte Buch, dessen Titel auf Psalm 34,13-14 anspielt, ist eine grosse Warnung
vor übler Nachrede, die der Autor sehr extensiv auslegt. Ebenso verbreitet ist sein

eingehender Kommentar zum ersten Teil des Shulchan Aruch, worin von allem
die Rede ist, was ein Jude im täglichen Leben zu tun und zu lassen hat.

Was erwartet den nichtjüdischen Leser dieses Büchleins? Er wird nur spärliche

Hinweise auf biblische Geschichte und gar keine Erörterung literarischer
Probleme (etwa des Unterschieds zwischen Geschichtsschreibung in Prosa und
der Lyrik der Psalmen) finden, dafür eine reiche Ernte an ethischen Erkenntnissen

und Anweisungen davontragen. Die unausgesprochene, weil selbstverständli-

120



che, Auffassung des biblischen Schrifttums, welche die hier dargestellten
Verknüpfungen überhaupt möglich macht, sieht in dem ganzen Corpus der 24
Bücher die grosse Einheit des für den Juden - und den Christen - verbindlichen
Gotteswortes, die von der historisch-kritischen Erforschung letztlich nicht
beeinträchtigt werden kann. Wenn wir Heutigen bei der Lektüre homiletischer
Kommentare aus rabbinischer Zeit über die Virtuosität der Verknüpfungen zweier
voneinander weit entfernter Verse staunen, so steht gerade diese Uberzeugung
(um nicht zu sagen: dieser Glaube) dahinter. Yizhak Ahrens Buch ermöglicht dem
des Hebräischen Unkundigen einen bequemen Zugang zu Mustern dieses Um-
gangs mit der Heiligen Schrift.

Freiburg i. Br. Simon Iraner

SÄBEL, JOHANNES: Die Geburt der Literatur aus der Aggada. Formationen eines deutsch-

jüdischen Uteraturparadigmas, Tübingen: Mohr Siebeck 2010 Schriftenreihe
wissenschaftlicher Abhandlungen des Leo Baeck Instituts, Bd. 74), X, 296 S., ISBN
978-3-16-150209-5.

Ziel der als Dissertation an der Neuphilologischen Fakultät der Universität Tübingen

eingereichten Studie ist es, die Entstehung eines Begriffes jüdischer Literatur
aus der Tradition und ihren Schriften zu rekonstruieren (S. 9). In einer knappen
Einleitung werden zunächst anhand einiger rabbinischer Texte die Entstehung des

Begriffs Aggada sowie die Kategorien Halakha und Aggada erläutert. Der Hauptteil
der Untersuchung gilt der Aggada und Halakha in der Wissenschaft des Judentums,
ausgehend von den grundlegenden Schriften Leopold Zunz'. Ein weiterer Teil der
Arbeit ist verschiedenen Aggada-Anthologien gewidmet, unter anderem der
bekannten Sammlung von L. Ginzberg, die unter Mitarbeit des Vf.s ins Deutsche
übersetzt werden soll. Schliesslich wird der „Nachhall", d. h. die Überführung der

Aggada in erzähltheoretische und religionsphilosophische Konzepte aufgrund einiger

Beiträge von W. Benjamin und G. Scholem erörtert. Schon bei Zunz, so
versucht der Vf. darzulegen, wurde Aggada zu einem „Schlüsselkonzept innerhalb der

jüdischen Kulturgeschichte" (S. 41). Die Erschliessung der aggadischen Literaturen
durch L. Ginzberg, M. Berdyczewski und H. N. Biaük ermöglichte dann eine breitere

Rezeption, sogar unter einer teilweise nicht mehr des Hebräischen kundigen
Leserschaft. Es waren freilich schon die semi-wissenschaftlichen Midrasch-Editio-
nen S. Bubers und anderer, welche die Aggada-Rezeption und Konzeptualisierun-
gen jüdischer Literaturen im 19. Jh. nachhaltig beeinflusst hatten. Manches Konzept,

welches scheinbar erst von Zunz entwickelt wurde, findet sich schon bei Mas-
kilim wie etwa N. Krochmal oder Sh. Y. Rapoport, wobei Shir mit seinem Artikel
»Aggada" in seinem Erekh Miliin (Warschau 1914) Massstäbe gesetzt hatte. Trotz
einer beeindruckenden Fülle an herangezogenen Sekundärquellen werden somit

einige Entwicklungen der Forschungsgeschichte wenig berücksichtigt. Einem Urteil
über Bialiks und Ravnitzkys Sefer ha-Aggadah (1908-1911), es umfasse eine „seitdem
nicht erreichte Masse an Aggadot", kann man etwa leicht entgegnen, dass das

hebräische, in mehreren Auflagen nachgedruckte Werk von Moshe D. Gross, Otgar ha-

Aggada (3 Bde., 9. Auflage, Jerusalem 1986), welches in Auszügen bereits 1930 in

121



der Wiener Zeitschrift Alenora erschienen war, weit umfangreicher ist und dass

dieser Anthologie bereits dutzende ähnlicher hebräischer Sammlungen vorausgegangen

waren — etwa Shraga F. Frenkels Ziyyun li-Derash, Krotoschin 1858. Insgesamt

fallt an der engagierten Studie auf, dass ein Grossteil der in den letzten
Jahrzehnten in Israel erschienenen Forschungsliteratur zum Thema keine Erwähnung
findet (Y. Fraenkel, A. Shinan, Y. Elbaum). Eine Folge davon mag sein, dass das

Thema Aggada in den Pijjutim weitgehend ausgeklammert bleibt, obwohl gerade
auf diesem Gebiet seit Zunz viel geleistet worden ist und heute unumstritten ist,
dass Pajjtanim nicht nur Rezipienten älterer Aggada waren, sondern diese auch neu
schufen und damit Aggada mit geprägt haben. Pijjutim sind im Übrigen nicht nur
als „synagogale Gesänge" (S. 64) zu definieren, zumal diese Dichtungen auch ausserhalb

der Synagoge verwendet wurden und werden. Dass vom Vf. Quellentexte
aufgrund von englischen Übersetzungen ins Deutsche übertragen wurden (S. 19),
fällt dagegen wie kleinere judaistische Lapsus weniger ins Gewicht. Das Anliegen,
„säkulare Aggada" zu dem Konzept eines angeblich allein auf die (eng definierte)
rabbinische Literatur bezogenen Literaturprogramms zu machen - zu einem

Programm zumal, das dann (ausgerechnet) in Thomas Manns Adaption der Josephserzählung

seinen literarischen Höhepunkt erlebt haben soll (S. 264) - erscheint insofern

wenig begründet. Die viel kritisierte Aggada-Deutung J. Neusners zum alleinigen

Ausgangspunkt für „die Geschichte" zu nehmen, „die es in dieser Arbeit zu
rekonstruieren gilt" (S. 29), erscheint etwa vor dem Hintergrund einer mittlerweile
weiter verzweigten Forschung problematisch. Die Arbeit hat eine beeindruckende
Fülle an Sekundärliteratur aufgearbeitet und gibt zahlreiche wertvolle Hinweise zu
einzelnen Werkbiographien — die zentrale These aber, nach der moderne deutschjüdische

Literatur samt ihrer unterschiedlichen Gattungen in einem säkularisierten
Verständnis von Aggada begründet werden kann, bedürfte weiterer Diskussion.

Mainz Andreas Uehnardt

El IRLICH, ERNST Ludwig: T on Hiob %II Horkheimer. Gesammelte Schriften %um Judentum
und seiner Umwelt. Herausgegeben von Walter Homolka und Tobias Barniske, Berlin
/ New York: Walter de Gruyter 2009 Studia Judaica. Forschungen zur Wissenschaft

des Judentums, Bd. 47), 360 S„ ISBN 978-3-11-020257-1, ISSN 0585-5306.

Das Anliegen des vorliegenden Bandes, Ernst Ludwig Ehrlich, sel. A., durch eine

repräsentative Auswahl seiner Essays und Aufsätze zu ehren, bedarf wahrlich
keiner Rechtfertigung. Dass dies in der von ihm selbst begründeten Reihe, den
Studia Judaica, geschieht, weist implizit auf ein weiteres wesentliches Wirkungsfeld
des im Jahre 2007 verstorbenen jüdischen Gelehrten hin.

„Von Hiob bis Horkheimer" versammelt in ungefährer chronologischer
Anordnung wissenschaftliche Stellungnahmen Ehrlichs aus etwa vierzig Jahren seines

Schaffens, die in ihrer thematischen Breite von biblischen Themen (wie zum
Beispiel „Der Prophet Jeremia", S. 73-89) bis zur gegenwärtigen theologischen Diskussion

im Judentum (vgl. die Würdigung Abraham J. Heschels, S. 317-326, oder „Max
Horkheimers Stellung zum Judentum", S. 327-331) reichen. Sie umfassen sowohl
Stellungnahmen zum interreligiösen Dialog bzw. zur Geschichte der Religionen

122



(„Das Jüdische im Christentum", S. 107-115, oder „Der Islam im Vergleich zum
Judentum", S. 117-133) als auch solche zu politischen Fragen (so beispielsweise
„Judentum und Politik. Jüdischer Glaube und demokratische Staatsidee", S. 261 -

271). Der Sammlung vorangestellt findet sich — nach einem Vorwort der Herausgeber

(S. IX-X) - eine kurze biographische Skizze Hartmut Bomhoffs (S. XI-XIV).
Der Anhang des Buches bietet eine Bibliographie Ehrlichs (333-350), ein
„Rechtenachweis der Aufsätze" (S. 351 f.) sowie ein Register (S. 353-359). Bedauerlich ist,
dass nicht für alle im Band enthaltenen Schriften ein Herkunftsnachweis geführt
wurde. Daher erfahrt man bei einigen der in den Band aufgenommenen Texte

nicht, aus welcher Zeit oder welchem Kontext sie stammen. Kurios mutet an
einzelnen Stellen das Register an, wenn etwa die Mehrzahl der von Ehrlich erwähnten
rabbinischen und mittelalterlichen Gelehrten unter „R" wie „Rabbi" versammelt
sind oder Rav Amram Gaon einmal unter Gaon und einmal unter Raw Amram
Gaon erscheint. Vielleicht möchte auch jemand den Eintrag „Judentum" aufsuchen
und dort beinahe das ganze Buch gelistet finden.

Es ist jedoch den Herausgebern dankbar zu attestieren, dass sie eine ebenso
interessante wie repräsentative Auswahl aus dem überaus reichen Schaffen Ernst
Ludwig Ehrlichs getroffen haben. Der Band entfaltet das Panorama eines reichen
Gelehrtenlebens, das, auch wenn es von biblischer oder rabbinischer Vergangen-
heit spricht, die Gegenwart erreicht. Aus der Fülle der Aufsätze einige kommentierend

herauszugreifen, erscheint vor diesem Hintergrund notgedrungen willkürlich.

Es soll an dieser Stelle jedoch der Beitrag „Kawwanah" (S. 43-72) besondere

Erwähnung finden, der die höchst lesenswerte Stellungnahme Ehrlichs zu
Reformen der jüdischen Liturgie in Geschichte und Gegenwart enthält. Auch hier

zeigt sich die besondere Gabe seines Autors, Einsichten aus der langen Entwicklung

jüdischer Tradition(en) zur Bewertung von aktuellen Entwicklungen fruchtbar

zu machen. Als eine Art cantusfirmiis wird die jüdische Pluralität von einst und
jetzt thematisiert (vgl. besonders „Was eint die Juden?", S. 203-215, oder explizit
„Pluralismus im Judentum", S. 217-229) und als hoch zu schätzendes Gut
herausgestellt. Sehr eindrucksvoll gestaltet sich auch die Beschreibung der treffend
als „Identifikationsethik" charakterisierten Haltung der biblischen und rabbinischen

Tradition zum Leiden („Die Vorstellung vom Leid im Judentum", S. 19-32,
hier besonders S. 27ffi).

Die von Walter Homolka und Tobias Barniske herausgegebenen „Gesammelten

Schriften" ergänzen sensibel und geschickt die im Jahre 2008 von Hanspeter
Heinz und Hans Hermann Henrix verantwortete Auswahl „Was uns trennt, ist
die Geschichte. Ernst Ludwig Ehrlich — Vermittler zwischen Juden und Christen"
(Verlag Neue Stadt, München, Zürich, Wien), welche vor allem den Beitrag Ehrlichs

zum jüdisch-christlichen Gespräch würdigt. Beide Bände überschneiden
einander nicht, was auch damit zu tun haben mag, dass Walter Flomolka an beiden

Projekten mitarbeitete. Deshalb — aber längst nicht nur deswegen — sei der

vorliegende Sammelband allen empfohlen, die einen der letzten grossen Vertreter
des klassischen gelehrten deutschen Judentums des 20. Jahrhunderts näher kennen

lernen möchten: es lohnt sich unbedingt.

Bamberg Susanne Talabardon

123


	Rezensionen

