Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 67 (2011)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

BOTTRICH, CHRISTFRIED / BEATE EGO & FRIEDMANN EISSLER: Abrabam in
Judentum, Christentum und Islam, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2009 (=
Judentum, Christentum, Islam), 188 S., ISBN 978-3-525-63398-4.

BOTTRICH, CHRISTFRIED / BEATE EGO & FRIEDMANN EISSLER: Jesus und Maria
in Judentum, Christentum und Islam, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2009 (=
Judentum, Christentum, Islam), 205 S., ISBN 978-3-525-63399-1.

BOTTRICH, CHRISTFRIED / BEATE EGO & FRIEDMANN EISSLER: Mose in Judentum,
Christentum und Islam, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2010 (= Judentum,
Christentum, Islam), 181 S., ISBN 978-3-525-63018-1.

Aus dem Reichtum der biblischen Erzdhlungen schépfen alle drei monotheistischen
Religionen: Muslime, Juden und Christen lesen ihr heiligstes Buch, den Koran, den
TaNa“Kh oder das ‘Alte’ mit dem ‘Neuen’ Testament, stets mit ihrem — ganz eige-
nen — Verstindnis der Einzigartigkeit des Weltenschopfers. Die Entstehung erst des
Christentums aus dem Judentum heraus, dann gut sechs Jahrhunderte spiter die des
Islam hat bekanntlich immer wieder zu Spannungen, Zerrissenheit, erbitterten
Kédmpfen, aber auch, insbesondere in den vergangenen letzten Jahren und Jahr-
zehnten, zu Anniherungen etwa in Form von Dialoggemeinschaften und dhnlichen
Plattformen geftihrt. An dieser Stelle soll nicht unerwihnt bleiben, dass die jidisch-
islamische Symbiose im mittelalterlichen Spanien eine einzigartige kulturelle Hoch-
blite darstellte und somit bereits als eine Vorform von ‘gelebtem Dialog” gesehen
werden kann. In letzter Zeit wird immer hiufiger vom ‘“Trialog’, dem Dialog zwi-
schen Christentum, Islam und Judentum, gesprochen. Vor dem Hintergrund dieser
immer bedeutender werdenden trilateralen Bewegung haben sich der Neutesta-
mentler Christfried Bottrich (Greifswald), die Alttestamentlerin Beate Ego (Bo-
chum) und der wissenschaftliche Referent der Evangelischen Zentralstelle fir Welt-
anschauungsfragen Friedmann Eissler (Berlin) zusammengefunden, um in der von
ihnen 2009 ins Leben gerufenen Reihe Judentum, Christentum, Islam die ,,prigenden
Gestalten jener biblischen Erzihlungen, die bei Juden, Christen und Muslimen
gleichermassen von Bedeutung sind“ (Reihenvorwort) zu portritieren. Das erste
Buch dieser neuen Reihe behandelt Abraham, das zweite Jesus und Maria, das dritte
widmet sich Moses. Ein viertes Buch, geplant fiir Herbst 2011, beschiftigt sich mit
Adam und Eva. Beate Ego nimmt sich des Judentums an, Christfried Bottrich des
Christentums und Friedmann FEissler des Islams, wobei die drei Autoren betonen,
dass sie ,,von ecinem gemeinsamen christlichen Standpunkt aus® schreiben und
erwarten, dass ihr anvisiertes Lesepublikum ,,sehr wahrscheinlich ein vorwiegend
christlich geprigtes sein™ wird (Reihenvorwort).

Abrabam in Judentun, Christentum und Lslam

,Wenn Juden, Christen und Muslime das Gesprich miteinander suchen, dann beru-
fen sie sich heute wieder gern auf Abraham® (8. 111); so ist denn auch die Figur des
Abraham fiir alle drei Religionen schon immer ausgesprochen faszinierend gewesen.

112



Fir das Judentum ist natiirlich die biblische Abrahamsiiberlieferung (Gen 12,1-
25,11), die mit Gottes Ruf an Abraham beginnt und mit dem Tod des Patriarchen
endet, von zentraler Bedeutung: Abraham erschient hier als Lichtgestalt, ausgestat-
tet mit allem Positiven wie v. a. Gastfreundschaft, Mut, Selbstlosigkeit. Die beiden
tragenden Sdulen der Abrahamsgeschichte sind mithin die Nachkommensverhei-
ssung sowie die Thematik des Landes, doch auch die Bindung Isaaks, die die tiefe
Gottesverehrung Abrahams spiegelt, zihlt zu den Pfeilern der Abrahamsgeschichte.
Spiter, im Buch Jesaja 41,8, wird Abraham gar als ‘Freund Gottes’ bezeichnet,
wodurch die sehr enge und ganz besondere Bezichung Abrahams zu Gott erneut
deutlich aufscheint. Die Figur des Abraham lebt fort in den nachbiblischen Quellen
und wird insbesondere im antiken Judentum, das in die ,,biblische Basisgeschichte
ganz neue Akzentuierungen® (S. 22) hineinlegt, als zutiefst Frommer und Gerechter
vor dem Herrn gezeichnet. Abraham ist ,,Geddchtnisfigur und Seinsgrundlage fiir
Israel® (S. 53) von den biblischen Zeiten bis in die heutigen Tage.

Im Christentum spielt Abraham grundsitzlich eine bedeutende Rolle als
»Symbol fiir die gemeinsame Herkunft, die Juden und Christen verbindet.” (S. 63)
Zwar wird auch im Christentum bekanntlich die Genesis-Erzdhlung um Abraham
zugrunde gelegt, doch erst im sog. Neuen Testament entfaltet Abraham dann
seine eigentliche “Wirkung’ fiir das Selbstverstindnis des Christentums: So wird
Paulus Jesus Christus als legitimen Erben der Abrahamsverheissung darstellen —
»in Christus erfullt sich, was dem Abraham verheissen wurde® (8. 95), was letzt-
lich bedeutet, dass die Abrahamerzihlung besonders spiter von den Kirchenvi-
tern christologisch, vom Christusereignis her gelesen wird: Abraham erkennt die
Wahrheit Gottes, die sich in Jesus offenbaren wird; Abraham, der Weise, der
Gottesfreund und -sucher, wird nun — ganz im Sinne der Trinititstheologie — zum
Zeugen der ,,Einheit Gottes in der Dreiheit” (S. 108).

Der Islam greift die Figur des Abraham als einen der wichtigsten Propheten
auf und versteht sich sogar selbst als ‘Religion Abrahams’ (mzlfat 1brabim). Abra-
ham nimmt somit einen ganz zentralen Stellenwert ein — bis in den muslimischen
Alltag hinein (S. 116). Ublicherweise werden biblische Geschichten in den Koran
nicht in erster Linie als reines Erziahlgut aufgenommen, sondern in eine Art mo-
ralisch-didaktische Unterweisung ‘umfunktioniert’, die — beinah analog zum
Christentum, das in Abraham bereits Christus vorausgedeutet sicht — fast immer
eine  Vorausschau auf Muhammad darstell; so auch im Falle der
Abrahamerzihlung. Abraham wird, wie im Judentum und im Christentum, auch
im Islam nur mit den besten Qualititen ausgestattet — er ist der Gottergebene
(arab. muslim) und damit — eben — wahrer Muslim, bzw. wie es in Sure 4,125
heisst: ,,Gott nahm sich Abraham zum Freund.“ Auch hier also das Motiv des
Gottesfreundes, der — genau wie im Judentum und im Christentum — allem Go6t-
zendienst abschwort und sich auf den Einen, den Einzigen besinnt. Anders als die
beiden Schwesterreligionen akzentuiert der Islam die Isaakgeschichte: Zwar hat
die ,Bindung des Sohnes’ auch im Islam identititsstiftenden Charakter, doch stellt
sich bereits im Koran selbst die grundlegende Frage: ,,Isaak — oder Ismael?* (S.
138) Isaaks Name wird im Koran erst nach der Prifung Abrahams durch Gott
genannt; daher liege es nahe, ,,von der Bindung Ismaels, des Erstgeborenen, aus-

zugehen® (S. 139).

113



Jesus und Maria in [udentum, Christentum und Islam

Dass der Figur des Jesus im Judentum mit Zurlickhaltung begegnet wird, ver-
wundert nicht weiter. Als biblische Figur ohne Relevanz fiir das Judentum findet
Jesus allerdings in spitere antike und mittelalterliche jidische Schriften Eingang:
Meist wird — wie in z. B. den ‘“Toldot Jeschu’, einer mutmasslich frithmittelalterli-
chen provokanten jiidischen Sagensammlung tiber das Leben Jesu — Jesus negativ
bis abwertend gezeichnet; so wird schon in frihjidischen Texten tber ihn gesagt,
er sei der Sohn der Maria (mit der die alten judischen Quellen im tGbrigen wenig
schmeichelhaft umgehen) und eines rémischen (!) Soldaten. Ferner sei er ein
grosser Scharlatan und Frevler gewesen (8. 12), zudem ein Magier und Irrlehrer,
der Israel abtriinnig gemacht habe (S. 33). Wenn Jesus im rabbinischen Schrifttum
tiberhaupt je Interesse entgegengebracht wird, dann meist in spottischer und
polemisierender Form, was naturgemiss die Anhinger des noch jungen Christen-
tums sehr verstimmt hatte. Auch der Tod Jesu wird beispielweise im Talmud (so
etwa im Traktat Sanhedrin) nur beildufig erwihnt. Er sei erhingt worden, auf eine
Beteiligung der Romer wird kein Bezug genommen. Mit der Aufklirung distan-
zierte sich das Judentum von diesen Darstellungen, und im 19. Jahrhundert ent-
stand gar eine jlidische Leben-Jesu-Forschung (S. 55). Entscheidend fiir unsere
heutige, vom Dialog geprigte Zeit ist die ‘Bruder-Jesus-These’, die massgeblich
auf Schalom Ben-Chorin zurtickgeht: ,,Es geht nicht darum, a# Jesus zu glauben,
sondern m:? thm zu glauben® (8. 506).

Die Sicht auf den Nazarener und seine Mutter Maria — Miriam — ist im Christen-
tum naturgemiss eine ganz andere: Jesus ist nicht nur der Gottessohn, in ihm und
durch ihn wird Gott Mensch — welche Provokation fiir die religiose Welt der Spit-
antike! (S. 60) Und Maria — als Gottesmutter — wird eine tber die Massen hohe Be-
wunderung zuteil, die v. a. in katholischer Marienverehrung und -frémmigkeit gip-
felt, die wiederum von Luther abgelehnt wird: Nach dem Reformator gibt es nur
einen Weg zum Heil, und der liegt allein in Jesus Christus. Im Neuen Testament
werden Jesu Geburt, Leben und Tod ausfithrlich geschildert, und worauf die Juden
noch warten, namentlich den Messias, ist fur das Christentum bereits zur Realitidt
geworden: Jesus /7 der Messias, der Gesalbte, der allerdings grésstem Leiden ausge-
setzt ist und den qualvollen Kreuzestod sterben muss — fiir das Judentum vollends
unvorstellbar: ein leidender Messias! Die Leidensgeschichte Christi wird zum zent-
ralen Ereignis und prigt die christliche Religion bis heute. Doch auch von christli-
cher Seite gibt es seit lingerem die — nicht immer konfliktfreie — Anniherung ans
Judentum tber die Figur des Jesus: zum einen in der Akzeptanz der o. g. ‘Bruder-
Jesus-These’, zum anderen iiber die ,,Heimholung Jesu ins Judentum® (S. 1106), wie
es Martin Buber in diesem Sinne bereits zu Beginn der 1950er Jahre formuliert hat.

Eine erstaunlich hohe Wertschitzung sowie eine herausragende Stellung erfihrt
Jesus auch im Koran, der ihn als Diener und Gesandten Gottes versteht. Als einer
der vielen von Gott gesandten Propheten nimmt Jesus als ,,Uberbringer des unge-
triibten Islam* (S. 142) gleich hinter Muhammad, der das ‘Siegel’ der Propheten
darstellt, eine hohe Position im Islam ein. Allerdings — und hier klafft die notwendi-
ge Liicke zum Christentum: Jesus £ann niemals Gottes Sohn sein, diese Vorstellung
verbietet das Bekenntnis zum enen Gott in der 112. Sure: ,,Sprich: Gott ist einer |...]
Hat nicht gezeugt und ihn gezeugt hat keiner ...*. Auch im Koran wird das Leben

114



Jesu von der Geburt bis zum Tod beschrieben, doch wird der Kreuzestod vehe-
ment verneint: ,,Sie haben ihn weder getitet noch gekreuzigt™, heisst es unmissver-
stindlich in Sure 4,157. Die Strafe des Kreuzestodes als bitterer Schmach &ann
niemals Giber den Gesandten Gottes mit Namen Jesus verhidngt worden sein. Gott
hat ihn — so wird gemutmasst — zu sich ‘erhoben’; genaue Auskunft gibt der Koran
Uber diese ‘Erhebung’ indes nicht (vgl. S. 174). Maria als Mutter des Propheten
Jesus und ,,vorbildlichste Frau ihrer Zeit™ (S. 183) wird eine sehr hohe Wertschit-
zung entgegengebracht; sie zeichnet sich durch vollkommene Reinheit in Korper
und Geist aus, und so nimmt der Koran eine géttliche ‘Einhauchung’ an, durch die
Maria mit Jesus schwanger geworden set.

Mose in Judentum, Christentun und Islam

Auch die Figur des Mose ist fiir alle drei Religionen prigend und hat als ‘Erinne-
rungsfigur’ im kulturwissenschaftlichen Diskurs um Jan Assmann in den letzten
Jahren grosse Aufmerksamkeit erfahren. Das Judentum nimmt ihn in erster Linie
als Gesetzgeber und charismatische Fiithrergestalt beim Auszug der Israeliten aus
Agypten wahr. Und obschon Moses in der Tora nicht nur positive Eigenschaften
zugewiesen bekommt (man denke etwa an seine ‘schwere Zunge’, die Anfille von
Jihzorn bis hin zum Totschlag des Agypters), ist er neben Abraham fiir das Ju-
dentum nicht zuletzt als Verfasser des Pentateuchs (8. 54) die gewiss bedeutends-
te biblische Gestalt. Die biblische Moseserzihlung ist im nachbiblischen Schrift-
tum reichlich ausgeschmiickt worden: Im antiken Judentum entstanden zahlreiche
Mosestiberlieferungen: Philo von Alexandrien etwa verfasste die Mosesbiografie
De vita Mosis, die ,,wortreich und detailliert das Leben des Mose™ (S. 37) be-
schreibt und die Figur des Moses in seine philosophische Weltanschauung ein-
bindet, um ihr so abstrakt-universalen Charakter zu verleihen: Die Gestalt des
Moses wird nun zu einer ,,Art Verlebendigung des Gesetzes™ (S. 41). In der Folge
beschrieb auch Flavius Josephus in seinen Awntiguitates [ndaicac Moses als den
idealen Gesetzgeber. Moses fand seinen unbestrittenen Platz ebenfalls in der
Uberlieferung des vorrabbinischen palistinischen Judentums, wo Moses immer
wieder als Offenbarungsvermittler erscheint; fir diese Vermittlerschaft gilt das
Jubildenbuch aus der Mitte des 2. Jahrhunderts als frithester ausserbiblischer
Beleg. Moses gehort neben Abraham zweifellos ,,zu den bedeutendsten Gestalten
der rabbinischen Ubetlieferung® (S. 52). Moses ist mithin nicht nur der Geber der
Tora, er ist auch stindiger Begleiter durch das jlidische Jahr sowie der kiinftige
Erl6ser, der als einziger je mit Gott von Angesicht zu Angesicht gesprochen hat.
Ahnlich wie im Falle des Abraham kiindigt sich im Christentum in der Figur
des Moses an, ,,was in Jesus Christus dann erst zu seiner Vollendung gelangt.
(S. 69) In den Schriften des Neuen Testaments gilt die Offenbarung am Sinai als
das Werk Moses” und er selbst als der Gesetzgeber. Selbst Jesus erkennt die Tora
vorbehaltlos an und bestitigt Moses als deren Uberbringer, wie es in der Bergpre-
digt heisst. Damit wird klar, dass die Geschichte Jesu nicht losgeldst von jener des
Moses (und des Volkes Israell) gelesen werden kann. In der weiteren christlichen
Uberlieferung kommt in spiteren Zeiten auch die reiche kiinstlerische Darstel-
lung Moses” hinzu. Eines der populirsten Beispiele ist etwa die Marmorstatue des
Michelangelo. All die Verehrung, die Moses im Christentum zuteil wird, darf
nicht dartber hinwegtiuschen, dass er seit je als ambivalente Figur galt, denn:

115



,»An Mose hat die christliche Theologie stets unbeirrt festgehalten — und hat sich
zugleich an ihm gerieben® (8. 103); so galt er zum einen als Offenbarer des Got-
teswortes, doch auf der anderen Seite war er auch immer eine Gegenfigur zur
Offenbarung Gottes in Jesus Christus.

Interessant ist, dass Moses im Koran die mit Abstand am héufigsten — noch vor
Abraham oder Jesus — erwihnte biblische Gestalt ist (S. 112). Wie in den beiden
anderen Religionen ist Moses auch im Islam Bundesmittler, Gesetzgeber, Kult-
stifter, Lehrer, Anfihrer des Volkes, Knecht Gottes und — von besonderer Bedeu-
tung im Islam — natiirlich auch Prophet. Biblische Stotfe werden im Koran oftmals
zur Illustration des Zeitgeistes seiner Entstehung herangezogen; so auch die Ge-
schichte um Moses, die die Situation Muhammads und seiner Zeitgenossen an-
schaulich spiegelt. Ein Beispiel: In der damaligen Bevolkerung Medinas waren die
Juden vorherrschend, so wird nun die Moseserzihlung als Argument gegen die
zeitgendssischen Kinder Israels gewendet, und Moses” Funktion erhilt dadurch
eine kritische Wendung (vgl. S. 115). Dennoch: Moses ist und bleibt propheti-
sches Vorbild Muhammads in Medina (S. 170). Auffillig ist — im Gegensatz zu
anderen biblischen Erzihlungen im Koran —, dass im Falle der Mosesgeschichte
,eine erstaunliche Fille an formalen und inhaltlichen Parallelen zwischen der
zweiten Sure und den funf Biichern Mose® festzustellen ist (S. 173). Trotz aller
kritischen bis negativen Grundhaltung des Korans den Juden gegeniiber ist der
Koran nach muslimischem Verstindnis die ,,neue Tora® (S. 173), die das neue
Grundgesetz der Menschheit und zugleich die von Gott legitimierte Fortsetzung
der biblischen Geschichte darstellt.

Zirich / Freiburg i. Br. Yvonne Dombardt

SCHMITZ, BETRAM: Paulus und der Koran. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht
2010, 190 S., ISBN 978-3-525-51007-0.

Die Zahl der Bucher zu unterschiedlichen Christentum und Islam verbindenden
Themen ist in den letzten Jahren deutlich angewachsen, und im interreligitsen
Gespriach wie in der religionswissenschaftlichen Forschung werden zunehmend
Themen gesucht, die fiir beide Seiten von Interesse sind, wie Gegeniiberstellun-
gen von Jesus und Muhammad oder Bibel und Koran. Ein Vergleich zwischen
der Theologie des Paulus und der Theologie des Korans hingegen wird sehr sel-
ten, wenn Uberhaupt zum Diskussionsthema. Der Grund dafur ist in der For-
schungsgeschichte zu suchen. Jahrhundertelang figurierte im westlichen Islambild
Muhammad als Hiretiker und Antichrist und war zum Feindbild geworden. An-
dererseits wurde Paulus mit seiner Kreuzestheologie im Islam als Verfilscher des
wahren Christentums tituliert. Je auf ithre Weise wurden Muhammad und Paulus
als Kontrovers-Gestalten angesehen, deren Nihe zueinander nur negativ gesehen
wurde oder Gegenstand theologischer Apologetik gewesen ist. Noch bis vor
kurzem hat man sich gescheut, im Gegentiber von Paulus und Muhammad oder
Koran ein Thema der Forschung zu sehen. Schmitz hat als einer der ersten dieses
wissenschaftliche Desiderat erfasst und stellt sich damit einer dussert anspruchs-
vollen Aufgabe: Er untersucht das Gegentiber von Paulus und Muhammad im

116



Vergleich von paulinischen Briefen und koranischen Suren und betritt damit
Neuland.

Schmitz’ interreligitse exegetische Studie umfasst zehn Kapitel. Nach dem Vorwort
wendet er sich zunichst der Interpretation der in der heutigen Forschung allgemein
als echt anerkannten Paulus-Briefen zu (Rom; 1./2. Kor; Gal; 1. Thess; Phil), um
sodann die theologischen Aussagen des Paulus der Theologie des Korans gegen-
tberzustellen. Besonders interessieren thn dabei die zwischen den Texten des Pau-
lus und des Korans bestehenden Analogien; denn er will mit seinem Vergleich
zeigen, wie beide Textkorpora Thema um Thema (Theologie, Anthropologie, Es-
chatologie usw.) aufeinander bezogen sind. Das Aufzeigen der Analogien fiihrt zum
Aufweis der Parallelitit zwischen den Gegenstinden des Paulus und des Korans
einerseits und den Unterschieden zwischen ihnen andererseits. Methodisch stellt
sich die Frage, wie diese wechselseitige Bezogenheit der Texte aufeinander zu be-
stimmen ist; ist daftir nur der explizite Wortlaut relevant oder schliesst sie Kontexte
und Subtexte mit ein?

An die Untersuchung der Paulus-Briefe schliesst als Zusatz eine Darstellung des
Hebrierbriefes an, und der mit den Paulus-Briefen vertraute Leser wird sogleich
fragen, warum der als echter Paulus-Brief anerkannte Philemonbrief fehlt? Warum
wird dem Koran ein nicht-paulinischer Brief zum Vergleich gegentibergestellt? Zum
einen enthilt nach Schmitz der Hebrierbrief unterschiedliche Fragen des Juden-
tums und des Islams, in denen spezifische Themen dieser Religionen aufscheinen,
und zum anderen entspricht der Brief in vielen Punkten den Paulus-Briefen. Mit
dem Hebrierbrief will Schmitz seinen interreligiésen Diskurs erweitern, um seinem
eigentlichen Ziel nidher zu kommen. Will er doch zeigen, wie sich die beiden Religi-
onen Christentum und Islam in ihrem Selbstverstindnis durch ithr Verhiltnis zur
dritten Religion, dem Judentum, definiert haben. Wie sich der Autor des Hebrier-
briefes in der Darstellung der neuen Religion, die auch Paulus verkiindet, Denkfor-
men und Vorstellungen der Religion Israels bedient und dennoch zugleich eine
Abgrenzung von ihr stattfindet, so will Schmitz tber den Verweis auf den Hebrier-
brief zeigen, dass und in welcher Weise sich auch der Koran von der Religion des
alten Israel distanziert und sich Uber diese Abgrenzung von ihr neu definiert. Die
Ergebnisse seiner Untersuchungen zusammenfassend, nennt Schmitz (Kap. 9:
Restimee) als im interreligidsen Diskurs zu vertiefende Analogien folgende finf (!):
1. Paulus und Muhammad; 2. Der neue und der alte Glaube; 3. Der neue Glaube
und die Umwelt; 4. Der neue Glaube; 5. Das Gericht und das Verstindnis der Welt.

Der jeweils neue Glaube (Christentum und Islam) beruft sich auf den jeweils il-
teren. Paulus setzt die Religion Israels voraus, wie der Koran das Judentum und das
Christentum. Die jeweils altere Religion dient als Beleg fiir die Wahrheit der jeweils
neuen, die sie angekiindigt hat und auf die sie zulduft. Ebenso offenbart bereits die
Jeweils dltere Religion in ihrer prophetischen Selbstkritik ihre eigene Schwiche. So
wird nach Schmitz bei Paulus ebenso wie im Koran die alte Religion, das Judentum,
gleichermassen geachtet und als von Gott offenbarte Religion anerkannt, zugleich
aber relativiert und schliesslich abrogiert und verworfen. Denn nur die eigene, die
Jeweils neue Religion kann die eigentliche Religion Gottes sein. Alles was ihr wider-
spricht, ist Irrtum und Irrlehre. Entsprechend wird von den Anhidngern der alten
Religion erwartet, dass sie die neue Religion in ihrem Anspruch anerkennen.

117



Mit Recht hebt Schmitz am Ende seines Buches hervor, dass die Lehre des
Paulus ebenso wie die Verkiindigung des Korans die Tora, die Religion Israels
voraussetzt und sich von daher die deutliche Ubereinstimmung im Inventar der
Bilder und Geschichten in beiden versteht. Ebenso dhnlich sind sie sich auch in
der Zuriickweisung der je voraufgehenden Religion. Nicht recht hat er aber, dass
Paulus durch den Glaubensbezug zu Jesus Christus und die durch ihn geschenkte
Gnade sagen wolle, dass ihm gegentiber die Welt ,, nieh#s* ist.

Deplaziert scheint Kap. 8 zu sein, denn die Erklirung, was interreligiose Exe-
gese bedeutet, wiirde als Einftihrung besser an den Anfang des Buches passen.

Im letzten Kapitel wird weiterfuhrende Literatur genannt, die mit acht Buchti-
teln jedoch sehr kurz ausfillt. Zu bedauern ist auch, dass die Einzeluntersuchun-
gen der Analogien eher unverbunden nacheinander stehen. Auch sonst scheint
das Buch sehr schnell geschrieben zu sein; so fehlt auch eine tiefer gehende Aus-
cinandersetzung mit der wissenschaftlichen Diskussion zum jeweiligen Thema.
Dennoch hat Schmitz einen interessanten Beitrag zu einem seit langem bestehen-
den Forschungsdesiderat geleistet. Bleibt nur zu hoffen, dass Schmitz” Wunsch,
andere Darstellungen mdégen die (von ihm gelassenen) Liicken fillen, alsbald in
Erfallung geht.

Tartu E/lo Siild

MENDELS, DORON & ARYE EDREL: Zwezerlei Diaspora. Zur Spaltung der antifen jiidi-
schen Welt, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2010 (= Toldot, Bd. 8), 159 S,
ISBN 978-3-525-35098-0.

Doron Mendels und Arye Edrei haben zusammen einen lingeren Essay mit viel
Verve und grosser Sachkenntnis geschrieben, der auf zwei Studien im Journal for
the Study of Psendepigrapha zuriickgeht und nun in tberarbeiteter Fassung in deut-
scher Sprache vorliegt. Die beiden Autoren verfolgen konsequent eine simple,
aber weitreichende These: Insbesondere nach dem Fall des Zeiten Tempels im
Jahre 70 sei es zu einer Spaltung der judischen Diaspora in eine westliche und
eine Ostliche gekommen. Weil die Juden in den westlichen Diasporagemeinden
kein Hebrdisch oder Aramiisch konnten, fehlte die sprachliche Voraussetzung fir
eine Implementierung rabbinischen Denkens. Gleichzeitig zeigten die Rabbinen
kaum ein Interesse, thre Lehre im Westen zu verankern, obwohl ihrerseits die
sprachlichen Voraussetzungen (Griechisch) eher gegeben gewesen wiren. Rabbi-
nisches, halachisches Denken fasste gemiss den Autoren im Westen erst im Mit-
telalter Fuss. Zuvor aber hatten sich fiir lange Zeit zwei unterschiedliche normati-
ve Systeme, ein Ostliches und ein westliches, etabliert, die kaum miteinander in
Kontakt standen. Die Kultur des babylonischen Talmuds konnte im Westen nicht
,entschlisselt™ werden. Fiir den Westen hatte dies mithin zur Folge, dass sich
keine klaren liturgischen Strukturen ausbildeten. Das westliche Judentum war weit
weniger institutionalisiert als das 6stliche. Die Spaltung der antiken jiidischen
Welt fiihrte letztlich zu ,,zweierlei Judentum®.

Mendels und Edrei vertreten ihre These einer Kluft zwischen Ost und West aus
voller Uberzeugung, und viele Quellen bzw. — dies aber ist gerade ein Kernproblem

118



des Buches — die fehlenden Quellen scheinen den Autoren Recht zu geben. Von
rabbinischen Weisen des Westens, aus Rom oder Alexandrien, ist im Talmud kaum
die Rede. Mendels und Edrei verschweigen Ausnahmen nicht, erachten sie aber als
zu wenig gewichtig, um ihre These in Frage stellen zu kénnen. Nur: Wenn in
bRHSh 26a in halachischem Zusammenhang von Rabbi Akiba in Gallien die Rede
ist, mag dies nicht nur legendarisch zu verstehen sein, sondern auch einen Einblick
in halachische Diskussionen geben, die den Westen mit einbezogen. Vor allem aber
steht die These von Mendels/Edrei zu grossen Teilen auf einem argumentun: e silentio:
Die judischen Diasporaquellen aus dem Westen sind diinn gesit, und es scheint
dem Rezensenten recht gewagt, aus dieser Stille auf eine Funkstille zu schliessen.
Hier und da verweisen Mendels/Edrei zwar selbst auf die spitliche Quellenlage,
aber diese verpflichtet sie nicht zur Zuriickhaltung, sondern ist gerade mithin die
Basis fur ihre These.

Ab wann und zu welchem Grad das rabbinische Judentum wegweisend war,
ist bekanntlich schon fiir Paldstina und die 6stliche Diaspora umstritten. DDass
sich gerade im Westen eine einférmige rabbinische Kultur frihzeitig hitte etablie-
ren konnen, wird man nicht annehmen wollen. Das aber ist nicht gleichbedeutend
mit einem ,, ] ommunikationsverlust zwischen Ost und West. Mendels/Edrei
verktrzen das sowohl im Osten als auch im Westen heterogene Judentum auf
eine bipolare Spannung.

Sicher hatte der Fall des Tempels weitreichende Folgen auch fiir das Diaspo-
rajudentum. Die Pilgerreisen zum Tempel waren zuvor ein wichtiger Aspekt der
Kommunikation zwischen der Diaspora und Jerusalem gewesen. Richtig ist auch,
dass Kenntnisse des Hebriischen oder Aramdischen im Westen mit Bestimmtheit
weniger verbreitet waren als Griechischkenntnisse im Osten. Aber ob im jidi-
schen Westen das Hebriische wirklich ein derart unentschlusselbarer Code war,
wie hier suggeriert wird, darf man anzweifeln. In Alexandrien kursierte, wie man
aus Philon von Alexandrien weiss (und wie auch Mendels/Edrei wissen),
haggadisches Material. Und wie unabhingig von der palstinischen Halacha sind
Philons religionsgesetzliche Erorterungen z.B. in De specialibus legibns? Alexandrien
und Agypten stehen fur Mendels/Edrei noch im Einflussbereich des Ostens. Und
Rom? Waren das Hebriische und die halachischen Diskussionen den Juden Roms
vollig fremd? Flavius Josephus brachte mit seinen in Rom verfassten Schriften
durchaus auch palistinisches Gedankengut in Umlauf. Wir wiissten vielleicht
mehr hieriiber, wenn wir Uber die von Josephus vorgesehene Schrift Gber die
HWoitten und Grundlagen des Judentums® verfligen konnten. Und weist die fiir
Rom belegte ,,Synagoge der Hebrier* allenfalls auf Hebriisch-Kenntnisse hin?

Vieles liegt im Dunkeln. Dass es aber zwischen West und Ost zu einer ,,Spal-
tung®, ja einem ,,Bruch® der antiken jiidischen Welt kam, darf bezweifelt werden.
Aber auch wenn man die Hauptthese dieses Buches nicht wirklich teilen mag,
bietet es doch eine héchst anregende Lektiire. Dies ist tbrigens auch das Ver-
dienst der sich sehr gut lesenden Ubersetzung aus dem Englischen.

Bern René Bloch

119



AHREN, YIZHAK: Verkniipfungspunkte. Warum gerade dieser Psalpi?, Aspach: Aaronis
Collection 2010, 129 S., ISBN 978-3-936524-23-9.

Es ist ein wohl sehr alter Brauch, an jedem Sabbat und jedem Festtag im Morgen-
gottesdienst dem Tagespsalm noch einen besonderen, zum Fest bzw. der Periko-
pe passenden hinzuzufigen. Eine Liste ist in diesem Biichlein reproduziert; sie ist
dem Gebetbuch entnommen, das seit dem 19. Jahrhundert fur den west-
aschkenasischen Ritus massgebend ist. Andere Riten weichen in Finzelheiten
davon ab. Es ist ein schoner, sinnvoller Brauch, der leider in vielen Gemeinden
nur an Feiertagen praktiziert zu werden scheint; so jedenfalls die Erfahrungen des
Rezensenten, der in einem langen Leben in gar manchen verschiedenen Synago-
gen gebetet hat. Einzig die Italiener, die leider wenig zahlreichen, die dem alten,
besonders schonen italienischen Ritus treu geblieben sind, pflegen auch die
sabbatlichen Psalmen mit dem gebiihrenden Ernst vorzutragen.

Nun ist es tatsdchlich so, dass der heutige Beter nicht in jedem Fall gleich merkt,
warum gerade dieser Psalm zu diesem Tag bzw. seiner Lesung passen soll. Diese
Fragen fir alle Sabbate und Festtage zu beantworten, unternimmt der fir seine
Gelehrsamkeit bekannte Verfasser. Er stiitzt sich dafiir fast ausschliesslich auf die
rabbinischen Quellen, die klassischen judischen Kommentare des Mittelalters und
einige neuere hebriisch schreibende Autoren; nur gelegentlich fiigt er einige, durch-
weg zutreffende Gedanken hinzu. Unter den neueren Autorititen figuriert wohl am
prominentesten Samson Raphael Hirsch, dem man eine kommentierte Ubersetzung
der Psalmen verdankt. Dass die brigen neuen Kommentatoren dem Rezensenten
unbekannt sind, sagt selbstverstindlich tiber deren Qualitit gar nichts aus.

Der interessierte Leser findet bei Ahren die nétigen bibliographischen Hin-
weise, leider nicht zu Hirsch, J. H. Hertz und Tur-Sinai. (Joseph Hermann Hertz
war Oberrabbiner des Britischen Grossreichs. Er hat mit seiner kommentierten
Ubersetzung des Pentateuchs, von dem bekannten Berliner Anwalt Alfred Klee
ins Deutsche tbersetzt, sehr vielen Juden die Tora wieder nahe gebracht. Als der
prominente Alttestamentler Tur-Sinai, zuletzt Ordinarius in Jerusalem, eine deut-
sche Ubersetzung initilerte, wirkte er noch in Deutschland und hiess Harry
Torczyner.) Es sei auch angemerkt, dass sowohl ,,Rabbiner Malbim* (S. 40) als
auch der ,,Verfasser des Buches Chafez Chaim* (S. 45) namentlich bekannt sind:
Jener hiess Me’ir Leibush (Loeb) ben Jechi’el Michal (die Anfangsbuchstaben des
Namens ergeben die Abkiirzung Malbim) und lebte in Osteuropa, zunichst in
Rumiinien, dann zu einem Wanderleben gezwungen; er ist 1879 in Kiew gestot-
ben. Sein Werk ist ein grosser traditioneller Bibelkommentar. Der Verfasser des
zweiten Werkes war Israel Meir Kahan, 1933 in Radin (Polen) gestorben. Das
genannte Buch, dessen Titel auf Psalm 34,13-14 anspielt, ist eine grosse Warnung
vor tbler Nachrede, die der Autor sehr extensiv auslegt. Ebenso verbreitet ist sein
eingehender Kommentar zum ersten Teil des Shulchan Aruch, worin von allem
die Rede ist, was ein Jude im tiglichen Leben zu tun und zu lassen hat.

Was erwartet den nichtjiidischen Leser dieses Bichleins? Er wird nur spirli-
che Hinweise auf biblische Geschichte und gar keine Erorterung literarischer
Probleme (etwa des Unterschieds zwischen Geschichtsschreibung in Prosa und
der Lyrik der Psalmen) finden, dafiir eine reiche Ernte an ethischen Erkenntnis-
sen und Anweisungen davontragen. Die unausgesprochene, weil selbstverstindli-

120



che, Auffassung des biblischen Schrifttums, welche die hier dargestellten Ver-
kniipfungen tberhaupt méglich macht, sieht in dem ganzen Corpus der 24 Bi-
cher die grosse Einheit des fiir den Juden — und den Christen — verbindlichen
Gotteswortes, die von der historisch-kritischen Erforschung letztlich nicht beein-
trichtigt werden kann. Wenn wir Heutigen bei der Lektlire homiletischer Kom-
mentare aus rabbinischer Zeit tber die Virtuositit der Verknipfungen zweier
voneinander weit entfernter Verse staunen, so steht gerade diese Uberzeugung
(um nicht zu sagen: dieser Glaube) dahinter. Yizhak Ahrens Buch ermdglicht dem
des Hebriischen Unkundigen einen bequemen Zugang zu Mustern dieses Um-
gangs mit der Heiligen Schrift.

Freiburg i. Br. Simon Laner

SABEL, JOHANNES: Die Geburt der Literatur aus der Aggada. Formationen eines dentsch-
Jiidischen iteraturparadigmas, Tubingen: Mohr Siebeck 2010 ( = Schriftenreihe wis-
senschaftlicher Abhandlungen des Leo Baeck Instituts, Bd. 74), X, 296 S., ISBN
978-3-16-150209-5.

Ziel der als Dissertation an der Neuphilologischen Fakultidt der Universitdt Ttbin-
gen eingereichten Studie ist es, die Entstehung eines Begriffes jidischer Literatur
aus der Tradition und ihren Schriften zu rekonstruieren (8. 9). In einer knappen
Einleitung werden zunichst anhand einiger rabbinischer Texte die Entstehung des
Begriffs Aggada sowie die Kategorien Halakha und Aggada erlautert. Der Hauptteil
der Untersuchung gilt der Aggada und Halakha in der Wissenschaft des Judentums,
ausgehend von den grundlegenden Schriften Leopold Zunz’. Ein weiterer Teil der
Arbeit ist verschiedenen Aggada-Anthologien gewidmet, unter anderem der be-
kannten Sammlung von L. Ginzberg, die unter Mitarbeit des Vf.s ins Deutsche
iibersetzt werden soll. Schliesslich wird der ,,Nachhall“, d. h. die Uberfithrung der
Aggada in erzihltheoretische und religionsphilosophische Konzepte aufgrund eini-
ger Beitrige von W. Benjamin und G. Scholem erértert. Schon bei Zunz, so ver-
sucht der Vf. darzulegen, wurde Aggada zu einem ,,Schlisselkonzept innerhalb der
jidischen Kulturgeschichte® (8. 41). Die Erschliessung der aggadischen Literaturen
durch L. Ginzberg, M. Berdyczewski und H. N. Bialik ermdglichte dann eine breite-
re Rezeption, sogar unter einer teilweise nicht mehr des Hebriischen kundigen
Leserschaft. Es warten freilich schon die semi-wissenschaftlichen Midrasch-Editio-
nen S. Bubers und anderer, welche die Aggada-Rezeption und Konzeptualisierun-
gen judischer Literaturen im 19. Jh. nachhaltig beeinflusst hatten. Manches Kon-
zept, welches scheinbar erst von Zunz entwickelt wurde, findet sich schon bei Mas-
kilim wie etwa N. Krochmal oder Sh. Y. Rapoport, wobei Shir mit seinem Artikel
»Ageada® in seinem Erekh Millin (Warschau 1914) Massstibe gesetzt hatte. Trotz
einer beeindruckenden Fille an herangezogenen Sckundirquellen werden somit
einige Entwicklungen der Forschungsgeschichte wenig berticksichtigt. Einem Urteil
tuber Bialiks und Ravnitzkys Sefer ha-Aggadah (1908-1911), es umfasse eine ,,seitdem
nicht erreichte Masse an Aggadot®, kann man etwa leicht entgegnen, dass das heb-
riische, in mehreren Auflagen nachgedruckte Werk von Moshe D. Gross, O#zar ba-
Aggada (3 Bde., 9. Auflage, Jerusalem 1986), welches in Ausziigen bereits 1930 in

121



der Wiener Zeitschrift Menora erschienen war, weit umfangreicher ist und dass
dieser Anthologie bereits dutzende dhnlicher hebriischer Sammlungen vorausge-
gangen waren — etwa Shraga F. Frenkels Zzyyun lhi-Derash, Krotoschin 1858. Insge-
samt fillt an der engagierten Studie auf, dass ein Grossteil der in den letzten Jahr-
zehnten in Israel erschienenen Forschungsliteratur zum Thema keine Erwidhnung
findet (Y. Fraenkel, A. Shinan, Y. Flbaum). Eine Folge davon mag sein, dass das
Thema Aggada in den Pijjutim weitgehend ausgeklammert bleibt, obwohl gerade
auf diesem Gebiet seit Zunz viel geleistet worden ist und heute unumstritten ist,
dass Pajjtanim nicht nur Rezipienten ilterer Aggada waren, sondern diese auch neu
schufen und damit Aggada mit geprigt haben. Pijjutim sind im Ubrigen nicht nur
als ,,synagogale Gesinge* (S. 64) zu definieren, zumal diese Dichtungen auch ausser-
halb der Synagoge verwendet wurden und werden. Dass vom Vf. Quellentexte
aufgrund von englischen Ubersetzungen ins Deutsche iibertragen wurden (S. 19),
fillt dagegen wie kleinere judaistische Lapsus weniger ins Gewicht. Das Anliegen,
wsakulare Aggada® zu dem Konzept eines angeblich allein auf die (eng definierte)
rabbinische Literatur bezogenen Literaturprogramms zu machen — zu einem Pro-
gramm zumal, das dann (ausgerechnet) in Thomas Manns Adaption der Josephset-
zihlung seinen literarischen Hohepunkt erlebt haben soll (S. 264) — erscheint inso-
fern wenig begriindet. Die viel kritisierte Aggada-Deutung J. Neusners zum alleini-
gen Ausgangspunkt fir ,,die Geschichte® zu nehmen, ,,die es in dieser Arbeit zu
rekonstruieren gilt™ (S. 29), erscheint etwa vor dem Hintergrund einer mittlerweile
weiter verzweigten Forschung problematisch. Die Arbeit hat eine beeindruckende
Fille an Sekundirliteratur aufgearbeitet und gibt zahlreiche wertvolle Hinweise zu
einzelnen Werkbiographien — die zentrale These aber, nach der moderne deutsch-
judische Literatur samt ihrer unterschiedlichen Gattungen in einem sikularisierten
Verstindnis von Aggada begriindet werden kann, bedurfte weiterer Diskussion.

Mainz Abndreas | ehnardt

EHRLICH, ERNST LUDWIG: Von Hiob su Horkheimer. Gesammeelte Schrifien zum Judentum
und seiner Unnwelf. Herausgegeben von Walter Homolka und Tobias Barniske, Berlin
/ New York: Walter de Gruyter 2009 (= Studia Judaica. Forschungen zur Wissen-
schaft des Judentums, Bd. 47), 360 S., ISBN 978-3-11-020257-1, ISSN 0585-5306.

Das Anliegen des vorliegenden Bandes, Ernst Ludwig Ehrlich, sel. A., durch eine
reprasentative Auswahl seiner Essays und Aufsitze zu chren, bedarf wahrtlich
keiner Rechtfertigung. Dass dies in der von ihm selbst begriindeten Reihe, den
Studia [udaica, geschicht, weist implizit auf ein weiteres wesentliches Wirkungsfeld
des im Jahre 2007 verstorbenen jidischen Gelehrten hin.

,»Von Hiob bis Horkheimer® versammelt in ungefihrer chronologischer An-
ordnung wissenschaftliche Stellungnahmen Ehrlichs aus etwa vierzig Jahren seines
Schaffens, die in ihrer thematischen Breite von biblischen Themen (wie zum Bei-
spiel ,,Der Prophet Jeremia®, S. 73-89) bis zur gegenwirtigen theologischen Diskus-
sion im Judentum (vgl. die Wiirdigung Abraham |. Heschels, S. 317-326, oder ,,Max
Horkheimers Stellung zum Judentum®, S. 327-331) reichen. Sie umfassen sowohl
Stellungnahmen zum interreligiosen Dialog bzw. zur Geschichte der Religionen

122



(,Das Judische im Christentum®, S. 107-115, oder ,,Der Islam im Vergleich zum
Judentum®, S. 117-133) als auch solche zu politischen Fragen (so beispielsweise
,Judentum und Politik. Judischer Glaube und demokratische Staatsidee®, S. 261-
271). Der Sammlung vorangestellt findet sich — nach einem Vorwort der Herausge-
ber (S. IX-X) — eine kurze biographische Skizze Hartmut Bomhoffs (S. XI-XIV).
Der Anhang des Buches bietet eine Bibliographie Ehrlichs (333-350), ein ,,Rechte-
nachweis der Aufsitze (S. 351f.) sowie ein Register (S. 353-359). Bedauerlich ist,
dass nicht fir alle im Band enthaltenen Schriften ein Herkunftsnachweis gefthrt
wurde. Daher erfihrt man bei einigen der in den Band aufgenommenen Texte
nicht, aus welcher Zeit oder welchem Kontext sie stammen. Kurios mutet an ein-
zelnen Stellen das Register an, wenn etwa die Mehrzahl der von Ehrlich erwihnten
rabbinischen und mittelalterlichen Gelehrten unter R wie ,,Rabbi“ versammelt
sind oder Rav Amram Gaon einmal unter Gaon und einmal unter Raw Amram
Gaon erscheint. Vielleicht méchte auch jemand den Eintrag ,,Judentum® aufsuchen
und dort beinahe das ganze Buch gelistet finden.

Es ist jedoch den Herausgebern dankbar zu attestieren, dass sie eine ebenso
interessante wie reprasentative Auswahl aus dem tberaus reichen Schaffen Ernst
Ludwig Ehrlichs getroffen haben. Der Band entfaltet das Panorama cines reichen
Gelehrtenlebens, das, auch wenn es von biblischer oder rabbinischer Vergangen-
heit spricht, die Gegenwart erreicht. Aus der Fille der Aufsitze einige kommen-
tierend herauszugreifen, erscheint vor diesem Hintergrund notgedrungen willkiir-
lich. Es soll an dieser Stelle jedoch der Beitrag ,,Kawwanah® (S. 43-72) besondere
Erwihnung finden, der die héchst lesenswerte Stellungnahme Ehtlichs zu Re-
formen der jidischen Liturgic in Geschichte und Gegenwart enthilt. Auch hier
zeigt sich die besondere Gabe seines Autors, Einsichten aus der langen Entwick-
lung judischer Tradition(en) zur Bewertung von aktuellen Entwicklungen frucht-
bar zu machen. Als eine Art cantus firmus wird die jidische Pluralitit von einst und
jetzt thematisiert (vgl. besonders ,,Was eint die Juden?®, S. 203-215, oder explizit
nPluralismus im Judentum®, S. 217-229) und als hoch zu schitzendes Gut her-
ausgestellt. Sehr eindrucksvoll gestaltet sich auch die Beschreibung der treffend
als ,,Identifikationsethik® charakterisierten Haltung der biblischen und rabbini-
schen Tradition zum Leiden (,,Die Vorstellung vom Leid im Judentum®, S. 19-32,
hier besonders S. 271t.).

Die von Walter Homolka und Tobias Barniske herausgegebenen ,,Gesammel-
ten Schriften erginzen sensibel und geschickt die im Jahre 2008 von Hanspeter
Heinz und Hans Hermann Henrix verantwortete Auswahl [ Was uns trennt, ist
die Geschichte. Ernst Ludwig Ehrlich — Vermittler zwischen Juden und Christen®
(Verlag Neue Stadt, Miinchen, Ziirich, Wien), welche vor allem den Beitrag Ehr-
lichs zum judisch-christlichen Gesprich wiirdigt. Beide Binde tiberschneiden
cinander nicht, was auch damit zu tun haben mag, dass Walter Homolka an bei-
den Projekten mitarbeitete. Deshalb — aber lingst nicht nur deswegen — sei der
vorliegende Sammelband allen empfohlen, die einen der letzten grossen Vertreter
des klassischen gelehrten deutschen Judentums des 20. Jahrhunderts niher ken-
nen lernen mdchten: es lohnt sich unbedingt.

Bamberg Susanne Talabardon

123



	Rezensionen

